Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 2 (1946)
Heft: 6
Rubrik: Miszellen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Miszellen 469

eines Karl Barth und eines Wilhelm Vischer als eine Riick-
kehr zu den gesunden katholischen Traditionen. —

Es war uns unmdéglich, im Rahmen einer Anzeige néher
auf den Inhalt eines jeden Beitrags einzugehen; aber wir hof-
fen, dafl auch unsere etwas trockene Aufzéihlung die Reich-
haltigkeit und das hohe Interesse dieser Aufsiitze haben ahnen
lassen.

Strasbourg. Jean Héring.

Miszellen.

Alttestamentliche Wortforschung.
Pargosch der Floh.

Dafl das hebridische Wort pargdsch den I'loh bedeutet, wird von nie-
mandem bezweifelt. Das Wort findet sich in vielen semitischen Sprachen.
Nur das Athiopische verwendet fiir die Bezeichnung des Flohs eine
andere Wurzel (A. Dillmann, Lexicon Linguae Aethiopicae, col.450). Im
akkadischen par$u'u und pur$u’u liegt wie im syrischen piirthda‘'na eine
andere Reihenfolge der Konsonanten vor. Diese Reihenfolge ist aber sicher
sekundédr. Dies zeigt nicht nur das Hebraische und seine unten gebotene
Etymologie, sondern auch das Arabische. Arabisch heifit der Floh bargit
mit den Nebenformen birgiit und burgit, und diese arabischen Formen er-
lauben uns, was das Akkadische und das Syrische nicht méglich machen,
den dritten und den vierten Konsonanten genauer zu bestimmen.

Wenn E. Kénig iiber die Ableitung des Wortes sagt, es bedeute «wahr-
scheinlich Springer», ohne dall er eine Begriindung fiir diese behauptete
‘Wahrscheinlichkeit angibt (Briggs-Brown-Driver sagen iiber die Ableitung
iiberhaupt nichts), so trigt er wohl dem Umstand Rechnung, dafl eine
schon frither vorgetragene Ableitung, die auf «Springer» fithren wiirde
und die sich auf das Athiopische stiitzen wollte, von RuZi¢ka als unmog-
lich erwiesen worden ist. Gesenius-Buhl bietet zur Ableitung nur die An-
gabe dieses negativen Erweises durch Ruziéka.

Man mufl beim dritten Konsonanten des hebridischen Wortes ansetzen,
um die Ableitung zu finden, und man st§ft dann auf die Erscheinung,
die wir in dieser Zeitschrift 1946, S.394, an einigen Beispielen aufgewie-
sen haben. Pargosch ist eine Entdoppelung aus *paggdsch, genau so wie
— es ist iibrigens der gleiche Nominaltypus — hargol aus *haggol und,
um noch ein neues DBeispiel hinzuzufiigen, *hariom <«Wahrsagery> aus
*hattom, das sich zu arabisch hatm «Schnauze» und (auch dies mit Ent-
Eoppelung) zu hurtam <Riissel» stellt.

Wenn das richtig ist, dann kommt pargosch von einer Wurzel *pa-
gasch. Sie findet sich im Hebrédischen nicht, wohl aber gibt es ihre ara-
bische Entsprechung bagita «er hatte eine Farbe wie die Asche» (Lane,
col. 229 a). Dazu gesellt sich abgat <¢staubgrau» (J.J.HeB, Die Farbbe-



470 Miszellen

zeichnungen bei innerarabischen Beduinenstimmen, Der Islam, Bd. X,
S.76), das von Bergen, vom Tonstaub, vom Wolf, Hasen und vom Wiisten-
luchs gebraucht wird. Der Floh ist also als der Staubgraue bezeichnet.
Dall Tiere nach der IFarbe benannt werden, sei aus dem hebriischen
Wortschatz mit hamor <«Esel> und jahmiir «Rehbock» belegt, die beide
von dem gleichen hamar <rot sein» herkommen.

Im Hebriischen ist pargdsch auch Eigenname. Genau so findet sich
palmyrenisch der Eigenname Bargatha (Lidzbarski, Handbuch, S.482);
und im Arabischen ist der Name nicht selten, so besitze ich eine Studie
iiber Beduinenrecht, deren Verfasser (Omar Effendi) El- Barghuthi heifit
(aus dem Journal of the Palestine Oriental Society, vol. 2, 1922).

(Weitere Beitrige folgen.)

Ziirich, Ludwig Koehler.

Neutestamentliche Wortforschung.
Zu Matth. 11, 11—15.

Die Boten des gefangenen Téaufers sind mit der Antwort Jesu fort-
gezogen, und Jesus spricht nun zum Volk iiber ihn. Zunichst tadelt er die
wegen ihres Verhaltens zu Johannes, den sie einst als einen grofien 8xAot
Propheten gefeiert, jetzt aber — das ist der indirekte Tadel — total ver-
gessen haben (V.7—10).* Die Fortsetzung folgt in den ironischen Worten
V.16—18, die die vo6llige Haltungslosigkeit des Volkes gegeniiber sowohl
Johannes als Jesus brandmarken. Dazwischen schiebt sich aber ein Rede-
stiick ein (V.11—15), das die Unterlegenheit des Johannes am Himmel-
reich gemessen betont. Johannes ist zwar der Griflte unter denen, die von
Frauen geboren sind, aber der Kleinste im Himmelreich ist (kraft seiner
Anteilnahme am Messiasreich) groller als er. Die folgenden Worte, die
von den Bwotoi reden, die das Himmelreich «raubens, kénnen m.IE. nur
auf die Tdufergemeinde zielen. Diese sieht in Johannes den Messias und
will selbst die messianische Gemeinde der Endzeit sein. Das ist aber eine
gewaltsame Usurpation. Der messianische Anspruch der Tiufergemeinde
steht im Widerspruch zum Gesetz und zu den Propheten, denn (yap) diese
weissagten alle mit Bezug auf Johannes (éwg ’lwdvvou), namlich, dafl er der
kommende Elias (nicht der Messias!) ist. Die Worte ei 9€ékete d¢Eaodm
sollen zwischen zwei Kommata stehen und richten sich in Wirklich-
keit an die Tdufergemeinde. Erst im Zusammenhang der Matthdus-Rede
haben sie eine Adresse ans Volk bekommen. — Das eben angedeutete
Verstindnis der Verse 12—15 erheischt einige verdeutlichende Bemerkun-
gen. V.12: Durch den Anspruch der Tédufergemeinde auf den Besitz des
Reiches Gottes oder auf dessen Antwartschaft wird dem Himmelreich Ge-
walt angetan. BidZetm ist passiv, und der Satz i Bacikeia Tv obpavidv BirdZeTon
bildet mit dem folgenden xai Bractai dpmdZovowv adThv einen echt semitischen,

1 Zu diesen Versen vgl. meinen Aufsatz in Coniectanea Neotestamen-
tica IV, 1940, S. 9f. und F. Overbeck, Das Johannes-Evangelium, 1941,
S. 419 ff.; O. hilt, mit Recht, Joh. 5,35 fiir einen Ausldufer synoptischer
Tradition.



Miszellen 471

synonymen Parallelismus.? Johannes selbst wird nicht fiir das Verhal-
ten seiner Jiinger verantwortlich gemacht, vgl. die unpersonliche Formu-
lierung dmwd TV Huepv 'lwdvvov Tod BamTigtod. Johannes hat ja auch vom
Gefingnis aus Jesus befragen lassen: <«Bist du der Kommende?» Er ist
am pidZeodor des Himmelreiches unschuldig. Die Worte &wg &pm1 zeigen,
dafl die Tiufergemeinde, allem Widerspruch zum Trotz, hartnickig an
ihrem Anspruch festhilt. Eine Umkehr ist nicht geschehen. — V. 13: Die-
ser Satz ist zu iibersetzen: Die Weissagung des Gesetzes und der Pro-
pheten geht einstimmig (mdvrec) darauf aus, daB er der kommende Klias
ist. Der Inhalt der Weissagung folgt in V. 14: Die Einfiihrung des Objelkt-
satzes durch ein xai nach verba sentiendi und declarandi ist im Spitgrie-
chischen eine wohlbekannte Erscheinung.® Ein charakteristisches Bei-
gpiel haben wir Mark. 6, 14: fjxoucev 6 Bacihevg ‘Hpwdng ... kol (= 811) Ereyov
6T Clwavvng & BamtiZwv €vAvepTon €k vekpWv...4 Avtég ist nicht betont
(ipse, «gerade er»), sondern unbetontes Subjekt fiir éotiv.® Dall Johannes
nach dem Zeugnis der ganzen Schrift nicht der Messias, sondern (nur)
Elias ist, mull natiirlich fiir die Tdufergemeinde eine bittere Wahrheit
sein. Es bedarf der Mahnung: 6 é&xwv Mta dxovétw — Die hier vorgelegte
Deutung von V.11—15 konnte zu weitldufigen literarkritischen und form-
geschichtlichen Betrachtungen Anlall geben, aber ich begniige mich einst-
weilen mit dem schon Gesagten. Vielleicht kann die vorgeschlagene Aus-
legung des vielumstrittenen Abschnittes fiir der Diskussion wert befun-
den werden.
(Weitere Beitriage folgen.)

Uppsala. Anton Fridrichsen.

? Im ThWBzNT hat G.Schrenk Matth. 11,12 behandelt (I, S.608 {f.).
Er kommt zu dem Ergebnis, dafl die piaorai (ddmonische) Feindesgewalten
sind, die das Himmelreich den Menschen wegraffen wollen. Aber Biq dpmdZewv,
PraZecBor kai Gpmdlerv geschieht gewohnlich im eigenen Interesse (vgl.
H. Almquist, Plutarch und das Neue Testament [Acta Seminarii Neotesta-
mentici Upsaliensis XV, 1946, S. 38]), und die peoral Matth. 11, 12 werden
keine Ausnahme davon machen.

3 Zahlreiche Belege bei H.Ljungvik, Beitrige zur Syntax der spit-
griechischen Volkssprache (Skrifter utgivna av K. Humanistiska Veten-
skapssamfundet i Uppsala, 27, 3, 1932), S.80 ff.; vgl. P. Grenf, 1, 53 ypdgel
woviig otpaTitng kol dmévoiav opels «der Soldat Psanes schreibt, dal du
dich unsinnig benimmsts.

% Vgl. Ljungvik, ZNW 35 (1934), S.90 {f.

5 Unbetontes adtéc als Verbalsubjekt z. B. Luk.4,15; 15,14; 17,13;
24,14; G.Bonaccorsi, Primi saggi di filologia neotestamentaria I, Torino
1933 zu Matth.5,4 (S.5) und Luk.5,1 (8.192): <koi abtdg = et ille, non
et ipse, ...di solito 1’adTég non ha alcuna enfasi o appena percettibile.» —
Zu Mark. 4,27 (Wg odx oldev adté¢ = <«ohne dall er es bemerkt> vgl.
P.Joiion, I’Evangile de Notre Seigneur Jésus-Christ (Verbum Salutis V),
Paris 1930, S. 204.



472 Miszellen

Katholizismus und Chiliasmus.

Unter der Ueberschrift «Chiliasmus: die Lehre vom tausendjihrigen
Reichy fiithrt Dr. . Spiell, Werd, in der «Schweiz. Kirchenzeitungy, Luzern,
Nr.35 vom 29. August 1946, u. a. aus: «Der Chiliasmus wird im allgemei-
nen als eine Ideologie des christlichen Altertums oder des Friihmittel-
alters angesehen. Er hat aber auch bei verschiedenen modernen Sekten
Aufnahme gefunden. Neuerdings wird er auch unter Katholiken Frank-
reichs und Deutschlands verbreitet... Weil chiliastische Ideen in neuerer
Zeit wiederum von Katholiken vertreten wurden, hat das Heilige Offizium
in einem Dekret vom 19. bis 21. Juli 1944 auch den gemiBigten Chiliasmus
verurteilt. Der geméBigte Chiliasmus lehrt; Christus wiirde vor dem Welt-
gericht sichthbar auf Erden erscheinen und hier herrschen. Vor seiner An-
kunft — es sei dies nicht gewill — konnten mehrere Heilige aus ihren
Gribern auferstehen. Charakteristisch fiir die Lehre ist der Glaube nicht
an eine korperliche, sondern eine einfach sichtbare Wiederkunft Christi.
Was haben wir von diesem gemé#figten oder geistigen Chiliasmus zu den-
ken? Das Dekret spricht bei der Verurteilung nicht ausdriicklich von einer
Irrlehre, die sich gegen unsern Glauben richtet. s heillt nur, die Lehre
kénne nicht mit Sicherheit gelehrt werden: ,tuto doceri non posse.” Vom
Standpunkt der Moral ist es daher nicht angiingig, sie auf irgendeine Weise
zu verbreiten. Vom dogmatischen Standpunkt aus ist sie eine ungewisse
Theorie, der wir nicht trauen konnen. Unsere iiberlieferte Lehre kennt
in Wirklichkeit nur zwei Erdenkiinfte Christi: die Menschwerdung des
Gottessohnes bei seiner Geburt aus Maria bis zu seiner Auffahrt und die
Wiederkunft des Menschensohnes zum Weltgericht am Ende der Zeiten.»

In dem hier beigezogenen knapp und richtig erlduterten offiziellen
romisch-katholischen Text, der in der <«Nouvelle Revue Théologique»
1945/2 wortlich abgedruckt und von G. Gilleman S.J. ausfiihrlicher kom-
mentiert ist, heilt es: «Postremis hisce temporibus non semel ab hac
Suprema 8. Congregatione S.Officii quaesitum est, quid sentiendum de
systemate Millenarismi mitigati, docentis scilicet Christum Dominum ante
finale iudicium, sive praevia sive non praevia plurium iustorum resur-
rectione, visibiliter in hanc terram regnandi causa esse venturum. Re igi-
tur examini subiecta in conventu plenario feriae IV, diei 19 Iulii 1944,
Emi ac Revmi Domini Cardinales, rebus fidei et morum tutandis prae-
positi, praehabito RR. Consultorum voto, respondendum decreverunt,
systema Millenarismi mitigati tuto doceri non posse... Datum Romae, ex
Aedibus S. Officii, die 21 Tulii 1944.»

Einige Jahre vorher hatte der Erzbischof von St. Jakob in Chile wegen
chiliastischer Beunruhigung in seiner Erzdiézese eine Anfrage nach Rom
gerichtet und im Juli 1941 folgende Antwort erhalten: «Excellentia tua
enixe vigilare curabit ne praedicta doctrina sub quocumque praetextn do-
ceatur, propagetur vel commendetur sive viva voce sive scriptis quibus-
cumque.»

G. Gilleman 8. J. schlieft hier einen kurzen Uecberblick iiber die ver-
schiedene Stellung der Kirchenviter zum Chiliasmus an und fahrt fort:
¢,Quoique le chiliasme n’ait pas été noté d’hérésie, le sentiment commun



Notizen und Glossen 473

des théologiens de toute école y voit une doctrine ,erronée’ ou certaines
conditions des dges primitifs ont pu entrainer quelques anciens Péres’ (cfr
E.-B. Allo O.P., Saint-Jean, L’Apocalypse, 3¢ édition, p.307—329). La foi de
I’Eglise ne connait que deux avenements du Christ et non pas trois. Le
principal texte sur lequel s’appuyaient les millénaristes est le difficile
chapitre 20 de I'’Apocalype de saint Jean; mais quel qu’en soit le sens, dis-
cuté entre exégetes, l'interprétation millénariste n'est retenue par aucun
commentateur catholique.»

Man wird nicht leugnen konnen, dall der katholischen Einstellung zum
Chiliasmus exegetisch (vgl. dazu Hans Bietenhard, Das tausendjihrige
Reich, eine biblisch-theologische Studie, Basler Dr.-theol.-Dissertation
1944) und fiiglich dogmatisch eine gewisse Zwiespaltigkeit eignet. Der
exegetische Befund ist eben doch nicht dazu angetan, den Chiliasmus in
jeder Form als eine Hiiresie zu bezeichnen. Bezeichnenderweise heiflit es
nur: «tuto doceri non posse.» Um so eindeutiger beruft sich der Katholi-
zismus auf den «Standpunkt der Moral» und das «sentiment commun des
théologiens», d. h. der katholischen Exegeten, denen hier wchl viele, aber
nicht alle protestantischen Exegeten zustimmen.

Riehen-Basel. Karl Ludwig Schmidt.

Notizen und Glossen.

Zeitschriftenschau. Zeitschr. £. Schweiz. Kirchengeseh. (kath.) 1946/3:
Untersuchungen zum Tellotestament® (Elisabeth u. Bruno Meyer-Morgen-
thaler); Die Anfinge der Sequenzendichtung (Wolfram von den Steinen);
L’Ordre de St-Jean et la Suisse (H.C.de Zeininger); Barocke Hymnen
auf die hll. Placidus u. Sigisbert (Iso Miiller). Internat. Kirchl. Zeitschr.
(altkath.) 1946/3: Die Lage der altkath. Kirchen (E.Langerwey); Die
amerikan.-bischofl. Kirche 1939—1945 (E. R. Hardy Jr.); Die bulgar. Kirche
in dem von den Bulgaren besetzten Gebiet Westthraziens (St. Zankow).
Evang. Missionsmagazin 1946/5: Das dritte Geschlecht (E. Kellerhals); Das
neutestamentl. Gemeindeverstindnis u. seine Bedeutung fiir die Mission
(E. Schweizer); Christl. Mission auch im Bereiche der ostl. Weisheit?
(H. Wyder) ; Tagung der internat. Leitung der Briidergemeine (P. Theile);
6: Das Gleichnis vom grofen Schleppnetz (W. Liithi); Die Lage der Mis-
sion in Indien (A. Streckeisen); Die Ausbildung der einheimischen Pfar-
rer in Indien (C. A. Keller). Neue Zeitschr. f. Missionswissenschaft (kath.)
1946/4: A propos de la liturgie chinoise (J.Jennes C.I.C.M.); Der hl
Franz Xaver in Japan 1549—1551 (G. Schurhammer 8.J.); Un inventaire
des Archives de la Propagande (F.Comaluzier C.M.); Die Bantu-Philo-
sophie (R.Meile O.S.B.); Mohammedanische Polemik in 1001 Nacht (J.
Henninger S.V.D.). Judaica 1946/3: Sabbat oder Sonntag? (G. Schrenk);
Weiteres zur Auserwihlung Israels (H.J.Schoeps); Calvin et les Juifs
(J. Courvoisier); Franz Werfels theologisches Vermichtnis (R. Brunner);

1 Es handelt sich hier um das #lteste Stiick der urkundlichen Ueber-
lieferung Graubiindens in der Form einer Schenkungsurkunde des Bischofs
Tello 9./10. Jahrh. an das Kloster Disentis.



	Miszellen

