
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 2 (1946)

Heft: 6

Rubrik: Miszellen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Miszellen 469

eines Karl Barth und eines Wilhelm Yischer als eine Rückkehr

zu den gesunden katholischen Traditionen. —
Es war uns unmöglich, im Rahmen einer Anzeige näher

auf den Inhalt eines jeden Beitrags einzugehen; aber wir hoffen,

daß auch unsere etwas trockene Aufzählung die
Reichhaltigkeit und das hohe Interesse dieser Aufsätze haben ahnen
lassen.

Strasbourg. Jean Héring.

Miszellen.
Alttestamentliclie Wortforschung.

Pargösch der Floh.
Daß das hebräische Wort pargösch den Floh bedeutet, wird von

niemandem bezweifelt. Das Wort findet sich in vielen semitischen Sprachen.
Nur das Äthiopische verwendet für die Bezeichnung des Flohs eine
andere Wurzel (A. Dillmann, Lexicon Linguae Aethiopicae, col. 450). Im
akkadischen parsu'u und pursu'u liegt wie im syrischen pürthä'nä eine
andere Reihenfolge der Konsonanten vor. Diese Reihenfolge ist aber sicher
sekundär. Dies zeigt nicht nur das Hebräische und seine unten gebotene
Etymologie, sondern auch das Arabische. Arabisch heißt der Floh bargüt
mit den Nebenformen biigüt und burgüt, und diese arabischen Formen
erlauben uns, was das Akkadische und das Syrische nicht möglich machen,
den dritten und den vierten Konsonanten genauer zu bestimmen.

Wenn E.König über die Ableitung des Wortes sagt, es bedeute
«wahrscheinlich Springer», ohne daß er eine Begründung für diese behauptete
Wahrscheinlichkeit angibt (Briggs-Brown-Driver sagen über die Ableitung
überhaupt nichts), so trägt er wohl dem Umstand Rechnung, daß eine
schon früher vorgetragene Ableitung, die auf «Springer» führen würde
und die sich auf das Äthiopische stützen wollte, von Ruzicka als unmöglich

erwiesen worden ist. Gesenius-Buhl bietet zur Ableitung nur die
Angabe dieses negativen Erweises durch Ruziöka.

Man muß beim dritten Konsonanten des hebräischen Wortes ansetzen,
um die Ableitung zu finden, und man stößt dann auf die Erscheinung,
die wir in dieser Zeitschrift 1946, S. 394, an einigen Beispielen aufgewiesen

haben. Pargösch ist eine Entdoppelung aus *paggösch, genau so wie
— es ist übrigens der gleiche Nominaltypus — hargöl aus *haggöl und,
um noch ein neues Beispiel hinzuzufügen, *hartöm «Wahrsager» aus
*hattöm, das sich zu arabisch hatm «Schnauze» und (auch dies mit
Entdoppelung) zu hurtüm «Rüssel» stellt.

Wenn das richtig ist, dann kommt pargösch von einer Wurzel *pä-
gasch. Sie findet sich im Hebräischen nicht, wohl aber gibt es ihre
arabische Entsprechung bagita «er hatte eine Farbe wie die Asche» (Lane,
col. 229 a). Dazu gesellt sich abgat «staubgrau» (J.J.Heß, Die Farbbe-



470 Miszellen

Zeichnungen bei innerarabischen Beduinenstämmen, Der Islam, Bd. X,
S. 76), das von Bergen, vom Tonstaub, vom Wolf, Hasen und vom Wüstenluchs

gebraucht wird. Der Floh ist also als der Staubgraue bezeichnet.
Daß Tiere nach der Farbe benannt werden, sei aus dem hebräischen
Wortschatz mit hamör «Esel» und jahmür «Rehbock» belegt, die beide
von dem gleichen hämar «rot sein» herkommen.

Im Hebräischen ist pargösch auch Eigenname. Genau so findet sich
palmyrenisch der Eigenname Bargatha (Lidzbarski, Handbuch, S. 482) ;

und im Arabischen ist der Name nicht selten, so besitze ich eine Studie
über Beduinenrecht, deren Verfasser (Omar Effeudi) El- Barghuthi heißt
(aus dem Journal of the Palestine Oriental Society, vol.2, 1922).

(Weitere Beiträge folgen.)
Zürich. Ludwig Koehler.

Neutestamentliche Wortforschung.
Zu Matth. 11,11—15.

Die Boten des gefangenen Täufers sind mit der Antwort Jesu
fortgezogen, und Jesus spricht nun zum Volk über ihn. Zunächst tadelt er die
wegen ihres Verhaltens zu Johannes, den sie einst als einen großen ö\Xoi
Propheten gefeiert, jetzt aber — das ist der indirekte Tadel — total
vergessen haben (V. 7—10).1 Die Fortsetzung folgt in den ironischen Worten
V. 16—18, die die völlige Haltungslosigkeit des Volkes gegenüber sowohl
Johannes als Jesus brandmarken. Dazwischen schiebt sich aber ein Redestück

ein (V. 11—15), das die Unterlegenheit des Johannes am Himmelreich

gemessen betont. Johannes ist zwar der Größte unter denen, die von
Frauen geboren sind, aber der Kleinste im Himmelreich ist (kraft seiner
Anteilnahme am Messiasreich) größer als er. Die folgenden Worte, die
von den ßiaoxal reden, die das Himmelreich «rauben», können m. E. nur
auf die Täufergemeinde zielen. Diese sieht in Johannes den Messias und
will selbst die messianische Gemeinde der Endzeit sein. Das ist aber eine
gewaltsame Usurpation. Der messianische Anspruch der Täufergemeinde
steht im Widerspruch zum Gesetz und zu den Propheten, denn (yàp) diese
weissagten alle mit Bezug auf Johannes (&uç luuctvvou), nämlich, daß er der
kommende Elias (nicht der Messias!) ist. Die Worte ei OéXexe b&aabai
sollen zwischen zwei Kommata stehen und richten sich in Wirklichkeit

an die Täufergemeinde. Erst im Zusammenhang der Matthäus-Rede
haben sie eine Adresse ans Volk bekommen. — Das eben angedeutete
Verständnis der Verse 12—15 erheischt einige verdeutlichende Bemerkungen.

V. 12: Durch den Anspruch der Täufergemeinde auf den Besitz des
Reiches Gottes oder auf dessen Anwartschaft wird dem Himmelreich
Gewalt angetan. Biaüexcu ist passiv, und der Satz i) ßamXeia xiîiv oùpavûiv ßidZexai
bildet mit dem folgenden Kai ßiaaxai àpiraZouaiv afixriv einen echt semitischen,

1 Zu diesen Versen vgl. meinen Aufsatz in Coniectanea Neotestamen-
tica IV, 1940, S. 9 f. und F. Overbeck, Das Johannes-Evangelium, 1941,
S. 419 ff.; 0. hält, mit Recht, Joh. 5,35 für einen Ausläufer synoptischer
Tradition.



Miszellen 471

synonymen Parallelismus. 2 Johannes selbst wird nicht für das Verhalten

seiner Jünger verantwortlich gemacht, vgl. die unpersönliche
Formulierung dirô xujv ripepibv 'Iwàvvou toO ßcurncrroü Johannes hat ja auch vom
Gefängnis aus Jesus befragen lassen: «Bist du der Kommende?» Er ist
am ßuxüecücu des Himmelreiches unschuldig. Die Worte t'wç äpxi zeigen,
daß die Täufergemeinde, allem Widerspruch zum Trotz, hartnäckig an
ihrem Anspruch festhält. Eine Umkehr ist nicht geschehen. — V. 13: Dieser

Satz ist zu übersetzen: Die Weissagung des Gesetzes und der
Propheten geht einstimmig (itdvxeç) darauf aus, daß er der kommende Elias
ist. Der Inhalt der Weissagung folgt in V. 14: Die Einführung des Objektsatzes

durch ein Kai nach verba sentiendi und declarandi ist im Spätgriechischen

eine wohlbekannte Erscheinung.3 Ein charakteristisches
Beispiel haben wir Mark. 6,14: ijKoucrev ô ßam\eb? 'Hpibbriç Kai öxi) éXeyov

öti 'luuàvvr]ç ô ßairxilwv ^ypyepxai 4k veKpâiv ...4 Aùxôç ist nicht betont
(ipse, «gerade er»), sondern unbetontes Subjekt für écrxiv. 6 Daß Johannes
nach dem Zeugnis der ganzen Schrift nicht der Messias, sondern (nur)
Elias ist, muß natürlich für die Täufergemeinde eine bittere Wahrheit
sein. Es bedarf der Mahnung: ô êxujv wxa àKOuéxw — Die hier vorgelegte
Deutung von V. 11—15 könnte zu weitläufigen literarkritischen und
formgeschichtlichen Betrachtungen Anlaß geben, aber ich begnüge mich
einstweilen mit dem schon Gesagten. Vielleicht kann die vorgeschlagene
Auslegung des vielumstrittenen Abschnittes für der Diskussion wert befunden

werden.
(Weitere Beiträge folgen.)
Uppsala. Anton Fridrichsen.

2 Im ThWBzNT hat G. Schrenk Matth. 11,12 behandelt (I, S. 608 ff.).
Er kommt zu dem Ergebnis, daß die ßiacrxai (dämonische) Feindesgewalten
sind, die das Himmelreich den Menschen wegraffen wollen. Aber ßiqt dpixdZeiv,
ßidZecrhai Kai àpndZeiv geschieht gewöhnlich im eigenen Interesse (vgl.
H. Almqvist, Plutarch und das Neue Testament [Acta Seminarii Neotesta-
mentici Upsaliensis XV, 1946, S. 38]), und die ßiacrxai Matth. 11, 12 werden
keine Ausnahme davon machen.

3 Zahlreiche Belege bei H. Ljungvik, Beiträge zur Syntax der
spätgriechischen Volkssprache (Skrifter utgivna av K. Humanistiska Veten-
skapssamfundet i Uppsala, 27, 3, 1932), S. 80 ff.; vgl. P.Grenf, I, 53 ypdcpei

ipavîjç axpaxubxriç Kai äirövotav cpopeîç «der Soldat Psanes schreibt, daß du
dich unsinnig benimmst».

4 Vgl. Ljungvik, ZNW 35 (1934), S. 90 ff.
5 Unbetontes aùxôç als Verbalsubjekt z.B. Luk. 4,15; 15,14; 17,13;

24,14; G.Bonaccorsi, Primi saggi di filologia neotestamentaria I, Torino
1933 zu Matth. 5, 4 (S. 5) und Luk. 5,1 (S. 192) : « Kai aùxôç et ille, non
et ipse, di solito l'aùxôç non ha alcuna enfasi o appena percettibile.» —
Zu Mark. 4,27 (ibç oùk olbev aùxôç «ohne daß er es bemerkt» vgl.
P.Joüon, L'Evangile de Notre Seigneur Jésus-Christ (Verbum Salutis V),
Paris 1930, S. 204.



472 Miszellen

Katholizismus und Chiliasmus.
Unter der Ueberschrift «Chiliasmus: die Lehre vom tausendjährigen

Reich» führt Dr. E. Spieß, Werd, in der «Schweiz. Kirchenzeitung», Luzern,
Nr. 35 vom 29. August 1946, u.a. aus: «Der Chiliasmus wird im allgemeinen

als eine Ideologie des christlichen Altertums oder des Frühmittelalters

angesehen. Er hat aber auch hei verschiedenen modernen Sekten
Aufnahme gefunden. Neuerdings wird er auch unter Katholiken Frankreichs

und Deutschlands verbreitet... Weil chiliastische Ideen in neuerer
Zeit wiederum von Katholiken vertreten wurden, hat das Heilige Offizium
in einem Dekret vom 19. bis 21. Juli 1944 auch den gemäßigten Chiliasmus
verurteilt. Der gemäßigte Chiliasmus lehrt: Christus würde vor dem
Weltgericht sichtbar auf Erden erscheinen und hier herrschen. Vor seiner
Ankunft — es sei dies nicht gewiß — könnten mehrere Heilige aus ihren
Gräbern auferstehen. Charakteristisch für die Lehre ist der Glaube nicht
an eine körperliche, sondern eine einfach sichtbare Wiederkunft Christi.
Was haben wir von diesem gemäßigten oder geistigen Chiliasmus zu
denken? Das Dekret spricht bei der Verurteilung nicht ausdrücklich von einer
Irrlehre, die sich gegen unsern Glauben richtet. Es heißt nur, die Lehre
könne nicht mit Sicherheit gelehrt werden: ,tuto doceri non posse.' Vom
Standpunkt der Moral ist es daher nicht angängig, sie auf irgendeine Weise
zu verbreiten. Vom dogmatischen Standpunkt aus ist sie eine ungewisse
Theorie, der wir nicht trauen können. Unsere überlieferte Lehre kennt
in Wirklichkeit nur zwei Erdenkünfte Christi: die Menschwerdung des
Gottessohnes bei seiner Geburt aus Maria bis zu seiner Auffahrt und die
Wiederkunft des Menschensohnes zum Weltgericht am Ende der Zeiten.»

In dem hier beigezogenen knapp und richtig erläuterten offiziellen
römisch-katholischen Text, der in der «Nouvelle Revue Théologique»
1945/2 wörtlich abgedruckt und von G. Gilleman S. J. ausführlicher
kommentiert ist, heißt es: «Postremis hisce temporibus non semel ab hac

Suprema S. Congregatione S. Officii quaesitum est, quid sentiendum de

systemate Millenarismi mitigati, docentis scilicet Christum Dominum ante
finale iudicium, sive praevia sive non praevia plurium iustorum resur-
rectione, visibiliter in hanc terram regnandi causa esse venturum. Re igi-
tur examini subiecta in conventu plenario feriae IV, diei 19 Iulii 1944,

Emi ac Revmi Domini Cardinales, rebus fidei et morum tutandis prae-
positi, praehabito RR. Consultorum voto, respondendum decreverunt,
sgstema Millenarismi mitigati tuto doceri non posse... Datum Romae, ex
Aedibus S. Officii, die 21 Iulii 1944.»

Einige Jahre vorher hatte der Erzbischof von St. Jakob in Chile wegen
chiliastischer Beunruhigung in seiner Erzdiözese eine Anfrage nach Rom

gerichtet und im Juli 1941 folgende Antwort erhalten: «Excellentia tua
enixe vigilare curabit ne praedicta doctrina sub quocumque praetextu do-

ceatur, propagetur vel commendetur sive viva voce sive scriptis quibus-
cumque.»

G. Gilleman S. J. schließt hier einen kurzen Ueberblick über die
verschiedene Stellung der Kirchenväter zum Chiliasmus an und fährt fort:
«,Quoique le chiliasme n'ait pas été noté d'hérésie, le sentiment commun



Notizen und Glossen 473

des théologiens de toute école y voit une doctrine ,erronée' où certaines
conditions des âges primitifs ont pu entraîner quelques anciens Pères' (cfr
E.-B. Alio 0. P., Saint-JeanL'Apocalypse, 3° édition, p. 307—329). La foi de

l'Eglise ne connaît que deux avènements du Christ et non pas trois. Le
principal texte sur lequel s'appuyaient les millénaristes est le difficile
chapitre 20 de l'Apocalype de saint Jean; mais quel qu'en soit le sens,
discuté entre exégètes, l'interprétation millénariste n'est retenue par aucun
commentateur catholique.»

Man wird nicht leugnen können, daß der katholischen Einstellung zum
Chiliasmus exegetisch (vgl. dazu Hans Bietenhard, Das tausendjährige
Reich, eine biblisch-theologische Studie, Basler Dr.-theol.-Dissertation
1944) und füglich dogmatisch eine gewisse Zwiespältigkeit eignet. Der
exegetische Befund ist eben doch nicht dazu angetan, den Chiliasmus in
jeder Form als eine Häresie zu bezeichnen. Bezeichnenderweise heißt es

nur: «tuto doceri non posse.» Um so eindeutiger beruft sich der Katholizismus

auf den «Standpunkt der Moral» und das «sentiment commun des
théologiens», d. h. der katholischen Exegeten, denen hier wohl viele, aber
nicht alle protestantischen Exegeten zustimmen.

Riehen-Basel. Karl Ludwig Schmidt.

Notizen und Glossen.
Zeitschriftenschau. Zeitschr. f. Schweiz. Kirchengesch. (kath.) 1946/3:

Untersuchungen zum Tellotestament1 (Elisabeth u. Bruno Meyer-Morgen-
thaler) ; Die Anfänge der Sequenzendichtung (Wolfram von den Steinen);
L'Ordre de St-Jean et la Suisse (H. C. de Zeininger) ; Barocke Hymnen
auf die hll. Placidus u. Sigisbert (Iso Müller). Internat. Kirchl. Zeitschr.
(altkath.) 1946/3: Die Lage der altkath. Kirchen (E. Langerwey) ; Die
amerikan.-bischöfl. Kirche 1939—1945 (E. R. Hardy Jr.) ; Die bulgar. Kirche
in dem von den Bulgaren besetzten Gebiet Westthraziens (St. Zankow).
Evang. Missionsmagazin 1946/5: Das dritte Geschlecht (E. Kellerhals); Das
neutestamentl. Gemeindeverständnis u. seine Bedeutung für die Mission
(E. Schweizer) ; Christi. Mission auch im Bereiche der östl. Weisheit?
(H. Wyder) ; Tagung der internat. Leitung der Brüdergemeine (P. Theile) ;

6: Das Gleichnis vom großen Schleppnetz (W. Lüthi) ; Die Lage der Mission

in Indien (A. Streckeisen) ; Die Ausbildung der einheimischen Pfarrer

in Indien (C. A. Keller). Neue Zeitschr. f. Missionswissenschaft (kath.)
1946/4: A propos de la liturgie chinoise J. Jennes C. I. C. M.) ; Der hl.
Franz Xaver in Japan 1549—1551 (G. Schurhammer S. J.) ; Un inventaire
des Archives de la Propagande (F. Comaluzier C. M.) ; Die Bantu-Philo-
sophie (R. Meile 0. S. B.) ; Mohammedanische Polemik in 1001 Nacht (J.
Henninger S. V. D.). Judaica 1946/3: Sabbat oder Sonntag? (G. Schrenk) ;

Weiteres zur Auserwählung Israels (H. J. Sehoeps) ; Calvin et les Juifs
J. Courvoisier) ; Franz Werfeis theologisches Vermächtnis (R. Brunner) ;

1 Es handelt sich hier um das älteste Stück der urkundlichen Ueber-

lieferung Graubündens in der Form einer Schenkungsurkunde des Bischofs

Tello 9./10. Jahrh. an das Kloster Disentis.


	Miszellen

