
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 2 (1946)

Heft: 6

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen 453

Chassidismus diejenige, in der in voller Klarheit zwei Linien
zusammentreffen, von denen man anzunehmen pflegt, es gebe
ihrem Wesen nach keine Begegnung zwischen ihnen: die Linie
der inneren Erleuchtung und die Linie der Offenbarung, die
des Augenblicks jenseits der Zeit und die der Geschichtszeit.
Der Chassidismus sprengt den geläufigen Begriff der Mystik.
Glaube und Mystik sind nicht zwei Welten, obgleich in ihnen
immer wieder die Tendenz, zu zwei selbständigen Welten zu
werden, die Oberhand gewinnt. Die Mystik ist der Bereich am
Grenzrand des Glaubens, der Bereich, in dem die Seele Atem
holt zwischen Wort und Wort.

Jerusalem. Martin Buber.

Rezensionen.
Paul Humbert, Problèmes du livre d'Habacuc (Mémoires de

l'université de Neuchâtel tome XVIII), Neuchâtel, Secrétariat

de l'Université, 1944, 303 p., Fr. 12.—.

Dem Buche Habakuk ist in der alttestamentlichen
Forschung schon viel Arbeit zugewendet worden. Und doch hat
es zu einem consensus der Meinungen über das Textverständnis,

die literarische Komposition und vor allem die genaue
zeitliche Einordnung und das damit zusammenhängende
Gesamtverständnis noch nicht kommen können.

Humbert will in seiner stattlichen Untersuchung keinen
neuen Vollkommentar bieten, sondern, wie ihr Titel besagt,
einige Hauptfragen herausgreifen und ihrer Lösung
näherbringen. Er vermißt in den bisherigen Arbeiten vor allem eine
saubere, möglichst objektiv mit dem gegebenen Tatbestand
arbeitende Methodik der Untersuchung. Er hofft mit seiner
Arbeit diesem Mangel begegnen zu können.

So zeichnet sich denn schon seine Textherstellung, die die
Grundlage aller weiteren Untersuchungen ist, durch eine sehr
gewissenhafte Auswertung der Versionen und ihrer
Textgestalt aus. H. begnügt sich nicht damit, die UeberSetzungen
nur soweit beizuziehen, als sie zur Richtigstellung des maso-
retischen Textes dienen können, er müht sich darüber hinaus
auch an Stellen, die einen zuverlässigen MT bieten, die
Entstehung von Abweichungen in den Versionstexten zu erklä-



454 Rezensionen

ren. Den Uebersetzungsgewohnheiten der Versionen wird
sorgsam nachgespürt.

An wichtigsten Stellen freilich kann auch H. der Konjektur nicht
entraten. Erwähnt sei seine Rekonstruktion von 1, 11, wo Ii. liest: «Darauf

ging das Wehen (der Geist) vorbei und vorüber. Ich aber, ich will
mein Rechten vor Gott bringen.» Aehnlich 2, 1. 2a findet H. hier eine die
Situation des Wortempfangs, bzw. sein Abklingen schildernde
Zwischenbemerkung, die vom prophetischen Orakel 1, 5—10 überleitet zur Klage
in 12 ff. Ich zweifle allerdings daran, oh H. mit dieser Rekonstruktion
viele Nachfolger findet. Eher dürfte das der Fall sein bei seiner Lesung
der umstrittenen Stelle 2, 4 f., wo er Y. 5 in einem Schluß a minori ad

majus an die Spruchaussage von V. 4 angefügt sieht und liest «... wie
viel mehr wird ein Mann, wenn er sich im Hochmut bläht, die Vernunft
verlieren und keine Ruhe haben» (wie H. hier allerdings die Form jähir
als Impf, von einem Stamme jhr bezeichnen kann, ist mir nicht verständlich.

S. 47).

Das Schwergewicht der Untersuchung von H. liegt nach
seinem eigenen Empfinden in der literarischen Analyse des
Buches. Im Fehlen einer methodisch einwandfreien
gattungsgeschichtlichen Aufarbeitung des Textes nach den von Gunkel
gewiesenen Gesichtspunkten sieht H. die hauptsächliche Lücke
in der bisherigen Habakuk-Forschung.

Die Analyse ergibt folgendes Bild: Auf eine einleitende Klage der
Gemeinde (vorgetragen von einem Einzelsprecher) 1, 2—4 folgt 1, 5—10
das erste Orakel, in dem die göttliche Antwort das Kommen der Chaldäer
als Rächer der bestehenden Ungerechtigkeit im Lande anzeigt. Nach der
kurzen Zwischenbemerkung über das Schwinden des Geistzustandes (1,11
s. o.) folgt in 1,12—17 ein zweites, dem ersten analoges Klagelied, das
seinerseits in 2,1—5a durch ein zweites Orakel beantwortet wird. In der
Doppelung der Verbindung Klage-Erhörungsorakel erkennt II. ein festes
liturgisches Element. Der nach Gunkel gedeutete Micha-Schluß und die

Liturgie Jes. 33 weisen den gleichen Aufbau auf. Die Doppelung hat die
Bedeutung einer nachhaltigeren Unterstreichung. Die beiden Paare sind
also ihrem Sinne nach parallel zu verstehen. Die in 2, 4 f. geheimnisvoll
angedeutete Vernichtung des Frevlers geschieht eben durch die im 1. Orakel

angesagte Sendung der Chaldäer. — In 2, 5b—20 folgt eine weitere,
bewußt geordnete Einheit, eine Weherufkette (wie Jes. 5). Die 5 Weherufe

sind in folgender Ordnung der Verse zu lesen: 6b—8; 9—-11 ; 12 f. 17;
15 f.; 19.18.20. Eine einleitende Bemerkung 5b. 6a legt diese Weherufe
über den dem Gericht verfallenen Gottlosen den von diesem geplagten
Völkern in den Mund. Der liturgische Ruf V. 20 leitet über zu dem in
Kap. 3 durch besondere Ueberschrift gekennzeichneten Bittgebet (tephilla),
das durch das fast völlige Verschwinden der Bitte (V. 2) und den breiten



Rezensionen 456

Ausbau eines hymnischen Mittelstückes (V. 3—15), das die Theophanie
Jahwes zur Vernichtung seiner Feinde beschreibt, auffällt.

Diese Uebersicht über die gattungsmäßige Eigenart der
einzelnen Teile, aus denen sich das Buch aufbaut, macht die
Zwischenstellung des Propheten Habakuk zwischen der
prophetischen und lyrisch-kultischen Redeart deutlich. Der
Eindruck wird durch die Ergebnisse des breit angelegten folgenden

Teils der Untersuchung verstärkt, in welchem H. an eine

genaue Untersuchung des Wortschatzes des Buches Habakuk
geht. Dieser wird auf seine Beziehungen innerhalb des
sonstigen alttestamentlichen Schrifttums hin überprüft. Es ergibt
sich dabei in aller Deutlichkeit, daß die lyrischen Partien des
Buches auch nach ihrem Wortschatz eng zusammengehören
mit der Psalmdichtung. Für die prophetischen Stücke dagegen
(Orakel, Weherufe) glaubt H. eine besondere Verwandtschaft
mit dem Wortschatz der Prophétie des ausgehenden 7.

Jahrhunderts erkennen zu können.

Im Nachweis dieser Doppelbeziehung Habakuks zur
Prophétie einerseits und der Kultlyrik andererseits scheint mir
das eindrücklichste Ergebnis der Arbeit von H. zu liegen.
Habakuk gehört zu den Kultpropheten, die das Erbe der
Tempeldichtung mit der prophetischen Gerichtspredigt verbinden.
Dieser von H. auch für die beiden ersten Kapitel klar
nachgewiesene Tatbestand dürfte die zuzeiten vollzogene Abtrennung

des Psalms Cap. 3 vom Habakuk-Buche endgültig widerraten.

Das Problem: Prophétie und gottesdienstliche
Frömmigkeit, zu dem auch die gattungsgeschichtliche Untersuchung
von Hosea, Jeremia und vor allem Deuterojesaja bedeutsame
Beiträge liefert, wird (in Weiterführung der Ansätze bei Junker,

Mowinckel u. a.) einmal im Zusammenhang weiterbearbeitet

werden müssen. Habakuk liefert dafür wertvolles
Material.

Am wenigsten überzeugend ist die Untersuchung H.s über «die Identität

des Tyrannen im Buche Habakuk» ausgefallen. Nach einer sorgfältigen

Uebersicht über die bisher vertretenen Deutungen entscheidet sich
H. dafür, in dem von Habakuk angegriffenen Gottlosen den König Joja-
kim zu sehen. Im Gefolge der Untersuchungen Lewys nimmt er an, daß

Jojakim im Jahre 602 von Babel abgefallen sei, 602/1 erfolgt auf einen
Angriff der Nachbarn Judas (Ammon, Moab, Edom 2. Reg. 24,1) im Ver-



456 Rezensionen

ein mit den Babyloniern eine erste Deportation der Landbevölkerung,
602/1 der Fall Jerusalems. In die Zeit unmittelbar vor diesem Geschehen
sei die Prophétie Habakuks zu datieren. — Die rätselhafte Mischung
von Aussagen, die unverkennbar auf einen Großherrscher, der Völker
knechtet, weisen, mit Aussagen, die an innenpolitisches, im eigenen Volke
begangenes Unrecht denken lassen, scheint mir von H. nicht ernst genug
genommen und wirklich geklärt zu sein. Manche Aussage der ersten Art
läßt sich doch nur sehr gezwungen auf den Kleinkönig Jojakim deuten.
Damit wird aber auch die in einem zusammenfassenden Schlußteil sehr
anschaulich ausgeführte These, daß wir im Buche Habakuk eine für die
öffentliche Feier bestimmte, gegen den König Jojakim gerichtete und im
Tempel gehaltene Liturgie aus dem Beginn des Krieges 602/1 vor uns
haben, fraglich. Ist zudem eine solche prophetische Frontalopposition
mitten aus der Tempelprophetie heraus nach den Angaben in Jer. 26 und
36 für jene Zeit wirklich denkbar? Ich kann nicht daran glauben.

Humberts Arbeit dürfte für die gattungsgeschichtliche
Beurteilung des Buches Habakuk wertvolle und bleibende
Erkenntnisse herausgestellt haben. Das geschichtliche Rätsel des
Buches harrt noch der wirklich überzeugenden Erklärung.

Zürich. Walther Zimmerli.

Bo Reiche, The disobedient Spirits and Christian Baptism
(Acta Seminarii Neotestamentici Upsaliensis edenda curavit
A. Fridrichsen XIII). Kobenhavn, Ejnar Munksgaard, 1946,

VIII, 275 p.

Der schwedische Forscher Bo Reicke untersucht in seiner
umfangreichen Monographie 1. Petr. 3, 18—22, einen schwierig
interpretierbaren Abschnitt, der von jeher der neutestament-
lichen Forschung schier unlösbare Rätsel aufgegeben hat.
Insbesondere sind es einerseits V. 19, der mit dem Descensuspro-
blem, und andrerseits V. 21, der mit der christlichen Taufe im
Zusammenhang steht, die der Verfasser zum Gegenstand seiner

Forschung macht. Die umfangreiche Bibliographie, die
392 Titel enthält, zeugt von dem Bienenfleiß des Verfassers,
zeigt aber auch die zahlreiche Literatur, die sich besonders
mit dem Höllenfahrtsproblem bereits befaßt hat.

Schon 1762 konnte Joh. Aug. Dietelmaier eine «Historia dogmatis de

descensu Christi ad inferos literaria» mit einem Literaturverzeichnis über
ältere Werke veröffentlichen. Seither ist noch sehr viel dazugekommen.
Bo Reicke sucht neuere und neueste Literatur zu verwerten, so den 1946

erschienenen englischen Kommentar über den 1. Petrus-Brief von E. G.



Rezensionen 457

Selwyn. Er beklagt es aber zugleich, daß ihm nicht alle zitierten Werke
zugänglich gewesen sind, wie z.B. des Griechen J. Karmiris H eîç"Abou Kaöo-

boç toO XpiUToO S. èirôipeuu; ôp&oboSou, Athen, 1939, oder des polnischen
Katholiken Kowalski 1938 erschienene Dissertation. Er ist bestrebt, nicht-
heachteten Studien und Aufsätzen seine Aufmerksamkeit zu leihen, so
z. B. J. P. Jensens «Laeren om Kristi Nedfahrt til de Dode», Kopenhagen
1903, und J. A. Montgomerys «Aramaic Incantation Texts», 1913, 135 ff. Wer
etwa an den nordischen Descensusstreit um die Jahrhundertwende denkt
(s. darüber Evangelische Kirchenzeitung, Berlin 1900, S. 883 ff.), der
begreift, daß nordische Forscher sich immer wieder zu diesem Thema
hingezogen fühlen.

Was den Descensus betrifft, so will der Verfasser ihn
hauptsächlich im Zusammenhang mit den durch 1. Petr. 3,19
aufgeworfenen Problemen behandeln. Trotz der reichen
Literatur ist die Descensusforschung nicht zu endgültig gesicherten

Resultaten gelangt. Eine auf Grund des gegenwärtigen
Standes der Forschung nochmals an die Hand genommene neu-
testamentliche Untersuchung in dieser Sache wäre zu
wünschen, zumal die soeben zugänglich gewordenen oder noch
zugänglich Averdenden Ras-Schamra-Texte (s. darüber ThZ
1946/1, S. 54 ff., aber auch Theol. Rundschau 1941) dieser Spe-
zialforschung neue Arbeitsmöglichkeiten bieten werden.

In einem 1. Kap. geht der Verfasser in einem kurzen Abriß
auf die Geschichte der Descensusforschung ein, sofern sie die
Interpretation von 3,19 berührt.

Er faßt hier kurz und knapp zusammen, was etwa Jean Monnier («La
descente aux enfers, Etude de pensée religieuse, d'art et de littérature»,
Paris 1904) in ausgeführterer Weise bereits getan hat, sucht aber
zugleich die historischen Gegebenheiten problemgeschichtlich zu ordnen.
Dabei werden schon die wichtigsten Fragen gestellt: handelt es sich beim
Descensus um eine «Höllenstürmung» (Bo Reiekc braucht mehrmals dieses

deutsche Wort) oder um eine Hadespredigt? Und wenn Predigt, ist
es dann eine Gerichts- oder eine Gnadenpredigt? Sind die von der Predigt

Erreichten Menschen oder Mächte? Und wenn es Menschen sind, handelt

es sich um unbekehrte oder bekehrungswillige oder bereits bekehrte
Sünder?

In Kapitel 2 bis 4 geht er auf die Fragen ein, die 3,19
speziell betreffen: handelt es sich bei 3,19—21 um eine Interpolation,

oder ist der Abschnitt aus dem Kontext gut erklärbar?
Sind die Trveùpaxa in 3,19 gefallene Engel oder gestorbene Menschenseelen?

Wie steht es mit der Beziehung des 1. Petrus-Briefes zum Henoch-
Buch? Predigt in 3,19 Henoch (Textkonjektur: év ih Kai 'Evdix oder 'Evibx)



458 Rezensionen

oder Christus? Und wenn Christus, predigt er als Präexistenter oder
nach seinem Tode? Und wenn als Präexistenter, durch Noah oder
durch Henoch? Bezieht sich das èv ih auf das vorhergehende nveupaTi, ist
es ein Dat. der Beziehung, ist an die Form gedacht, in der Christus den

TTveupaTa erschien, oder ist es wie eine Konjunktion zu fassen? Und wenn
als Konjunktion, bedeutet es dann «weil» oder «hei welcher Gelegenheit»?
Welches ist der Inhalt des Kerygmas? Heilsanbietung oder Bußaufforderung

oder Verdammnisbestätigung oder Ansage des Geheimnisses des

Evangeliums oder Verkündigung des Christustriumphes? Was beabsichtigt

der Verfasser mit 3,19? In welchem Zusammenhang stehen die Wesen

der Flutzeit mit der gegenwärtigen, die Christen bedrängenden
Heidenwelt samt ihren Machthabern?

Bo Reicke lehnt die Interpolationshypothese ab und sieht
in 3,13—22 eine geschlossene, durch die paränetische Abzwek-
kung zusammengehaltene Einheit.

Der Verfasser des 1. Petr. kennt nach ihm das griechische Henoch-
Buch im Akhmimtext oder in einer Vorform des Akhmimtextes (vgl. vor
allem Jud. 14 f. mit Hen. 1,9). Dies geht daraus hervor, daß irvebpaTot nur
in 1. Petr. und in Henoch als terminus technicus für «Geister» im Sinn
von gefallenen Engeln gehraucht wird. Bei den nveupaTcc handelt es sich
um die gefallenen Engel und ihre Abkömmlinge, die das Heidentum und
seine Könige beeinflussenden Dämonen, um die fortlaufende aktive Quelle
der Inspiration der Heiden und der irdischen Mächtigen. In viel klarerer
Weise als etwa Goppelt in seinem «Typos» (1939) zeigt er die Beziehungen

auf zwischen dem Prototypus der Urzeit und den durch sie
beeinflußten Wesen der Gegenwart, Beziehungen, wie sie durch die Begriffe
«Weissagung» und «Erfüllung» nicht aktuell genug klargelegt werden
können. Weder rein physische Abstammung noch rein geistige Beziehungen,

sondern reale Wirkungsmächtigkeit verbindet Ur- und Endzeit
miteinander (Reicke braucht die Begriffe principle, origin, authority,
protector). Wenn nun also Christus (nicht Henoch!) als der neue Henoch
bei Gelegenheit seines Todes (4v ih, Ablehnung der Präexistenzinterpretation

F. Spittas [1890]) diesen Mächten die Proklamation seines Sieges
(Festlegung auf eine Gerichts- oder eine Gnadenansage ist eine Ueber-
interpretation!) zu ihrer Schande ansagte, so sollen die Christen von dieser

christologischen Fundamentaltatsache her in der Missionssituation vor
dem nahenden Gericht den Mut gewinnen, furchtlos (V. 14) auch den ver-
härtetsten Sündern die Hoffnung des Heils anzusagen (V. 15), ist doch,
wie dann besonders V. 22 unterstreicht, die Macht der heidnischen Mächte
und Gewalten wenn nicht erloschen, so doch gebrochen. Die Verse 17.

18.19 (s. yap in V. 17, das zweimalige ko! in V. 18 und V. 19) enthalten
dann drei Argumente zur Stützung der Paränese in V. 13—16.

Ein 5. Kap. widmet der Verfasser einer Untersuchung der
VV. 20. 21a. Das 6. Kap. besteht aus einem durch die
Konstruktion von 21 nahegelegten grammatikalischen Exkurs über



Rezensionen 459

die Relativanknüpfung, in der er manche Beispiele aus der
Profangräzität beibringt.

In Kap. 7 erörtert Reiche das Taufproblem.
Unter der Voraussetzung, daß auvelbpcn; dyciüfi «good or loyal attitude of

mind» (S. 181) und éirepibTppa einen juristischen terminus technicus gleich
dem lat. stipulatio darstellt, handelt es sich bei der Taufe nicht (es heißt
ob und nicht ob pövov in 3,21b!) um einen rein physisch wirkenden rituellen

Reinigungsvorgang, der die Getauften in eine judaistiscbe amissionarische

Sekte einführt (21b), sondern um eine rechtskräftig gültige Ueber-
einkunft zu einer gegenüber Gott und Menschen eingenommenen loyalen
Geisteshaltung mit positiv ethischen Folgen. Theodor von Mopsuestias
Taufauffassung steht derjenigen des 1. Petr. sachlich sehr nahe. Die
Taufe übt nicht in und durch sich selber, sondern durch die Auferstehung
Jesu Christi (21c), des Machtträgers und des eben darum von den Mächten

und von der Furcht vor den Mächten befreienden Herrn (22), ihre
rettende Funktion aus.

Wenigstens kurz muß der Verfasser im 8. Kap. auf 4,1—6
eingehen. •

Unter den vexpol sind nicht geistlich Tote, aber auch nicht gestorbene
Christen verstanden, sondern das Totenvolk im Hades, das vor der seiner
wartenden leiblichen Auferstehung und dem ihm bevorstehenden Gericht
(Kpi&ûwi oapKi) das Evangelium verkündigt bekommen hat. 4,6 handelt
also wie 3,19 vom Descensus, nur mit dem Unterschied, daß alles in
einen noch universaleren Rahmen eingefügt ist (veKpol — alle Toten im
allgemeinen, s. Blaß-Debrunner, Grammatik des nt.liehen Griechisch6
§ 254).

Im 9. Kap. geht der Verfasser auf 3,17 f. ein. Ob ömeöavev

oder ëuabev zu lesen ist, ist sachlich unwesentlich, da das Leiden

Christi und der Christen sowieso todbezogen ist. äuaE ist
Ttoxé, nicht ecp' cnraE. Er findet dabei das tertium compara-

tionis zwischen Christus und den Christen darin, daß beide,
unbeschadet der Ueberlegenheit des Sühnopfertodes Christi,
zugunsten anderer sterben: wie Christus als der Gerechte für
die Menschen (das einschränkende uirèp figülv 18a haben nicht
alle Handschriften) als die Ungerechten gestorben ist, so können

und sollen die Christen zugunsten der Heiden den
Glaubenstod sterben, d. h. durch ihre martyriumsbereite furchtlose
Haltung in den Heiden die Sehnsucht zum Christenglauben
wecken.

Das 10. Kap. führt als Parallelen zur ganzen Perikope
1. Petr. 2,19—25 und vor allem Tit. 3,1—8 an. 1. Petr. und Tit.



460 Rezensionen

entsprechen einander formal und inhaltlich. Dies darf aber
nicht zur Annahme einer direkten Abhängigkeit des einen
Briefes vom andern führen, wohl aber kann diese
Briefverwandtschaft die gemeinsame, wohl mündliche paränetisch-
missionarische Tradition veranschaulichen, in der beide Briefe
drinstehen.

In einem letzten 11. Kap. bezeichnet Bo Reicke den Descensus

als einen integrierenden Bestandteil des messianischen
Dramas und gibt dabei alttestamentliche, spätjüdische und neu-
testamentliche Stellen an, die als Parallelen zur «Erscheinung
vor den Geistern» verwertet werden können. Die Frage, ob die
TTveugaTa total vernichtet oder bloß radikal unterworfen werden,

kann nicht endgültig beantwortet werden, wenn auch die
Auflockerung des endgültigen Vernichtungsurteils, wie sie
das äthiopische Henoch-Buch verkündet, im slavischen Henoch-
Buch die positivere Behandlung der Gewalten und Mächte
nach Bo Reicke wahrscheinlicher macht (vgl. auch Jes. 24, 22).
Endlich zieht der Verfasser noch die Linien von 1. Petr. zu
Paulus (Rom. 6).

Es liegt hier unstreitig eine gewichtige Arbeit vor, die auch
und gerade in der Auseinandersetzung um das Apostolicum
wohl beachtet werden sollte. Bo Reicke geht es aber anders als
etwa Duns Scotus im Mittelalter nicht um die Rettung der
Apostolicumstradition oder um einen Mißbrauch der Bibel zu
apologetischen Zwecken. Er will nichts anderes als biblischer
Exeget sein. Hier glaubt er aber nun deutliche Spuren finden
zu müssen, die ungezwungen zum Descensus ad inferos führen.

Die klare, geradezu spannend geschriebene Arbeit, die in
wohltuender Nüchternheit den sozialethischen Gesichtspunkt
des Verfassers hervortreten läßt (S. 173 ff.; S. 211 ff.), gibt
allerdings zu kritischen Fragen Anlaß, die hier angetönt sein
müssen.

So frappant die Aehnlichkeit zwischen 1. Petr. und Hen. ist,
so scheint mir doch der Hinweis auf den Gehrauch von TrveögaTa

Geister, der ja für 1. Petr. nicht gesichert ist, sondern
gerade von Henoch aus eine Stütze bekommt, eine zu schmale
Basis, um die direkte Abhängigkeit des 1. Petr. vom griechischen

Henoch als gesichert annehmen zu lassen. Eine gewisse
ungelöste Spannung scheint mir auch darin zu bestehen, daß



Rezensionen 461

Bo Reicke einerseits die Gleichgültigkeit des 1. Petr. gegenüber

dem endgültigen Geschick der Mächte hervorhebt, andrerseits

dann doch wieder im 11. Kap. die gnädige Behandlung der
TrvEuua.Ta für wahrscheinlicher hält. Gerade die Anführung von
religionsgeschichtlichen Parallelen (Enuma Elis IV, 106—114;
VII, 27 f.; slav. Hen.) verfängt doch wohl nicht. Denn 1. Petr.
könnte ja gerade im Gegensatz zu solchen Anschauungen
christusendgeschichtlich strenger mit den uveupaxa verfahren
lassen. Wir müssen die Frage nicht halb, sondern ganz, ohne
alle Tendierungsabsichten, offenlassen. Fraglich bleibt ferner,
ob die Parallele zwischen Christus und den Christen in 3,
18 nicht doch zu systematisch betont worden ist. cma£ scheint
mir doch eher èqp' chraS und nicht ttoté zu sein. Ferner
wäre zu fragen, ob vexpoi (der Art. fehlt) «alle Toten» und nicht
vielmehr «bestimmte Tote» meint, wobei dann zum allgemeinen
Gericht über Mviaç Kai vexpouç (4, 5) hinzu eine bestimmte
Gruppe herausgehoben wäre. Wenn Bo Reicke S. 133ff. von den
durch Christus in Gang gekommenen größeren
Bekehrungsmöglichkeiten der Heiden und ihrer Mächtigen spricht, so fehlt
hier ein Eingehen auf die Spannung, die durch das Auftreten
des Antichrist und durch das Kommen des Abfalls entsteht.
Fraglich bleibt auch (s. 0. Cullmann: Christus und die Zeit,
Zollikon-Zürich 1946), ob die Annahme einer streng
chronologischen Ordnung wirklich nicht nötig ist, wie S. 115 ff. mit
einem Seitenblick auf die Hagada («der Anachronismus ist
das Lebensprinzip der Iiagada»: M. Grünbaum in: Zschr. d.

Deutsch. Morg. Ges. 31, 1877, S. 194) behauptet wird. Dies
könnte gerade der christliche Gegensatz zur Hagada sein. Endlich

scheint mir das èv ih 3, 19 nicht auf den Tod, sondern (mit
E. G. Selwyn) auf Tod und Auferstehung Christi bezogen werden

zu müssen.
WTir haben es aber dessenungeachtet in Bo Reickes Werk

mit einer befruchtenden Arbeit zu tun, die wegweisend und
weiterweisend sein kann und wird für den, der sich in die
durch das Buch angeschnittenen Probleme einarbeitet. Wer
Bo Reickes Buch gelesen hat, wird endgültig geheilt sein von
der unsachgemäßen Einteilung neutestamentlicher Briefe in
«rein» dogmatische und «rein» ethische Briefteile. Wo hört der
eine Teil auf und wo fängt der andere an? Wie sehr beides



462 Rezensionen

ineinander verflochten ist, das zeigt der ganze Abschnitt
1. Petr. 3,13—22, auf den der schwedische Forscher mit seinen
minutiösen Einzeluntersuchungen ein solch helles Licht hat
werfen dürfen.

Glarus. Werner Bieder.

F.-M. Braun, L'Œuvre du Père Lagrange, Etude et Bibliographie

(Préface de S. E. le Cardinal Tisserant, Président de la
Commission Biblique Pontificale), Fribourg en Suisse,
Editions de l'Imprimerie St-Paul, 1943, 346 p., Fr. 11.—.

Dieses umfassende Gedächtnisbuch, das F.-M. Braun 0. P.,
der Freihurger Exeget des Neuen Testaments (von seinen neueren

Arbeiten sei vor allem sein Buch «Aspects nouveaux du
Problème de l'Eglise» 1941/42 genannt, in dem sich Braun
denkbar genau auch mit der protestantischen Forschung über
den urchristlichen Kirchenbegriff auseinandersetzt*) seinem
großen Ordensbruder Albert Lagrange (1855—1937) gewidmet
hat, ist ebenso schön, ja prächtig (acht ausgezeichnete Bilder
vermitteln uns eine Vorstellung von der Person, der Schrift
und der Jerusalemer Arbeitsstätte des gelehrten Dominikaners)

wie aber nun auch ungemein aufschlußreich und nützlich.

Lagrange, ursprünglich Jurist, seit 1879 Ordensmann, gründete

1890 in Jerusalem die «Ecole pratique d'Etudes bibliques»
und 1892 die «Revue biblique», die heute in ihrem 53.
Erscheinungsjahr blüht (vgl. ThZ 1946/5 S. 398 und 1946/6 S. 474).
Unter Lagranges souveräner Leitung war das Jerusalemer
Institut in den wechselreichen Zeiten vor und nach dem ersten
Weltkrieg ein vornehmer Mittelpunkt insbesondere der
palästinischen Altertumskunde mit ihren geographischen,
ethnographischen und archäologischen Fragen. In Verbindung mit

1 Unmittelbar vor dem Redaktionsschluß habe ich zur Rezension in
der ThZ erhalten: F.-M. Braun 0. P., Neues Licht auf die Kirche, die
protestantische Kirchendogmatik in ihrer neuesten Entfaltung (deutsche Ueber-
setzung von «Aspects nouveaux du Problème de l'Eglise» 1942, vom
Verfasser vermehrte und durchgesehene Neuausgabe durch das Apologetische
Institut des Schweiz, kath. Volksvereins), Einsiedeln und Köln, Verlagsanstalt

Benziger & Co., 1946, 197 S., geb. Fr. 11.40. Dieses Werk ist dem
Pater Lagrange, «ecclesiae catholicae piissimo filio ac defensori», gewidmet.

K. L. S.



Rezensionen

einem Stab gelehrter Mitarbeiter gab Lagrange nicht nur in
seinen Aufsätzen und Büchern, sondern auch im persönlichen
Verkehr als hervorragender Palästina-Kenner allen Mitforschern

in selbstloser Weise Auskunft und Belehrung. Als ich
1925 als Mitglied des von Gustaf Dalman begründeten und
damals von Albrecht Alt geleiteten «Deutschen evangelischen
archäologischen Instituts» in Jerusalem war, wurde es einem
immer wieder sehr eindrücklich, welch großes Ansehen
Lagrange allenthalben genoß. Ernst Sellin, der Ausgräber von
Taannek, Jericho und Sichern, der im selben Jahr zum erstenmal

nach dem ersten Weltkrieg wiederum Palästina besuchte,
erzählte uns voller Dankbarkeit, welche Förderung er, der
protestantische Deutsche, von Lagrange, dem katholischen
Franzosen, erfahren habe, als es darum ging, für die Ausgrabungsarbeiten

in Sichern bei den maßgebenden Behörden die nötige
Konzession zu erlangen. Die von seinem Institut getragene
«Kevue biblique» stellte Lagrange zusammen mit seinem ersten
Mitarbeiter Pierre Batiffol in den Dienst zur Pflege der
historisch-kritischen Methode in der biblischen Exegese. Man darf
wohl sagen, daß Lagrange in der Exegese des Alten Testaments

die äußerste Linke der von der römisch-katholischen
Kirche geduldeten historisch-kritischen Richtung vertreten hat.
Dabei wollte er die Texte, die den Stoff zu einem Dogma
geliefert haben, von der völlig uneingeschränkten Anwendung
der kritischen Methode ausgeschlossen wissen. Während ihm
z. B. die Berichte über die Sintflut und den Turmbau von
Babel als Legenden galten, hielt er den Bericht über den
Sündenfall für historisch, weil die Lehre vom Sündenfall als
Dogma ausgewiesen ist.

Wie die Arbeit des Kritikers Lagrange von seinen
kirchlichen Oberen einerseits mit großer Achtung und anderseits
mit unvermeidlicher Aechtung verfolgt wurde, darüber erhalten

wir aus dem Braunsehen Gedächtnisbuch zunächst eine
genaue dokumentarische Belehrung durch das Vorwort des
Kardinals Eugène Tisserant, des Vorsitzenden der päpstlichen
Bibelkommission. Das Votum aus seiner Feder ist im ganzen
und im einzelnen so aufschlußreich, daß man am besten die
entscheidenden Sätze wörtlich abdruckt. Eingangs wird
betont: «... il m'a plu que le R. P. Braun ait affirmé, dès les pre-



464 Rezensionen

mières pages du présent volume, que la vie de notre cher maître
de Jérusalem a été dominée par la volonté de servir l'Eglise
c'est en zélé serviteur de l'Eglise qu'il accepta toutes les
obédiences, étudia la théologie et les langues orientales ou se fit
archéologue et géographe ; c'est pour le service de l'Eglise
qu'il lut, écrivit, enseigna.» Ueber den Verlauf des Konfliktes
erfahren wir: «C'est surtout... 1912 qu'il fut grand, lorsqu'en
pleine possession de ses moyens il fut contraint de se demander
si ses études étaient encore utiles à l'Eglise.» (Einem Nicht-
katholiken muß hier immer wieder das Wesen der
römischkatholischen Indizierung, für die eben die Utilitätsfrage
wesentlich ist, in Erinnerung gerufen werden. Vgl. dazu die
Aeußerung des katholischen Kirchenrechtlers A. Koeniger,
Bonn, RGG 2. Aufl. Bd. 8 1929 Sp. 209: «Der Index enthält
nicht etwa ein Verzeichnis aller kirchlicherseits verbotenen
Bücher, vielmehr nur solche, die auf Grund von Anzeigen aus
theologischen und kirchenpolitischen Gründen gerade besonders

gefährlich erschienen. Manche früher indizierten Bücher
wurden später vom Index wieder abgesetzt [vgl. z. B.
Galilei].») «Lorsqu'il fut obligé de quitter Jérusalem... pour un
an de congé, après vingt ans d'un dur labeur de pionnier, il ne
sut écrire dans sa douleur que cette parole de confiance
filiale: ,J'ai toujours mis mon recours en Marie Elle veillera
sur nous.' Quelques jours plus tard, en arrivant en France,
il apprend que la ,Revue biblique' doit disparaître ou du moins
changer de titre, et cesser d'être biblique : ,La Revue biblique
a vécu. Le Saint-Père, proprio pugno, l'a pour agréable.' Et
pas un mot de plainte! C'est tout juste si, quelques semaines
plus tard, il gémit: ,Comme je n'ai rien à faire, grand supplice
pour moi qui croyais venu le moment d'utiliser ma vie
d'études.' Mais son obéissance aimante à ce que voulait le
Saint-Siège étant connue à Rome, Pie X, rasséréné en voyant
si humblement soumis celui qu'on lui avait représenté comme
dangereux pour l'Eglise, n'hésita pas à revenir sur ses
décisions : il autorise la continuation de la ,Revue biblique' et sous
la même direction ...» Der Konflikt spitzte sich aber doch
weiterhin zu. «Certes, les épreuves n'étaient pas terminées En
1920, en 1924, il y eut encore des alertes ; mais dans cette même

période, le P. Lagrange, ayant renoncé définitivement à l'exé-



Rezensionen 465

gèse de l'Ancien Testament, pour laquelle il avait une remarquable

préparation technique, n'en produit pas moins ses

grandes œuvres sur le Nouveau Testament: commentaires,
études sur le milieu, juif ou païen, critique textuelle... Dans
son amour de l'Eglise, le P. Lagrange accordait à la personne
du Souverain Pontife une place de choix.. ,Rien n'ébranlera
ma soumission.'»

Nach dieser für den katholischen Theologen verbindlichen
Vorrede beschreibt F.-M. Braun in einem ersten Teil von etwa
180 Seiten Leben und Werk Lagranges unter der bescheidenen
Ueherschrift «Introduction à l'œuvre du Père Lagrange» mit
folgenden Kapitelüberschriften: 1) «Le fondateur et le maître.»
2) «Dans la lumière de la foi.» 3) «Combats et épreuves.»
4) «Grandes œuvres.» 4) «Secret d'une belle vie.» Da die
immense Gelehrtenarbeit Lagranges bis in die letzten Einzelheiten

hinein beschrieben wird, ohne daß die großen Gesichtspunkte

vernachlässigt werden, rollt sich vor uns die Kirchen-
und Theologiegeschichte des Endes des 19. und des Anfanges
des 20. Jahrhunderts ab, soweit vornehmlich die Bibelexegese
das Spiegelbild dieser auseinandersetzungsreichen Geschichte
ist. Es zeigt sich, daß der in seiner Weise große Kritiker
Lagrange nicht wie andere Katholiken beim «Reformkatholizismus»

und «Modernismus» gelandet ist, daß er sich nicht auf
die Linie eines Ernest Renan oder eines Alfred Loisy hat
hindrängen lassen. Was die Phasen der neuen und neuesten
protestantischen Theologie mit ihrer literarkritischen,
religionsgeschichtlichen, formgeschichtlichen Arbeit betrifft, so begegnen

wir auf Schritt und Tritt einem scharfsichtigen und
scharfsinnigen Beobachter, der, um hier ein wichtiges Beispiel aus
der innerchristlichen, bzw. auch innerprotestantischen
Auseinandersetzung zu nennen, gegen Adolf Harnacks «Wesen
des Christentums» über Loisy hinaus als Exeget wesentlich
Richtiges ausgeführt hat.

So aufschlußreich das alles ist, darüber hinaus gebührt dem
Darsteller F.-M. Braun ein besonderer Dank dafür, daß er im
zweiten Teil seines Werkes (S. 185—342) eine Bibliographie
und einen Index auf Grund mühsamer Ueberprüfungsarbeit
zusammengestellt hat. Die Bibliographie umfaßt fast 1800 Nummern

und gibt eine reizvolle Vorstellung davon, wie Lagrange
30



466 Rezensionen

von seiner juristischen Doktordissertation (1878) an nach
einer Vorbereitungspause von etwa 12 Jahren seit 1892 Jahr
für Jahr neben seinen größeren Werken eine Anzahl von
Aufsätzen und vor allem Rezensionen verfaßt hat. Dies alles ist
dann durch einen Autorenindex und durch einen Sachenindex
in der schönsten Weise fruchtbar gemacht. Die 44 Spalten des
«Index alphabétique des sujets» sind über Lagranges Arbeit
hinaus eine wahre Fundgrube für bibliographische Belehrung
und unterrichten jeden Mitarbeiter in nützlichster Weise über
so gut wie alle Fragen der alttestamentlichen, neutestament-
lichen und weithin auch patristischen Wissenschaft mit ihren
Hilfswissenschaften.

Riehen-Basel. Karl Ludwig Schmidt.

Protestantisme Français par Marc Boegner, Président de la
Fédération Protestante de France, André Siegfried, de l'Académie

Française, Pierre Lestringant, Maurice Goguel, Pierre
Chazel, Yann Roullet, Albert-Marie Schmidt, Jean Cadier,
Maurice Leenhardt, Pierre Burgelin, Jacques Ellul, Hébert
Roux, André N. Bertrand, Jean Bosc, Pierre Maury et R. P.
Jean Daniélou S. J., Paris, «Présences», Librairie Pion, 1945,
448 p.

Gute Einführungen in das Wesen des französischen
Protestantismus sind selten und größtenteils vergriffen. Dieses
Buch füllt also eine Lücke aus, und zwar in vorzüglicher
Weise dank der Mannigfaltigkeit und Gediegenheit der
Beiträge. Nur der Titel kann zur Kritik Anlaß gehen: er spricht
vom französischen Protestantismus im allgemeinen; der Inhalt
ist aber fast ausschließlich den reformierten Kirchen gewidmet,
während die lutherischen im Hintergrund bleiben.

Das erste Kapitel «Description du Protestantisme»
beginnt mit einem Aufsatz von P. Lestringant, Prof. an der
Pariser Theol. Fakultät, betitelt «La Géographie du
Protestantisme», und gibt die historische Erklärung für die
merkwürdig ungleichmäßige Verbreitung der Konfession im Lande.
A.Siegfried, Prof. am Collège de France, behandelt speziell das
scharf umrissene psychologische, soziologische und politische
Antlitz des Protestantismus in und an den Cevennen («Le
Groupe Protestant Cévenol»). Zwei Beiträge zeigen den großen



Rezensionen 467

Einfluß der Reformation auf das geistige Leben Frankreichs
auf: A.-M. Schmidt, Maitre de Conférence an der Faculté des

Lettres in Lille, behandelt die Periode vor der Aufhebung,
P. Chazel, Prof. am Gymnasium zu Montpellier, diejenige nach
der Wiederherstellung der Glaubensfreiheit (Titel dieser beiden

Beiträge: «Pensée protestante et génie français pendant
les deux premiers siècles de la Réforme» — «Génie français et
Protestantisme dans la France contemporaine»). Der letzte
Aufsatz des ersten Kapitels stammt aus dem Nachlaß eines
in einem deutschen Konzentrationslager umgebrachten jungen
Pfarrers namens Y. Roullet («Découverte d'une paroisse»); er
entwirft das Bild einer früher blühenden, aber allmählich
verdorrten Landpfarrei und zeigt die Wege, die der Geistliche
in solchen Fällen zu gehen hat.

Das zweite Kapitel «La Réforme, aujourd'hui» und das
dritte «Positions et Tendances» behandeln das innere Leben
des heutigen Protestantismus. J. Ellul, Prof. an der Juristischen

Fakultät in Bordeaux, vertritt die These von der
Säkularisation der Welt durch die Reformation und zeigt deren
Konsequenzen auf. IL Roux, Pfarrer in Bordeaux, und J. Bosc,
Präsident der reformierten Jugendbewegung, behandeln der
eine die dogmatische, der andere die ethische Eigenart des
Calvinismus («La Doctrine Réformée» — «Le Protestantisme
dans le Siècle»), während J. Cadier, Prof. an der Theol. Fakultät

in Montpellier, besonders auf die neuerliche Restauration
des Calvinismus eingeht («La Tradition Calviniste»),

P. Burgelin, Prof. am Lycée Pasteur in Paris, und A. N.
Bertrand, Pfarrer am Oratoire in Paris, haben die schwierige
Aufgabe übernommen, die Eigenart der nicht leicht fixierbaren
individuellen Frömmigkeit im französischen Protestantismus
herauszustellen, und zwar in zwei Aufsätzen, betitelt der eine
«La Piété Protestante» (Burgelin) der andere «La Vie
intérieure de l'âme protestante» (Bertrand), wobei der erstere mehr
auf die von der Frömmigkeit zu lösenden Probleme, der zweite
mehr auf die psychologische Struktur der Frömmigkeit
eingeht.

Den Schluß des dritten Kapitels bildet ein Beitrag von M.
Goguel, Prof. an der Sorbonne, an der Ecole des Hautes
Etudes und an der Theol. Fakultät in Paris (einer der wenigen

30*



468 Rezensionen

Lutheraner, die in diesem Buche zu Worte kommen). Der
Beitrag ist benannt «Témoignage d'un historien». Er gibt vom
symbolo-fideistischen Standpunkt aus eine phänomenologische
und soziologische Analyse der Religion im allgemeinen sowie
des Protestantismus im besonderen, wobei hauptsächlich auf
die verwickelten Beziehungen zwischen Individuum und kirchlicher

Kollektivität eingegangen wird.
Von den zwei letzten Kapiteln ist das eine der Rolle des

französischen Protestantismus in der Welt, das andere den

neuerdings in Fluß gekommenen freundschaftlichen Diskussionen

zwischen Katholizismus und Protestantismus gewidmet.

Die Weltstellung des französischen Protestantismus wird
an zwei Punkten offenbar: in der bedeutenden Rolle, die er in
der ökumenischen Bewegung spielt, und in der großen
Ausbreitung der französischen Missionen in überseeischen
Ländern. Den Oekumenismus bespricht M. Boegner, Präsident der
Fédération Protestante de France und eifriger Mitarbeiter an
der genannten Bewegung. Der Beitrag über die Missionen
stammt aus der Feder von M. Leenhardt, ehemaligem Missionar
und jetzigem Prof. an der Ecole des Langues Orientales, am
Institut d'Ethnologie und an der Ecole Pratique des Hautes
Etudes («Missions Protestantes»).

In der Diskussion über die Beziehungen zwischen
Katholizismus und Protestantismus kommen nacheinander zu
Worte: P. Maury, Prof. an der Theol. Fakultät in Paris («La
Position Protestante»), A. Greiner, lutherischer Pfarrer in
Paris («Témoignage d'un Luthérien» — dieser Aufsatz ist auf
dem Titelblatt nicht erwähnt, anscheinend weil es sich um
einen früher schon anderswo veröffentlichten Beitrag
handelt), und schließlich der Pater Jean Daniélou S. J. («La position

catholique»). Eine Uebereinstimmung scheint über
folgende Punkte zu herrschen: 1. Jeder gibt zu, daß keine
Konfession ganz in die Irre geht; 2. daß die Erlösung aus purer
Gnade geschieht, wenn auch der Katholizismus hier manches
für den Protestanten Unannehmbare hinzufügt; 8. daß die
Kirche als Corpus Christi aufgefaßt werden muß, obgleich die

Interpretation dieser These in concreto sehr verschieden ist.
Außerdem begrüßt der Pater Daniélou die biblische Exegese



Miszellen 469

eines Karl Barth und eines Wilhelm Yischer als eine Rückkehr

zu den gesunden katholischen Traditionen. —
Es war uns unmöglich, im Rahmen einer Anzeige näher

auf den Inhalt eines jeden Beitrags einzugehen; aber wir hoffen,

daß auch unsere etwas trockene Aufzählung die
Reichhaltigkeit und das hohe Interesse dieser Aufsätze haben ahnen
lassen.

Strasbourg. Jean Héring.

Miszellen.
Alttestamentliclie Wortforschung.

Pargösch der Floh.
Daß das hebräische Wort pargösch den Floh bedeutet, wird von

niemandem bezweifelt. Das Wort findet sich in vielen semitischen Sprachen.
Nur das Äthiopische verwendet für die Bezeichnung des Flohs eine
andere Wurzel (A. Dillmann, Lexicon Linguae Aethiopicae, col. 450). Im
akkadischen parsu'u und pursu'u liegt wie im syrischen pürthä'nä eine
andere Reihenfolge der Konsonanten vor. Diese Reihenfolge ist aber sicher
sekundär. Dies zeigt nicht nur das Hebräische und seine unten gebotene
Etymologie, sondern auch das Arabische. Arabisch heißt der Floh bargüt
mit den Nebenformen biigüt und burgüt, und diese arabischen Formen
erlauben uns, was das Akkadische und das Syrische nicht möglich machen,
den dritten und den vierten Konsonanten genauer zu bestimmen.

Wenn E.König über die Ableitung des Wortes sagt, es bedeute
«wahrscheinlich Springer», ohne daß er eine Begründung für diese behauptete
Wahrscheinlichkeit angibt (Briggs-Brown-Driver sagen über die Ableitung
überhaupt nichts), so trägt er wohl dem Umstand Rechnung, daß eine
schon früher vorgetragene Ableitung, die auf «Springer» führen würde
und die sich auf das Äthiopische stützen wollte, von Ruzicka als unmöglich

erwiesen worden ist. Gesenius-Buhl bietet zur Ableitung nur die
Angabe dieses negativen Erweises durch Ruziöka.

Man muß beim dritten Konsonanten des hebräischen Wortes ansetzen,
um die Ableitung zu finden, und man stößt dann auf die Erscheinung,
die wir in dieser Zeitschrift 1946, S. 394, an einigen Beispielen aufgewiesen

haben. Pargösch ist eine Entdoppelung aus *paggösch, genau so wie
— es ist übrigens der gleiche Nominaltypus — hargöl aus *haggöl und,
um noch ein neues Beispiel hinzuzufügen, *hartöm «Wahrsager» aus
*hattöm, das sich zu arabisch hatm «Schnauze» und (auch dies mit
Entdoppelung) zu hurtüm «Rüssel» stellt.

Wenn das richtig ist, dann kommt pargösch von einer Wurzel *pä-
gasch. Sie findet sich im Hebräischen nicht, wohl aber gibt es ihre
arabische Entsprechung bagita «er hatte eine Farbe wie die Asche» (Lane,
col. 229 a). Dazu gesellt sich abgat «staubgrau» (J.J.Heß, Die Farbbe-


	Rezensionen

