Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 2 (1946)

Heft: 6

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen 453

Chassidismus diejenige, in der in voller Klarheit zwei Linien
zusammentreffen, von denen man anzunehmen pflegt, es gebe
ihrem Wesen nach keine Begegnung zwischen ihnen: die Linie
der inneren Erleuchtung und die Linie der Offenbarung, die
des Augenblicks jenseits der Zeit und die der Geschichtszeit.
Der Chassidismus sprengt den geldufigen Begriff der Mystik.
Glaube und Mystik sind nicht zwei Welten, obgleich in ihnen
immer wieder die Tendenz, zu zwei selbstindigen Welten zu
werden, die Oberhand gewinnt. Die Mystik ist der Bereich am
Grenzrand des Glaubens, der Bereich, in dem die Seele Atem
holt zwischen Wort und Wort.
Jerusalem. Martin Buber.

Rezensionen.

Paul Humbert, Problémes du livre d’Habacuc (Mémoires de
I'université de Neuchatel tome XVIII), Neuchéatel, Secréta-
riat de 1'Université, 1944, 303 p., Fr. 12.—.

Dem Buche Habakuk ist in der alttestamentlichen For-
schung schon viel Arbeit zugewendet worden. Und doch hat
es zu einem consensus der Meinungen iiber das Textverstind-
nis, die literarische Komposition und vor allem die genaue
zeitliche Einordnung und das damit zusammenhingende Ge-
samtverstindnis noch nicht kommen kénnen.

Humbert will in seiner stattlichen Untersuchung keinen
neuen Vollkommentar bieten, sondern, wie ihr Titel besagt,
einige Hauptfragen herausgreifen und ihrer Ldésung néiher-
bringen. Er vermifit in den bisherigen Arbeiten vor allem eine
saubere, moglichst objektiv mit dem gegebenen Tatbestand
arbeitende Methodik der Untersuchung. Er hofft mit seiner
Arbeit diesem Mangel begegnen zu konnen.

So zeichnet sich denn schon seine Textherstellung, die die
Grundlage aller weiteren Untersuchungen ist, durch eine sehr
gewissenhafte Auswertung der Versionen und ihrer Text-
gestalt aus. H. begniigt sich nicht damit, die Uebersetzungen
nur soweit beizuziehen, als sie zur Richtigstellung des maso-
retischen Textes dienen konnen, er miiht sich dariiber hinaus
auch an Stellen, die einen zuverldssigen MT bieten, die Ent-
stehung von Abweichungen in den Versionstexten zu erkli-



454 Rezensionen

ren. Den Uebersetzungsgewohnheiten der Versionen wird
sorgsam nachgespiirt.

An wichtigsten Stellen freilich kann auch H. der Konjektur nicht
entraten. Erwihnt sei seine Rekonstruktion von 1, 11, wo H. liest: «Dar-
auf ging das Wehen (der Geist) vorbei und voriiber. Ich aber, ich will
mein Rechten vor Gott bringen.» Aehnlich 2, 1.2a findet H. hier eine die
Situation des Wortempfangs, bzw. sein Abklingen schildernde Zwischen-
bemerkung, die vom prophetischen Orakel 1,5—10 iiberleitet zur Klage
in 12 ff. Ich zweifle allerdings daran, ob H. mit dieser Rekonstruktion
viele Nachfolger findet. Eher diirfte das der Fall sein bei seiner Lesung
der umstrittenen Stelle 2, 4f., wo er V.5 in einem Schlull a minori ad
majus an die Spruchaussage von V.4 angefiigt sieht und liest «... wie
viel mehr wird ein Mann, wenn er sich im Hochmut bliht, die Vernunft
verlieren und keine Ruhe haben» (wie H. hier allerdings die Form jahir
als Impf. von einem Stamme jhr bezeichnen kann, ist mir nicht verstind-
lich. S.47).

Das Schwergewicht der Untersuchung von H. liegt nach
seinem eigenen Empfinden in der literarischen Analyse des
Buches. Im Fehlen einer methodisch einwandfreien gattungs-
geschichtlichen Aufarbeitung des Textes nach den von Gunkel
gewiesenen Gesichtspunkten sieht H. die hauptséchliche Liicke
in der bisherigen Habakuk-Forschung.

Die Analyse ergibt folgendes Bild: Auf eine einleitende Klage der
Gemeinde (vorgetragen von einem Einzelsprecher) 1, 2—4 folgt 1, 5—10
das erste Orakel, in dem die géttliche Antwort das Kommen der Chaldder
als Récher der bestehenden Ungerechtigkeit im Lande anzeigt. Nach der
kurzen Zwischenbemerkung iiber das Schwinden des Geistzustandes (1,11
s.0.) folgt in 1,12—17 ein zweites, dem ersten analoges Klagelied, das
seinerseits in 2, 1—b5a durch ein zweites Orakel beantwortet wird. In der
Doppelung der Verbindung Klage-Erhorungsorakel erkennt H. ein festes
liturgisches Element. Der nach Gunkel gedeutete Micha-Schlufl und die
Liturgie Jes. 33 weisen den gleichen Aufbau auf. Die Doppelung hat die
Bedeutung einer nachhaltigeren Unterstreichung. Die beiden Paare sind
also ihrem Sinne nach parallel zu verstehen. Die in 2,4 f. geheimnisvoll
angedeutete Vernichtung des Frevlers geschieht eben durch die im 1. Ora-
kel angesagte Sendung der Chaldider. — In 2,5b—20 folgt eine weitere,
bewulBlt geordnete Einheit, eine Weherufkette (wie Jes.5). Die 5 Wehe-
rufe sind in folgender Ordnung der Verse zu lesen: 6b—8; 9—11; 12 f. 17;
151f.; 19.18.20. Eine einleifende Bemerkung 5bh.6a legt diese Weherufe
iiber den dem Gericht verfallenen Gottlosen den von diesem geplagten
Vélkern in den Mund. Der liturgische Ruf V.20 leitet iiber zu dem in
Kap. 3 durch besondere Ueberschrift gekennzeichneten Bittgebet (tephilla),
das durch das fast véllige Verschwinden der Bitte (V.2) und den breiten



Rezensionen 4bH5

Ausbau eines hymnischen Mittelstiickes (V.3—15), das die Theophanie
Jahwes zur Vernichtung seiner Ieinde beschreibt, auffillt.

Diese Uebersicht iiber die gattungsméflige Eigenart der ein-
zelnen Teile, aus denen sich das Buch aufbaut, macht die
Zwischenstellung des Propheten Habakuk zwischen der pro-
phetischen und lyrisch-kultischen Redeart deutlich. Der Ein-
druck wird durch die Ergebnisse des breit angelegten folgen-
den Teils der Untersuchung verstirkt, in welchem H. an eine
genaue Untersuchung des Wortschatzes des Buches Habakuk
geht. Dieser wird auf seine Beziehungen innerhalb des son-
stigen alttestamentlichen Schrifttums hin iiberpriift. Es ergibt
sich dabei in aller Deutlichkeit, daff die lyrischen Partien des
Buches auch nach ihrem Wortschatz eng zusammengehiren
mit der Psalmdichtung. Fiir die prophetischen Stiicke dagegen
(Orakel, Weherufe) glaubt H. eine besondere Verwandtschaft
mit dem Wortschatz der Prophetie des ausgehenden 7. Jahr-
hunderts erkennen zu kénnen.

Im Nachweis dieser Doppelbeziehung Habakuks zur Pro-
phetie einerseits und der Kultlyrik andererseits scheint mir
das eindriicklichste Ergebnis der Arbeit von H. zu liegen.
Habakuk gehort zu den Kultpropheten, die das Erbe der Tem-
peldichtung mit der prophetischen Gerichtspredigt verbinden.
Dieser von H. auch fiir die beiden ersten Kapitel klar nach-
gewiesene Tatbestand diirfte die zuzeiten vollzogene Abtren-
nung des Psalms Cap. 3 vom Habakuk-Buche endgiiltig wider-
raten. Das Problem: Prophetie und gottesdienstliche From-
migkeit, zu dem auch die gattungsgeschichtliche Untersuchung
von Hosea, Jeremia und vor allem Deuterojesaja bedeutsame
Beitrige liefert, wird (in Weiterfiihrung der Ansétze bei Jun-
ker, Mowinckel u. a.) einmal im Zusammenhang weiterbear-
beitet werden miissen. Habakuk liefert dafiir wertvolles Ma-
terial.

Am wenigsten iiberzeugend ist die Untersuchung H.s iiber «die Iden-
titit des Tyrannen im Buche Habakuks ausgefallen. Nach einer sorgfil-
tigen Uebersicht iiber die bisher vertretenen Deutungen entscheidet sich
H. dafiir, in dem von Habakuk angegriffenen Gottlosen den Kénig Joja-
kim zu sehen. Im Gefolge der Untersuchungen Lewys nimmt er an, dalB
Jojakim im Jahre 602 von Babel abgefallen sei, 602/1 erfolgt auf einen
Angriff der Nachbarn Judas (Ammon, Moab, Edom 2. Reg.24,1) im Ver-



456 Rezensionen

ein mit den Babyloniern eine erste Deportation der Landbevélkerung,
602/1 der Fall Jerusalems. In die Zeit unmittelbar vor diesem Geschehen
sei die Prophetie Habakuks zu datieren. — Die ritselhafte Mischung
von Aussagen, die unverkennbar auf einen GrofBherrscher, der Vélker
knechtet, weisen, mit Aussagen, die an innenpolitisches, im eigenen Volke
begangenes Unrecht denken lassen, scheint mir von H. nicht ernst genug
genommen und wirklich geklirt zu sein. Manche Aussage der ersten Art
1408t sich doch nur sehr gezwungen auf den Kleinkonig Jojakim deuten.
Damit wird aber auch die in einem zusammenfassenden SchluBiteil sehr
anschaulich ausgefiihrte These, dafl wir im Buche Habakuk eine fiir die
offentliche Feier bestimmte, gegen den Konig Jojakim gerichtete und im
Tempel gehaltene Liturgie aus dem Beginn des Krieges 602/1 vor uns
haben, fraglich. Ist zudem eine solche prophetische Frontalopposition
mitten aus der Tempelprophatie heraus nach den Angaben in Jer. 26 und
36 fiir jene Zeit wirklich denkbar? Ich kann nicht daran glauben.

Humberts Arbeit diirfte fiir die gattungsgeschichtliche Be-
urteilung des Buches Habakuk wertvolle und bleibende Er-
kenntnisse herausgestellt haben. Das geschichtliche Ritsel des
Buches harrt noch der wirklich iiberzeugenden Erklirung.

Ziirich. Walther Zimmerli.

Bo Reicke, The disobedient Spirits and Christian Baptism
(Acta Seminarii Neotestamentici Upsaliensis edenda curavit
A. Fridrichsen XIII). Kebenhavn, Ejnar Munksgaard, 1946,
VIII, 275 p.

Der schwedische Forscher Bo Reicke untersucht in seiner
umfangreichen Monographie 1. Petr. 3, 18—22, einen schwierig
interpretierbaren Abschnitt, der von jeher der neutestament-
lichen Forschung schier unlésbare Ratsel aufgegeben hat. Ins-
besondere sind es einerseits V.19, der mit dem Descensuspro-
blem, und andrerseits V.21, der mit der christlichen Taufe im
Zusammenhang steht, die der Verfasser zum Gegenstand sei-
ner Forschung macht. Die umfangreiche Bibliographie, die
392 Titel enthilt, zeugt von dem Bienenfleil des Verfassers,
zeigt aber auch die zahlreiche Literatur, die sich besonders
mit dem Hoéllenfahrtsproblem bereits befalit hat.

Schon 1762 konnte Joh. Aug.Dietelmaier eine «Historia dogmatis de
descensu Christi ad inferos literaria» mit einem Literaturverzeichnis iiber
dltere Werke verdffentlichen. Seither ist noch sehr viel dazugekommen.

Bo Reicke sucht neuere und neueste Literatur zu verwerten, so den 1946
erschienenen englischen Kommentar iiber den 1. Petrus-Brief von E.G.



Rezensionen 457

Selwyn. Er beklagt es aber zugleich, daf ihm nicht alle zitierten Werke
zuginglich gewesen sind, wie z. B. des Griechen J. Karmiris ‘H eig “Abov kd9o-
dog Tod XpioTol €& émbyewg dpBoddEou, Athen, 1939, oder des polnischen Ka-
tholiken Kowalski 1938 erschienene Dissertation. Er ist bestrebt, nicht-
beachteten Studien und Aufsitzen seine Aufmerksamkeit zu leihen, so
z.B. J.P. Jensens <«Laeren om Kristi Nedfahrt til de Dode», Kopenhagen
1903, und J. A. Montgomerys «Aramaic Incantation Texts», 1913, 135 ff. Wer
etwa an den nordischen Descensusstreit um die Jahrhundertwende denkt
(s. dariiber Evangelische Kirchenzeitung, Berlin 1900, S.883 ff.), der be-
greift, dall nordische Forscher sich immer wieder zu diesem Thema hin-
gezogen fiihlen.

Was den Descensus betrifft, so will der Verfasser ihn
hauptséchlich im Zusammenhang mit den durch 1. Petr. 3,19
aufgeworfenen Problemen behandeln. Trotz der reichen Lite-
ratur ist die Descensusforschung nicht zu endgiiltig gesicher-
ten Resultaten gelangt. Eine auf Grund des gegenwértigen
Standes der Forschung nochmals an die Hand genommene neu-
testamentliche Untersuchung in dieser Sache wire zu wiin-
schen, zumal die soeben zuginglich gewordenen oder noch
zuginglich werdenden Ras-Schamra-Texte (s. dariiber ThZ
1946/1, S. 54 ff., aber auch Theol. Rundschau 1941) dieser Spe-
zialforschung neue Arbeitsmoéglichkeiten bieten werden.

In einem 1. Kap. geht der Verfasser in einem kurzen Abri}
auf die Geschichte der Descensusforschung ein, sofern sie die
Interpretation von 3, 19 beriihrt.

Er falt hier kurz und knapp zusammen, was etwa Jean Monnier («La
descente aux enfers, Etude de pensée religieuse, d’art et de littérature,
Paris 1904) in ausgefiihrterer Weise bereits getan hat, sucht aber zu-
gleich die historischen Gegebenheiten problemgeschichtlich zu ordnen.
Dabei werden schon die wichtigsten Fragen gestellt: handelt es sich beim
Descensus um eine «Héllenstiirmung» (Bo Reicke braucht mehrmals die-
ses deutsche Wort) oder um eine Hadespredigt? Und wenn Predigt, ist
es dann eine Gerichts- oder eine Gnadenpredigt? Sind die von der Pre-
digt Erreichten Menschen oder Michte? Und wenn es Menschen sind, han-
delt es sich um unbekehrte oder bekehrungswillige oder bereits bekehrte
Siinder?

In Kapitel 2 bis 4 geht er auf die Fragen ein, die 3, 19 spe-
ziell betreffen: handelt es sich bei 3, 19—21 um eine Interpola-
tion, oder ist der Abschnitt aus dem Kontext gut erkldrbar?

Sind die nvebuate in 3,19 gefallene Engel oder gestorbene Menschen-

seelen? Wie steht es mit der Beziehung des 1. Petrus-Briefes zum Henoch-
Buch? Predigt in 3,19 Henoch (Textkonjektur: év @ kail ’Evdry oder ‘Eviby)



458 Rezensionen

oder Christus? Und wenn Christus, predigt er als Pridexistenter oder
nach seinem Tode? Und wenn als Priexistenter, durch Noah oder
durch Henoch? Bezieht sich das év & auf das vorhergehende mvebuat, ist
es ein Dat. der Bezichung, ist an die Form gedacht, in der Christus den
mveouata erschien, oder ist es wie eine Konjunktion zu fassen? Und wenn
als Konjunktion, bedeutet es dann «weil» oder «bei welcher Gelegenheit»?
Welches ist der Inhalt des Kerygmas? Heilsanbicetung oder BuBaufforde-
rung oder Verdammnishestidtigung oder Ansage des Geheimnisses des
Evangeliums oder Verkiindigung des Christustriumphes? Was beabsich-
tigt der Verfasser mit 3,19? In welchem Zusammenhang stehen die We-
sen der Flutzeit mit der gegenwirtigen, die Christen bedringenden Hei-
denwelt samt ihren Machthabern?

Bo Reicke lehnt die Interpolationshypothese ab und sieht
in 3, 13—22 eine geschlossene, durch die parinetische Abzwek-
kung zusammengehaltene Einheit.

Der Verfasser des 1.Petr. kennt nach ihm das griecchische Henoch-
Buch im Akhmimtext oder in einer Vorform des Akhmimtextes (vgl. vor
allem Jud.14 f. mit Hen.1,9). Dies geht daraus hervor, dafl mwvebuarto nur
in 1. Petr. und in Henoch als terminus technicus fiir «Geister» im Sinn
von gefallenen Kngeln gebraucht wird. Bei den mvebuore handelt es sich
um die gefallenen Engel und ihre Abkémmlinge, die das Heidentum und
seine Konige beeinflussenden Ddmonen, um die fortlaufende aktive Quelle
der Inspiration der Heiden urd der irdischen Mé#chtigen. In viel klarerer
Weise als etwa Goppelt in seinem «Typos» (1939) zeigt er die Beziehun-
gen auf zwischen dem Prototypus der Urzeit und den durch sie beein-
fluBten Wesen der Gegenwart, Bezichungen, wie sie durch die Begriffe
«Weissagung» und <«Erfiillungs nicht aktuell genug klargelegt werden
kénnen. Weder rein physische Abstammung noch rein geistige Beziehun-
gen, sondern reale Wirkungsmichtigkeit verbindet Ur- und Endzeit mit-
einander (Reicke braucht die Begriffe principle, origin, authority, pro-
tector). Wenn nun also Christus (nicht Henoch!) als der neue Henoch
bei Gelegenheit seines Todes (év (®, Ablehnung der Priexistenzinterpreta-
tion F.Spittas [1890]) diesen Michten die Proklamation seines Sieges
(Festlegung auf eine Gerichts- oder eine Gnadenansage ist eine Ueber-
interpretation!) zu ihrer Schande ansagte, so sollen die Christen von die-
ser christologischen Fundamentaltatsache her in der Missionssituation vor
dem nahenden Gericht den Mut gewinnen, furchtlos (V.14) auch den ver-
hértetsten Siindern die Hoffnung des Heils anzusagen (V.15), ist doch,
wie dann besonders V.22 unterstreicht, die Macht der heidnischen Miichte
und Gewalten wenn nicht erloschen, so doch gebrochen. Die Verse 17.
18.19 (s. ydp in V.17, das zweimalige kai in V.18 und V.19) enthalten
dann drei Argumente zur Stiitzung der Pariinese in V.13—186.

Ein 5. Kap. widmet der Verfasser einer Untersuchung der
VV.20.21a. Das 6. Kap. besteht aus einem durch die Kon-
struktion von 21 nahegelegten grammatikalischen Exkurs iiber



Rezensionen 459

die Relativankniipfung, in der er manche Beispiele aus der
Profangrizitit beibringt.

In Kap. 7 erortert Reicke das Taufproblem.

Unter der Voraussetzung, dall cuveidbnoig dyadn «good or loyal attitude of
mindy (S.181) und émeplitnua einen juristischen terminus technicus gleich
dem lat. stipulatio darstellt, handelt es sich bei der Taufe nicht (es heilit
oV und nicht o0 uévov in 3,21b!) um einen rein physisch wiikenden rituel-
len Reinigungsvorgang, der die Getauften in eine judaistische amissiona-
rische Sekte einfiihrt (21b), sondern um eine rechtskraftig giiltige Ueber-
einkunft zu einer gegeniiber Gott und Menschen eingenommenen loyalen
Geisteshaltung mit positiv ethischen Folgen. Theodor von Mopsuestias
Taufauffassung steht derjenigen des 1. Petr. sachlich sehr nahe. Die
Taufe iibt nicht in und durch sich selber, sondern durch die Auferstehung
Jesu Christi (21c), des Machttrigers und des eben darum von den Mich-
ten und von der Furcht vor den Michten befreienden Herrn (22), ihre
rettende Funktion aus.

Wenigstens kurz mull der Verfasser im 8. Kap. auf 4, 1—6
eingehen. -

Unter den vexpoi sind nicht geistlich Tote, aber auch nicht gestorbene
Christen verstanden, sondern das Totenvolk im Hades, das vor der seiner
wartenden leiblichen Auferstehung und dem ihm bevorstehenden Gericht
(kpdwor copki) das Kvangelium verkiindigt bekommen hat. 4,6 handelt
also wie 3,19 vom Descensus, nur mit dem Unterschied, dall alles in
einen noch universaleren Rahmen eingefiigt ist (vexpol =— alle Toten im
allgemeinen, s. BlaB-Debrunner, Grammatik des nt.lichen Griechisch®
§ 254).

Im 9. Kap. geht der Verfasser auf 3,17f. ein. Ob anédavev
oder &madev zu lesen ist, ist sachlich unwesentlich, da das Lei-
den Christi und der Christen sowieso todbezogen ist. dmo# ist
= mot¢, nicht = ¢’ drog. Er findet dabei das tertium compara-
tionis zwischen Christus und den Christen darin, dal} beide,
unbeschadet der Ueberlegenheit des Siihnopfertodes Christi,
zugunsten anderer sterben: wie Christus als der Gerechte fiir
die Menschen (das einschrinkende Omép fluwv 18a haben nicht
alle Handschriften) als die Ungerechten gestorben ist, so kon-
nen und sollen die Christen zugunsten der Heiden den Glau-
benstod sterben, d. h. durch ihre martyriumsbereite furchtlose
Haltung in den Heiden die Sehnsucht zum Christenglauben
wecken.

Das 10. Kap. fiihrt als Parallelen zur ganzen Perikope
1. Petr. 2, 19—25 und vor allem Tit. 3, 1—8 an. 1. Petr. und Tit.



460 Rezensionen

entsprechen einander formal und inhaltlich. Dies darf aber
nicht zur Annahme einer direkten Abhdngigkeit des einen
Briefes vom andern fiihren, wohl aber kann diese Briefver-
wandtschaft die gemeinsame, wohl miindliche parinetisch-
missionarische Tradition veranschaulichen, in der beide Briefe
drinstehen.

In einem letzten 11. Kap. bezeichnet Bo Reicke den Descen-
sus als einen integrierenden Bestandteil des messianischen
Dramas und gibt dabei alttestamentliche, spétjlidische und neu-
testamentliche Stellen an, die als Parallelen zur «Erscheinung
vor den Geistern» verwertet werden kénnen. Die Frage, ob die
nvedpora total vernichtet oder blofl radikal unterworfen wer-
den, kann nicht endgiiltig beantwortet werden, wenn auch die
Auflockerung des endgiiltigen Vernichtungsurteils, wie sie
das dthiopische Henoch-Buch verkiindet, im slavischen Henoch-
Buch die positivere Behandlung der Gewalten und Méchte
nach Bo Reicke wahrscheinlicher macht (vgl. auch Jes. 24, 22).
Endlich zieht der Verfasser noch die Linien von 1. Petr. zu
Paulus (R6m. 6). .

Es liegt hier unstreitig eine gewichtige Arbeit vor, die auch
und gerade in der Auseinandersetzung um das Apostolicum
wohl beachtet werden sollte. Bo Reicke geht es aber anders als
etwa Duns Scotus im Mittelalter nicht um die Rettung der
Apostolicumstradition oder um einen MiBbrauch der Bibel zu
apologetischen Zwecken. Er will nichts anderes als biblischer
Exeget sein. Hier glaubt er aber nun deutliche Spuren finden
zu miissen, die ungezwungen zum Descensus ad inferos fiih-
ren. Die klare, geradezu spannend geschriebene Arbeit, die in
wohltuender Niichternheit den sozialethischen Gesichtspunkt
des Verfassers hervortreten lifit (S. 173 ff.; S. 211 ff.), gibt
allerdings zu kritischen Fragen Anlal}, die hier angetént sein
miissen.

So frappant die Aehnlichkeit zwischen 1. Petr. und Hen. ist,
so scheint mir doch der Hinweis auf den Gebrauch von nvedpara
= Geister, der ja fiir 1. Petr. nicht gesichert ist, sondern ge-
rade von Henoch aus eine Stiitze bekommt, eine zu schmale
Basis, um die direkte Abhéngigkeit des 1. Petr. vom griechi-
schen Henoch als gesichert annehmen zu lassen. Eine gewisse
ungeloste Spannung scheint mir auch darin zu bestehen, daf}



Rezensionen 461

Bo Reicke einerseits die Gleichgiiltigkeit des 1. Petr. gegen-
tiber dem endgiiltigen Geschick der Machte hervorhebt, andrer-
seits dann doch wieder im 11. Kap. die gnéddige Behandlung der
nvevuoto fiir wahrscheinlicher hilt. Gerade die Anfithrung von
religionsgeschichtlichen Parallelen (Enuma Elis IV, 106—114;
VII, 27 f.; slav. Hen.) verfiingt doch wohl nicht. Denn 1. Petr.
konnte ja gerade im Gegensatz zu solchen Anschauungen
christusendgeschichtlich strenger mit den mveduata verfahren
lassen. Wir miissen die Frage nicht halb, sondern ganz, ohne
alle Tendierungsabsichten, offenlassen. Fraglich bleibt ferner,
ob die Parallele zwischen Christus und den Christen in 3,
18 nicht doch zu systematisch betont worden ist. dmaz scheint
mir doch eher = ¢’ dmof und nicht = moté zu sein. Ferner
wire zu fragen, ob vexpoi (der Art. fehlt) <alle Toteny und nicht
vielmehr «bestimmte Tote» meint, wobei dann zum allgemeinen
Gericht iiber Zdvrag xai vexkpolg (4, 5) hinzu eine bestimmte
Gruppe herausgehoben wire. Wenn Bo Reicke S. 133ff. von den
durch Christus in Gang gekommenen grifleren Bekehrungs-
moglichkeiten der Heiden und ihrer Méchtigen spricht, so fehlt
hier ein Kingehen auf die Spannung, die durch das Auftreten
des Antichrist und durch das Kommen des Abfalls entsteht.
Fraglich bleibt auch (s. O. Cullmann: Christus und die Zeit,
Zollikon-Ziirich 1946), ob die Annahme einer streng chrono-
logischen Ordnung wirklich nicht nétig ist, wie S. 115 ff. mit
einem Seitenblick auf die Hagada («der Anachronismus ist
das Lebensprinzip der Hagaday: M. Griinbaum in: Zschr. d.
Deutsch. Morg. Ges. 31, 1877, S.194) behauptet wird. Dies
konnte gerade der christliche Gegensatz zur Hagada sein. End-
lich scheint mir das év @ 3, 19 nicht auf den Tod, sondern (mit
E. G. Selwyn) auf Tod und Auferstehung Christi bezogen wer-
den zu miissen.

Wir haben es aber dessenungeachtet in Bo Reickes Werk
mit einer befruchtenden Arbeit zu tun, die wegweisend und
weiterweisend sein kann und wird fiir den, der sich in die
durch das Buch angeschnittenen Probleme einarbeitet. Wer
Bo Reickes Buch gelesen hat, wird endgiiltig geheilt sein von
der unsachgeméflen Einteilung neutestamentlicher Briefe in
«<reiny dogmatische und <rein» ethische Briefteile. Wo hort der
eine Teil auf und wo fingt der andere an? Wie sehr beides



462 Rezensionen

ineinander verflochten ist, das zeigt der ganze Abschnitt
1. Petr. 3, 13—22, auf den der schwedische Forscher mit seinen
minutiéosen Einzeluntersuchungen ein solch helles Licht hat

werfen diirfen.
Glarus. Werner Bieder.

F.-M. Braun, L’(Euvre du Pére Lagrange, Etude et Bibliogra-
phie (Préface de S. E. le Cardinal Tisserant, Président de la
Commission Biblique Pontificale), Fribourg en Suisse, Edi-
tions de 'Imprimerie St-Paul, 1943, 346 p., Fr. 11.—.

Dieses umfassende Gedachtnisbuch, das F.-M. Braun O. P.,
der Freiburger Exeget des Neuen Testaments (von seinen neue-
ren Arbeiten sei vor allem sein Buch «Aspects nouveaux du
Probléme de I'Eglisey 1941/42 genannt, in dem sich Braun
denkbar genau auch mit der protestantischen Forschung iiber
den urchristlichen Kirchenbegriff auseinandersetzt!) seinem
groflen Ordensbruder Albert Lagrange (1855—1937) gewidmet
hat, ist ebenso schon, ja priachtig (acht ausgezeichnete Bilder
vermitteln uns eine Vorstellung von der Person, der Schrift
und der Jerusalemer Arbeitsstitte des gelehrten Dominika-
ners) wie aber nun auch ungemein aufschlulireich und niitz-
lich.

Lagrange, urspriinglich Jurist, seit 1879 Ordensmann, griin-
dete 1890 in Jerusalem die «Ecole pratique d'Etudes bibliques»
und 1892 die «Revue bibliquey, die heute in ihrem 53. Erschei-
nungsjahr blitht (vgl. ThZ 1946/5 S.398 und 1946/6 S. 474).
Unter Lagranges souverdner Leitung war das Jerusalemer
Institut in den wechselreichen Zeiten vor und nach dem ersten
Weltkrieg ein vornehmer Mittelpunkt insbesondere der pali- -
stinischen Altertumskunde mit ihren geographischen, ethno-
graphischen und archéologischen Fragen. In Verbindung mit

1 Unmittelbar vor dem Redaktionsschlufl habe ich zur Rezension in
der ThZ erhalten: F.-M. Braun O. P., Neues Licht auf die Kirche, die prote-
stantische Kirchendogmatik in ihrer neuesten Entfaltung (deutsche Ueber-
setzung von «Aspects nouveaux du Probléme de I'liglise» 1942, vom Ver-
fasser vermehrte und durchgasehene Neuausgabe durch das Apologetische
Institut des Schweiz. kath. Volksvereins), Llinsiedeln und Kéln, Verlags-
anstalt Benziger & Co., 1946, 197 S., geb. I'r. 11.40. Dieses Werk ist dem
Pater Lagrange, «ecclesiae catholicae piissimo filio ac defensoris, gewid-
meft. K. L.S.



Rezensionen 463

einem Stab gelehrter Mitarbeiter gab Lagrange nicht nur in
seinen Aufsiitzen und Biichern, sondern auch im persoénlichen
Verkehr als hervorragender Paldstina-Kenner allen Mitfor-
schern in selbstloser Weise Auskunft und Belehrung. Als ich
1925 als Mitglied des von Gustaf Dalman begriindeten und da-
mals von Albrecht Alt geleiteten «Deutschen evangelischen
archiiologischen Institutsy in Jerusalem war, wurde es einem
immer wieder sehr eindriicklich, welch grofles Ansehen La-
grange allenthalben genofl. Ernst Sellin, der Ausgriber von
Taannek, Jericho und Sichem, der im selben Jahr zum ersten-
mal nach dem ersten Weltkrieg wiederum Palistina besuchte,
erzidhlte uns voller Dankbarkeit, welche Férderung er, der pro-
testantische Deutsche, von Lagrange, dem katholischen Fran-
zosen, erfahren habe, als es darum ging, fiir die Ausgrabungs-
arbeiten in Sichem bei den malgebenden Behoérden die notige
Konzession zu erlangen. Die von seinem Institut getragene
«Revue bibliquey stellte Lagrange zusammen mit seinem ersten
Mitarbeiter Pierre Batiffol in den Dienst zur Pflege der histo-
risch-kritischen Methode in der biblischen Exegese. Man darf
wohl sagen, dafl Lagrange in der Exegese des Alten Testa-
ments die #dulerste Linke der von der romisch-katholischen
Kirche geduldeten historisch-kritischen Richtung vertreten hat.
Dabei wollte er die Texte, die den Stoff zu einem Dogma ge-
liefert haben, von der voéllig uneingeschrinkten Anwendung
der kritischen Methode ausgeschlossen wissen. Wiahrend ihm
z. B. die Berichte iiber die Sintflut und den Turmbau von
Babel als Legenden galten, hielt er den Bericht iiber den Siin-
denfall fiir historisch, weil die Lehre vom Siindenfall als
Dogma ausgewiesen ist.

Wie die Arbeit des Kritikers Lagrange von seinen Kkirch-
lichen Oberen einerseits mit grofler Achtung und anderseits
mit unvermeidlicher Aechtung verfolgt wurde, dariiber erhal-
ten wir aus dem Braunschen Gedéchtnisbuch zunédchst eine
genaue dokumentarische Belehrung durch das Vorwort des
Kardinals Eugéne Tisserant, des Vorsitzenden der pépstlichen
Bibelkommission. Das Votum aus seiner Feder ist im ganzen
und im einzelnen so aufschlulireich, dafl man am besten die
entscheidenden Siatze wortlich abdruckt. Eingangs wird be-
tont: «...il m’a plu que le R. P. Braun ait affirmé, dés les pre-



464 Rezensionen

miéres pages du présent volume, que la vie de notre cher maitre
de Jérusalem a été dominée par la volonté de servir I'Eglise. ..
c’est en zélé serviteur de 1'Eglise qu’il accepta toutes les obé-
diences, étudia la théologie et les langues orientales ou se fit
archéologue et géographe ; c’est pour le service de I'Eglise
qu’il lut, écrivit, enseigna.» Ueber den Verlauf des Konfliktes
erfahren wir: «C’est surtout... 1912 qu’il fut grand, lorsqu’en
pleine possession de ses moyens il fut contraint de se demander
si ses études étaient encore utiles a 1'Eglise.» (Einem Nicht-
katholiken mufl hier immer wieder das Wesen der rémisch-
katholischen Indizierung, fiir die eben die Utilititsfrage we-
sentlich ist, in Erinnerung gerufen werden. Vgl. dazu die
Aeullerung des katholischen Kirchenrechtlers A. Koeniger,
Bonn, RGG 2. Aufl. Bd.3 1929 Sp.209: «Der Index enth&lt
nicht etwa ein Verzeichnis aller kirchlicherseits verbotenen
Biicher, vielmehr nur solche, die auf Grund von Anzeigen aus
theologischen und kirchenpolitischen Griinden gerade beson-
ders gefihrlich erschienen. Manche friiher indizierten Biicher
wurden spiter vom Index wieder abgesetzt [vgl. z. B. Gali-
lei].») «Lorsqu’il fut obligé de quitter Jérusalem... pour un
an de congé, aprés vingt ans d’'un dur labeur de pionnier, il ne
sut écrire dans sa douleur que cette parole de confiance fi-
liale: ,J’ai toujours mis mon recours en Marie... Elle veillera
sur nous.” Quelques jours plus tard, en arrivant en France,
il apprend que la ,Revue biblique’ doit disparaitre ou du moins
changer de titre, et cesser d’étre biblique : ,LLa Revue biblique
a vécu. Le Saint-Pére, proprio pugno, 'a pour agréable.” Et
pas un mot de plainte! C’est tout juste si, quelques semaines
plus tard, il gémit: ,Comme je n’ai rien & faire, grand supplice
pour moi qui croyais venu le moment d’utiliser ma vie
d’études.” Mais son obéissance aimante & ce que voulait le
Saint-Siége étant connue & Rome, Pie X, rasséréné en voyant
si humblement soumis celui qu’on lui avait représenté comme
dangereux pour 1'Eglise, n’hésita pas & revenir sur ses déci-
sions : il autorise la continuation de la ,Revue biblique’ et sous
la méme direction . ..» Der Konflikt spitzte sich aber doch wei-
terhin zu. «Certes, les épreuves n’étaient pas terminées ... En
1920, en 1924, il y eut encore des alertes; mais dans céite méme
période, le P. Lagrange, ayant renoncé définitivement & I'exé-



Rezensionen 465

gése de I’Ancien Testament, pour laquelle il avait une remar-
quable préparation technique, n’en produit pas moins ses
grandes ceuvres sur le Nouveau Testament: commentaires,
études sur le milieu, juif ou paien, critique textuelle... Dans
son amour de I’Eglise, le P. Lagrange accordait & la personne
du Souverain Pontife une place de choix ... ,Rien n’ébranlera
ma soumission.’»

Nach dieser fiir den katholischen Theologen verbindlichen
Vorrede beschreibt I.-M. Braun in einem ersten Teil von etwa
180 Seiten Leben und Werk Lagranges unter der bescheidenen
Ueberschrift «Introduction & I'ccuvre du Pére Lagrange» mit
folgenden Kapiteliiberschriften: 1) «Le fondateur et le maitre.»
2) «Dang la lumiére de la foi.» 3) «Combats et épreuves.»
4) «Grandes ceuvres.» 4) «Secret d'une belle vie.» Da die im-
mense Gelehrtenarbeit Lagranges bis in die letzten Einzelhei-
ten hinein beschrieben wird, ohne daB die groflen Gesichts-
punkte vernachldssigt werden, rollt sich vor uns die Kirchen-
und Theologiegeschichte des Endes des 19. und des Anfanges
des 20. Jahrhunderts ab, soweit vornehmlich die Bibelexegese
das Spiegelbild dieser auseinandersetzungsreichen Geschichte
ist. Es zeigt sich, dafl der in seiner Weise grofle Kritiker La-
grange nicht wie andere Katholiken beim «Reformkatholizis-
musy und «Modernismusy gelandet ist, dafl er sich nicht auf
die Linie eines Ernest Renan oder eines Alfred Loisy hat hin-
dringen lassen. Was die Phasen der neuen und neuesten pro-
testantischen Theologie mit ihrer literarkritischen, religions-
geschichtlichen, formgeschichtlichen Arbeit betrifft, so begeg-
nen wir auf Schritt und Tritt einem scharfsichtigen und scharf-
sinnigen Beobachter, der, um hier ein wichtiges Beispiel aus
der innerchristlichen, bzw. auch innerprotestantischen Aus-
einandersetzung zu nennen, gegen Adolf Harnacks «Wesen
des Christentumsy iiber Loisy hinaus als Exeget wesentlich
Richtiges ausgefiihrt hat.

So aufschlulreich das alles ist, dariiber hinaus gebiihrt dem
Darsteller F.-M. Braun ein besonderer Dank dafiir, daf} er im
zweiten Teil seines Werkes (S.185—342) eine Bibliographie
und einen Index auf Grund miihsamer Ueberpriifungsarbeit
zusammengestellt hat. Die Bibliographie umfafit fast 1800 Num-
mern und gibt eine reizvolle Vorstellung davon, wie Liagrange

80



466 Rezensionen

von seiner juristischen Doktordissertation (1878) an nach
einer Vorbereitungspause von etwa 12 Jahren seit 1892 Jahr
fiir Jahr neben seinen gréfleren Werken eine Anzahl von Auf-
sétzen und vor allem Rezensionen verfafit hat. Dies alles ist
dann durch einen Autorenindex und durch einen Sachenindex
in der schonsten Weise fruchtbar gemacht. Die 44 Spalten des
«Index alphabétique des sujetsy sind iiber Lagranges Arbeit
hinaus eine wahre Fundgrube fiir bibliographische Belehrung
und unterrichten jeden Mitarbeiter in niitzlichster Weise iiber
so gut wie alle Fragen der alttestamentlichen, neutestament-
lichen und weithin auch patristischen Wissenschaft mit ihren
Hilfswissenschaften.
Riehen-Basel. Karl Ludwig Schmidt.

Protestantisme Frangais par Marc Boegner, Président de la
Fédération Protestante de France, André Siegfried, de I’ Aca-
démie Francaise, Pierre Lestringant, Maurice Goguel, Pierre
Chazel, Yann Roullet, Albert-Marie Schmidt, Jean Cadier,
Maurice Leenhardt, Pierre Burgelin, Jacques Ellul, Hébert
Rouzx, André N. Bertrand, Jean Bosc, Pierre Maury et R. P.
Jean Daniélou S. J., Paris, «Présencesy, Librairie Plon, 1945,
448 p.

Gute Einfiihrungen in das Wesen des franzosischen Pro-
testantismus sind selten und groéBtenteils vergriffen. Dieses
Buch fiillt also eine Liicke aus, und zwar in vorziiglicher
Weise dank der Mannigfaltigkeit und Gediegenheit der Bei-
trage. Nur der Titel kann zur Kritik Anlall geben: er spricht
vom franzosischen Protestantismus im allgemeinen; der Inhalt
ist aber fast ausschliellich den reformierten Kirchen gewidmet,
wihrend die lutherischen im Hintergrund bleiben.

Das erste Kapitel «Description du Protestantisme» be-
ginnt mit einem Awufsatz von P.Lestringant, Prof. an der
Pariser Theol. Fakultat, betitelt «La Géographie du Protes-
tantisme», und gibt die historische Erklidrung fiir die merk-
wiirdig ungleichméfige Verbreitung der Konfession im Lande.
A.Siegfried, Prof. am Collége de France, behandelt speziell das
scharf umrissene psychologische, soziologische und politische
Antlitz des Protestantismus in und an den Cevennen («Le
Groupe Protestant Cévenol»). Zwei Beitrige zeigen den grofien



Rezensionen 467

Einflull der Reformation auf das geistige Leben Frankreichs
auf: A.-M. Schmidt, Maitre de Conférence an der Faculté des
Lettres in Lille, behandelt die Periode vor der Aufhebung,
P. Chazel, Prof. am Gymnasium zu Montpellier, diejenige nach
der Wiederherstellung der Glaubensfreiheit (Titel dieser bei-
den Beitréige: «Pensée protestante et génie francais pendant
les deux premiers siécles de la Réforme» — «Génie francais et
Protestantisme dans la France contemporaine»). Der letzte
Aufsatz des ersten Kapitels stammt aus dem Nachlall eines
in einem deutschen Konzentrationslager umgebrachten jungen
Pfarrers namens Y. Roullet («Découverte d’'une paroisse»); er
entwirft das Bild einer friiher blithenden, aber allméhlich ver-
dorrten Landpfarrei und zeigt die Wege, die der Geistliche
in solchen Féllen zu gehen hat.

Das zweite Kapitel «La Réforme, aujourd’hui» und das
dritte «Positions et Tendances» behandeln das innere Leben
des heutigen Protestantismus. J. Ellul, Prof. an der Juristi-
schen Fakultidt in Bordeaux, vertritt die These von der Sikula-
risation der Welt durch die Reformation und zeigt deren Kon-
sequenzen auf. H. Roux, Pfarrer in Bordeaux, und J. Bose,
Président der reformierten Jugendbewegung, behandeln der
eine die dogmatische, der andere die ethische Eigenart des
Calvinismus («La Docirine Réformée> — «Le Protlestantisme
dans le Siécle»), wihrend J. Cadier, Prof. an der Theol. Fakul-
tat in Montpellier, besonders auf die neuerliche Restauration
des Calvinismus eingeht («La Tradition Calviniste»).

P. Burgelin, Prof. am Lycée Pasteur in Paris, und A.N.
Bertrand, Pfarrer am Oratoire in Paris, haben die schwierige
Aufgabe iibernommen, die Eigenart der nicht leicht fixierbaren
individuellen Fréommigkeit im franzdsischen Protestantismus
herauszustellen, und zwar in zwei Aufsédtzen, betitelt der eine
«La Piété Prolestante» (Burgelin) der andere «La Vie inté-
rieure de I’dme protestante» (Bertrand), wobei der erstere mehr
auf die von der Frommigkeit zu 16senden Probleme, der zweite
mehr auf die psychologische Struktur der Frommigkeit ein-
geht.

Den Schlufl des dritten Kapitels bildet ein Beitrag von M.
Goguel, Prof. an der Sorbonne, an der Ecole des Hautes
Etudes und an der Theol. Fakultiit in Paris (einer der wenigen

0%



468 Rezensionen

Lutheraner, die in diesem Buche zu Worte kommen). Der Bei-
trag ist benannt «Témoignage d’un historien». Er gibt vom
symbolo-fideistischen Standpunkt aus eine phdnomenologische
und soziologische Analyse der Religion im allgemeinen sowie
des Protestantismus im besonderen, wobei hauptsdchlich auf
die verwickelten Beziehungen zwischen Individuum und kirch-
licher Kollektivitit eingegangen wird.

Von den zwei letzten Kapiteln ist das eine der Rolle des
franzosischen Protestantismus in der Welt, das andere den
neuerdings in FluB gekommenen freundschaftlichen Diskus-
sionen zwischen Katholizismus und Protestantismus gewid-
met. Die Weltstellung des franzésischen Protestantismus wird
an zwei Punkten offenbar: in der bedeutenden Rolle, die er in
der 6kumenischen Bewegung spielt, und in der groflen Aus-
breitung der franzoésischen Missionen in iiberseeischen Lén-
dern. Den Oekumenismus bespricht M. Boegner, Prisident der
Fédération Protestante de France und eifriger Mitarbeiter an
der genannten Bewegung. Der Beitrag iiber die Missionen
stammt aus der Feder von M. Leenhardt, ehemaligem Missionar
und jetzigem Prof. an der Ecole des Langues Orientales, am
Institut d’Ethnologie und an der KEcole Pratique des Hautes
Etudes («Missions Protestantes»).

In der Diskussion iiber die Beziehungen zwischen Katho-
lizismus wund Protestantismus kommen nacheinander zu
Worte: P. Maury, Prof. an der Theol. Fakultiit in Paris («La
Position Protestante»), A.Greiner, lutherischer Pfarrer in
Paris («Témoignage d’un Luthérien» — dieser Aufsatz ist auf
dem Titelblatt nicht erwahnt, anscheinend weil es sich um
einen frither schon anderswo verdffentlichten Beitrag han-
delt), und schliefilich der Pater Jean Daniélou S. J. («La posi-
tion catholique»). Eine Uebereinstimmung scheint iiber fol-
gende Punkte zu herrschen: 1. Jeder gibt zu, dal keine Kon-
fession ganz in die Irre geht; 2. dafl die Erlésung aus purer
Gnade geschieht, wenn auch der Katholizismus hier manches
fiir den Protestanten Unannehmbare hinzufiigt; 3. daB die
Kirche als Corpus Christi aufgefalit werden mulB, obgleich die
Interpretation dieser These in concreto sehr verschieden ist.
AuBerdem begriilt der Pater Daniélou die biblische Exegese



Miszellen 469

eines Karl Barth und eines Wilhelm Vischer als eine Riick-
kehr zu den gesunden katholischen Traditionen. —

Es war uns unmdéglich, im Rahmen einer Anzeige néher
auf den Inhalt eines jeden Beitrags einzugehen; aber wir hof-
fen, dafl auch unsere etwas trockene Aufzéihlung die Reich-
haltigkeit und das hohe Interesse dieser Aufsiitze haben ahnen
lassen.

Strasbourg. Jean Héring.

Miszellen.

Alttestamentliche Wortforschung.
Pargosch der Floh.

Dafl das hebridische Wort pargdsch den I'loh bedeutet, wird von nie-
mandem bezweifelt. Das Wort findet sich in vielen semitischen Sprachen.
Nur das Athiopische verwendet fiir die Bezeichnung des Flohs eine
andere Wurzel (A. Dillmann, Lexicon Linguae Aethiopicae, col.450). Im
akkadischen par$u'u und pur$u’u liegt wie im syrischen piirthda‘'na eine
andere Reihenfolge der Konsonanten vor. Diese Reihenfolge ist aber sicher
sekundédr. Dies zeigt nicht nur das Hebraische und seine unten gebotene
Etymologie, sondern auch das Arabische. Arabisch heifit der Floh bargit
mit den Nebenformen birgiit und burgit, und diese arabischen Formen er-
lauben uns, was das Akkadische und das Syrische nicht méglich machen,
den dritten und den vierten Konsonanten genauer zu bestimmen.

Wenn E. Kénig iiber die Ableitung des Wortes sagt, es bedeute «wahr-
scheinlich Springer», ohne dall er eine Begriindung fiir diese behauptete
‘Wahrscheinlichkeit angibt (Briggs-Brown-Driver sagen iiber die Ableitung
iiberhaupt nichts), so trigt er wohl dem Umstand Rechnung, dafl eine
schon frither vorgetragene Ableitung, die auf «Springer» fithren wiirde
und die sich auf das Athiopische stiitzen wollte, von RuZi¢ka als unmog-
lich erwiesen worden ist. Gesenius-Buhl bietet zur Ableitung nur die An-
gabe dieses negativen Erweises durch Ruziéka.

Man mufl beim dritten Konsonanten des hebridischen Wortes ansetzen,
um die Ableitung zu finden, und man st§ft dann auf die Erscheinung,
die wir in dieser Zeitschrift 1946, S.394, an einigen Beispielen aufgewie-
sen haben. Pargosch ist eine Entdoppelung aus *paggdsch, genau so wie
— es ist iibrigens der gleiche Nominaltypus — hargol aus *haggol und,
um noch ein neues DBeispiel hinzuzufiigen, *hariom <«Wahrsagery> aus
*hattom, das sich zu arabisch hatm «Schnauze» und (auch dies mit Ent-
Eoppelung) zu hurtam <Riissel» stellt.

Wenn das richtig ist, dann kommt pargosch von einer Wurzel *pa-
gasch. Sie findet sich im Hebrédischen nicht, wohl aber gibt es ihre ara-
bische Entsprechung bagita «er hatte eine Farbe wie die Asche» (Lane,
col. 229 a). Dazu gesellt sich abgat <¢staubgrau» (J.J.HeB, Die Farbbe-



	Rezensionen

