
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 2 (1946)

Heft: 6

Artikel: Der Ort des Chassidismus in der Religionsgeschichte

Autor: Buber, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877597

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877597
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


438 M. Buber, Der Ort des Chassidismus in der Religionsgeschichte

Der Ort des Chassidismus in der Religions¬
geschichte.

Die Ermittlung des Ortes, den der Chassidismus in der
Religionsgeschichte einnimmt, hat nicht zur Aufgabe, seine
historischen Zusammenhänge, die Einflüsse, die auf ihn
einwirkten, und die Einflüsse, die er ausübte, aufzudecken,
sondern darzulegen, welche besondere religiöse Art hier ihre
historische Gestalt gefunden hat. Wir sprechen von der
historischen Gestalt einer religiösen Art, wenn es nicht um
persönliches Denken und persönliches Erlebnis allein geht,
sondern um eine Gemeinschaftsbewegung, die in mehreren
Generationen erwächst, und um ein Gemeinschaftsleben, das sich
in mehreren Generationen ausbildet. Um die besondere
religiöse Art zu erfassen, die sich in einer historischen Erscheinung

darstellt, müssen wir erforschen, zu welchem
historischen Typus diese Erscheinung gehört, aber wir müssen
danach auch bis zu den Grenzen der Typologie vordringen
und die spezifische Differenz feststellen. Unsere Methode ist
somit notwendigerweise eine vergleichende, aber in anderem
Sinn als die bekannte der vergleichenden Religionsgeschichte.
Zwar können auch wir damit beginnen, nämlich in Texten
und in Riten Motive bloßzulegen, die ihnen und den Texten
und Riten anderer Religionskreise, sei es geschichtlicher, sei
es ethnologisch-folkloristischer, gemeinsam sind. Aber die
Heraushebung solcher Motive ist für uns nicht Aufgabe und
Ergebnis der Forschung, sondern ihr Ausgangspunkt. Was
uns obliegt, ist aufzuzeigen, auf wie verschiedene Weise in
der Religionsgeschichte verschiedene Typen das gleiche Motiv
behandeln, und darüber hinaus, auf wie verschiedene Weise
innerhalb des gleichen Typus verschiedene Erscheinungen
das gleiche Motiv behandeln, welche Bedeutung hier und
welche da das Motiv angenommen hat. Und auf diesem Weg
liegt es uns ob, zu einer deutlichen Determination erstens der
Typen und sodann der einzelnen geschichtlichen Erscheinungen

zu gelangen. Nicht das Motiv selber ist uns wesentlich,
sondern wir wollen wissen, weshalb das Motiv in eine
bestimmte Ordnung aufgenommen worden ist und welche Wandlung

sich durch diese Aufnahme in ihm vollzogen hat.



M. Buber, Der Ort des Chassidismus in der Religionsgeschichte 439

Zur kritischen Erläuterung der Aufgabe beginne ich mit
einer Erzählung, an der man zwar mit aller Klarheit erweisen
kann, wie ein bestimmtes Motiv verschiedenen Religionsbereichen

gemeinsam ist, an der wir aber dennoch zugleich erkennen,

daß die Konstatierung dieser Gemeinsamkeit allein keinen
erheblichen Fortschritt bedeutet.

Von Rabbi Ahron von Karlin, einem Lieblingsschüler des

Maggid von Mesritsch1, der früh gestorben ist, wird erzählt:
Ein Mitschüler kam auf dem Heimweg von Mesritsch um
Mitternacht nach Karlin, und es verlangte ihn, seinen Freund zu
begrüßen. Sogleich ging er zu dessen Haus und pochte an das
erleuchtete Fenster. «Wer bist du?» fragte es von innen, und
gewiß, daß Rabbi Ahron ihn an der Stimme erkennen würde,
antwortete er: «Ich.» Keine Erwiderung kam, und die Tür
ging nicht auf, ob er auch wieder und wieder klopfte. Zuletzt
rief er: «Ahron, warum öffnest du mir nicht?» Da vernahm
er von innen: «Wer ist es, der sich erkühnt, Ich zu sagen, wie
es Gott allein zukommt!» Er sprach in seinem Herzen: «So
habe ich denn nicht ausgelernt», und kehrte alsbald zum
Maggid zurück.

Diese Erzählung kennen wir, und zwar in einer vollständigeren

Fassung, aus dem Schrifttum der sufischen Sekte des

Islam, nämlich aus dem ersten Teil der mystischen
Gleichnissammlung «Mesnewi» des persischen Dichters Dschelal-ed-din
Rumi. Hier wird nicht der Name eines der großen Sufis
genannt, sondern alles bleibt in der Anonymität. Ein Mann klopft
an die Tür seines Freundes. Der fragt: «Wer ist's?» Er
antwortet: «Ich.» Der Freund schickt ihn hinweg. Ein volles Jahr
brennt in ihm der Gram der Trennung, dann kommt er wieder
und klopft von neuem. Auf die Frage des Freundes: «Wer
ist's?» erwidert er: «Du.» Und sogleich öffnet sich ihm die
Kammer, in der nicht Raum für zwei «Ich», das Gottes (des
«Freundes») und das des Menschen, ist.

Zweifellos stammt das Motiv nicht von Rumi. Nach der
Ansicht von Louis Massignon und Paul Kraus ist seine Quelle
ein Ausspruch des mystischen Märtyrers al-Halladsch, den
Solami anführt. Da verwirft Gott den Getreuen, der antwor-

1 Ueber diesen vgl. mein Buch «Die chassidischen Bücher» S. 374 ff.,
406 ff.



440 M. Buber, Der Ort des Chassidismus in der Religionsgeschichte

tet: «Ich bin's», aber er nimmt ihn an, da er wiederkehrt und
nun die Antwort gibt: «Nein, du bist's, mein Herr!» Und in
jenem Augenblick wird sein Verlangen nach Gott zu Gottes
Verlangen nach ihm.2

Es ist wohl möglich, daß das Vorkommen des Motivs — in
fragmentarischer Form — im Chassidismus auf sufischen
Einfluß, vielleicht über die Türkei in der sabbatianischen Zeit,
zurückzuführen ist. Beweisen läßt es sich meines Wissens
nicht. Für uns ist hier die Frage unwichtig. Denn wir haben

vor uns keine innere Verbindung zwischen Sufismus und
Chassidismus allein, die eine besondere Nähe zwischen ihnen
bezeugte. Wir finden Parallelen nicht bloß in der indischen
Bhakti-Mystik und in der rheinischen Klostermystik des

Mittelalters, sondern auch in einem mystischen System, das zum
Unterschied von ihnen allen kein theistisches Gepräge trägt,
dem chinesischen Zen-Buddhismus, der uns noch weiter
beschäftigen wird. Da wird erzählt, wie ein Mönch von einer
anderen buddhistischen Sekte sich auf den Rat eines Zen-
Mönchs in dessen Kloster in die innere Betrachtung versenkt.
Im Morgengrauen hört er ein Flötenspiel, gerät in Verzük-
kung, läuft zur Zelle seines Bekannten und klopft an die Tür.
Auf die Frage «Wer ist's?» antwortet er: «Ich.» Da fährt
ihn jener an: «Warum besäufst du dich und schnaubst die

ganze Nacht auf der Gasse?» Tags darauf kommt der Mann
zur «rechten Haltung» und spricht sie in diesen Versen aus:
«Nun habe auf meinem Kissen ich keinen eitlen Traum mehr,
den Flötenspieler lasse ich blasen, welche Weise er will.» In
der Symbolsprache des Zen bedeutet dies, daß er das Ich nicht
mehr dem Sein gegenüberstellt, sondern die Einheit erfährt.

Wir dürfen das Motiv als ein der Mystik überhaupt gemeinsames

ansehen, in dem ihre Tendenz, die Scheidung zwischen
Ich und Du aufzuheben, um die Einheit zu erfahren, einen
bildhaften Ausdruck gefunden hat. Die Vergleichung hat uns
in typologischer Einsicht nicht über den allgemeinen Bereich
hinausgeführt.

Wir kommen der Erkenntnis des dem Chassidismus
Eigentümlichen weit näher, wenn wir einige seiner Legenden mit

2 Die von Nicholson in seinem Kommentar zum «Mesnewi> herangezogenen

Sprüche sind weniger analog.



M. Buber, Der Ort des Chassidismus in der Religionsgeschichte 441

Legenden des Zen vergleichen, also gerade jener Sekte, oder
richtiger einer aus jener Sektengruppe innerhalb des Maha-

yana, die sich den in ihm aufgekommenen theistischen
Elementen völlig fernhielt. Es erweist sich hier, daß es bei einer
Vergleichung geschichtlicher Erscheinungen im Gebiet der
Mystik nicht immer gut ist, mit einem zentralen religiösen
Gehalt zu beginnen; es kann fruchtbarer sein, vom Leben
selbst, von der Beziehung zur konkreten Wirklichkeit auszugehen

und erst zuletzt nach dem zentralen Gehalt zu fragen,
der freilich auch auf den Bereich der Konkretheit einen
bestimmenden Einfluß ausübt.

Zen (im Sanskrit Dhyana, d. h. Versenkung, Kontemplation)

ist der Name einer der Abarten des späteren Buddhismus,

die in China im sechsten, in Japan im zwölften Jahrhundert

Fuß gefaßt hat. Ihr wichtigstes Merkmal ist, daß sie alle
direkte Aeußerung über transzendente Gegenstände ablehnt.
Ueber Buddha selber ist überliefert, er habe sich geweigert,
über den Bereich der Transzendenz zu reden, und dies damit
begründet, daß solche Rede nicht dazu fromme, den Pfad der
Erlösung zu finden. Die Zen-Schule entwickelte daraus die
Lehre, daß man das Absolute als solches nicht einmal
denken, geschweige denn äußern könne. In einer besonders
autoritären Schrift des Mahayana, der Lankavatara Sutra, heißt
es: «Begriffe und Urteile hängen aneinander, sie vermögen
nicht die höchste Wirklichkeit zu sagen.» Dies entspricht völlig

dem Spruch Lao-tses: «Das Tao, das man sagen kann, ist
nicht das ewige Tao.» Manchen Formulierungen des Zen ist
der Einfluß der taoistischen Lehre anzumerken, die Wahrheit
sei oberhalb der Gegensätzlichkeit. Alle begriffliche Aussage
unterwirft ihren Gegenstand dem Satz vom Widerspruch, sie
bringt ihn auf die Ebene der Dialektik herab, wo es möglich
ist, jeder These eine Antithese entgegenzustellen, und die
absolute Wahrheit so in eine relative umgewandelt wird. Darum
lehnt es die Zen-Schule sogar ab, den Begriffsgegensatz des
klassischen Buddhismus, den zwischen Sansara, dem «Strom»
des unablässigen Werdens, und Nirvana, dem Versiegen des
Stroms, anzuerkennen: in Wahrheit sind beide eins. «Die
höchste Wahrheit», heißt es in einem frühen Zen-Text, «ist
nicht schwierig, nur daß sie die Wahl verwirft», das heißt:



442 M. Buber, Der Ort des Chassidismus in der Religionsgeschichte

den rationalen Zwang, entweder a oder non-a als Wahrheit
zu erklären und nicht beide zugleich. Es geht daher nicht an,
das Absolute von irgend etwas Allgemeinem aus zu erfassen,
wohl aber kann es von dem sinnlich Konkreten aus erfaßt
werden, von etwas aus, was wir leben. Die Zen-Lehrer berufen

sich auf die Erzählung, Buddha habe, als er die vollkommene

Lehre predigen wollte, eine Blume in die Höhe gehoben
und habe schweigend gelächelt; nur einer in der versammelten
Menge, sein Schüler Kashyapa, habe ihn verstanden und ebenfalls

gelächelt. Die Zen-Schule führt ihre Tradition auf Kashyapa

zurück, der das Geheimnis von Buddha empfangen habe.
Demgemäß kann der Sinn dieser Tradition nicht der sein,
geistige Inhalte in begrifflicher Rede zu überliefern. Aber auch
alle feststehenden Methoden der Kontemplation erscheinen nur
als mehr oder minder fragwürdige Hilfsmittel und nicht als
der Weg zur Erlangung der Wahrheit; ja einzelne bezeichnen

sogar alle Kontemplation als Krankheit. Der Lehrer zeigt dem

Schüler, der ihn nach der Transzendenz befragt, zum Beispiel
seinen Stab, wie um das Konkrete dem Allgemeinen entgegenzustellen.

Oder er hebt den Finger. Oder er bricht in den, in
der Geschichte der Schule berühmten, Schrei «Kwats!» aus.
Oder, wenn er doch redet, spricht er einen Vers. Und zuweilen

verabreicht er sogar dem Schüler eine Ohrfeige, um ihn
auf einmal in die Wirklichkeit hinein zu versetzen, wo sich
ihm das allem Ja und Nein überlegene Geheimnis offenbaren
wird, das sich nicht anders überliefern läßt, als daß es unter
dem Einfluß des Lehrers dem Herzen des Schülers entspringt.
«Jedermann», heißt es, «soll das Herz des Buddha im eignen
Herzen finden.» Nicht dadurch, daß der Mensch von der
Wirklichkeit absieht, sondern dadurch allein, daß er sich ihr ergibt,
kann er zum Heil gelangen. Dementsprechend sind die Zen-
Klöster nicht Stätten der Kontemplation für die Einzelnen,
sondern genossenschaftliche Siedlungen von Landarbeitern;
die Arbeit ist die Grundlage ihres Lebens. Ueber den
Patriarchen, der diese Lebensweise im achten Jahrhundert begründete,

wird erzählt, er habe, als ihn die Mönche ersuchten,
ihnen die geheime Wahrheit vorzutragen, ihnen befohlen, an die
Feldarbeit zu gehen, nach ihrer Rückkehr würde er zu ihnen
sprechen. Als sie zurückkamen, ging er ihnen entgegen, brei-



M. Buber, Der Ort des Chassidismus in der Religionsgeschichte 443

tete die Arme aus und zeigte schweigend auf sie selber. Durch
die Tätigkeit des ganzen geist-leiblichen Wesens gelangt man
zum intimen Umgang mit der konkreten Wirklichkeit, und im
intimen Umgang mit der konkreten Wirklichkeit wird man
fähig, die Wahrheit zu erfassen, und hinwieder führt die
Erfassung der Wahrheit zur höchsten Konzentration des Tuns.
Daher kommt der bestimmende Einfluß, den das Zen auf die
Kriegerkaste der Samurai ausgeübt hat. Die Schwertmeister
pflegten, ehe sie in die Schlacht zogen, zu den großen Zen-
Lehrern zu kommen und bei ihnen die höchste Konzentration
zu lernen. Dort erkannten sie, wie einer von ihnen sagt, daß
«die am Leben Haftenden tot sind und die den Tod Herausfordernden

leben».

Ich will nun einige chassidische Erzählungen mit analogen
Erzählungen der Zen-Schule vergleichen.

Von Rabbi Schmelke von Nikolsburg3 wird erzählt, daß
einer seiner Schüler ihm klagte, die «fremden Gedanken» störten

ihn im Gebet. Der Zaddik hieß ihn zu einem anderen Schüler,

Rabbi Abraham Chajim von Zloczow, ziehen, der damals
ein Wirtshauspächter war, und einige Zeit bei ihm zu verbringen.

Zwei Wochen lang beobachtete der Schüler die Bräuche
des Hausherrn. Er sah jeden Tag, wie er betete und wie er
arbeitete, und es fiel ihm nichts Besonderes auf. Nur am
Abend, nachdem alle Gäste fort waren, und am frühen Morgen,

ehe sie kamen, wußte er nicht, womit sich Rabbi Abraham

Chajim befaßte. Schließlich wagte er es, ihn danach zu
fragen. Jener sagte ihm, er putze am Abend alle Geräte, und
da sich im Laufe der Nacht Staub dransetze, putze er sie am
Morgen von neuem, besonders aber wache er darüber, daß sie
kein Rost befalle. Als der Schüler zu Rabbi Schmelke zurückkehrte

und ihm all dies erzählte, sagte er: «Nun weißt du, was
dir zu wissen not tut.»

Im Schrifttum des Zen finden wir das Motiv in einer
eingeschränkteren Fassung. Ein Mönch bittet den Oberen seines
Klosters, einen der großen Lehrer des neunten Jahrhunderts,
ihm das Geheimnis der Lehre zu offenbaren. Der Lehrer
fragt: «Hast du schon gefrühstückt?» «Ja», antwortet er. «So

' Vgl. über ihn «Die chassidischen Bücher» 383 f., 424 ff.



444 M. Buber, Der Ort des Chassidismus in der Religionsgeschichte

putze denn die Geräte», sagt ihm der Lehrer. Und als er dies
hört, erfährt der Schüler die innere Erleuchtung.

In der chassidischen Erzählung wird der sinnbildliche
Charakter des Vorgangs betont, wogegen er in der Zen-Erzäh-
lung verhohlen bleibt, und in der zugehörigen Literatur wird
der Sinn des Ausspruchs erörtert; es steht aber fast außer
Zweifel, daß auch hier das Putzen der Geräte Symbol einer
geistigen Tätigkeit ist. Wir würden jedoch, trotz der Erklärung,

die in der chassidischen Erzählung selbst gegeben wird,
irren, wenn wir den Gang der Dinge lediglich symbolisch
erfaßten. Es ist auch wirklich gemeint, man solle, was man je
und je zu tun habe (wie hier das Putzen der Geräte), mit
völliger Konzentration, mit Einsammlung alles Seins tun, mit
der ganzen Intention und ohne von irgend etwas abzusehen.

Nach dem Tod des Rabbi Mosche von Kobryn fragte der
Rabbi von Kozk einen der Schüler des Verstorbenen, was für
seinen Lehrer die Plauptsache gewesen sei. Er antwortete:
«Immer das, womit er sich gerade befaßte.» Und der Abt eines
Zen-Klosters wird gefragt: «Einer der ersten Patriarchen hat
gesagt: ,Es gibt einen Spruch, der, verstanden, die Verfehlungen

zahlloser Weltzeiten auslöscht' — was ist das für ein
Spruch?» Er antwortet: «Dicht vor deiner Nase!» Der Schüler
fragt wieder: «Was bedeutet das?» «Das ist alles, was ich dir
sagen kann», entgegnet der Lehrer.

Die beiden Antworten, die chassidische und die zenische,
sind fast wesensidentisch: der Schlüssel zur Wahrheit ist die
nächste Tätigkeit, und dieser Schlüssel öffnet das Tor, wenn
man das zu Tuende so tut, daß der Sinn der Handlung hier
seine Erfüllung findet.

Der Lehrer ist somit der Mensch, der alles, was er tut,
zulänglich tut, und der Kern seiner Lehre ist dies, daß er den
Schüler an seinem Leben teilnehmen und so das Geheimnis
des Tuns erfassen läßt. Rabbi Mendel von Rymanow pflegte
zu sagen, er habe von allen Gliedern seines Lehrers, des Rabbi
Elimelech4, Thora gelernt. Das gleiche, nur von der andern
Seite her, spricht nun der Zen-Lehrer aus. Als ein Schüler,
der ihn bedient, sich bei ihm darüber beschwert, daß er ihn
noch nicht in die Weisheit des Geistes eingeführt habe, ant-

4 Vgl. über ihn «Die chassidischen Bücher» 385, 442 ff.



M. Buber, Der Ort des Chassidismus in der Religionsgeschichte 445

wortet er: «Vom Tag deines Kommens an habe ich dich stets
in der Weisheit des Geistes unterwiesen.» «Wie das, Meister?»
fragt der Schüler, und der Lehrer erklärt ihm: «Wenn du mir
eine Tasse Tee brachtest, habe ich sie nicht aus deiner Hand
genommen? Wenn du dich vor mir verneigtest, habe ich deinen

Gruß nicht erwidert?» Der Schüler senkt den Kopf, und
nun erläutert ihm der Lehrer weiter: «Willst du sehen, blicke
geradeaus in das Ding; versuchst du aber darüber zu grübeln,
so hast du das Ziel schon verfehlt.»

Danach ist die Wahrheit in der Welt des Menschen nicht
als Inhalt einer Erkenntnis zu finden, sondern allein als
menschliches Dasein. Man besinnt sie nicht, man sagt sie nicht
aus, man vernimmt sie nicht, sondern man lebt sie, und man
empfängt sie als Lehen. Das wird im Zen und im Chassidismus

beinah in der gleichen Sprache ausgedrückt. Der
«Gesang vom Erleben der Wahrheit» eines Zen-Lehrers um das
Jahr 700 beginnt mit dem Vers: «Hast du nie einen Menschen
gesehen, der die Wahrheit seihst ist?» Eben dasselbe sagt der
Chassidismus, wenn er das Wort Davids «Und das ist die
Lehre des Menschen» auf den Menschen deutet, der selber eine
vollständige Lehre geworden ist. Fast in der gleichen Sprache
wird hier und hier die heiligste Lehre abgelehnt, wenn sie
sich bei jemand nur als ein Inhalt seines Denkens findet. Nach
der chassidischen Anschauung ist es gefährlich, «zu viel
Chassiduth zu wissen», weil man dahin kommen kann, mehr
zu wissen, als man tut, und einer der Zen-Lehrer wirft seinem
Schüler diesen einen Mangel vor, daß er «zu viel Zen habe»;
«wenn man über Zen redet», sagt er, «regt sich der Ekel in
mir».

Hier und hier ehrt man das Schweigen. Und hier und hier
hat man damit nicht im Sinn, sich alles Ausdrucks zu enthalten,

sondern nur, auf alle begriffliche Aeußerung dessen zu
verzichten, was dem Begriff nicht gegeben ist. Hier und hier
wird gesungen, hier und hier bringt man volkstümliche Motive
ins Lied und wandelt sie in mystische. Der Zen-Mönch malt
auch, und seine Bedeutung in der Entwicklung der ostasiatischen

Kunst ist groß. Der Chassid kann nicht malen, aber er
tanzt. All dies, Gesang, Malerei und Tanz, meint Aeußerung
und wird als Aeußerung erfaßt. Schweigen ist nicht das Letzte.



446 M. Buber, Der Ort des Chassidismus in der Religionsgeschichte

«Lerne zu schweigen, damit du zu reden wissest», sagt ein
Zaddik, und einer der Zen-Lehrer sagt: «Rede ist Schmähung,
aber Schweigen ist Betrug. Jenseits von Rede und Schweigen
führt ein steiler Weg.» Es ist jedoch noch ein Zug hinzuzufügen,

der Zen und Chassidismus gemeinsam und für beide
sehr kennzeichnend ist. In verschiedenen Varianten wird hier
und hier von profanem Gespräch erzählt, das die Meister des
Geheimnisses führen, Gespräch, das den fremden Hörer durch
seine anscheinend völlige Oberflächlichkeit enttäuscht, dieweil
in Wahrheit Wort um Wort gewichtig und verborgener Intention

voll ist.
Sowohl im Zen wie im Chassidismus steht die Beziehung

zwischen Lehrer und Schüler im Mittelpunkt. Wie es gewiß
kein anderes Volk mehr gibt, in dem die leibliche Verbundenheit

der Generationen eine solche Bedeutung erlangt hat wie
in China und Israel, so kenne ich keine andere religiöse
Bewegung mehr, die in solchem Maße wie Zen und Chassidismus

ihre Anschauung vom Geiste mit dem Begriff der geistigen

Fortpflanzung verknüpft hat. In beiden verehrt man
paradoxerweise die menschliche Wahrheit nicht in der Gestalt
eines Besitzes, sondern in der einer Bewegung, nicht als ein
Feuer, das auf dem Herde brennt, sondern, um in der Sprache
unserer Zeit zu reden, als den elektrischen Funken, der sich
in der Berührung der Ströme entzündet. Hier und hier ist der
höchste Gegenstand der Legende das Geschehen zwischen
Lehrer und Schüler. Im Zen ist dies sogar beinah der einzige
Gegenstand, wogegen im Chassidismus, der sich eben nicht
in Brüderschaften Abgesonderter darstellt, die Gemeinde einen
großen Raum einnimmt; freilich ist auch sie gewissermaßen
aus potentiellen Schülern, aus gelegentlichen Schülern
zusammengesetzt, aus Menschen, die fragen, Deutung suchen,
lauschen, und die Mal um Mal etwas lernen, das zu lernen sie
nicht beabsichtigt hatten.

Doch ist dies auch der Punkt, wo die Wege am anschaulichsten

auseinandergehen. Ich will je eine typische Erzählung

aus beiden Bewegungen anführen.
Zu einem der Zen-Lehrer des zehnten Jahrhunderts kommt

ein Jüngling aus fernem Land. Der Lehrer schließt das Tor
vor ihm. Jener klopft und wird nach Person und Begehren



M. Buber, Der Ort des Chassidismus in der Religionsgeschichte 447

gefragt. «Ich bin befähigt», sagt er, «auf den Grund meines
Daseins zu schauen, und ich hegehre Unterweisung zu
empfangen.» Der Lehrer öffnet das Tor, blickt den Gast an und
schließt es erneut vor ihm. Nach einiger Zeit kehrt der Jüngling

zurück, und der Vorgang wiederholt sich. Beim drittenmal

drängt sich der Ankömmling hinein, der Lehrer packt ihn
an der Brust und ruft: «Sprich!» Da jener zögert, fährt er ihn
an: «Du Tölpel!» und stößt ihn hinaus. Das Tor dreht sich
in der Angel, ein Fuß des Schülers verfängt sich darin und
bricht. Er schreit auf, und in ehendem Augenblick erfährt er
die innere Erleuchtung. Er hat später eine eigene Schule
gegründet.

Auch im Chassidismus hören wir von der «strengen»
Methode, nämlich in der Beziehung zum Sünder, der umkehren

soll. Aber in der Beziehung des Lehrers zum fragenden
Schüler ist sie hier nicht bekannt. Charakteristisch für diese
Beziehung ist die folgende Begebenheit. Einer der Schüler
des Rabbi Bunam von Pschysha 5, Rabbi Henoch, erzählt, er
habe sich ein ganzes Jahr danach gesehnt, in das Haus seines
Lehrers zu kommen und sich mit ihm zu unterreden. Jedesmal

aber, wenn er ans Haus trat, brachte er den Mut dazu
nicht auf. Einmal, als er auf dem Feld umherging und weinte,
kam das Verlangen mit besondrer Kraft über ihn und zwang
ihn, sogleich zum Rabbi zu laufen. Der fragte ihn: «Warum
weinst du?» Henoch antwortete: «Bin ich doch ein Geschöpf
in der Welt und bin mit Augen und Herz und allen Gliedern
erschaffen, und ich weiß nicht: wozu bin ich erschaffen, und
was tauge ich in der Welt?» «Närrchen», sagte Rabbi Bunam,
«auch ich gehe so umher. Heut abends wirst du mit mir
essen.»

Wir würden irren, meinten wir, der Unterschied sei hier
im wesentlichen ein psychologischer, etwa der Unterschied
zwischen Hochmut und Demut — obzwar die Demut im
Chassidismus als eine der Haupttugenden gilt, wogegen sie im
Zen nicht erwähnt wird. Der entscheidende Unterschied ist
von anderer Art. Ich will ihn daran erläutern, wie hier und
wie hier ein vielverbreitetes Motiv bearbeitet wird, das wir
zuerst in einem altägyptischen, sodann von Herodot nach-

6 Vgl. über ihn «Die chassidischen Bücher» 399 ff., 530 ff.



448 M. Buber, Der Ort des Cbassidismus in der Religionsgeschichte

erzählten Märchen finden und das in vielen Volksliteraturen
wiederkehrt. Es ist das Motiv des Meisterdiebs. Von einem
Chassid des Maggids von Kosnitz 6 wird erzählt, er sei auf
dessen Rat zum Meisterdieb geworden und dennoch ein
redlicher Mensch geblieben; die Erzählung meldet seine Listen
und seine Erfolge. Aber die chassidische Ueberlieferung geht
noch weiter. Aus dem Munde einiger Zaddikim hören wir
Scherzworte, in denen sie als Muster für den Dienst Gottes
den verwegenen Dieb hinstellen, der in seinen Unternehmungen

sein Leben einsetzt und, was ihm einmal nicht gerät,
wieder und wieder versucht. Das Geschäft des großen Diebs
erscheint hier geradezu als Sinnbild der Konzentration im
Dienste Gottes. Beachtenswert ist dabei, daß zuweilen der Dieb
und der Säugling zusammengestellt werden: von diesen beiden
Wesen, dem unmoralischen und dem amoralischen, ist die
höchste Eigenschaft, die der inneren Einheit, zu lernen. Eine
völlig verschiedene Symbolik des Diebstreibens findet sich im
Zen. Ein Lehrer von Ende des elften Jahrhunderts erzählt in
seiner Predigt von einem alten Meisterdieb, der seinen Sohn
auf dessen Bitte seine Kunst zu lehren unternimmt. Er geht
mit ihm nachts in das Haus eines reichen Mannes, bricht
zusammen in das Haus ein und befiehlt ihm, in eine große Truhe
zu steigen und die kostbarsten Gegenstände darin zu bergen.
Als der Sohn in der Truhe niederkauert, drückt der Vater
den Deckel nieder, riegelt ihn zu, verläßt das Zimmer,
alarmiert die Hausgenossen und geht davon. Der Sohn nraß all
seinen Verstand aufbieten, um sich zu retten. Schließlich tritt
er ingrimmig vor den Vater. Der hört die ganze Geschichte
gelassen an, dann sagt er: «Du hast also nun die Kunst
erlernt.» So hält es der Zen-Lehrer mit seinen Schülern. Er
erleichtert nichts, er vermittelt nie, er nötigt sie, ihr Leben
dranzuwagen und so durch sich selber zu erlangen, was man
nur durch sich selber zu erlangen vermag. Wir haben
gesehen, wie die Wahrheit sowohl dem Chassidismus wie dem
Zen nicht als Inhalt und Besitz, sondern als menschliches
Dasein und als Bewegung zwischen den Generationen erscheint;
aber diese Bewegung von Dasein zu Dasein bedeutet im
Chassidismus Uebergabe, im Zen bedeutet sie Anregung.

6 Vgl. über ihn «Die chassidischen Bücher» 392 f., 486 ff.



M. Buber, Der Ort des Chassidismus in der Religionsgeschichte 449

Dieser Unterschied dringt jedoch tief vor, über den Bereich
des Erzieherischen, des Verhältnisses zwischen den Generationen

hinaus.
In einem dem ersten Patriarchen des Zen, Bodhidharma,

zugeschriebenen Buch lesen wir: «Willst du den Buddha
suchen, schau in dein eigenes Wesen; denn dieses Wesen ist
der Buddha selber.» Die Botschaft, die er brachte, als er um
520 aus dem Westen nach China kam, faßt sich in diesen Versen

zusammen: «Besondre Ueberlieferung jenseits der Schriften,

kein Haften an Wörtern und Zeichen, gerades Hinzeigen
auf die Seele des Menschen, Schauen in das eigne Wesen und
Erlangung des Buddhastands.» Der Sinn geht nicht dahin, der
Einzelne habe nur ums eigne Heil zu sorgen. In dem
vierfachen Gelübde, das dreimal nach jedem Vortrag der Zen-
Lehre wiederholt wird, lautet zwar der letzte Vers:
«Unzugänglich ist der Pfad des Buddhatums — ich gelobe, ihn zu
erreichen», aber der erste Vers besagt: «Zahllos sind die
fühlenden Wesen — ich gelobe, sie alle zu retten.» Und diese
Rettung bedeutet ja wieder, jedem zu helfen, in sein Wesen
zu schauen. Wenn das Lied eines späten Zen-Lehrers, eines
Zeitgenossen des Baal-schem-tow7, mit den Worten endet:
«Diese Erde selber ist das reine Land des Lotos, und dieser
Leib da ist der Leib des Buddha», so weist zwar der erste der
beiden Verse auf die Wichtigkeit des Umgangs mit der
konkreten Wirklichkeit der Dinge hin, aber der eigentliche Weg
zum Unbedingten wird nur in der Beziehung des Menschen zu
sich selbst gesehen. Der historische Buddha, der bekanntlich
im Mahayana zu einem Gotteswesen wurde, das zur Erde
niedersteigt, wird hier gänzlich zur Seite gerückt durch diese
Buddha-Beschaffenheit, die in allen Seelen ruht und die jedermann

in seinem Innern zu entdecken und zu verwirklichen
vermag. Sogar der Name Buddha ist hier zuweilen verpönt,
weil er die Menschen von der persönlichen Aufgabe zum
geschichtlichen Gedächtnis ablenkt — im Gegensatz zu andern
Mahayana-Sekten, die es für einen Weg zum Heil ansehen,
unzählige Male einen der Namen Buddhas zu wiederholen.
«Wer den Namen Buddha aussprach», heißt es in einer Zen-
Schrift, «soll sich den Mund spülen.» Auf Bildern von Malern

7 Vgl. über ihn «Die chassidischen Bücher» passim.
29



450 M. Buber, Der Ort des Chassidismus in der Religionsgeschichte

der Zen-Schule sehen wir Bodhidharma, wie er die heiligen
Schriften zerreißt und von sich schleudert. Ein andrer Patriarch

heizt mit dem Holzbild Buddhas seinen Ofen. Es bestehen

sogar Bedenken, sich Buddha vorzustellen. Die Buddha-Vorstellung

wird als Kette bezeichnet, die geistige Goldschmiede
geschmiedet haben. «Wir tragen sie nicht.» Zen ist eine religiöse
Erscheinung, die sich von ihren geschichtlichen Voraussetzungen

losgemacht hat. Der Buddhismus, ursprünglich eine
historisch abgezirkte Religion, die sich im Mahayana sogar
zur Offenbarungsreligion wandelte, wird hier zu einer Mystik
der menschlichen Person, einer Mystik außerhalb der
Geschichte, an kein einmaliges Ereignis mehr gebunden.

Ganz anders verhält es sich mit dem Chassidismus. Wie
sehr auch die Emanationslehre der Kabbala die Anschauung
von der Beziehung zwischen Gott und Welt veränderte, die
Anschauung von der Beziehung zwischen Gott und der Menschenseele

ist im wesentlichen geblieben, wie sie war. Wohl hören
wir im Chassidismus immer wieder, Gott sei die Substanz

unsres Gebets, aber wir hören nicht, er sei unsre Substanz.
Die Gotteskraft bereitet unsre Kehle zu, das lautre Gebet zu
sprechen, aber der aussprechende Mund ist nicht göttlich.
Der elementare Dialog ist nicht zum Monolog, die
Zwiesprache von Gott und Mensch nicht zum Gespräch des
Menschen mit seiner Seele geworden, und sie konnte dazu nicht
werden, weil hier von urher alle Existenz des Glaubens an der
Wesensähnlichkeit des göttlichen Führers und der von ihm
geführten Schar hing, einer Wesensähnlichkeit, die sich nicht
zur Wesensgleichheit wandeln konnte, ohne an der unbedingten

Ueberlegenheit dieser Führung Zweifel zu erregen. Von
hier stammen alle Grundsätze: das Ebenbild Gottes, das Gehen
in seinen Wegen, die heilige Volksordnung. Zwar gewährt die

Mystik hier der Seele des Einzelnen, die sich von der Gesellschaft

abscheidet, die Gegenwart Gottes in flammender Intimität

zu verspüren, aber auch in der Verzückung bleibt die Situation,

wie sie war, auch das Verhältnis der intimsten
Gegenseitigkeit bleibt Verhältnis, unerschüttert bleibt die Beziehung
zu einem Wesen, das mit unsrer Wesenheit nicht zu identifizieren

ist. Auch die Ekstase vermag sich nicht in solchem
Maße nach innen zu wenden, daß sie in der Innerlichkeit volle



M. Buber, Der Ort des Chassidismus in der Religionsgeschichte 451

Befriedigung und Vollendung fände. Mehr noch: die
Abgeschiedenheit des Einzelnen von der Gesellschaft kann sich im
Bereich der Religion nicht in solchem Maße vollziehen, daß
die Mystik sich von der Geschichte befreite. Auch die persönlichste

Mystik ruht hier im Schatten der geschichtlichen
Offenbarung. Nie ist dieser Gott in den Augen der Seele in solchem
Maße zu ihrem Gott, zum Seelengott geworden, daß ev
aufhörte, der Gott des Sinai zu sein. Und wohl ist der wahre
Zaddik eine Thora, aber er ist es gerade, weil die Thora sich
in ihm verkörpert hat. In jener Deutung des Schriftworts «Und
das ist die Lehre des Menschen», die ich erwähnt habe, heißt
es: «Wenn der Mensch sich an all seinen Gliedern heiligt und
sich, Geist an Geist, an die Thora heftet, wird er selber eine
vollkommene Thora.» Auch die persönlichste Lehre entsteht
aus der Verbundenheit mit der geschichtlichen Lehre. In Israel
ist alle Religion Geschichte, die mystische Religion mit
eingeschlossen.

Auch hier sei ein Beispiel angeführt. Im Zen, und noch
deutlicher vor ihm im Taoismus, der es, wie gesagt, sehr
beeinflußt hat, finden wir zuweilen die Frage, ob wir nicht träumen,

daß wir leben. Tschuang-Tse, der große taoistische Dichter

und Lehrer, fragt sich selber, nachdem er geträumt hat,
er sei ein Schmetterling: «Jetzt weiß ich nicht: war ich eben

ein Mensch, der träumt, er sei ein Schmetterling, oder bin ich
nun ein Schmetterling, der träumt, er sei ein Mensch?» Eine
Antwort wird hier nicht gegeben; im Zen hingegen antwortet
man auf solche Fragen mit einer Ohrfeige, die sich etwa durch
den Ruf: «Erwache!» übersetzen läßt. Nicht so der Chassidismus.

Ein Zaddik wird von seinem Sohn gefragt: «Wenn es
Tote gibt, die in der Welt des Wirrsals einhergehn und sich
einbilden, sie setzten ihr gewohntes Leben fort, vielleicht weile
auch ich in der Welt des Wirrsals?» Der Vater erwidert ihm:
«Wenn ein Mensch weiß, daß es eine Welt des Wirrsals gibt, so
ist das ibm ein Zeichen, daß er nicht in der Welt des Wirrsals
weilt.» Eine noch charakteristischere Antwort jedoch hat ein
anderer Zaddik, der einer der unsern benachbarten Generation
angehört, einem Schüler auf dessen Frage gegeben, woher wir
wüßten, daß wir nicht in der Welt des Wirrsals weilen. Die
Antwort lautet: «Wenn ein Mensch im Bethaus aufgerufen

29*



452 M. Buber, Der Ort des Chassidismus in der Religionsgeschichte

wird, an der Vorlesung der Thora vor der heiligen Lade
teilzunehmen, ist ihm das ein Zeichen, daß er nicht in der Welt des

Wirrsals weilt.» Die Thora ist das Maß der Wirklichkeit.
Von der Feststellung dieses fundamentalen Unterschieds

aus haben wir nun von neuem zu betrachten, was uns am
deutlichsten als Zen und Chassidismus gemeinsam erschien,
das positive Verhältnis zum Konkreten. Wir haben gesehen,
daß in beiden der lernende und werdende Mensch auf die
Dinge, auf das sinnliche Sein, auf das Handeln in der Welt
hingewiesen wird. Aber der Antrieb dazu ist in beiden von
Grund aus verschieden. Im Zen dient der intensive Hinweis
auf das Konkrete dazu, den auf die Erkenntnis der Transzendenz

gerichteten Geist vom diskursiven Denken abzulenken.
Der Hinweis ist, wiewohl gegen die übliche Dialektik gerichtet,

selber von dialektischer Art; nicht auf die Dinge selbst
kommt es hier an, sondern auf ihre Nichtbegrifflichkeit als
Sinnbild des allen Begriffen überlegenen Absoluten. Nicht so
im Chassidismus. Hier sind die Dinge seihst Gegenstand der
religiösen Befassung, denn sie sind Wohnstätten der «heiligen
Funken», die der Mensch erheben soll. Die Dinge sind hier
wichtig nicht als Darstellungen der nichtbegriffliehen Wahrheit,

sondern als Exile göttlicher Wesenheit. Damit daß der
Mensch sich mit ihnen in der rechten Weise befaßt, kommt er
in Berührung mit dem Schicksal der göttlichen Wesenheit in
der Welt und hilft an der Erlösung. Sein Handeln an den Dingen

ist nicht wie das Handeln eines Zen-Mönchs etwas, was
das Schauen in die eigene Natur nur begleitet, sondern es ist
von selbständigem religiösem Sinn durchdrungen. Der Realismus

des Zen ist dialektisch, er meint Aufhebung; der chassi-
dische Realismus ist messianisch, er meint Erfüllung. Wie er
in seiner Verbundenheit mit der Offenbarung auf die Vergangenheit

achtet, so achtet er in seiner Verbundenheit mit der
Erlösung auf die Zukunft — beides im Gegensatz zum Zen,
für den nur dem Augenblick eine unbedingte Wirklichkeit
zukommt, da er die Möglichkeit der inneren Erleuchtung ist, und
vor dem Augenblick verschwindet die Dimension der Zeit.
Der Chassidismus ist, soweit ich sehe, die einzige Mystik, in
der die Zeit geheiligt wird.

Unter allen Erscheinungen der Religionsgeschichte ist der



Rezensionen 453

Chassidismus diejenige, in der in voller Klarheit zwei Linien
zusammentreffen, von denen man anzunehmen pflegt, es gebe
ihrem Wesen nach keine Begegnung zwischen ihnen: die Linie
der inneren Erleuchtung und die Linie der Offenbarung, die
des Augenblicks jenseits der Zeit und die der Geschichtszeit.
Der Chassidismus sprengt den geläufigen Begriff der Mystik.
Glaube und Mystik sind nicht zwei Welten, obgleich in ihnen
immer wieder die Tendenz, zu zwei selbständigen Welten zu
werden, die Oberhand gewinnt. Die Mystik ist der Bereich am
Grenzrand des Glaubens, der Bereich, in dem die Seele Atem
holt zwischen Wort und Wort.

Jerusalem. Martin Buber.

Rezensionen.
Paul Humbert, Problèmes du livre d'Habacuc (Mémoires de

l'université de Neuchâtel tome XVIII), Neuchâtel, Secrétariat

de l'Université, 1944, 303 p., Fr. 12.—.

Dem Buche Habakuk ist in der alttestamentlichen
Forschung schon viel Arbeit zugewendet worden. Und doch hat
es zu einem consensus der Meinungen über das Textverständnis,

die literarische Komposition und vor allem die genaue
zeitliche Einordnung und das damit zusammenhängende
Gesamtverständnis noch nicht kommen können.

Humbert will in seiner stattlichen Untersuchung keinen
neuen Vollkommentar bieten, sondern, wie ihr Titel besagt,
einige Hauptfragen herausgreifen und ihrer Lösung
näherbringen. Er vermißt in den bisherigen Arbeiten vor allem eine
saubere, möglichst objektiv mit dem gegebenen Tatbestand
arbeitende Methodik der Untersuchung. Er hofft mit seiner
Arbeit diesem Mangel begegnen zu können.

So zeichnet sich denn schon seine Textherstellung, die die
Grundlage aller weiteren Untersuchungen ist, durch eine sehr
gewissenhafte Auswertung der Versionen und ihrer
Textgestalt aus. H. begnügt sich nicht damit, die UeberSetzungen
nur soweit beizuziehen, als sie zur Richtigstellung des maso-
retischen Textes dienen können, er müht sich darüber hinaus
auch an Stellen, die einen zuverlässigen MT bieten, die
Entstehung von Abweichungen in den Versionstexten zu erklä-


	Der Ort des Chassidismus in der Religionsgeschichte

