
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 2 (1946)

Heft: 6

Artikel: Unsterblichkeitsglaube und Politik im Römerreich

Autor: Ehrhardt, Arnold A.T.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877596

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877596
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


418 A.A. T.Ehrhardt, Unsterblichkeitsglaube und Politik im Römerreich

nicht»: «Nicht daß ich es schon ergriffen hätte oder schon
vollendet wäre; ich jage ihm aber nach, ob ich es ergreifen
möchte, weil ich von Christus Jesus ergriffen ward» (Phil.
3,12). Hier gibt es kein Kulminationsphänomen der Ekstase;
und wer nach der Schau Gottes verlangt, der wird an den
verwiesen, in dem Gottes «Wort» Fleisch geworden ist: «Wer
mich gesehen hat, der hat den Vater gesehen» (Joh. 14, 9).
Die Befreiung von der Welt wird nicht in Askese oder
Libertinismus demonstriert, sondern in der Liebe: «Gott ist die
Liebe; und wer in der Liebe bleibt, der bleibt in Gott, und
Gott bleibt in ihm» (1. Joh. 5,16). «Wir wissen, daß wir aus
dem Tode ins Leben hinübergeschritten sind; denn wir lieben
die Brüder» (1. Joh. 8,14).

Marburg/Lahn. Rudolf Bultmann.

Unsterblichkeitsglaube und Politik
im Römerreich.

Erwin Rohde und Franz Cumont haben die Quellen des

griechischen und hellenistisch-römischen Unsterblichkeitsglaubens

so anziehend und überzeugend dargestellt, daß man
sich versucht fühlt, anzunehmen, daß die Zeitgenossen Christi
und der Apostel nur die Wahl hatten, entweder an die Unsterblichkeit

der Seele zu glauben oder sie zu leugnen. Die Gebildeten

der Zeit, so scheint es, hatten sich mit Ueberzeugung
den «atheistischen» Lehren Epikurs oder der Kyniker
zugewandt, die Massen eine oder die andere «Mysterienreligion»
ergriffen, unter denen das Christentum wie durch Zufall
siegreich blieb. Von dieser Ansicht wagen wir abzuweichen. Es
mag dahingestellt bleiben, ob die Mysterien so populär und
so allgemein zugänglich waren, wie man es heute annimmt;
es ist aber jedenfalls unrichtig, den Unsterblichkeitsglauben
als eine einfache Alternative zu betrachten. Zwischen dem
Glauben an die Unsterblichkeit der Seele und dem an ihr
zeitliches Ende liegt das weite Feld des Zweifels.

Man hat gemeint, der Unsterblichkeitsglaube im Zeitalter
des Hellenismus sei aus orientalischen Quellen geflossen.
Franz Cumont und Albrecht Dieterich haben jeder in seiner



A. A. T. Ehrhardt, Unsterblichkeitsglaube und Politik im Römerreich 419

Weise die hellenistische Religion als ein Gemisch
verschiedenartiger Elemente angesehn, das sich allmählich zersetzte.
Der echte, «wissenschaftliche» griechische Genius der alexan-
drinischen Gelehrten habe sich des Uristerblichkeitsglaubens
entschlagen. Ueber die allgemeine Berechtigung dieser
Anschauung ist hier nicht zu rechten; aber es muß festgestellt
werden, daß die Griechen schon in der klassischen Zeit auf
das lebhafteste über die Unsterblichkeit der Seele diskutierten.

Der Unsterblichkeitsglaube und sein Gegenteil hatten
beide ihre Wurzeln in Mythologie, Moral und Politik. Die
fremden Einflüsse kamen erst zur Geltung, als die eine von
diesen Wurzeln sich grundlegend veränderte, und das war die
politische. Es ist unzweifelhaft, daß der Glaube an die
Endgültigkeit des irdischen Todes deutliche Spuren in der
attischen Tragödie hinterlassen hat:

«Was hilft das Trauern, es entweicht die Müh',
Und von dem Toten weicht zugleich mit ihr
Die Furcht, daß keine Auferstehung droht.»

Aischylos Agamemnon 572 sq.
Die bedeutendsten Zeugnisse dieses Glaubens sind jedoch

die politischen, Perikles' Gefallenenrede und die Inschrift
von Chaironeia, die beide von der Hoffnung auf ein künftiges

Leben schweigen. Das war nicht nur athenische Ueber-

zeugung: die Grabschriften der Gefallenen in den Perserkriegen,

die Diodor aufbewahrt hat, zeigen dasselbe und sind um
so auffälliger, als Diodor selbst (11.11. 3) sich zu dem Glauben

bekennt, daß Leonidas als Heros fortlebe, wahrscheinlich
wegen des Kults, der ihm in späterer Zeit an den Thermo-
pylen zuteil wurde.

Andererseits aber besaß gerade Athen an den eleusini-
schen Mysterien einen offiziellen Kult, der in unmißverständlicher

Weise ein Fortleben nach dem Tode verhieß und dessen

Wirkung sich etwa an dem bekannten Grabstein dreier
vor Potidaia gefallener athenischer Krieger zeigt. Auffällig
ist hierbei nicht sowohl, daß dieser Glaube bestand, sondern
daß er so verhältnismäßig selten bezeugt ist. Dies erklärt sich,
wenn man die Zeugnisse für den Konflikt beider Auffassungen,

besonders Aristophanes' «Wolken» und einige Reden des

Demosthenes, durchmustert. Demosthenes' Angriff auf Aischi-
27*



420 A. A. T. Ehrhardt, Unsterblichkeitsglaube und Politik im Römerreich

nes wegen seiner und seiner Mutter Teilnahme an den Mysterien

der Kybele, die ebenfalls Unsterblichkeit verhießen, und
der Gebrauch, den er von der Inschrift von Chaironeia macht
(Cor. 89), zeigen deutlich politische Hintergründe. Es war
gefährlich, sich zum Unsterblichkeitsglauben zu bekennen, nicht
allein für Sokrates, dem der Angriff des Aristophanes galt,
sondern auch für Aischines. Hätte Demosthenes wirklich nur
seine niedere Abkunft anprangern wollen, so wäre Aischines'
Erwiderung, daß seine Mutter aus dem Hause der Eteobuta-
den stammte, wirksam gewesen; aber ist es wahrscheinlich,
daß diese Tatsache dem Demosthenes unbekannt war? Es
scheint vielmehr, daß er, der erbitterte Gegner der Mysterienkulte,

die Mutter des Aischines durch ihren Unsterblichkeitsglauben

deklassiert fand.1
Das politische Prinzip der Demokratie scheint die Lehre

von der kollektiven Unsterblichkeit der Nation zur notwendigen

Voraussetzung zu haben und die von einem individuellen
Weiterleben zu verwerfen. Die irdische Unsterblichkeit

der Nation ruft und verpflichtet jeden einzelnen Bürger zur
höchsten Opferbereitschaft für seine Stadt, während die
Hoffnung auf ein individuelles Fortleben nach dem Tode selbst
einen Sokrates trotz seines unübertrefflichen Patriotismus in
ein Sonderdasein hineinzwang. Demosthenes stand an der
Scheidelinie: er mußte den Unsterblichkeitsglauben aktiv
bekämpfen, was Perikles z. B. in seiner Gefallenenrede noch
nicht nötig gehabt hatte. Seine Gegner waren nicht nur die
Mysteriengläuhigen, sondern zumal auch die Philosophen aus
der Schule Piatos, und ihnen gehörte die Zukunft. Wenig
später wurden ihm sogar die zwei Reden gegen Aristogeiton
mit ihren bekannten Zitaten aus orphischen Liedern
zugeschrieben. Der Wechsel in der politischen Theorie hatte eine
Veränderung der philosophischen und religiösen Ueberzeu-

gungen bewirkt.
Die alten Freistädte gehörten im Zeitalter des Hellenismus

der Vergangenheit an, und die neuen Monarchien begrüßten
die Entwicklung, die die engen Bande zwischen dem Bürger
und seiner Stadt lockerte. Nur in Ausnahmefällen hatte er

1 Potidaia, Kaibel Epigr. 21b. Mysterien, Demosth. Fais. Leg. 281 und
schol., cf. E. Rohde Psyche 7./8. ed. 2, 104 n. 1.



A. A. T. Ehrhardt, Unsterblichkeitsglaube und Politik im Römerreich 421

ihr sein Lehen zum Opfer zu bringen. Andererseits bildete der
Glaube an die Unsterblichkeit des Herrschers die religiöse
Hauptgrundlage der Monarchie. Darum wurde das Märchen
von Alexanders wunderbarer Erzeugung durch Zeus
Amnion in Form einer Schlange verbreitet; das war der Glaube,
der dem berühmten Ithyphallus auf Demetrios Poliorketes
(Athen. 6. 62, 253 B) zugrunde lag. Der gleiche Wechsel
erfolgte in Rom bei seinem Uebergang zur Monarchie. Es ist
bezeichnend, daß die Republik im Jahre 186 a. Ch. einen
energischen Versuch unternahm, die bakchischen Mysterien
auszurotten, und daß Cäsar sie wiedereinführte. Die
festgefügte Rangordnung sollte auch im künftigen Leben
fortdauern. Wenn Properz in seinem Grabgedicht auf Cornelia
sagt: «moribus et caelum patuit», so muß sie sich doch mit
dem zweiten Rang, Elysium, zufrieden geben, denn der Himmel

war für Caesar und sein Haus reserviert. Allein all dies

war so wenig ernsthaft wie nur irgendeine Hoftheologie. Die
Hofleute wollten wissen, daß die Kaiser selbst darüber
spotteten. Von Vespasian erzählt Sueton: «prima quoque morbi
accessione, Vae, inquit, puto deus fio.» Hadrians letztes Wort
soll folgender Vers gewesen sein:

«Animula vagula, blandula,
Hospes comesque corporis,
Quae nunc ab ibis in loca?
Pallidula, rigidula, nudula,
Nec, ut soles, dabis iocos»,

und Caracalla soll die Vergöttlichung seines von ihm selbst
ermordeten Bruders Geta mit den Worten genehmigt haben:
«sit divus, dum non sit vivus.» Das ist natürlich alles nur
Hofklatsch, aber von Mark Aurel besitzen wir glaubwürdige
Zeugnisse, die eine ähnliche Richtung seines Denkens erweisen:

«was kann man sagen? Du bist eingestiegen, mitgefahren,

ausgestiegen; sei es zu neuem Leben, wohl, auch dort
sind die Götter überall; sei es zu gänzlicher Leblosigkeit,
wohl, Schmerz und Freude sind entflohen, und dem Leibe
dienst du dann nicht mehr.» Man spürt, wie nahe dies den
Gedanken des Aischylos noch immer stand. Die Kaiser
selbst konnten sich nun wohl Zweifel und Unglauben gestatten,

die offizielle Theologie hatte dennoch einen starken Ein-



422 A. A. T. Ehrhardt, Unsterblichkeitsglaube und Politik im Römerreich

fluß auf alle Religionen, die ein Fortleben lehrten, auch auf
die christliche. Zahlreiche Parallelen zum Kaiserkult haben
sich im Neuen Testament bereits gefunden, weitere lassen sich
vermuten. Darauf aber kommt es an, daß es sich hier um eine
echte, wennschon «politische» Theologie handelte. Euheme-
ros, der Freund des Kassander (c. 315 a. Ch.), hatte ein
theologisches Buch verfaßt, als er in seiner «Heiligen Geschichte»
darstellte, daß die Götter einst menschliche Könige gewesen
seien, die von ihren Völkern wegen ihrer Wohltaten vergött-
licht worden wären. Erwin Rohdes hartes Urteil über den
ersten Teil von Euhemeros, den einzigen, von dem ein
zusammenhängender Auszug vorliegt, «romanhafte Einleitung»,
muß modifiziert werden, nicht allein im Lichte der Erkenntnisse

R. v. Poehlmanns, der Euhemeros mit Recht als einen
Sozialkritiker von Rang behandelt. Die stark sozialistisch
gefärbte Utopie konnte nur durchgeführt werden, und vieles
davon wurde in den Diadochen-Reichen durchgeführt, wenn
ein charismatisch begabter Fürst dazu den Anstoß gab. Das
Buch war eine Programmschrift, die Heraklits dhdvaTOi bvr|-
Toi, hvrjToi ahavaToi zum Vorrecht der Könige machte.2

Dennoch war die Zahl der Gegner von Anfang an groß.
Die Kyniker, die sich grundsätzlich von politischer Tätigkeit
entfernt hielten, verhöhnten die Lehre und erzählten
zahlreiche Anekdoten, in denen zumal die Ueberlegenheit kyni-
scher Weiser über Alexander hervortrat. In diesem
Zusammenhang ist die Geschichte seines Zusammentreffens mit dem
indischen Gymnosophisten Calanus bedeutsam, der sich in
Babylon in Gegenwart des Königs verbrannte. Als er den
Scheiterhaufen bestieg, fragte Alexander nach seinen letzten
Wünschen, worauf der Weise kühl erwiderte: «wir treffen

2 Bakchen, F. Cumont Oriental. Relig. 4. ed. 194 n. 13 (Uebers. Burck-
hardt-Brandenberg). Propert. 5.11.101. Vespasian, Sueton Vesp. 23 fin.
Hadrian, Spartian Hadr. 25. 9, cf. A. Deißmann, Light from the Ancient East
4. ed. 292 n. 1 (Engl, translation by Strahan). Caracalla, Spartian Geta
2. Marc Aurel 3, 3 fin, cf. 8. 25. Christus Imperator, cf. E. Peterson, Zeuge
der Wahrheit (1937) 75 sq.; K. Bornhäuser, Jesus Imperator (1938); Journ.
Theol. St. (1945) 45 sq. E. Rohde, Gr. Roman 2. ed. 238. R. v. Poehlmann,
Soz. Frage 2. ed. (1912) 2, 372 sq. Heraklit frg. 62 Diels, cf. Lucian Vit.
Auct. 14; Cass. Dio frg. 30 Boiss. und R. Reitzenstein, Poimandres (1903)
128.



A.A. T.Ehrhardt, Unsterblichkeitsglaube und Politik im Römerreich 423

uns wohl noch», und der König starb auch wirklich kurze
Zeit darauf. Es ist nicht zu entscheiden, ob Calanus an ein
Fortleben glaubte. Seine Worte mögen nicht mehr besagen
als unser «Auf Wiedersehn», sie mögen andererseits den
Anspruch enthalten, mehr vom zukünftigen Leben zu wissen als
der König. Und so war auch die Haltung der Kyniker, wie
die des Panaitios, des Hauptes der mittleren Stoa, hier wie
so oft mehr kynisch als stoisch. Mit dürren Worten sagt
Lukians Kyniskus, er mache sich nichts aus dem Leben nach
dem Tode, denn außer Mythen gäbe es keine Nachrichten
davon. Wenn daher die offizielle Theorie noch die Toten unter
ihre Macht zwingen wollte, so entzogen sich ihr hier sogar
die Lebenden — und doch nicht ganz mit Recht, denn nie und
nirgends kann politische Gewalt ohne metaphysische
Rechtfertigung bestehen.3

Die alte Diskussion für und gegen die Unsterblichkeit
dauerte mithin in der hellenistischen Zeit fort; allein im
klassischen Zeitalter hatte der Staat sich auf den rationalen Standpunkt

seiner irdischen, kollektiven Dauer gestellt, im
Vergleich mit der Kurzlebigkeit des Einzelnen, während der
Einzelne sich auf geheime Offenbarungen berief. Im Hellenismus
dagegen berief sich der Staat auf recht fragwürdige
Offenbarungen und Mythen, während der Einzelne das kurze
menschliche Leben zum Maßstab seiner theologischen Ueber-
zeugungen machen mußte. Wie gefährlich diese Frontenver-
tauschung war, zeigte sich in der Schule, die in besonderem
Maße die Endgültigkeit des irdischen Todes betonte, derjenigen

Epikurs. Die Epikuräer hatten sich in der Tat den
aufgeklärten, «wissenschaftlichen» Gesichtspunkt zu eigen
gemacht, der zu allen Zeiten dem Bürger so sehr imponiert hat.
Unsterblichkeit fand in ihrem System keinen Platz. «Der
Mensch, geboren, atmend und sich nährend wie jedes andere
Tier, ist eine Art freiwilliger Vereinigung der Elemente, in
die er sich — wie die anderen — wieder spaltet, auflöst und
zerteilt. So kehren sie zu ihrem Ursprung zurück ohne Schöpfer,

Richter oder Urheber.» Es ist bezeichnend, daß der Christ
Minucius Felix es unternimmt, diese These, die er zitiert, zu

3 Calanus, Valer. Max. 1. 8 ext. 10. Panaetius, Cie. Tuse. 1. 79, cf. Plato
schol. ed. Greene p. 8 Lucian Jov. Confut. 17.



424 A.A. T.Ehrhardt, Unsterblichkeitsglaube und Politik im Römerreich

widerlegen, daß aber z. B. ein hermetischer Text das nicht
wagt, sondern sich bemüht, sie in seine recht heterogenen
Lehren einzubauen. Der Einfluß dieser Theorie war eben
gewaltig, und man begegnet ihr nicht nur in religiösen Diskussionen,

sondern selbst bei Dionysius von Halikarnaß, der unter
Augustus seine Römische Geschichte verfaßte. Er spricht sich
verächtlich über diejenigen aus, «die aus Sterblichen Götter
machen und die Seelen bedeutender Männer in den Himmel
einziehen lassen», und nennt die Geburt und den Tod des
Romulus seine cnjYKpicrtç und bidtKpicnç. Diese Worte stammen
aus dem Gebiete der Chemie, wo cnrfKpipot die schöpferische
Vereinigung der vier Elemente bedeutet, und schmecken nach
dem Versuch der Darstellung des Steins der Weisen — oder
des homunculus. Dionysius war jedoch durch die offiziellen
Einflüsse, die auf die Abfassung seines Werkes eingewirkt zu
haben scheinen, gezwungen, heuchlerisch zu erklären, daß
Romulus «von einem Menschen oder Gott» erzeugt worden sei,
und von Sonnenfinsternissen bei seiner Geburt und seinem
Tod zu sprechen, den üblichen Begleiterscheinungen bei
Geburt und Tod des göttlichen Herrschers.4

So zwang die offizielle Theologie die große Literatur zur
Heuchelei. Aus diesem Grunde gewinnen unscheinbare Zeugnisse,

wie Grabinschriften und Scholien, zu populären Autoren
auf diesem Gebiet eine besondere Bedeutung. Es ist aber not-

4 Min. Fei. Octav. 5.9. Corp. Herrn. 12 (2). 16, W.Scott 1, 272, 25 sq.,
«denn er stirbt nicht sondern löst sich auf wie ein zusammengesetzter
Körper. Diese Auflösung ist kein Tod sondern Trennung in Bestandteile,
die sich trennen nicht zur Vernichtung, sondern um etwas Neues zu
bilden.» Cf. Shakespeare, Tempest 1. 2,

Nothing of him that doth fade,
But doth suffer a sea-change
Into something rich and strange.

Dion. Hal. 2. 56. 6. Chemie, Arnim Stoic. Vet. Frg. 2, 136, 31. Sonnenfinsternis,

cf. Festus 100,14 «Heracles astrologus dictus, quod eo die se flammis
iniecit, quo futura erat ohscuratio solis.» Lucas verwendete das gleiche
Motiv heim Tode Christi, und die Kirchenväter diskutierten die Parallele
zwischen Christus und Romulus, H. Usener Kl. Sehr. 4 (1913) 307 sq. Der
Osterbericht des Lukas arbeitet überhaupt mit heidnischen Reminiszenzen.
Zu wenig beachtet scheint bis jetzt die Parallele zwischen der Emmaus-
geschichte, Lk. 24.13 sq., und der Erscheinung des auferstandenen Romulus,

Dion. Hal. 2. 63. 3 sq.



A. A.T.Ehrhardt, Unsterblichkeitsglaiibe und Politik im Römerreich 425

wendig, sich über die Art der Benutzung dieser Quellen
klarzuwerden. Sie lassen sich schwer datieren und sind repräsentativ

nur für gewisse Schichten der Bevölkerung, im Falle
der Inschriften für die, die sie bezahlen konnten. Der erste
Mangel ist weniger ernst, als er zunächst erscheint. Zwar
wird man gut tun, den allzu optimistischen Ansätzen C. M.
Kaufmanns gegenüber vorsichtig zu sein, aber es zeigt sich
bei der Lektüre, daß ein Wechsel in der geistigen Haltung der
Trauernden bis zum 4. Jahrb. p. Ch. mit seinen Massenbekehrungen

zum Christentum nicht zu verspüren ist, so daß im
ganzen ein einheitliches Material von 300 a. Ch. bis 300 p. Ch.,
also für sechshundert Jahre, vorliegt. Der zweite muß
berücksichtigt werden; allein die Preise der Grabschriften, über
die wir wenigstens für die römische Zeit gut unterrichtet sind,
ermöglichten auch weniger Bemittelten die Errichtung eines
Grabdenkmals. Immerhin gelangt man hier an die Grenze, die
der historischen Forschung überhaupt unübersteiglich zu sein
scheint.5

Unter den Grabschriften, die überhaupt vom Jenseits
sprechen, verheißt die Mehrzahl ein ewiges Leben. Das ist kaum
verwunderlich; überraschend ist vielmehr, daß eine erhebliche
Anzahl es verneint und vielleicht noch mehr es bezweifeln.
Das war der Erfolg der philosophischen Propaganda. Zumal
die Epikuräer predigten ihre Lehre noch vom Grabe her, und
bisweilen mit einem sehr geringen Aufwand: «dies sage ich
meinen Freunden, sei fröhlich, liebe und lebe, denn du mußt
sterben.» Andere erscheinen noch enger mit der Grabschrift
des Sardanapal verbunden und empfehlen ungebundenen
Genuß. Ein Schiffskapitän, Diogenianus von Nikomedien, bringt
alles auf die einfachste Formel: «erwirb und verbrauche, denn
zu sterben ist das allgemeine Los.» 6 Es mag zweifelhaft scheinen,

ob solche — recht häufigen — Inschriften den orthodoxen
Epikuräismus repräsentieren. Von dem Ethos eines Lukrez

5 C. M. Kaufmann Die Jenseitshoffnungen der Griechen und Römer
(1930). Preise, Friedländer-Bang Sittengeschichte Roms 9./10. ed. 4. 304 sq.

6 «Sei fröhlich», App. Anthol. 2. 405 Cougny, cf. ib. 305. Sardanapal,
E.Maas Orpheus (1895) 209 sq., Hauptquellen, Aristoph. Av. 1022 schol.;
Diod. 3. 23. 3; Athen. 2. 39, 529 F, wo Choirilos als der Verfasser
erscheint; Anth. Pal. 7. 325; 326; 16. 27. Diogenianus, Inscr. Gr. 12. 9. 1240,

von Adepsos auf Euboia.



426 A. A. T. Ehrhardt, Unsterblichkeitsglaube und Politik im Römerreich

sind sie weit entfernt. Aber an ihrem epikuräischen Charakter
wird man nicht zweifeln, wenn man sie etwa mit der folgenden

vergleicht: «es gibt kein Boot zum Hades, keinen Fährmann

Charon, keinen Torwächter Aiakos und keinen Hund
Kerberos; wir Toten sind nur trockene Gerippe, sonst nichts»,
eine Lehre, der die Moral folgt; «gieße keine Wohlgerüche
und lege keine Kränze auf mein Grab, es ist nur ein Stein;
verbrenne keinen Weihrauch, eine unnütze Ausgabe. Gib mir,
solange ich lebe, aber wenn du Wein auf den Staub gießest,
gibt es nur Schlamm, und die Toten trinken nicht. So werde
auch ich sein, und wenn du mich mit Erde zudeckst, sage,
Was ich war, als ich nicht war, das bin ich wieder geworden.»
Diesen Grabstein hat sich ein Lebender selbst gesetzt, ähnlich
der Inschrift des Diogenes von Oinoanda; denn es war ein
verbreiteter Brauch, sich im Leben des Todes zu erinnern,
wie eine andere Inschrift bezeugt: «denke, während du lebst,
daran, wie du begraben sein wirst, und lebe ein volles Leben.
Denn in der Unterwelt zündet man kein Feuer, genießt keine
Mahlzeit. Das sage ich, durch Erfahrung belehrt, kein Toter
wird sich von hier erheben.» Wie energisch die Diskussion
geführt wurde, zeigt sich daran, daß der Name Epikurs selbst
auf den Grabsteinen erscheint. Die einen preisen ihn: «von
deiner frühesten Jugend an wurdest du in den weisen Lehren
Epikurs unterrichtet, denn das war recht», die andern
verdammen ihn: «dieses Grab versammelte seinen Toten zu
seinen Vorvätern nicht als Anhänger schaler Lehren, sondern
der Weisheit des Sokrates vor allen, und des Plato — und
nicht der lüsternen, gottlosen des Epikur.» 7

Alle diese Aussprüche bemühten sich, philosophische
Formeln für ein Problem zu finden, das doch die engen Wände
der Schule sprengte. Wenn etwa der eine epikuräische Stein
mit den Worten schließt, «was ich war, als ich nicht war, bin
ich wieder geworden», so verwendet er eine altüberlieferte
Formel: «ich war nicht, ich wurde, ich war, ich bin nicht»,
zu der zwar eine andere Inschrift hinzufügt: «wer es anders
sagt, lügt, ich werde nicht mehr sein», die aber damit gerade
verrät, daß die gegenteilige Ansicht bestand. Auch «das Ende
des Leibes sind Knochen», begegnet in einem Scholion, das

7 Cougny 2. 453 a, b; ib. 424; ib. 353. 3 sq.; ib. 242 b.



A. A. T. Ehrhardt, Unsterblichkeitsglaube und Politik im Römerreich 427

nichts mit Epikur zu tun hat, und viele griechische
Grabschriften wiederholen Gen. 3, 19: «denn du bist Erde und
sollst zu Erde werden», ohne daß jüdischer Einfluß anzunehmen

wäre. Auch epikuräische Einflüsse lassen sich nicht
immer nachweisen, wie etwa in den beiden: «mit meinen
Jugendgenossen habe ich mich der Jugend gefreut, aus Erde
geschaffen, bin ich wieder zur Erde geworden», und: «die Erde
bringt alles hervor und deckt es wieder mit Dunkelheit zu, so
gräme dich nicht, wenn du von der Erde in die Erde sinkst;
wenn du schläfst, das ist das Ende.» 8 Es war eben nicht die
epikuräische Schule, von der diese Lehre ihren Ursprung
nahm, sondern die Resignation des in seiner Kraft gebrochenen

griechischen Bürgertums. So hören wir auch Sprüche,
die an die Totentänze des 16. Jahrh. erinnern: «dies ist der
Mensch, lerne, was du bist und dein Schicksal, von diesem
Bild.» Ruhige Resignation angesichts des «allen gemeinsamen
Schicksals» spricht aus so manchen anderen, z. B.:
«Auch seine Tochter Agnes teilt hier, und dazu ihr Bruder

Demophon das Los, das allen Sterblichen winkt»,
und:
«Den Kydimachos deckt dieses Grab unter seiner Decke,
Den glückseligen, der hochbetagt sein Ende erreichte,
Denn er sah Kindeskinder um sich und ein leidloses Alter,
Und teilt nun im Tod das allen gemeinsame Schicksal.»

So lebte in vielen Herzen eine ganz unphilosophische Apathie,
wie sie sich in den Worten kundgibt: «es ist nicht anders,
nichts erweckt die Toten zum Leben, sondern es erschöpft nur
die Seelen derer, die auch hinabmüssen; nichts anderes ist
wahr.» Diese Apathie begründete die Beliebtheit der Inschrift:
«sei getrost, niemand ist unsterblich», die auf altägyptische
Zeiten zurückgeht und die noch im 5. Jahrh. p. Ch. durch den
Neu-Platoniker Hierokles philosophisch kommentiert wurde.9

Mehr als auf alles andere beriefen sich die Leugner der
8 Cougny 2. 427 a IGSI. 1201. Eurip. Medea 1181 schol. Cougny 2.

603; 599.
9 Totentanz, Cougny 2. 638. Agnes, ib. 2. 49. Kydimachos, ib. 2. 41.

Apathie, Inscr. Gr. 9. 2. 640 v. 8 sq. «Sei getrost», Cumont-Burckhardt
Oriental. Relig. 4. ed. 253 n. 113. Hierokles in Carm. Aur. 15 sq. ed. Carter

(Lond. 1673) p. 86.



428 A. A. T. Ehrhardt, Unsterblichkeitsglaube und Politik im Römerreich

Unsterblichkeit auf die entsetzliche Wirklichkeit der Verwesung.

Heraklit hatte am Ende des 6. Jahrh. a. Ch. gesagt: «die
Toten sind abscheulicher als Unrat» (frg. 96 Diels). Allein
gerade hier setzten die Gegner ein. Nicht umsonst hatte die
mystische Philosophie der Pythagoräer, nicht umsonst hatten
hellenistische Hoftheologen Unsterblichkeitshoffnungen
erweckt. Wir besitzen ein Epigramm, das auf Epicharm zurückgeführt

wurde:
«Ich hin tot, und die Toten sind Schmutz, und Schmutz ist

Erde,
Doch ist die Erde ein Gott, bin ich nicht tot, nein ein Gott.»

Das war Ironie, aber naive Seelen fanden Trost darin, wie eine
lateinische Inschrift des 2. Jahrh. a. Ch. zeigt:

«Mortua heic ego sum, et sum cinis, is cinis terrast,
Sein est Terra dea, ego sum dea, mortua non sum»,

und griechische Grabschriften zeigten ein Gleiches. Spott ist
eben eine stumpfe Waffe im Kampf mit wirklicher Trauer.
Die zugrundeliegende Ueberzeugung war, daß der Leib, den
wir von Mutter Erde als Darlehn empfangen haben, ihr am
Ende zurückgegeben wird: «die Erde bringt alles hervor und
nimmt es zurück in Dunkelheit; weine darum nicht, der von
der Erde in die Erde zurückkehrt», das nahm man hin, aber
die Folgerung: «wenn du schläfst, das ist das Ende», war nicht
zwingend, wenn die Erde die milde Mutter Erde war, und
falsch, wenn das Naturgesetz von der Erhaltung der Materie
recht hatte. So war die Lehre von der Endgültigkeit des Todes
in den Schmelztiegel geworfen, und manch scheinbares Argument

gegen sie kam zum Vorschein. Einmal der Glaube an die
milde Mutter Erde: «liebevoll hat die Erde dich in ihren Schoß

genommen, da du ein langes gesegnetes Leben verließest», sagt
ein Stein, und ein anderer: «Mutter Erde hat den guten Mann
nach seinem Tode zugedeckt», und dergleichen. Die Menschen
klammerten sich an die Lehre von der liebevollen Mutter Erde,
so daß sie selbst den Spötter beim Wort nahmen, und
Wissenschaft und Gefühl schlössen seltsame Bündnisse.10

10 Ps. Epicharm, Diels-Kranz, Vor-Sokrat. 5. ed. 1, 210, cf. ib. 194, wo
die Unechtheit aufgezeigt wird. Ist Epicharm frg. 9 das Vorbild, dann
kann das Epigramm nur ironisch sein, denn frg. 9 lehrt die Auflösung



A. A. T. Ehrhardt, Unsterblichkeitsglaube und Politik im Römerreich 429

Von jeher hat das Erwachen der Natur im Frühling als ein
Zeichen der Auferstehung gegolten. Ein Stein, über dessen

guten Geschmack man streiten kann, führt das Argument
noch weiter: «Veilchen und Lilien, Pomptilla, werden aus
deinem Gebein sprossen, und in Rosenblättern, süß duftendem
Krokus und Amarantus wirst du erblühen, und in den weißen
Blüten der Levkoyen, daß deine Blüten und die des
vielbeweinten Hyakinthos bis ans Ende der Zeit dauern werden.»
Hier, so schien es, war der Beweis, daß der Tod die Ursache
neuen Lebens ist — und es ist kaum ein Zufall, daß diese
Blumen, wie wir wissen, auch im Elysium blühen sollten. Der
Tod gebiert neues Leben: wenn die Materie in Ewigkeit
erhalten bleibt, dann muß auch das formale Prinzip, die Seele,
der Geist, ewig sein; und wenn der Leib der Erde
zurückgegeben wurde, so schien ein Analogieschluß auf die Seele

zulässig. Das hören wir von einem zweifelhaften Ehrenmann,
Sempronius Nikostratos, dessen Grabstein erzählt, er sei erst
Musiker und dann «ein Händler mit hübschen Mädchen»
gewesen: «ich empfing den Geist als Darlehn, als der Termin
kam, gab ich ihn zurück; nach meinem Tode werden die
Musen sich meines Leibes annehmen.» In ähnlicher Weise
schrieb die Witwe Julia Crispina auf das Grab ihres Gatten:
«hier ruht er, nachdem er das ihm geliehene Leben
zurückgegeben, sechsundachtzig Jahre alt, in seiner ewigen Heimat
aufgenommen von den unterirdischen Göttern.» Eine weitverbreitete

Trostformel war: «euer Sohn ist tot, ist er nicht
vielmehr zurückgegeben? Ihr wußtet, daß er sterblich war».11

Die offenbarste Lücke in all solchen Erwägungen war, daß
sie die persönliche Individualität übersahen und daher das
Fortleben der Persönlichkeit nicht sicherten. Hier griff die
alte Lehre von den Heroen ein, die schon in alter Zeit so weit
verbreitet gewesen war, daß z. B. in Böotien die Grabsteine
jeden Toten einfach als Heros bezeichneten. Dennoch wurde

von Körper und Seele im Sinne des ewigen Todes. Lateinisch, E. Diehl
Anthol. Gr. 1. 1, 132. Griechische Parallele, Inscr. Gr. 12. 9. 290, von
Euboia. Von Erde zur Erde, Cougny 2. 599. Mutter Erde, Gougny 2. 27;
527, cf. Kaihel Epigr. 156; 652; 28.

11 Blumen, IGSI. 607 p. Elysium, Pindar Olymp. 2. 123 schol. a, Drachmann

1, 92, 25 sq. Nikostratus, Cougny 2. 358. Crispina, IGSI. 1702.

Trostformel, Hierokles in Carm. Aur. 17 sq., Curter p. 109.



430 A. A. T. Ehrhardt, Unsterblichkeitsglaube und Politik im Römerreich

im allgemeinen der Unterschied nicht übersehen. Ein Heros
war ein hervorragender, ausgezeichneter Mensch, z. B. Al-
kestis, die sich selbst dem Tod «als Geisel für Admet»
angeboten. Mochte Euripides ihre Befreiung durch Herakles so
komödienhaft dargestellt haben, wie es die attische Demokratie

seiner Zeit verlangte, spätere Geschlechter sahen in ihr
ein Symbol des Sieges des Lebens über den Tod. Andererseits

entsann man sich der Penelope als des Urbildes
weiblicher Tugend, das im Gedächtnis der Menschen fortlebte.
Zwei Gedanken waren hier wach geworden. Der eine die
Erlösung der Alkestis, der andere der irdische Ruhm der Penelope.

Sie gingen mannigfache Verbindungen ein. Cicero sagt
einmal: «freilich ist der Tod entsetzlich für die, deren ganze
Existenz mit dem Leben verlischt, nicht für die, deren Ruhm
nie vergeht», und ein andermal: «willst du nicht lieber
annehmen, was ja auch beweisbar ist, daß die Seelen großer
Männer göttlich und ewig sind?» Das wird beides oft
wiederholt, von Horaz: «exegi monumentum aere perennius»
(Carm. 3. 30), Ovid: «si quid habent verum vatum praesagia
vivam» (Met. 15. 897), und Tacitus: «si, ut sapientibus placuit,
non cum corpore extinguuntur magnae animae» (Agric. 46).
Der transzendente Charakter auch des Fortlebens im Gedächtnis

der Menschen ergibt sich aus der langen Diskussion
darüber, ob das ungeschriebene Andenken der Menschen ewige
Dauer haben könne, die im 5. Jahrh. a. Ch. begann und bis in
die Briefe des Plinius, ja bis in die Schriften der neu-platonischen

Zeit hinein, sich bemerkbar macht.12
Dieser Weg stand den Königen offen und den Weisen, wie

Apuleius sagte: «das Ziel der Weisheit ist, daß der Mensch
zum Göttlichen fortschreite, und dessen Hilfe ist derart, daß er
durch seine eigene Bemühung die Sphäre der göttlichen Tätigkeit

erreicht», und der Scholiast bemerkt: «denn noch nach
dem Tode strahlt der Weisheit Licht.» Die Könige aber hiel-

15 Alkestis auf Grabsteinen, IGSI. 607 p cf. E. Maas Orpheus (1895)
219 n. 25. Penelope, Cougny 2. 349 Kaibel 558. Oic. Paradox. Stoic. 2.

18; Nat. Deor. 3. 12. Ungeschriebenes Andenken, R. Hirzel Agraphos No-

mos, S. B. sächs. Akad. (1902) 61. Plin. Ep. 9. 15. 6, cf. Plut. Apophth.
Reg. Agesilaos 12. Neu-platonisch, Ps. Vopiscus Aurelian 24. 9; Jambl.
Vita Pyth. 226.



A. A. T. Ehrhardt, Vnsterblichkeitsglaube und Politik im Römerreich 431

ten es doch für sicherer, daß ein Dichter ihren Ruhm verkündete,

wie von Alexander berichtet wird, als er Achills Grab
besuchte. Achill selbst sollte auf einem Eiland im Schwarzen
Meer fortleben, wie Maximus Tyrius und Philostratus berichten,

der auch die folgende seltsame Hymne des Helden
überliefert, die uns freilich darüber tröstet, daß er keine ganze
Homeriade verfaßte:

«Echo über balsamischen Gewässern,
Das am Ufer des weiten Pontus wohnt,

In meiner Hand die Leier singt dein Loh.
Stimm du für mich des großen Homers Lobgesang an,

Des Sängers der Helden, des Sängers unserer Mühen,
Durch den ich unsterblich wurde, von dem ich meinen

Patroklos habe, durch den den Unsterblichen gleich
Auch mein Aias gemacht wurde;

Durch dessen Gesang der Ruhm Troia unter den Weisen
erhob

Und es unbezwinglich machte, obwohl vom Speer gefällt.»

Wer aber kein König und kein Weiser war, konnte doch
wenigstens ein dauerhaftes Monument erhalten. Das verlangte
auch der Tod selbst, denn: «wo die Toten geehrt werden, freut
sich Thanatos.» Auf vielen Grabsteinen ist ihr Preis genannt,
und bisweilen bedankt sich der Tote bei dem freundlichen
Stifter:

«Sie setzte mir sodann ein prächtig Monument,
Und meiner Tugend Ruhm schrieb sie darauf;
So ehrt mich Ruhm, und selig werd' ich sein
Für alle Zeit, solang der Himmel steht,
Daran das Feuerrad der hellen Sonne scheint.» 13

Im Gebiet des Todes haben logische Erwägungen nicht
viel zu sagen, das Gefühl überwältigt sie. Die genannten
Gründe für das Fortleben haben wenig Gewicht, aber die
Menschen verlangten Trost in ihrem Jammer und erklärten
darum einfach, daß die Toten fortlebten. In dieser Hinsicht
lassen sich sogar Aussagen über die Armen machen, denn eine

13 Apul. de Plat. 2. 23. Eurip. Hippol. 426 schol., Schwartz 2, 56, 16 sq.
Achill, Max. Tyr. 15. 7; Philostr. Heroic. 19. 17, Kaiser 2, 213, 18 sq.
Thanatos, Eurip. Alk. 55 schol. Monument, Cougny 2, 653 v. 17 sq.



432 A. A. T. Ehrhardt, Unsterblichkeitsglaube und Politik im Römerreich

der beliebtesten Inschriften, weil sie kurz und billig war, oft
sogar für Sklaven verwandt, war: xaîpe xp^tc- Auch auf
zahlreichen andern Inschriften heißt der Tote xPn^TÔç, und die
Alten berichten, daß das Wort den «treuen Toten» bezeichnet.

Das Ethos dieser Inschriften ist daher wohl am treuesten
in der folgenden ausgedrückt: «hier ruhe ich, ein weiser Arzt,
nicht tot, sage nicht, daß die Guten tot sind.» Dieser Appell
ans Gefühl hatte auf viele Leute großen Einfluß, und oft hatten

ihm philosophische UeberZeugungen zu weichen. Es mag
nur ein Zufall sein, daß Valerius Maximus, Verfasser einer
Anekdotensammlung unter Augustus, einmal von den Galliern
in Marseille sagt: «sie glauben an die Unsterblichkeit der
Seele, törichterweise, würde ich sagen, hätte nicht Pythagoras
in seinem Philosophenmantel dieselbe Ueberzeugung wie sie
in ihren Hosen», und dann anderswo bedingungsweise diese
Unsterblichkeit selbst bejaht, wo es sich um ein unglückliches
Liebespaar handelt: «zweifellos, wenn die Toten noch irgendein

Gefühl haben, kamen Plautius und Orestilla mit sehenden
Augen in ihr finsteres Reich. Denn wo solch große, treue
Liebe ist, da ist es besser, im Tode vereint als von der Schranke
des Lebens getrennt zu werden.» Der Autor behält sich sein
«wenn» vor, aber es gab andere, die unbekümmert das Beste
beider Welten haben wollten. Da ist das berühmte Grab des

Vincentius, dessen Bilder den Aufstieg seiner Seele nach
Elysium darstellen. Da liest man:

«Manduca, bibe, lüde et veni ad me; dum vibes benefac,
Hoc tecum feres.»

Mag der gegebene Rat auch vom gröbsten Epikuräismus durch
das «benefac» abstechen, da Vincentius als Priester des Saha-
zios ein gewisses Dekorum wahren mußte, so war ein Laie
noch weniger gebunden. Ein gewisser Patron bemerkt zuerst:
«gnädiger Asklepios, du wirst mich nicht zum Sonnenlicht
zurückführen», und fügt dann fröhlich hinzu:

«Alles, was Sterbliche freut, hab' ich aus dem Vollen genossen,
Daß ich im Hades noch hab' einen fröhlichen Platz;

Was ich sonst hinterließ vom Hah und Gut meiner Jugend,
Ist dahin: mir verblieb, was ich im Leben genoß.»

Eine dritte Inschrift, des Euodius, folgt einem entschiedenen



A. A. T. Ehrhardt, Unsterblichkeitsglaube und Politik im Römerreich 433

Bekenntnis zur Unsterblichkeit der Seele, wie sie das Zitat
Acta 17, 28 «wir sind seines Geschlechts» andeutet, und
enthält die gleiche Moral:

«Laß stolz und schön den Geist dahinziehn,
Mit Freuden schmück dein Leben aus:
Wenn du zu Lethes Trank herabsteigst, wisse,
Nie siehst du drunten mehr die Oberwelt,
Wenn aus den Gliedern deine Seele flieht.» 14

Dieser selbstzufriedenen Sicherheit steht die Unsicherheit
so vieler anderer Inschriften gegenüber, die sich teils offen
bekennt, teils unter der Oberfläche fühlbar macht. Welche
Ansicht sie auch vom Fortleben vertreten mögen, nur zu oft
begegnet man einem unsicher tastenden «wenn». Das wird man
ernster nehmen müssen, als es Rohde — oder auch Cumont,
der es immerhin erwähnt — getan hat. Hier lag die wirkliche
Schranke für den Unsterblichkeitsglauben, nicht im Unglauben,

sondern im Zweifel und Skeptizismus. Es fehlte an der
Evidenz und Autorität für das Fortleben nach dem Tode, und
keine noch so schreckliche Gespenstererscheinung, kein noch
so alter und verehrungswürdiger Mythus konnte sie gewähren.

Plato hatte freilich einst insofern einen großen Schritt
vorwärts getan, als er die Erwägungen widerlegte, die ein
persönliches Fortleben nach dem Tode auszuschließen schienen;

aber hinsichtlich seiner Mythen war er erfolglos geblieben.

Es scheint, als hätte er für sie eine höhere, geoffenbarte
Wahrheit postuliert, die mit den Mitteln des wissenschaftlich
geschulten Verstandes weder geprüft werden kann noch darf.
Der analytische Geist seiner Nachfolger nahm jedoch die
abstrakten Wahrheiten zwar an, die sich in seinen Mythen
fanden, empfand sich aber dennoch berechtigt, sie selbst durch
zeitgenössisches Material zu ersetzen. Ciceros «Traum des

14 xpilOTÔç, Plut. Quaest. Rom. 52, of. E. Rohde Psyche 7./8. ed. 2, 346

n. 6. Arzt, IGSI. 942, cf. Kaibel 48 v. 4 sq. u. bes. 61 v. 3 sq. Yal. Max. 2.

6. 10; 4. 6. 3, cf. zum ersten Text Plato Rep. 10, 600 B sohol. und die
Vergleiche der Druiden-Religion mit dem Pythagoräismus, Diod. 5. 28. 6;
Jambl. Vita Pyth. 173. Vincentius, E.Maas Orpheus 209 n. 3 — moderne
Versuche, die von einem liturgischen Mahl reden, sind angesichts der
wörtlichen Uebereinstimmung mit «Sardanapal» nicht überzeugend.
Patron, Cougny 2. 233; 234. Euodius, ib. 2. 382/3.

28



434 A.A. T.Ehrhardt, Unsterblichkeitsglaube und Politik im Römerreich

Scipio», die Visionen des Plutarch, ja seihst die Fabeleien in
Lukians «Lügenfreund» sind unter diesem Gesichtspunkt
orthodox platonisch. Sie zeigen aber andererseits, wie die
geistige Situation in Verwirrung geraten mußte, wenn jede
Apokalypse — ob heidnisch oder christlich — die Würde
göttlicher Offenbarung in Anspruch nahm. Das wurde in beiden
Lagern deutlich empfunden, und Paulus ist nicht allein, wenn
er von seiner Entrückung sagt: «und hörte unaussprechliche
Worte, die niemand sagen darf» (2. Kor. 12, 4). Da ist z. B. ein
Priester «aller Götter, erst der Bona Dea, dann der Magna
Mater, des Dionysos und des Hegemon, der treulich in jeder
Weise ihre Mysterien verwaltete», der aber auf seinem Grabstein

die Weisung ausspricht: «schweige von den heiligen
Mysterien des Lebens, niemand kann die Bande der Moiren
lösen.» Und der Scholiast sagt: «es gibt ein anderes Leben,
hesser als dieses und von weniger Sorgen erfüllt, doch
verdunkelt von Ungewißheit, und wir wissen wenig davon. Darum

sind wir so toll hinsichtlich des gegenwärtigen Lebens
und lieben es allzusehr, denn es ist glänzend und vor unseren
Augen. Denn von dem anderen Lehen wissen wir nur durch
Mythen, die uns mit Strömen von Feuer und Tränen im Hades
bedrohen, wenn wir auf sie hören.» So schufen Furcht und
Unsicherheit fast unübersteigliche Hindernisse selbst für den
Eingeweihten, und so hat auch Plutarch, eingeweiht in manche
Mysterien und Oberpriester des delphischen Apollo, sich in
seiner Trostschrift für Apollonios recht vorsichtig
ausgedrückt: «wenn, wie man es sollte, die Lehre der alten Sänger
und Weisen (wohl Orpheus und Pythagoras) angenommen
wird, wonach die Frommen einen Ehrenplatz unter den Toten
erhalten, dann kannst du wohl hoffnungsvoll sein, daß dein
seliger Sohn zu ihrer Zahl gehören wird.» Eine ähnliche
Zurückhaltung zeigt auch der folgende Stein: «ich war, als ich
war, mit der Stimme, dem Geist und dem Bild des neugeborenen

Lichts in meiner Seele... ich kam und ging schuldlos,
ohne Verbotenes zu bedenken, ob ich je zuvor gewesen, oder
ob ich wieder sein würde.» Hier ist offenbar Mysteriensprache,
wie die Kritik in einem späten hermetischen Text beweist, die
dieser Inschrift spezielle Bedeutung verleiht: «wenn du deine
Seele im Körper verschließt und dich erniedrigst zu sagen,



A. A. T. Ehrhardt, Unsterblichkeitsglaube und Politik im Römerreich 435

ich weiß nichts, vermag nichts, fürchte Land und Meer, kann
auch nicht zum Himmel aufsteigen und weiß nicht, was ich
zuvor gewesen oder was ich in Zukunft sein werde, dann hast
du nichts mit Gott gemein, denn du kannst nichts Gutes oder
Edles tun, weil du nur deinen Leib und böse Gedanken
liebst.» 15

Viele gaben ihrer Hoffnung auf ein ewiges Leben
Ausdruck, Eingeweihte und Uneingeweihte, aber das pessimistische

«wenn» erscheint immer wieder auf den Steinen. «Wenn
es einen Lohn für Frömmigkeit in Persephones Reich gibt,
hat Tyche dir dein Teil daran gegeben»; «wenn die Toten
noch etwas fühlen, mein Kind, laß die Erde leicht über dir sein
im Reich der Frommen», das ist nicht Hoffnung, sondern
entmutigte und entmutigende Resignation. Die Wissenschaft
lehrte die unwiederbringliche Auflösung im Tode, die Mysterien

gaben bestenfalls den Eingeweihten vage Antworten in
Träumen und Visionen. Verzweifelung war das Ende aller
Mühen: «wenn es Götter in der Unterwelt gäbe, würde ich
solche grausame Trennung nicht weiter erdulden», «wenn es

wahr wäre, daß die Guten auferstehn, würdest du wiederkommen»,

das sind zwei jener unglaublich aufrichtigen Inschriften,

die hundert heuchlerische Beteuerungen aufwiegen. Diese
Kritik aber machte auch vor dem Heroenkult nicht halt, denn
auch die Heroen hatten ja sterben müssen, bevor sie zur
Unsterblichkeit und zur mystischen Vereinigung mit Gott kommen

konnten. Das Ethos dieser Kritik aber war, daß weder
der Unsterblichkeitsglaube noch der Glaube an eine ewige
Vernichtung den Tod ernst nahm. Darüber hört man manches
von den Steinen: «fahr wohl, Meidon», sagt einer, «niemand
ist unsterblich, auch Herakles mußte sterben.» Ein anderer

15 Priester, IGSI. 1449. Scholiast, Eurip. Hippol. 192 schol., Schwartz 2,
29 sq. Ueber den platonischen Charakter von Plutarchs Visionen cf. K.
Reinhardt Kosmos u. Sympathie (1926) 317. Plut. Consol. Appol. 34, 120 B
Neugeborenes Licht, Cougny 2. 426, eine Inschrift, deren Auslegung
schwierig ist, weil <pwç auch Mensch bedeuten kann und in Z. 8 der
Inschrift diesen Sinn hat. Dennoch kann ich der traditionellen Interpretation

in diesem Sinne nicht folgen, auch scheint mir ipûxiov ëv&oô'

zusammenzugehören. Corp. Herrn. 11 (2). 21a, W.Scott 1, 220, 32 sq. àpTrfewriç
ist beliebt in der Mysteriensprache, Herrn. 18. 12; 13 Reitzenstein Poi-
mandres 359, 5 sq.; 15 sq., cf. 1. Petr. 2. 2.

28*



436 A. A.T.Ehrhardt, Unsterblichkeitsglaube und Politik im Römerreich

zählt sie alle auf: «hat nicht Apollo über Phaethon geweint,
Hermes über Myrtilos, Thetis über Achill, Zeus über Sarpe-
don? Auch Alexander mußte sterben, obwohl er von Ammon
in Form einer Schlange erzeugt war. Denn kein Kaiser, wie
mächtig er auch sei, entflieht dem Tode, kein Sterblicher ist
frei vom Bande des Schicksals.» Da lag die offizielle Religion
zertrümmert von der Verzweifelung, die auch die folgende
Inschrift zur Schau trägt: «wer sagt Heil zu meinem unseligen
Namen? wer setzte das leere Wort leichtsinnig auf mein Grab?
Denn ich sehe das helle Licht der Sonne nicht mehr, bin
Staub und Knochen, die in der Erde ruhen Lieber Vater,
weine nicht mehr, Mutter, bezwinge die Seufzer, die deine
Seele zernagen, nehmt dies zum Trost in eurer Trauer, auch
die Göttersöhne stiegen hier herab.» Und in der trockenen Art
des Schulmeisters gibt der Scholiast die Quintessenz heroischer

Unsterblichkeit: «Göttersöhne, die nicht auf beiden Seiten

göttlicher Abstammung sind, also Bastarde, müssen auch
sterben.» 16

Wie stark auch der Glaube an ein Fortleben, es konnte
erst nach dem Tode kommen: «jetzt zwar lebe ich in dem
heiligen, schönen Land der Frommen gleich den Heroen, um meiner

Keuschheit willen; aber weder meine Eltern, noch mein
lieber Bruder oder ein Gatte, sondern der grimme Hades, hat
die lieblichen Früchte meines Lebens genossen.» Dazu mangelte

dieser Glaube oft: «wenn die Lehren der Frommen wahr
wären, hätte mein Haus nicht solches Unglück durch meinen
Tod erlitten», sagt eine Inschrift, und nicht selten wird der
Tod der Grausamkeit bezichtigt:

«Hermes, Persephones Bote, wen führst du
Zum düsteren Tartarus des Hades? —
Ein grausames Schicksal riß vom Licht den siebenjährigen
Ariston, seiner Eltern zweiten Sohn. —
Tränenfürst Pluto, sind nicht alle Seelen dein?
Warum greifst du nach den unreifen Trauben der Jugend?»

16 Tyche, Cougny 2. 143, cf. ib. 490 v. 5 sq. «Mein Kind», ib. 2. 617,

cf. den kurzen Abschnitt über Zweifel und Unsicherheit, C. M. Kaufmann
Jenseitshoffnungen 63. Trennung, Buecheler-Riese-Lommatzsch Carm. Epi-
gr. Lat. 2. 3. 2170. «Auferstehn», Inscr. Gr. 9. 2. 429. Herakles, IGSI. 1806.

Viele Heroen, Cougny 2. 217 v. 15 sq. (in der Uebersetzung erheblich ver-



A.A.T.Ehrhardt, Unsterblichkeitsglaube und Politik im Römerreich 437

Es ist bemerkenswert, daß selbst die sogenannten orphischen
Hymnen diese Anklage wiederholen. Die auf Thanatos sagt:
«gemeinsam bist du allen, doch zu manchen ungerecht», die
auf die Hygieia, «die Welt sehnt sich nach dir, Frau Hygieia,
nur Hades, der Seelenverschlinger, haßt dich.» Dieselben
Anklagen von Grausamkeit und Ungerechtigkeit werden in den
etwas pedantischen Alkestis-Scholien gegen den Tod erhoben.
Die orphischen Hymnen aber gehn noch weiter und beschuldigen

Zeus, der den Menschen die Büchse der Pandora sandte:
«Zeus, gesegnet und heilig, der Seufzer und Sorge über die
Erde entsandte, wir flehen, gib uns ein gutes, friedliches
Lebensende.» 17

So schien des Kallimachus ironisches Epigramm der Weisheit

letzter Schluß, das die Sagen von den Erscheinungen der
Toten bei den Lebenden verhöhnte und mit einem Verzwei-
felungsruf endete:

«Charidas, wie ist's in der Unterwelt? — Tiefe Finsternis. —
Wie mit der Wiederkunft herauf zu uns? — Alles Lügen. —
Und Pluto? — Ein Mythus. — So sind wir verloren. —»

Was anders blieb übrig, als das Grab als das Tor zu betrachten,

das die Lebenden von seinen Geheimnissen ausschloß,
und an seinem Rande den Tod anzubeten, wie auf einem Stein
geschrieben steht, den ein trauernder Gatte seiner toten Gattin

errichtete:
«Somno aeternali sacrum.» 18

Diesen erschreckten und verzweifelnden Seelen, die nicht
aus eigener Kraft der Herrschaft des Todes zu entrinnen
vermochten, erklang die Predigt von Christi Tod und
Auferstehung,

«auf daß ihr nicht traurig seid wie die andern, die keine
Hoffnung haben» (1. Thess. 4,13).

Manchester. Arnold A. T. Ehrhardt.

kürzt). «Heil», ib. 2. 350. Scholiast, Eurip. Alk. 989 schob, Schwartz 2,

239, 27, cf. Cougny 2. 392; 445; Inscr. Gr. 9. 2. 429 cit.
17 Früchte, Cougny 2. 208. Lehren der Frommen, ih. 2. 248. Ariston,

IGSI. 763. Hymn. Orph. 87. 6; 68. 5 sq. Abel. Eurip. Alk. 55 schol., Schwartz
2, 219, 3 sq. Hymn. Orph. 73. 7 sq. Abel.

18 Kallim. Epigr. 15. 3. IGSI 1353.


	Unsterblichkeitsglaube und Politik im Römerreich

