Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 2 (1946)

Heft: 6

Artikel: Unsterblichkeitsglaube und Politik im Romerreich
Autor: Ehrhardt, Arnold A.T.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877596

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877596
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

418  A.A.T.Ehrhardt, Unsterblichkeitsglaube und Politik im Rémerreich

nichty: «Nicht dafl ich es schon ergriffen hétte oder schon
vollendet wire; ich jage ihm aber nach, ob ich es ergreifen
mdchte, weil ich von Christus Jesus ergriffen ward» (Phil.
3,12). Hier gibt es kein Kulminationsphéinomen der Ekstase;
und wer nach der Schau Gottes verlangt, der wird an den ver-
wiesen, in dem Gottes «Worty Fleisch geworden ist: ¢Wer
mich gesehen hat, der hat den Vater gesehen» (Joh.14,9).
Die Befreiung von der Welt wird nicht in Askese oder Liber-
tinismus demonstriert, sondern in der Liebe: «Gott ist die
Liebe; und wer in der Liebe bleibt, der bleibt in Gott, und
Gott bleibt in ihmy» (1. Joh. 5, 16). «Wir wissen, dafl wir aus
dem Tode ins Leben hiniibergeschritten sind; denn wir lieben
die Briiders (1. Joh. 3, 14).

Marburg/Lahn. Rudolf Bulimann.

Unsterblichkeitsglaube und Politik

im Roémerreich.

Erwin Rohde und Franz Cumont haben die Quellen des
griechischen wund hellenistisch-réomischen Unsterblichkeits-
glaubens so anziehend und iiberzeugend dargestellt, daff man
sich versucht fiihlt, anzunehmen, dafl die Zeitgenossen Christi
und der Apostel nur die Wahl hatten, entweder an die Unsterb-
lichkeit der Seele zu glauben oder sie zu leugnen. Die Gebil-
deten der Zeit, so scheint es, hatten sich mit Ueberzeugung
den «atheistischeny Lehren Epikurs oder der Kyniker zuge-
wandt, die Massen eine oder die andere «Mysterienreligion»
ergriffen, unter denen das Christentum wie durch Zufall sieg-
reich blieb. Von dieser Ansicht wagen wir abzuweichen. Es
mag dahingestellt bleiben, ob die Mysterien so populdr und
so allgemein zuginglich waren, wie man es heute annimmt;
es ist aber jedenfalls unrichtig, den Unsterblichkeitsglauben
als eine einfache Alternative zu betrachten. Zwischen dem
Glauben an die Unsterblichkeit der Seele und dem an ihr zeit-
liches Ende liegt das weite Feld des Zweifels.

Man hat gemeint, der Unsterblichkeitsglaube im Zeitalter
des Hellenismus sei aus orientalischen Quellen geflossen.
Franz Cumont und Albrecht Dieterich haben jeder in seiner



A.A.T.Ehrhardt, Unsterblichkeitsglaube und Politik im Rémerreich 419

Weise die hellenistische Religion als ein Gemisch verschie-
denartiger Elemente angesehn, das sich allmdhlich zersetzte.
Der echte, «wissenschaftlichey griechische Genius der alexan-
drinischen Gelehrten habe sich des Unsterblichkeitsglaubens
entschlagen. Ueber die allgemeine Berechtigung dieser An-
schauung ist hier nicht zu rechten; aber es mul} festgestellt
werden, dafl die Griechen schon in der klassischen Zeit auf
das lebhafteste iiber die Unsterblichkeit der Seele diskutier-
ten. Der Unsterblichkeitsglaube und sein Gegenteil hatten
beide ihre Wurzeln in Mythologie, Moral und Politik. Die
fremden Einfliisse kamen erst zur Geltung, als die eine von
diesen Wurzeln sich grundlegend verinderte, und das war die
politische. Es ist unzweifelhaft, dal der Glaube an die End-
giiltigkeit des irdischen Todes deutliche Spuren in der atti-
schen Tragddie hinterlassen hat:

«Was hilft das Trauern, es entweicht die Miih’,

Und von dem Toten weicht zugleich mit ihr

Die Furcht, dal keine Auferstehung droht.»
Aischylos Agamemnon 572 gq.

Die bedeutendsten Zeugnisse dieses Glaubens sind jedoch
die politischen, Perikles’ Gefallenenrede und die Inschrift
von Chaironeia, die beide von der Hoffnung auf ein kiinfti-
ges Leben schweigen. Das war nicht nur athenische Ueber-
zeugung: die Grabschriften der Gefallenen in den Perserkrie-
gen, die Diodor aufbewahrt hat, zeigen dasselbe und sind um
so auffilliger, als Diodor selbst (11.11.3) sich zu dem Glau-
ben bekennt, dafl Leonidas als Heros fortlebe, wahrscheinlich
wegen des Kults, der ihm in spiterer Zeit an den Thermo-
pylen zuteil wurde.

Andererseits aber besall gerade Athen an den eleusini-
schen Mysterien einen offiziellen Kult, der in unmifiverstéind-
licher Weise ein Fortleben nach dem Tode verhiel und des-
sen Wirkung sich etwa an dem bekannten Grabstein dreier
vor Potidaia gefallener athenischer Krieger zeigt. Auffillig
ist hierbei nicht sowohl, daB dieser Glaube bestand, sondern
daf} er so verhiltnisméalig selten bezeugt ist. Dies erkléirt sich,
wenn man die Zeugnisse fiir den Konflikt beider Auffassun-
gen, besonders Aristophanes’ «Wolkeny und einige Reden des
Demosthenes, durchmustert. Demosthenes’ Angriff auf Aischi-

a7+



420  A.A.T.Ehrhardt, Unsterblichkeitsglaube und Politik im Rémerreich

nes wegen seiner und seiner Mutter Teilnahme an den Myste-
rien der Kybele, die ebenfalls Unsterblichkeit verhiefien, und
der Gebrauch, den er von der Inschrift von Chaironeia macht
(Cor. 89), zeigen deutlich politische Hintergriinde. Es war ge-
fahrlich, sich zum Unsterblichkeitsglauben zu bekennen, nicht
allein fiir Sokrates, dem der Angriff des Aristophanes galt,
sondern auch fiir Aischines. Hitte Demosthenes wirklich nur
seine niedere Abkunft anprangern wollen, so wire Aischines’
Erwiderung, dall seine Mutter aus dem Hause der Eteobuta-
den stammte, wirksam gewesen; aber ist es wahrscheinlich,
dafl diese Tatsache dem Demosthenes unbekannt war? Es
scheint vielmehr, dall er, der erbitterte Gegner der Mysterien-
kulte, die Mutter des Aischines durch ihren Unsterblichkeits-
glauben deklassiert fand. !

Das politische Prinzip der Demokratie scheint die Lehre
von der kollektiven Unsterblichkeit der Nation zur notwen-
digen Voraussetzung zu haben und die von einem individuel-
len Weiterleben zu verwerfen. Die irdische Unsterblichkeit
der Nation ruft und verpflichtet jeden einzelnen Biirger zur
hochsten Opferbereitschaft fiir seine Stadt, wihrend die Hoff-
nung auf ein individuelles Fortleben nach dem Tode selbst
einen Sokrates trotz seines uniibertrefflichen Patriotismus in
ein Sonderdasein hineinzwang. Demosthenes stand an der
Scheidelinie: er mubBte den Unsterblichkeitsglauben aktiv be-
kidmpfen, was Perikles z. B. in seiner Gefallenenrede noch
nicht notig gehabt hatte. Seine Gegner waren nicht nur die
Mysteriengldubigen, sondern zumal auch die Philosophen aus
der Schule Platos, und ihnen gehorte die Zukunft. Wenig
spiter wurden ihm sogar die zwei Reden gegen Aristogeiton
mit ihren bekannten Zitaten aus orphischen Liedern zuge-
schrieben. Der Wechsel in der politischen Theorie hatte eine
Verinderung der philosophischen und religiosen Ueberzeu-
gungen bewirkt.

Die alten Freistidte gehorten im Zeitalter des Hellenismus
der Vergangenheit an, und die neuen Monarchien begriiliten
die Entwicklung, die die engen Bande zwischen dem Biirger
und seiner Stadt lockerte. Nur in Ausnahmefillen hatte er

1 Potidaia, Kaibel Epigr. 21 b. Mysterien, Demosth. Fals. Leg. 281 und
schol., cf. E. Rohde Psyche 7./8. ed. 2, 104 n. 1.



A.A.T.Ehrhardt, Unsterblichkeitsglaube und Politik im Rémerreich 421

ihr sein Lieben zum Opfer zu bringen. Andererseits bildete der
Glaube an die Unsterblichkeit des Herrschers die religidse
Hauptgrundlage der Monarchie. Darum wurde das Mirchen
von Alexanders wunderbarer Erzeugung durch Zeus Am-
mon in Form einer Schlange verbreitet; das war der Glaube,
der dem beriihmten Ithyphallus auf Demetrios Poliorketes
(Athen. 6. 62,253 B) zugrunde lag. Der gleiche Wechsel er-
folgte in Rom bei seinem Uebergang zur Monarchie. Es ist
bezeichnend, dal die Republik im Jahre 186 a. Ch. einen
energischen Versuch unternahm, die bakchischen Mysterien
auszurotten, und dall César sie wiedereinfiihrte. Die fest-
gefiigte Rangordnung sollte auch im kiinftigen Leben fort-
dauern. Wenn Properz in seinem Grabgedicht auf Cornelia
sagt: «moribus et caelum patuity, so mull sie sich doch mit
dem zweiten Rang, Elysium, zufrieden geben, denn der Him-
mel war fiir Caesar und sein Haus reserviert. Allein all dies
war so wenig ernsthaft wie nur irgendeine Hoftheologie. Die
Hofleute wollten wissen, dall die Kaiser selbst dariiber spot-
teten. Von Vespasian erzihlt Sueton: «prima quoque morbi
accessione, Vae, inquit, puto deus fio.y Hadrians letztes Wort
soll folgender Vers gewesen sein:

«Animula vagula, blandula,

Hospes comesque corporis,

Quae nunc abibis in loca?

Pallidula, rigidula, nudula,

Nec, ut soles, dabis iocosy,
und Caracalla soll die Vergdéttlichung seines von ihm selbst
ermordeten Bruders Geta mit den Worten genehmigt haben:
¢sit divus, dum non sit vivus.» Das ist natiirlich alles nur
Hofklatsch, aber von Mark Aurel besitzen wir glaubwiirdige
Zeugnisse, die eine dhnliche Richtung seines Denkens erwei-
sen: «was kann man sagen? Du bist eingestiegen, mitgefah-
ren, ausgestiegen; sei es zu neuem Leben, wohl, auch dort
sind die Gotter iiberall; sei es zu génzlicher Leblosigkeit,
wohl, Schmerz und Freude sind entflohen, und dem Leibe
dienst du dann nicht mehr.» Man spiirt, wie nahe dies den
Gedanken des Aischylos noch immer stand. Die Kaiser
selbst konnten sich nun wohl Zweifel und Unglauben gestat-
ten, die offizielle Theologie hatte dennoch einen starken Ein-



422  A.A.T.Ehrhardt, Unsterblichkeitsglaube und Politik im Rémerreich

fluB auf alle Religionen, die ein Fortleben lehrten, auch auf
die christliche. Zahlreiche Parallelen zum Kaiserkult haben
sich im Neuen Testament bereits gefunden, weitere lassen sich
vermuten. Darauf aber kommt es an, dafl es sich hier um eine
echte, wennschon «politische» Theologie handelte. Euheme-
ros, der Freund des Kassander (c.315 a. Ch.), hatte ein theo-
logisches Buch verfalit, als er in seiner «Heiligen Geschichte»
darstellte, dafl die Gotter einst menschliche Kénige gewesen
seien, die von ihren Vélkern wegen ihrer Wohltaten vergott-
licht worden wéiren. Erwin Rohdes hartes Urteil iiber den
ersten Teil von Euhemeros, den einzigen, von dem ein zusam-
menhéngender Auszug vorliegt, «romanhafte Einleitungy,
mull modifiziert werden, nicht allein im Lichte der Erkennt-
nisse R.v. Poehlmanns, der Euhemeros mit Recht als einen
Sozialkritiker von Rang behandelt. Die stark sozialistisch
gefirbte Utopie konnte nur durchgefiihrt werden, und vieles
davon wurde in den Diadochen-Reichen durchgefiihrt, wenn
ein charismatisch begabter Fiirst dazu den AnstoB gab. Das
Buch war eine Programmschrift, die Heraklits &%dvotot dvn-
toi, dvnroi dd¥dvator zum Vorrecht der Konige machte. 2
Dennoch war die Zahl der Gegner von Anfang an grof.
Die Kyniker, die sich grundsitzlich von politischer Téatigkeit
entfernt hielten, verhohnten die Lehre und erzihlten zahl-
reiche Anekdoten, in denen zumal die Ueberlegenheit kyni-
scher Weiser iiber Alexander hervortrat. In diesem Zusam-
menhang ist die Geschichte seines Zusammentreffens mit dem
indischen Gymnosophisten Calanus bedeutsam, der sich in
Babylon in Gegenwart des Ko6nigs verbrannte. Als er den
Scheiterhaufen bestieg, fragte Alexander nach seinen letzten
Wiinschen, worauf der Weise kiihl erwiderte: «wir treffen

2 Bakchen, I'. Cumont Oriental. Relig. 4. ed. 194 n. 13 (Uebers. Burck-
hardt-Brandenberg). Propert. 5. 11. 101. Vespasian, Sueton Vesp. 23 fin, Ha-
drian, Spartian Hadr.25.9, cf. A. Deifmann, Light from the Ancient East
4.ed. 292 n.1 (Engl. translation by Strahan). Caracalla, Spartian Geta
2. Marc Aurel 3, 3 fin, cf. 8. 25. Christus Imperator, cf. E. Peterson, Zeuge
der Wahrheit (1937) 75 sq.; K. Bornhduser, Jesus Imperator (1938); Journ.
Theol. St. (1945) 45sq. E.Rohde, Gr. Roman 2.ed. 238. R.v.Poehlmann,
Soz. Frage 2.ed. (1912) 2, 372 sq. Heraklit frg. 62 Diels, cf. Lucian Vit.
Auct. 14; Cass. Dio frg. 30 Boiss. und R. Reitzenstein, Poimandres (1903)
128.



A.A.T.Ehrhardt, Unsterblichkeitsglaube und Politik im Rémerreich 423

uns wohl noch», und der Konig starb auch wirklich kurze
Zeit darauf. Es ist nicht zu entscheiden, ob Calanus an ein
Fortleben glaubte. Seine Worte mogen nicht mehr besagen
als unser «Auf Wiedersehn», sie mégen andererseits den An-
spruch enthalten, mehr vom zukiinftigen Leben zu wissen als
der Koénig. Und so war auch die Haltung der Kyniker, wie
die des Panaitios, des Hauptes der mittleren Stoa, hier wie
so oft mehr kynisch als stoisch. Mit diirren Worten sagt
Lukians Kyniskus, er mache sich nichts aus dem Leben nach
dem Tode, denn auller Mythen géibe es keine Nachrichten da-
von. Wenn daher die offizielle Theorie noch die Toten unter
ihre Macht zwingen wollte, so entzogen sich ihr hier sogar
die Lebenden — und doch nicht ganz mit Recht, denn nie und
nirgends kann politische Gewalt ohne metaphysische Recht-
fertigung bestehen. ®

Die alte Diskussion fiir und gegen die Unsterblichkeit
dauerte mithin in der hellenistischen Zeit fort; allein im klas-
sischen Zeitalter hatte der Staat sich auf den rationalen Stand-
punkt seiner irdischen, kollektiven Dauer gestellt, im Ver-
gleich mit der Kurzlebigkeit des EKinzelnen, wiahrend der Ein-
zelne sich auf geheime Offenbarungen berief. Im Hellenismus
dagegen berief sich der Staat auf recht fragwiirdige Offen-
barungen und Mythen, wihrend der Einzelne das kurze
menschliche Leben zum Malstab seiner theologischen Ueber-
zeugungen machen mubite. Wie gefidhrlich diese Frontenver-
tauschung war, zeigte sich in der Schule, die in besonderem
MafBle die Endgiiltigkeit des irdischen Todes betonte, derjeni-
gen Epikurs. Die Epikurder hatten sich in der Tat den auf-
geklirten, «wissenschaftlicheny Gesichtspunkt zu eigen ge-
macht, der zu allen Zeiten dem Biirger so sehr imponiert hat.
Unsterblichkeit fand in ihrem System keinen Platz. «Der
Mensch, geboren, atmend und sich néhrend wie jedes andere
Tier, ist eine Art freiwilliger Vereinigung der Elemente, in
die er sich — wie die anderen — wieder spaltet, auflost und
zerteilt. So kehren sie zu ihrem Ursprung zuriick ohne Schop-
fer, Richter oder Urheber.» Es ist bezeichnend, dafl der Christ
Minucius Felix es unternimmt, diese These, die er zitiert, zu

3 Calanus, Valer., Max. 1. 8 ext. 10. Panaetius, Cic. Tuse. 1. 79, ¢f. Plato
schol. ed. Greene p. 8 Lucian Jov. Confut. 17.



424  A.A.T.Ehrhardt, Unsterblichkeitsglaube und Politik im Rémerreich

widerlegen, dafl aber z.B. ein hermetischer Text das nicht
wagt, sondern sich bemiiht, sie in seine recht heterogenen
Lehren einzubauen. Der Einflull dieser Theorie war eben ge-
waltig, und man begegnet ihr nicht nur in religiésen Diskus-
sionen, sondern selbst bei Dionysius von Halikarnafl, der unter
Augustus seine Romische Geschichte verfalite. Er spricht sich
veriichtlich iiber diejenigen aus, «die aus Sterblichen Gétter
machen und die Seelen bedeutender Médnner in den Himmel
einziehen lasseny», und nennt die Geburt und den Tod des
Romulus seine olykpioig und didkpoigc. Diese Worte stammen
aus dem Gebiete der Chemie, wo ouykpo die schopferische
Vereinigung der vier Elemente bedeutet, und schmecken nach
dem Versuch der Darstellung des Steins der Weisen — oder
des homunculus. Dionysius war jedoch durch die offiziellen
Einfliisse, die auf die Abfassung seines Werkes eingewirkt zu
haben scheinen, gezwungen, heuchlerisch zu erkldaren, dafl Ro-
mulus «von einem Menschen oder Gotty erzeugt worden sei,
und von Sonnenfinsternissen bei seiner Geburt und seinem
Tod zu sprechen, den iiblichen Begleiterscheinungen bei Ge-
burt und Tod des gottlichen Herrschers.*

So zwang die offizielle Theologie die grofle Literatur zur
Heuchelei. Aus diesem Grunde gewinnen unscheinbare Zeug-
nisse, wie Grabinschriften und Scholien, zu populdren Autoren
auf diesem Gebiet eine besondere Bedeutung. Es ist aber not-

* Min. Fel. Octav. 5.9. Corp. Herm. 12 (2).16, W. Scott 1, 272, 25sq.,
«denn er stirbt nicht sondern ldst sich auf wie ein zusammengesetzter
Korper. Diese Auflésung ist kein Tod sondern Trennung in Bestandteile,
die sich trennen nicht zur Vernichtung, sondern um etwas Neues zu bil-
den.» Cf. Shakespeare, Tempest 1. 2,

Nothing of him that doth fade,

But doth suffer a sea-change

Into something rich and strange.
Dion. Hal. 2. 56. 6. Chemie, Arnim Stoic. Vet. Frg. 2, 136, 31. Sonnenfinster-
nis, ef. Festus 100, 14 <«Heracles astrologus dictus, quod eo die se flammis
iniecit, quo futura erat obscuratio solis.» Lucas verwendete das gleiche
Motiv beim Tode Christi, und die Kirchenviter diskutierten die Parallele
zwischen Christus und Romulus, H. Usener KIl.Schr.4 (1913) 307 sq. Der
Osterbericht des Lukas arbeitet iiberhaupt mit heidnischen Reminiszenzen.
Zu wenig beachtet scheint bis jetzt die Parallele zwischen der Emmaus-
geschichte, Lk, 24. 13 sq., und der Erscheinung des auferstandenen Romu-
lus, Dion. Hal. 2. 63. 3 sq.



A.A.T.Ehrhardt, Unsterblichkeitsglaube und Politik im Rémerreich 425

wendig, sich iiber die Art der Benutzung dieser Quellen klar-
zuwerden. Sie lassen sich schwer datieren und sind reprisen-
tativ nur fiir gewisse Schichten der Bevoélkerung, im Falle
der Inschriften fiir die, die sie bezahlen konnten. Der erste
Mangel ist weniger ernst, als er zunichst erscheint. Zwar
wird man gut tun, den allzu optimistischen Anzétzen C. M.
Kaufmanns gegeniiber vorsichtig zu sein, aber es zeigt sich
bei der Lektiire, dall ein Wechsel in der geistigen Haltung der
Trauernden bis zum 4. Jahrh. p. Ch. mit seinen Massenbekeh-
rungen zum Christentum nicht zu verspiiren ist, so dafll im
ganzen ein einheitliches Material von 300 a. Ch. bis 300 p. Ch.,
also fiir sechshundert Jahre, vorliegt. Der zweite mull be-
riicksichtigt werden; allein die Preise der Grabschriften, iiber
die wir wenigstens fiir die romische Zeit gut unterrichtet sind,
ermoglichten auch weniger Bemittelten die Errichtung eines
Grabdenkmals. Immerhin gelangt man hier an die Grenze, die
der historischen Forschung iiberhaupt uniibersteiglich zu sein
scheint. ®

Unter den Grabschriften, die iiberhaupt vom Jenseits spre-
chen, verheilit die Mehrzahl ein ewiges Leben. Das ist kaum
verwunderlich; tiberraschend ist vielmehr, daB eine erhebliche
Anzahl es verneint und vielleicht noch mehr es bezweifeln.
Das war der Erfolg der philosophischen Propaganda. Zumal
die Epikurier predigten ihre Lehre noch vom Grabe her, und
bisweilen mit einem sehr geringen Aufwand: «dies sage ich
meinen Freunden, sei frohlich, liebe und lebe, denn du mulit
sterben.» Andere erscheinen noch enger mit der Grabschrift
des Sardanapal verbunden und empfehlen ungebundenen Ge-
null. Ein Schiffskapitin, Diogenianus von Nikomedien, bringt
alles auf die einfachste Formel: «erwirb und verbrauche, denn
zu sterben ist das allgemeine Los.» ¢ s mag zweifelhaft schei-
nen, ob solche — recht hdufigen — Inschriften den orthodoxen
Epikurdismus reprisentieren. Von dem KEthos eines Lukrez

5 C. M. Kaufmann Die Jenseitshoffnungen der Griechen und Rémer
(1930). Preise, Friedlinder-Bang Sittengeschichte Roms 9./10. ed. 4. 304 sq.

8 ¢Sei frohlich», App. Anthol. 2.405 Cougny, cf. ib. 305. Sardanapal,
E. Maas Orpheus (1895) 209 sq., Hauptquellen, Aristoph. Av. 1022 schol.;
Diod. 3. 23. 3; Athen. 2. 39, 529 F, wo Choirilos als der Verfasser er-
scheint; Anth, Pal. 7. 325; 326; 16. 27. Diogenianus, Inser. Gr. 12. 9. 1240,
von Adepsos auf Euboia.



426  A.A.T.Ehrhardt, Unsterblichkeitsglaube und Politik im Rémerreich

sind sie weit entfernt. Aber an ihrem epikuridischen Charakter
wird man nicht zweifeln, wenn man sie etwa mit der folgen-
den vergleicht: «es gibt kein Boot zum Hades, keinen Fihr-
mann Charon, keinen Torwichter Aiakos und keinen Hund
Kerberos; wir Toten sind nur trockene Gerippe, sonst nichts»,
eine Lehre, der die Moral folgt; «giele keine Wohlgeriiche
und lege keine Krinze auf mein Grab, es ist nur ein Stein;
verbrenne keinen Weihrauch, eine unniitze Ausgabe. Gib mir,
solange ich lebe, aber wenn du Wein auf den Staub giellest,
gibt es nur Schlamm, und die Toten trinken nicht. So werde
auch ich sein, und wenn du mich mit Erde zudeckst, sage,
‘Was ich war, als ich nicht war, das bin ich wieder geworden.»
Diesen Grabstein hat sich ein Lebender selbst gesetzt, dhnlich
der Inschrift des Diogenes von Oinoanda; denn es war ein
verbreiteter Brauch, sich im Leben des Todes zu erinnern,
wie eine andere Inschrift bezeugt: «denke, wiahrend du lebst,
daran, wie du begraben sein wirst, und lebe ein volles Leben.
Denn in der Unterwelt ziindet man kein Feuer, geniefit keine
Mahlzeit. Das sage ich, durch Erfahrung belehrt, kein Toter
wird sich von hier erheben.» Wie energisch die Diskussion
gefiihrt wurde, zeigt sich daran, dafl der Name Epikurs selbst
auf den Grabsteinen erscheint. Die einen preisen ihn: «von
deiner friihesten Jugend an wurdest du in den weisen Lehren
Epikurs unterrichtet, denn das war recht», die andern ver-
dammen ihn: «dieses Grab versammelte seinen Toten zu sei-
nen Vorvitern nicht als Anhdnger schaler Lehren, sondern
der Weisheit des Sokrates vor allen, und des Plato — und
nicht der liisternen, gottlosen des Epikur.»?

Alle diese Ausspriiche bemiihten sich, philosophische For-
meln fiir ein Problem zu finden, das doch die engen Wé&nde
der Schule sprengte. Wenn etwa der eine epikuriiische Stein
mit den Worten schliellt, «was ich war, als ich nicht war, bin
ich wieder geworden», so verwendet er eine altiiberlieferte
Formel: «ich war nicht, ich wurde, ich war, ich bin nichty,
zu der zwar eine andere Inschrift hinzufiigt: «wer es anders
sagt, liigt, ich werde nicht mehr sein», die aber damit gerade
verrit, daf die gegenteilige Ansicht bestand. Auch «das Ende
des Leibes sind Knocheny, begegnet in einem Scholion, das

? Cougny 2. 453 a, b; ib. 424; ib. 353. 3 sq.; ib.242D.



A.A.T.Ehrhardt, Unsterblichkeitsglaube und Politik im Rémerreich 427

nichts mit Epikur zu tun hat, und viele griechische Grab-
schriften wiederholen Gen. 3, 19: «denn du bist Erde und
sollst zu Erde werdeny», ohne daf} jiidischer Einflul anzuneh-
men wire. Auch epikurdische Einfliisse lassen sich mnicht
immer nachweisen, wie etwa in den beiden: <«mit meinen Ju-
gendgenossen habe ich mich der Jugend gefreut, aus Erde ge-
schaffen, bin ich wieder zur Erde gewordeny, und: «die Erde
bringt alles hervor und deckt es wieder mit Dunkelheit zu, so
grime dich nicht, wenn du von der Erde in die Erde sinkst;
wenn du schlifst, das ist das Ende.» ® Es war eben nicht die
epikurédische Schule, von der diese Lehre ihren Ursprung
nahm, sondern die Resignation des in seiner Kraft gebroche-
nen griechischen Biirgertums. So héren wir auch Spriiche,
die an die Totentinze des 16. Jahrh. erinnern: «dies ist der
Mensch, lerne, was du bist und dein Schicksal, von diesem
Bild.» Ruhige Resignation angesichts des «allen gemeinsamen
Schicksalsy spricht aus so manchen anderen, z. B.:

«Auch seine Tochter Agnes teilt hier, und dazu ihr Bruder

Demophon das Los, das allen Sterblichen winkty,
und:

«Den Kydimachos deckt dieses Grab unter seiner Decke,
Den gliickseligen, der hochbetagt sein Ende erreichte,
Denn er sah Kindeskinder um sich und ein leidloses Alter,
Und teilt nun im Tod das allen gemeinsame Schicksal.»

So lebte in vielen Herzen eine ganz unphilosophische Apathie,
wie sie sich in den Worten kundgibt: «es ist nicht anders,
nichts erweckt die Toten zum Leben, sondern es erschopft nur
die Seelen derer, die auch hinabmiissen; nichts anderes ist
wahr.» Diese Apathie begriindete die Beliebtheit der Inschrift:
«sei getrost, niemand ist unsterblichy, die auf altiagyptische
Zeiten zuriickgeht und die noch im 5. Jahrh. p. Ch. durch den
Neu-Platoniker Hierokles philosophisch kommentiert wurde. ®

Mehr als auf alles andere beriefen sich die Leugner der

8 Cougny 2. 427a = IGSI. 1201. Eurip. Medea 1181 schol. Cougny 2.
603; 599.

® Totentanz, Cougny 2. 638. Agnes, ib. 2. 49. Kydimachos, ib. 2. 41.
Apathie, Inscr. Gr. 9. 2. 640 v. 8sq. «Sei getrosty, Cumont-Burckhardt
Oriental. Relig. 4. ed. 253 n. 113. Hierokles in Carm. Aur. 15sq. ed. Cur-
ter (Lond. 1673) p. 86.




428 A A.T.Ehrhardt, Unsterblichkeitsglaube und Politik im Rémerreich

Unsterblichkeit auf die entsetzliche Wirklichkeit der Verwe-
sung. Heraklit hatte am Ende des 6. Jahrh. a. Ch. gesagt: «die
Toten sind abscheulicher als Unraty (frg. 96 Diels). Allein ge-
rade hier setzten die Gegner ein. Nicht umsonst hatte die
mystische Philosophie der Pythagorier, nicht umsonst hatten
hellenistische Hoftheologen Unsterblichkeitshoffnungen er-
weckt. Wir besitzen ein Epigramm, das auf Epicharm zuriick-
gefiihrt wurde:

«Ich bin tot, und die Toten sind Schmutz, und Schmutz ist
Erde,
Doch ist die Erde ein Gott, bin ich nicht tot, nein ein Gott.»

Das war Ironie, aber naive Seelen fanden Trost darin, wie eine
lateinische Inschrift des 2. Jahrh. a. Ch. zeigt:

«Mortua heic ego sum, et sum cinis, is cinis terrast,
Sein est Terra dea, ego sum dea, mortua non sumy,

und griechische Grabschriften zeigten ein Gleiches. Spott ist
eben eine stumpfe Waffe im Kampf mit wirklicher Trauer.
Die zugrundeliegende Ueberzeugung war, dall der Leib, den
wir von Mutter Erde als Darlehn empfangen haben, ihr am
Ende zuriickgegeben wird: «die Erde bringt alles hervor und
nimmt es zuriick in Dunkelheit; weine darum nicht, der von
der Erde in die Erde zuriickkehrty, das nahm man hin, aber
die Folgerung: «<wenn du schlifst, das ist das Endey, war nicht
zwingend, wenn die Erde die milde Mutter Erde war, und
falsch, wenn das Naturgesetz von der Erhaltung der Materie
recht hatte. So war die Lehre von der Endgiiltigkeit des Todes
in den Schmelztiegel geworfen, und manch scheinbares Argu-
ment gegen sie kam zum Vorschein. Einmal der Glaube an die
milde Mutter Erde: «liebevoll hat die Erde dich in ihren Schol
genommen, da du ein langes gesegnetes Leben verlielesty, sagt
ein Stein, und ein anderer: <«Mutter Erde hat den guten Mann
nach seinem Tode zugedeckts, und dergleichen. Die Menschen
klammerten sich an die Lehre von der liebevollen Mutter Erde,
so daB sie selbst den Spotter beim Wort nahmen, und Wis-
senschaft und Gefiihl schlossen seltsame Biindnisse. *°

10 Pg. Epicharm, Diels-Kranz, Vor-Sokrat. 5. ed. 1, 210, ¢f. ib. 194, wo
die Unechtheit aufgezeigt wird. Ist Epicharm frg. 9 das Vorbild, dunn
kann das Epigramm nur ironisch sein, denn frg. 9 lehrt die Auflésung



A.A.T.Ehrhardt, Unsterblichkeitsglaube und Politik im Rémerreich 429

Von jeher hat das Erwachen der Natur im Friihling als ein
Zeichen der Auferstehung gegolten. Ein Stein, iiber dessen
guten Geschmack man streiten kann, fiihrt das Argument
noch weiter: «Veilchen und Lilien, Pomptilla, werden aus
deinem Gebein sprossen, und in Rosenbléttern, siil duftendem
Krokus und Amarantus wirst du erblithen, und in den weillen
Bliiten der Levkoyen, dafl deine Bliiten und die des vielbe-
weinten Hyakinthos bis ans Ende der Zeit dauern werden.»
Hier, so schien es, war der Beweis, dafl der Tod die Ursache
neuen Lebens ist — und es ist kaum ein Zufall, dall diese
Blumen, wie wir wissen, auch im Elysium bliihen sollten. Der
Tod gebiert neues Leben: wenn die Materie in Ewigkeit er-
halten bleibt, dann mull auch das formale Prinzip, die Seele,
der Geist, ewig sein; und wenn der Leib der Erde zuriick-
gegeben wurde, so schien ein Analogieschlufl auf die Seele
zulidssig. Das horen wir von einem zweifelhaften Khrenmann,
Sempronius Nikostratos, dessen Grabstein erzéhlt, er sei erst
Musiker und dann «ein Héndler mit hiibschen Madcheny ge-
wesen: «ich empfing den Geist als Darlehn, als der Termin
kam, gab ich ihn zuriick; nach meinem Tode werden die
Musen sich meines Leibes annehmen.» In dhnlicher Weise
schrieb die Witwe Julia Crispina auf das Grab ihres Gatten:
¢<hier ruht er, nachdem er das ihm geliehene Leben zuriick-
gegeben, sechsundachtzig Jahre alt, in seiner ewigen Heimat
aufgenommen von den unterirdischen Géttern.y Eine weitver-
breitete Trostformel war: «euer Sohn ist tot, ist er nicht viel-
mehr zuriickgegeben? Thr wulitet, dall er sterblich wary.**

Die offenbarste Liicke in all solchen Erwidgungen war, dal
sie die personliche Individualitit iibersahen und daher das
Fortleben der Personlichkeit nicht sicherten. Hier griff die
alte Lehre von den Heroen ein, die schon in alter Zeit so weit
verbreitet gewesen war, dafl z. B. in Bootien die Grabsteine
jeden Toten einfach als Heros bezeichneten. Dennoch wurde

von Korper und Seele im Sinne des ewigen Todes. Lateinisch, E. Diehl
Anthol. Gr. 1. 1, 132. Griechische Parallele, Inscr. Gr. 12. 9. 290, von
Euboia. Von Erde zur Erde, Cougny 2. 599. Mutter Erde, Cougny 2. 27;
527, cf. Kaibel Epigr. 156; 652; 28,

11 Blumen, IGSI. 607 p. Elysium, Pindar Olymp. 2. 123 schol. a, Drach-
mann 1, 92, 25 sq. Nikostratus, Cougny 2. 358. Crispina, IGSI. 1702. Trost-
formel, Hierokles in Carm. Aur. 17 sq., Curter p. 109.



430 A.A.T.Ehrhardt, Unsterblichkeitsglaube und Politik im Romerreich

im allgemeinen der Unterschied nicht iibersehen. Ein Heros
war ein hervorragender, ausgezeichneter Mensch, z. B. Al-
kestis, die sich selbst dem Tod «als Geisel fiir Admety ange-
boten. Mochte FKuripides ihre Befreiung durch Herakles so
komodienhaft dargestellt haben, wie es die attische Demokra-
tie seiner Zeit verlangte, spitere Geschlechter sahen in ihr
ein Symbol des Sieges des Lebens iiber den Tod. Anderer-
seits entsann man sich der Penelope als des Urbildes weib-
licher Tugend, das im Gedédchtnis der Menschen fortlebte.
Zwei Gedanken waren hier wach geworden. Der eine die Er-
losung der Alkestis, der andere der irdische Ruhm der Pene-
lope. Sie gingen mannigfache Verbindungen ein. Cicero sagt
einmal: «freilich ist der Tod entsetzlich fiir die, deren ganze
Existenz mit dem Leben verlischt, nicht fiir die, deren Ruhm
nie vergehty, und ein andermal: «willst du nicht lieber an-
nehmen, was ja auch beweisbar ist, dall die Seelen grofler
Ménner. .. goéttlich und ewig sind?» Das wird beides oft wie-
derholt, von Horaz: <«exegi monumentum aere perenniusy
(Carm. 3. 30), Ovid: «si quid habent verum vatum praesagia
vivamy (Met. 15. 897), und Tacitus: «si, ut sapientibus placuit,
non cum corpore extinguuntur magnae animae» (Agric.46).
Der transzendente Charakter auch des Fortlebens im Gedécht-
nis der Menschen ergibt sich aus der langen Diskussion dar-
iiber, ob das ungeschriebene Andenken der Menschen ewige
Dauer haben konne, die im 5. Jahrh. a. Ch. begann und bis in
die Briefe des Plinius, ja bis in die Schriften der neu-platoni-
schen Zeit hinein, sich bemerkbar macht. 12

Dieser Weg stand den Koénigen offen und den Weisen, wie
Apuleius sagte: «das Ziel der Weisheit ist, dall der Mensch
zum Gottlichen fortschreite, und dessen Hilfe ist derart, dall er
durch seine eigene Bemiihung die Sphiire der gottlichen Tétig-
keit erreichty, und der Scholiast bemerkt: «denn noch nach
dem Tode strahlt der Weisheit Licht.» Die Konige aber hiel-

12 Alkestis auf Grabsteinen, IGSI. 607 p. cf. E. Maas Orpheus (1895)
219 n. 25. Penelope, Cougny 2. 349 = Kaibel 558. Cic. Paradox. Stoic. 2.
18; Nat. Deor. 3. 12. Ungeschriebenes Andenken, R. Hirzel Agraphos No-
mos, S. B. sidchs. Akad. (1902) 61. Plin. Ep. 9. 15. 6, ¢f. Plut. Apophth.
Reg. Agesilaos 12. Neu-platonisch, Ps. Vopiscus Aurelian 24. 9; Jambl.
Vita Pyth. 226.



A.A.T.Ehrhardt, Unsterblichkeitsglaube und Politik im Rémerreich 431

ten es doch fiir sicherer, dafl ein Dichter ihren Ruhm verkiin-
dete, wie von Alexander berichtet wird, als er Achills Grab
besuchte. Achill selbst sollte auf einem Eiland im Schwarzen
Meer fortleben, wie Maximus Tyrius und Philostratus berich-
ten, der auch die folgende seltsame Hymne des Helden iiber-
liefert, die uns freilich dariiber trostet, dal er keine ganze
Homeriade verfalite:

«Echo iiber balsamischen Gewissern,
Das am Ufer des weiten Pontus wohnt,

In meiner Hand die Leier singt dein Lob.
Stimm du fiir mich des groflen Homers Lobgesang an,

Des Séngers der Helden, des Sidngers unserer Miihen,
Durch den ich unsterblich wurde, von dem ich meinen

Patroklos habe, durch den den Unsterblichen gleich
Auch mein Aias gemacht wurde;

Durch dessen Gesang der Ruhm Troia unter den Weisen

erhob

Und es unbezwinglich machte, obwohl vom Speer gefillt.»

Wer aber kein Konig und kein Weiser war, konnte doch
wenigstens ein dauerhaftes Monument erhalten. Das verlangte
auch der Tod selbst, denn: «<wo die Toten geehrt werden, freut
sich Thanatos.» Auf vielen Grabsteinen ist ihr Preis genannt,
und bisweilen bedankt sich der Tote bei dem freundlichen
Stifter:

«Sie setzte mir sodann ein prichtig Monument,

Und meiner Tugend Ruhm schrieb sie darauf;

So ehrt mich Ruhm, und selig werd’ ich sein

Fiir alle Zeit, solang der Himmel steht,

Daran das Feuerrad der hellen Sonne scheint.» **

Im Gebiet des Todes haben logische Erwigungen nicht
viel zu sagen, das Gefiihl iiberwiltigt sie. Die genannten
Griinde fiir das Fortleben haben wenig Gewicht, aber die
Menschen verlangten Trost in ihrem Jammer und erklirten
darum einfach, dal die Toten fortlebten. In dieser Hinsicht
lassen sich sogar Aussagen iiber die Armen machen, denn eine

13 Apul. de Plat. 2. 23. Eurip. Hippol. 426 schol., Schwartz 2, 56, 16 sq.
Achill, Max., Tyr. 15. 7; Philostr. Heroic. 19. 17, Kaiser 2, 213, 18sq.
Thanatos, Eurip. Alk. 55 schol. Monument, Cougny 2, 653 v. 17 sq.



432  A.A.T.Ehrhardt, Unsterblichkeitsglaube und Politik im Rémerreich

der beliebtesten Inschriften, weil sie kurz und billig war, oft
sogar fiir Sklaven verwandt, war: yaipe xpiore. Auch auf zahl-
reichen andern Inschriften heifit der Tote xpnotég, und die
Alten berichten, dall das Wort den «treuen Toteny bezeich-
net. Das Kthos dieser Inschriften ist daher wohl am treuesten
in der folgenden ausgedriickt: <hier ruhe ich, ein weiser Arzt,
nicht tot, sage nicht, daBl die Guten tot sind.» Dieser Appell
ans Gefiihl hatte auf viele Leute grofien Einfluf}, und oft hat-
ten ihm philosophische Ueberzeugungen zu weichen. Es mag
nur ein Zufall sein, dafl Valerius Maximus, Verfasser einer
Anekdotensammlung unter Augustus, einmal von den Galliern
in Marseille sagt: «sie glauben an die Unsterblichkeit der
Seele, torichterweise, wiirde ich sagen, hitte nicht Pythagoras
in seinem Philosophenmantel dieselbe Ueberzeugung wie sie
in ihren Hoseny», und dann anderswo bedingungsweise diese
Unsterblichkeit selbst bejaht, wo es sich um ein ungliickliches
Liebespaar handelt: «zweifellos, wenn die Toten noch irgend-
ein Gefiihl haben, kamen Plautius und Orestilla mit sehenden
Augen in ihr finsteres Reich. Denn wo solch grofle, treue
Liebe ist, da ist es besser, im Tode vereint als von der Schranke
des Liebens getrennt zu werden.» Der Autor behilt sich sein
<wenny vor, aber es gab andere, die unbekiimmert das Beste
beider Welten haben wollten. Da ist das beriihmte Grab des
Vincentius, dessen Bilder den Aufstieg seiner Seele nach Ely-
sium darstellen. Da liest man:

«Manduca, bibe, lude et veni ad me; dum vibes benefac,
Hoec tecum feres.»

Mag der gegebene Rat auch vom grobsten Epikurdismus durch
das «benefacy abstechen, da Vincentius als Priester des Saba-
zios ein gewisses Dekorum wahren muflite, so war ein Laie
noch weniger gebunden. Ein gewisser Patron bemerkt zuerst:
«gnidiger Asklepios, du wirst mich nicht zum Sonnenlicht
zuriickfiihreny, und fiigt dann fréhlich hinzu:

«Alles, was Sterbliche freut, hab’ ich aus dem Vollen genossen,
Daf ich im Hades noch hab’ einen fréhlichen Platz;

‘Was ich sonst hinterlieB vom Hab und Gut meiner Jugend,
Ist dahin: mir verblieb, was ich im Leben genof.»

Eine dritte Inschrift, des Euodius, folgt einem entschiedenen



A.A.T.Ehrhardt, Unsterblichkeitsglaube und Politik im Rémerreich 433

Bekenntnis zur Unsterblichkeit der Seele, wie sie das Zitat
Acta 17, 28 «wir sind seines Geschlechtsy andeutet, und ent-
hilt die gleiche Moral:

«Lal stolz und schén den Geist dahinziehn,
Mit Freuden schmiick dein Leben aus:

Wenn du zu Lethes Trank herabsteigst, wisse,
Nie siehst du drunten mehr die Oberwelt,
Wenn aus den Gliedern deine Seele flieht.»

Dieser selbstzufriedenen Sicherheit steht die Unsicherheit
so vieler anderer Inschriften gegeniiber, die sich teils offen
bekennt, teils unter der Oberfliche fiihlbar macht. Welche An-
sicht sie auch vom Fortleben vertreten mégen, nur zu oft be-
gegnet man einem unsicher tastenden «wenny. Das wird man
ernster nehmen miissen, als es Rohde — oder auch Cumont,
der es immerhin erwdahnt — getan hat. Hier lag die wirkliche
Schranke fiir den Unsterblichkeitsglauben, nicht im Unglau-
ben, sondern im Zweifel und Skeptizismus. Es fehlte an der
Evidenz und Autoritit fiir das Fortleben nach dem Tode, und
keine noch so schreckliche Gespenstererscheinung, kein noch
so alter und verehrungswiirdiger Mythus konnte sie gewih-
ren. Plato hatte freilich einst insofern einen grofBen Schritt
vorwirts getan, als er die Erwigungen widerlegte, die ein
personliches Fortleben nach dem Tode auszuschliefen schie-
nen; aber hinsichtlich seiner Mythen war er erfolglos geblie-
ben. Es scheint, als hétte er fiir sie eine hohere, geoffenbarte
Wahrheit postuliert, die mit den Mitteln des wissenschaftlich
geschulten Verstandes weder gepriift werden kann noch darf.
Der analytische Geist seiner Nachfolger nahm jedoch die ab-
strakten Wahrheiten zwar an, die sich in seinen Mythen fan-
den, empfand sich aber dennoch berechtigt, sie selbst durch
zeitgenossisches Material zu ersetzen. Ciceros «Traum des

12 yponotdg, Plut. Quaest. Rom. 52, cf. E. Rohde Psyche 7./8. ed. 2, 346
n. 6. Arzt, IGSI. 942, cf. Kaibel 48 v. 4s8q. u. bes. 61 v. 3 ag. Val. Max. 2.
6. 10; 4. 6. 3, cf. zum ersten Text Plato Rep. 10, 600 B schol. und die Ver-
gleiche der Druiden-Religion mit dem Pythagordismus, Diod. 5. 28. 6;
Jambl. Vita Pyth. 173. Vincentius, E. Maas Orpheus 209 n. 3 — moderne
Versuche, die von einem liturgischen Mahl reden, sind angesichts der
wortlichen Uebereinstimmung mit «Sardanapal» nicht iiberzeugend. Pa-
tron, Cougny 2. 233; 234. Euodius, ib. 2. 332/3.

28



434 A.A.T.Ehrhardt, Unsterblichkeitsglaube und Politik im Rémerreich

Scipio», die Visionen des Plutarch, ja selbst die Fabeleien in
Lukians «Liigenfreunds sind unter diesem Gesichtspunkt
orthodox platonisch. Sie zeigen aber andererseits, wie die gei-
stige Situation in Verwirrung geraten mulite, wenn jede Apo-
kalypse — ob heidnisch oder christlich — die Wiirde gott-
licher Offenbarung in Anspruch nahm. Das wurde in beiden
Lagern deutlich empfunden, und Paulus ist nicht allein, wenn
er von seiner Entriickung sagt: «und hoérte unaussprechliche
Worte, die niemand sagen darfy (2. Kor.12,4). Da ist z. B. ein
Priester <aller Gotter, erst der Bona Dea, dann der Magna
Mater, des Dionysos und des Hegemon, der treulich in jeder
Weise ihre Mysterien verwaltetey, der aber auf seinem Grab-
stein die Weisung ausspricht: «schweige von den heiligen
Mysterien des Lebens, niemand kann die Bande der Moiren
losen.» Und der Scholiast sagt: «es gibt ein anderes Leben,
besser als dieses und von weniger Sorgen erfiillt, doch ver-
dunkelt von Ungewillheit, und wir wissen wenig davon. Dar-
um sind wir so toll hinsichtlich des gegenwiirtigen Lebens
und lieben es allzusehr, denn es ist glinzend und vor unseren
Augen. Denn von dem anderen Leben wissen wir nur durch
Mythen, die uns mit Strémen von Feuer und Trénen im Hades
bedrohen, wenn wir auf sie horen.y So schufen Furcht und
Unsicherheit fast uniibersteigliche Hindernisse selbst fiir den
Eingeweihten, und so hat auch Plutarch, eingeweiht in manche
Mysterien und Oberpriester des delphischen Apollo, sich in
seiner Trostschrift fiir Apollonios recht vorsichtig ausge-
driickt: «wenn, wie man es sollte, die Lehre der alten Singer
und Weisen (wohl Orpheus und Pythagoras) angenommen
wird, wonach die Frommen einen Ehrenplatz unter den Toten
erhalten, dann kannst du wohl hoffnungsvoll sein, dafl dein
seliger Sohn zu ihrer Zahl gehdéren wird.» Eine dhnliche Zu-
riickhaltung zeigt auch der folgende Stein: «ich war, als ich
war, mit der Stimme, dem Geist und dem Bild des neugebore-
nen Lichts in meiner Seele... ich kam und ging schuldlos,
ohne Verbotenes zu bedenken, ob ich je zuvor gewesen, oder
ob ich wieder sein wiirde.» Hier ist offenbar Mysteriensprache,
wie die Kritik in einem spéten hermetischen Text beweist, die
dieser Inschrift spezielle Bedeutung verleiht: «<wenn du deine
Seele im Korper verschlieft und dich erniedrigst zu sagen,



A.A.T.Ehrhardt, Unsterblichkeitsglaube und Politik im Rémerreich 430

ich weill nichts, vermag nichts, fiirchte Land und Meer, kann
auch nicht zum Himmel aufsteigen und weill nicht, was ich
zuvor gewesen oder was ich in Zukunft sein werde, dann hast
du nichts mit Gott gemein, denn du kannst nichts Gutes oder
Edles tun, weil du nur deinen Leib und boése Gedanken
liebst.y °

Viele gaben ihrer Hoffnung auf ein ewiges Leben Aus-
druck, Eingeweihte und Uneingeweihte, aber das pessimi-
stische «wenny erscheint immer wieder auf den Steinen. <« Wenn
es einen Lohn fiir Frommigkeit in Persephones Reich gibt,
hat Tyche dir dein Teil daran gegeben»; «wenn die Toten
noch etwas fiithlen, mein Kind, laf} die Erde leicht iiber dir sein
im Reich der Frommeny, das ist nicht Hoffnung, sondern ent-
mutigte und entmutigende Resignation. Die Wissenschaft
lehrte die unwiederbringliche Auflésung im Tode, die Myste-
rien gaben bestenfalls den KEingeweihten vage Antworten in
Triaumen und Visionen. Verzweifelung war das Ende aller
Miihen: «wenn es Gotter in der Unterwelt gédbe, wiirde ich
solche grausame Trennung nicht weiter erdulden», «wenn es
wahr wire, daBl die Guten auferstehn, wiirdest du wiederkom-
meny, das sind zwei jener unglaublich aufrichtigen Inschrif-
ten, die hundert heuchlerische Beteuerungen aufwiegen. Diese
Kritik aber machte auch vor dem Heroenkult nicht halt, denn
auch die Heroen hatten ja sterben miissen, bevor sie zur Un-
sterblichkeit und zur mystischen Vereinigung mit Gott kom-
men konnten. Das Ethos dieser Kritik aber war, dall weder
der Unsterblichkeitsglaube noch der Glaube an eine ewige
Vernichtung den Tod ernst nahm. Dariiber hért man manches
von den Steinen: «fahr wohl, Meidon», sagt einer, «niemand
ist unsterblich, auch Herakles muflite sterben.> Ein anderer

15 Priester, IGSI. 1449. Scholiast, Eurip. Hippol. 192 schol., Schwartz 2,
29sg. Ueber den platonischen Charakter von Plutarchs Visionen cf. K.
Reinhardt Kosmos u. Sympathie (1926) 317. Plut. Consol. Appol. 34, 120 B
Neugeborenes Licht, Cougny 2. 426, eine Inschrift, deren Auslegung
schwierig ist, weil pwg auch Mensch bedeuten kann und in Z.8 der In-
schrift diesen Sinn hat. Dennoch kann ich der traditionellen Interpreta-
tion in diesem Sinne nicht folgen, auch scheint mir wiyxiov évdod zusam-
menzugehdren. Corp. Herm. 11 (2). 21 a, W. Scott 1, 220, 32 sq. é&privevwiig
ist beliebt in der Mysteriensprache, Herm. 18. 12; 13 Reitzenstein Poi-
mandres 359, 5sq.; 15sq., cf. 1. Petr. 2. 2.

28%



436  A.A.T.Ehrhardt, Unsterblichkeitsglaube und Politik im Rémerreich

zéhlt sie alle auf: «<hat nicht Apollo iiber Phaethon geweint,
Hermes iiber Myrtilos, Thetis iiber Achill, Zeus iiber Sarpe-
don? Auch Alexander muBte sterben, obwohl er von Ammon
in Form einer Schlange erzeugt war. Denn kein Kaiser, wie
méachtig er auch sei, entflieht dem Tode, kein Sterblicher ist
frei vom Bande des Schicksals.y Da lag die offizielle Religion
zertriitmmert von der Verzweifelung, die auch die folgende In-
schrift zur Schau trégt: «wer sagt Heil zu meinem unseligen
Namen? wer setzte das leere Wort leichtsinnig auf mein Grab?
Denn ich sehe das helle Licht der Sonne nicht mehr, bin
Staub und Knochen, die in der Erde ruhen... Lieber Vater,
weine nicht mehr, Mutter, bezwinge die Seufzer, die deine
Seele zernagen, nehmt dies zum Trost in eurer Trauer, auch
die Gottersohne stiegen hier herab.y Und in der trockenen Art
des Schulmeisters gibt der Scholiast die Quintessenz heroi-
scher Unsterblichkeit: «Gottersohne, die nicht auf beiden Sei-
ten gottlicher Abstammung sind, also Bastarde, miissen auch
sterben.» ¢

Wie stark auch der Glaube an ein Fortleben, es konnte
erst nach dem Tode kommen: «jetzt zwar lebe ich in dem hei-
ligen, schonen Land der Frommen gleich den Heroen, um mei-
ner Keuschheit willen; aber weder meine Eltern, noch mein
lieber Bruder oder ein Gatte, sondern der grimme Hades, hat
die lieblichen Friichte meines Lebens genossen.» Dazu man-
gelte dieser Glaube oft: «<wenn die Lehren der Frommen wahr
wiren, hitte mein Haus nicht solches Ungliick durch meinen
Tod erlitten», sagt eine Inschrift, und nicht selten wird der
Tod der Grausamkeit bezichtigt:

«Hermes, Persephones Bote, wen fiihrst du

Zum diisteren Tartarus des Hades? —

Ein grausames Schicksal ril vom Licht den siebenjihrigen
Ariston, seiner Eltern zweiten Sohn. —

Tranenfiirst Pluto, sind nicht alle Seelen dein?

Warum greifst du nach den unreifen Trauben der Jugend?»

18 Tyche, Cougny 2. 143, cf. ib. 490 v. b sq. «Mein Kind», ib. 2. 617,
cf. den kurzen Abschnitt iiber Zweifel und Unsicherheit, C. M. Kaufmann
Jenseitshoffnungen 63. Trennung, Buecheler-Riese-Lommatzsch Carm. Epi-
gr. Lat. 2. 3. 2170. <Auferstehny, Inscr. Gr. 9. 2. 429. Herakles, IGSI. 1806.
Viele Heroen, Cougny 2. 217 v. 15sq. (in der Uebersetzung erheblich ver-



A.A.T.Ehrhardt, Unsterblichkeitsglaube und Politik im Romerreich 437

Es ist bemerkenswert, dal selbst die sogenannten orphischen
Hymnen diese Anklage wiederholen. Die auf Thanatos sagt:
«gemeinsam bist du allen, doch zu manchen ungerechty, die
auf die Hygieia, «die Welt sehnt sich nach dir, Frau Hygieia,
nur Hades, der Seelenverschlinger, hafit dich.y Dieselben An-
klagen von Grausamkeit und Ungerechtigkeit werden in den
etwas pedantischen Alkestis-Scholien gegen den Tod erhoben.
Die orphischen Hymnen aber gehn noch weiter und beschuldi-
gen Zeus, der den Menschen die Biichse der Pandora sandte:
«Zeus, gesegnet und heilig, der Seufzer und Sorge iiber die
Erde entsandte, wir flehen, gib uns ein gutes, friedliches Le-
bensende.» *

So schien des Kallimachus ironisches Epigramm der Weis-
heit letzter Schlufl, das die Sagen von den Erscheinungen der
Toten bei den Lebenden verhdhnte und mit einem Verzwei-
felungsruf endete:

«Charidas, wie ist’s in der Unterwelt? — Tiefe Finsternis. —
Wie mit der Wiederkunft herauf zu uns? — Alles Liigen. —
Und Pluto? — Ein Mythus. — So sind wir verloren. —>»

‘Was anders blieb iibrig, als das Grab als das Tor zu betrach-
ten, das die Lebenden von seinen Geheimnissen ausschlof,
und an seinem Rande den Tod anzubeten, wie auf einem Stein
geschrieben steht, den ein trauernder Gatte seiner toten Gat-
tin errichtete:

«Somno aeternali sacrum.y ®

Diesen erschreckten und verzweifelnden Seelen, die nicht
aus eigener Kraft der Herrschaft des Todes zu entrinnen ver-
mochten, erklang die Predigt von Christi Tod und Auf-
erstehung,

«auf dafl ihr nicht traurig seid wie die andern, die keine
Hoffnung haben» (1. Thess. 4, 13).

Manchester. Arnold A. T. Ehrhardi.

kiirzt). <Heil», ib. 2. 350. Scholiast, Eurip. Alk. 989 schol., Schwartz 2,
239, 27, cf. Cougny 2. 392; 445; Inser. Gr. 9. 2. 429 cit.

17 Friichte, Cougny 2. 208. Lehren der Frommen, ib, 2. 248. Ariston,
IGSI. 763. Hymn. Orph. 87. 6; 68. 5 sq. Abel. Eurip. Alk. 55 schol., Schwartz
2, 219, 3sq. Hymn. Orph. 73. 7 sq. Abel.

18 Kallim. Epigr. 15. 3. IGSI 1353.



	Unsterblichkeitsglaube und Politik im Römerreich

