
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 2 (1946)

Heft: 6

Artikel: Anknüpfung und Widerspruch : zur Frage nach der Anknüpfung der
neutestamentlichen Verkündigung an die natürliche Theologie der Stoa,
die hellenistischen Mysterienreligionen und die Gnosis

Autor: Bultmann, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877595

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877595
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
2. Jahrgang Heft 6 November/Dezember 1946

Anknüpfung und Widerspruch.
Zur Frage nach der Anknüpfung der neutestamentlichen Verkündigung

an die natürliche Theologie der Stoa, die hellenistischen
Mysterienreligionen und die Gnosis.

I.
Versteht man den christlichen Glauben als ein Phänomen

der Religion überhaupt und, indem man christlich zu urteilen
meint, als das höchste religiöse Phänomen — versteht man
weiter die Religion als ein Phänomen des menschlichen
Geisteslebens, so ist es selbstverständlich, daß zwischen der christlichen

Religion und den nichtchristlichen Religionen ein
kontinuierlicher Zusammenhang besteht. Die religionsgeschichtliche

Betrachtung scheint dieses Urteil zu bestätigen. Denn
zweifellos kann man die heidnischen Religionen als Vorstufen
oder Parallelerscheinungen der christlichen Religion ansehen;
und man kann etwa feststellen, daß in dieser zu voller
Ausbildung gelangt ist, was in jenen nur in Ansätzen vorhanden
ist, oder daß in dieser zur Vollendung gekommen ist, was in
jenen durch Fehlentwicklung zu einer minder vollkommenen
oder verzerrten Gestalt gediehen ist.

Typische Phänomene des religiösen Lebens erscheinen hier
wie dort und beweisen die innere Verwandtschaft allen
religiösen Lebens: Gemeinschaftsbildung mit ihren kultischen
Feiern und sakramentalen Handlungen, mit ihrer Disziplin,
mit ihrem Priestertum und ihrer Tradition; in den höheren
Formen mit ihren heiligen Schriften, mit religiöser Spekulation

oder Dogmatik, mit ihrer Ethik oder auch mit ihrer
Mystik.

Für diese Betrachtungsweise ist die Frage nach der
«Anknüpfung» für die christliche Verkündigung grundsätzlich
kein Problem; es besteht nur ein praktisches Problem. D.h.:
soll der christliche Glaube nichtchristlichen Völkern gebracht
werden, so ist es keine Frage, daß der Missionar an die Formen

und Gehalte des religiösen Lehens der heidnischen Völker

anknüpft, also etwa ihre Gedanken über die Gottheit läu-

26



402 R. Bultmann, Anknüpfung und Widerspruch

tert und weiterführt, ihre Bräuche reinigt, ihre Lebensführung

auf eine höhere Stufe leitet u. dgl. Es kann sich dann
nur jeweils um die praktische Frage handeln, wie das zu
machen sei.

Ist aber die christliche Theologie der Meinung, daß der
christliche Glaube nicht ein Phänomen der menschlichen
Geistesgeschichte, der Religion überhaupt, sei, sondern daß er
die Antwort auf die in einer bestimmten Offenbarung Gottes
erklingende Frage an den Menschen sei, also kein Ergebnis
der Entwicklung auf dem Felde der Religionsgeschichte, keine
Blüte im Garten des menschlichen Geistes, sondern eine fremde
Pflanze, von jenseits her in die menschliche Welt gebracht,
und nur so und nur deshalb eine Haltung, die mit der jenseitigen

Welt Gottes verbindet — dann gibt es offenbar keine
Kontinuität zwischen der christlichen und den nichtchristlichen

Religionen; dann wird für die Mission das Problem der
«Anknüpfung» als ein grundsätzliches aktuell. Denn wie kann
es dann noch Anknüpfung geben? Gibt es dann nicht nur
Widerspruch? Sind dann nicht alle Vorstellungen von Gott
außerhalb des Glaubens falsch? — Wahnideen, die durch das
Wort des wirklichen Gottes zunichte gemacht werden? Ist
dann nicht alle sogenannte Religion in Wahrheit Gottlosigkeit?

Eine Illusion, die das Rätselhafte, Unheimliche, Furchtbare,

Bedrängende von Welt und Leben tragbar machen will,
indem sie ihm die Gestalt einer Gottheit substituiert und es
dadurch erträglich macht? Die dem unbestimmten Rätsel
Gestalt und Namen gibt, um es gleichsam zu bannen und mit ihm
in Verkehr treten zu können? — indem sie aus der faktischen
Unterworfenheit ein Sichunterwerfen macht, um der Gnade
des Uebermächtigen sicher zu werden?

Und bestätigt nicht die Betrachtung der Geschichte dieses
Urteil? Denn verkümmert nicht die Religion, stirbt sie nicht
ab, oder sinkt sie nicht wenigstens zu einer unverbindlichen
Verklärung des Arbeitslehens herab, je mehr Welt und Leben
ihr Rätsel verlieren, dem Denken verständlich und der Tat
beherrschbar, «organisierbar», werden? Wäre der christliche
Glaube also nur eine Religion, ein Phänomen des Geisteslehens,

so würde er mit dem Untergang der Religion dahingehen.



R. Dultmann, Anknüpfung und Widerspruch 403

Aber eben als ein solches versteht er sich selber nicht,
sondern er weiß sich als Geschenk Gottes selbst, als gewirkt
durch die Verkündigung von Jesus Christus, auf die er selbst
die Antwort ist. Es ist daher verständlich, wenn in der neueren

Theologie die Frage, ob es für den christlichen Glauben
eine Anknüpfung an die religiösen Gefühle und Vorstellungen
des Menschen gibt, entschieden verneint wird: es gibt keine
Anknüpfung, sondern nur den Widerspruch! Es gibt nicht so
etwas wie ein religiöses Organ im Menschen, das nur
ausgebildet zu werden brauchte. Indem Gott zu uns spricht,
schafft er auch selbst in uns das Organ, ihn zu hören.

Ergibt sich nun daraus die Konsequenz, alle außerchristliche

Religion als einen gottlosen Wahn zu bekämpfen? Sich
auf den Standpunkt früherer Zeiten zurückzuversetzen, in
denen christliche Missionare alle heidnische Religion als
sündhaften «Götzendienst» ansahen und destruierten? — offenbar
eine naive Meinung, der wirkliche Kenntnis und Einsicht in
die heidnischen Religionen fehlte! Muß nicht unsere bessere
Kenntnis und tiefere Einsicht für die Mission fruchtbar
werden? und das hieße doch: muß nicht die Mission die
heidnischen Religionen als ein Positivum, als ein Stadium auf dem
Wege zu Gott, werten und also nach der Anknüpfung fragen?
Darf sie nur im Widerspruch bleiben? Aber würde sie damit
nicht den exklusiven und absoluten Charakter der Offenbarung

Gottes, den sie zu vertreten hat, preisgeben?

II.
Wie ist aus diesem Dilemma herauszukommen? Mir scheint,

daß eine zweifache Antwort — oder eine Antwort in zwei
Stufen — gegeben werden muß.

1. Gottes Handeln am Menschen durch sein Wort hat freilich

keinen Anknüpfungspunkt im Menschen oder im menschlichen

Geistesleben, an den sich Gott akkommodieren müßte.
Gottes Handeln macht den Menschen, den es lebendig machen
will, vorher zunichte. Gottes Handeln ist Widerspruch gegen
den Menschen, und gerade auch gegen den Menschen in seiner
Religion, in der er sich gegenüber der bedrängenden Welt
sichern und behaupten, in der er seine Sorgen und Aengste
beschwichtigen will. Und jede Selbsterniedrigung und Selbst-

26*



404 R. Bultmann, Anknüpfung und Widerspruch

Opferung, die im Namen der Religion geschieht, ist in Wahrheit

Empörung gegen Gott — wie für Paulus der jüdische
Gesetzesdienst nur ein Mittel ist, eigenen Ruhm zu erringen.
Gottes Gnade ist für den Menschen Gnade in so radikalem
Sinne, daß sie die ganze Existenz des Menschen trägt und nur
von dem als Gnade verstanden werden kann, der seine ganze
Existenz aus der Hand gibt und sich fallen läßt in die unab-
meßbare, schwindelnde Tiefe, ohne einen Plalt zu suchen.
Gottes Offenbarung ist der Widerspruch Gottes gegen den
Menschen in seiner Religion. Legitime christliche Verkündigung

kann also nur eine solche sein, die diesen Widerspruch
in seiner vollen Schärfe laut werden läßt.

Aber gerade im Widerspruch wird in paradoxer Weise der
Anknüpfungspunkt geschaffen, oder besser: aufgedeckt. Einen
Widerspruch gibt es nur, wo ein Verhältnis besteht; und ein
verkehrtes Verhältnis ist auch ein Verhältnis. Einem Stein
kann ich nicht widersprechen, sondern nur einem Menschen;
und einem Stein kann auch Gott nicht wider-sprechen, weil
der Stein selber nicht spricht — sondern nur dem Menschen,
den er nach seinem Bilde geschaffen hat. Der Mensch, den
Gottes Widerspruch trifft, ist der Mensch, der sich in den

Widerspruch zu Gott gestellt hat und der dadurch sich selbst
verloren hat. Gottes Widerspruch ruft ihn zu sich selbst
zurück, zu dem, was er eigentlich ist. Sein Selbst kann man nie
verlieren, wie ein Ding, das einem abhanden kommt, das man
durch den Verlust einfach los wird. Die Bestimmung zum
Selbst ist unverlierbar und bleibt im Menschen ständig wirksam

als die ihn ständig — bewußt oder unbewußt, eingestanden

oder verdrängt — bewegende Frage nach dem, was er
eigentlich ist. Der Mensch, den Gottes Widerspruch trifft, ist
der verirrte Mensch. Der Verirrte ist durch den Bezug auf
den Weg, den er gehen soll und will, determiniert und steht
nicht neutral zu ihm, wie ein Pfahl, der abseits vom Wege
steht.

Die den Menschen, der er selbst sein will und der sein
Selbst verloren hat, bewegende Frage nach seiner Eigentlichkeit

ist der Anknüpfungspunkt für Gottes Wort. Und sofern
die Frage nach seiner Eigentlichkeit eben den Menschen
bedrängt, der sich in den Widerspruch zu Gott gesetzt hat, und



R. Bultmann, Anknüpfung und Widerspruch 405

sofern ihm also Gottes Wort als Widerspruch begegnet, läßt
sich sagen: der Widerspruch des Menschen gegen Gott ist der
Anknüpfungspunkt für den Widerspruch Gottes gegen ihn.
Die Sünde des Menschen ist der Anknüpfungspunkt für das
widersprechende Wort von der Gnade.

Dann kann man also nicht auf diesen oder jenen
Anknüpfungspunkt im Menschen, in seinem Geistesleben, in seiner
Geschichte hinweisen. Vielmehr: der Mensch in seiner Existenz,
als ganzer, ist der Anknüpfungspunkt. Und deshalb ist es auch
richtig, daß es kein Organ im Menschen gibt, kein «religiöses»
Organ, das für das Wort Gottes eine besondere Empfänglichkeit

besäße. Vielmehr kann das, was wir als ein religiöses
Organ, als eine besondere Veranlagung oder Empfänglichkeit
bezeichnen, ebenso gut ein Hindernis wie eine Förderung für
das Hören des Wortes Gottes bedeuten. Nicht eine besondere
Fähigkeit des Menschen ist der Anknüpfungspunkt, sondern
die Existenz des Menschen als ganze.

2. Aber noch ein Zweites ist zu sagen. Darf das Erste in
keiner Verkündigung vergessen werden, muß es vielmehr in
ihr stets die leitende Grundanschauung sein, so ist damit doch
nicht gesagt, daß Gottes Widerspruch gegen den Menschen in
der menschlichen Rede — und alle Verkündigung ist auch
menschliche Rede! — stets die Form des Widerspruches tragen

müsse. Gottes Wort trifft den Menschen in seiner ganzen
Existenz, und auch menschliches Wort der Verkündigung
sollte ihn so treffen. Aber die menschliche Existenz erscheint
dem menschlichen Verkündiger ja immer in konkreter
historischer Gestalt, in der sein Selbstverständnis und damit seine
Verstehensmöglichkeiten für das ihm verkündigte Wort
individuelle Gestalt gewonnen haben, in der der Widerspruch
gegen Gott und die Frage nach der Eigentlichkeit verschieden
ausgeprägt sind.

Es ist sinnlos, das Wort Gottes überall in gleicher Form
zu verkündigen. Wie es fremdsprachlichen Völkern in ihrer
Sprache gepredigt werden muß, so muß es überhaupt — und
im Grund jedem einzelnen Menschen — übersetzt werden in
die jeweils dem Menschen verständliche Sprache. Gerade der
Widerspruch muß ja als Widerspruch verstanden werden,
nicht als etwas Sinnloses ans Ohr klingen. Das bedeutet



406 R. Bultmann, Anknüpfung und Widerspruch

aber: die Sprache des Menschen ist der Anknüpfungspunkt für
das vom menschlichen Verkündiger gesprochene Wort Gottes.
Genauer: die Gestalt, in der sich jeweils das Existenzverständnis

des Menschen ausgeprägt hat, die Ausgelegtheit, die
sein Widerspruch gegen Gott und die Frage nach der
Eigentlichkeit gefunden hat, ist der Anknüpfungspunkt — und also
in besonderer Weise seine Religion, sein Gottesbegriff, seine
Ethik, seine Philosophie. Es wäre sinnlos und verantwortungslos,

wollte der Verkündiger ignorieren, daß das Selbstverständnis

des Menschen sehr verschieden gestaltet sein kann;
daß es naiv oder reflektiert, dogmatisch starr oder labil und
bewegt sein kann, leichtfertig oder ernst, daß der Mensch für
die Frage seiner Existenz verschlossen oder durch sie
erregt sein kann.

Gewiß: Gottes Widerspruch gilt dem Menschen schlechthin,

und Gott hat keine Anknüpfungspunkte im Menschen.
Ihm steht der Ernste nicht näher als der Leichtfertige; er
kann den Selbstzufriedenen und den Verstockten im gleichen
Nu seinem Worte erschließen wie den Ringenden, der sich
selbst nur Frage ist. Er kann den Frevler heute zu sich rufen,
während er den, der «immer strebend sich bemüht», warten
lassen kann. Aber wir sind nicht Gott und haben nicht Wunder

zu tun, sondern wir sind Menschen und haben
verantwortungsbewußt und gewissenhaft nach den Möglichkeiten zu
fragen, die unserer Arbeit Raum geben. Wir haben den
Anknüpfungspunkt nicht nur in jenem paradoxen Sinne in den
Blick zu fassen, sondern auch im ganz simplen Sinne nach
dem Anknüpfungspunkt für unsere Verkündigung zu fragen.

III.
Wie das zu geschehen hat, dafür kann ein Blick auf das

Neue Testament lehrreich sein. Ich brauche nicht darüber
zu reden, wie die Aufgabe der Verkündigung im NT
grundsätzlich aufgefaßt ist — so nämlich, daß von einem
Anknüpfungspunkt für Gottes Wort im menschlichen Geistesleben
nicht die Rede sein kann. Gottes Wort erscheint in der christlichen

Predigt als das Wort des Anstoßes, als der Ruf zur
Umkehr, als der radikale Widerspruch Gottes gegen den
Menschen. Ja, als so radikal, daß der Blick auf die praktischen



R. Bultmann, Anknüpfung und Widerspruch 407

Anknüpfungsmöglichkeiten dadurch verstellt wird. Aus der
Einsicht, daß vor Gott alle Differenzierungen verschwinden,
durch welche sich Menschen für menschlichen Blick
unterscheiden, wird die Konsequenz gezogen, daß solche
Differenzierungen überhaupt nicht da sind. Nirgends wird im NT
unterschieden zwischen den Leichtsinnigen und den Ernsten,
zwischen denen, die nur den Trieb sinnlicher Leidenschaften
kennen, und denen, die nach geistigen Gütern verlangen. Die
Heidenwelt erscheint als undifferenzierte massa perditionis,
und ihre Gottferne wird als eine allgemeine Yersunkenheit in
Laster und Sünde — wenigstens fast ausnahmslos — aufgefaßt.

Aber überraschenderweise ist nun doch die Verkündigung
hier und dort an Anknüpfungspunkten in der Heidenwelt orientiert,

wie durch drei Beispiele veranschaulicht werden soll.
1. Die Anknüpfung an die hellenistische Popularphilo

Sophie, speziell an die natürliche Theologie der Stoa.
Schon die Redeweise des Paulus ist durch die populär-

philosophische Propaganda beeinflußt. Von ihr hat er gelernt,
disputierend zu reden und gewisse rhetorische Kunstmittel zu
verwenden; aus ihr stammen die Tugend- und Lasterkataloge,
vor allem die Vorliehe für die Antithese und die Paradoxie.
Auch die kynisch-stoische Predigt kann in gewissem Sinne
als Bußpredigt bezeichnet werden; sie will den Menschen
zurückrufen aus der Bindung in die Konvention, aus der Ver-
sunkenheit in Leidenschaften und Laster, zurück zu einem
natürlichen Leben. So lehrt sie eine Umwertung der Werte
und zeigt auf, wie ein falsches Verständnis von Glück und
Leid, von Freiheit und Knechtschaft, von Leben und Tod die
Menschen beherrscht, und lehrt ein echtes Verständnis. An
diese Redeweise und damit an ein bestimmtes Selbstverständnis

in der hellenistischen Welt knüpft Paulus an. Er
übernimmt dabei auch bestimmte Begriffe aus der philosophischen
Tradition, die im AT teils nur schwache, teils gar keine
Entsprechungen haben, wie die Begriffe mmîbricnç, Kcd}f|Kov, ape-ip,
eXèuôepîa, ja auch den Begriff qpûmç.

Paulus will natürlich nicht sagen, daß der Mensch, wenn
er die Stimme seines Gewissens hört, damit schon Gott hört,
daß sein Verantwortungsbewußtsein schon Gottesbewußtsein



408 R. Bultmann, Anknüpfung und Widerspruch

ist. Aber daß die Forderungen des Sittlichen, die der Heide
vernimmt, die Forderungen Gottes sind, das ist ihm nicht
zweifelhaft. Er erkennt das nicht nur indirekt an, wenn er
Phil. 4, 8 mahnt: «Alles was wahr, was ehrbar, was gerecht,
was rein, was wohlgefällig, was löblich ist, was es irgend an
Tugend und Lob gibt, das beherzigt!» Sondern er erkennt es

auch direkt an, wenn er Rom. 2,14 f. sagt: «Denn wenn die
Heiden, die das Gesetz nicht haben, von Natur das tun, was
das Gesetz fordert, so sind sie, die das Gesetz nicht haben,
sich selbst das Gesetz. Sie zeigen ja, daß das vom Gesetz
geforderte Werk in ihr Herz geschrieben ist, indem auch ihr
Gewissen es bezeugt und ihre Gedanken sich untereinander
anklagen oder verteidigen.»

Aber es ist nun wohl zu beachten, in welchem Zusammenhang

und zu welchem Zweck Paulus dies sagt; nämlich um
zu beweisen, daß auch die Heiden dem Gericht Gottes
unterworfen sind und sich nicht entschuldigen können. So vereint
sich mit der Anknüpfung der Widerspruch. Gottes Widerspruch

richtet sich nicht gegen das sittliche Bewußtsein der
Heiden als solches. Gottes Widerspruch kann vielmehr dem
Heiden gerade dadurch zum Bewußtsein gebracht werden, daß

an sein Verantwortungsbewußtsein appelliert wird und er vor
die Frage gestellt wird, ob er radikal ernst damit macht; ob

er sich darüber klar ist, daß er als verantwortlicher Mensch
vor Gott als seinem Richter verantwortlich ist und daß er
dann vor Gott als Gerichteter dasteht.

Aehnlich läßt sich an der Anwendung des Begriffes der
Freiheit das Beisammen von Anknüpfung und Widerspruch
zeigen. Denn zunächst ist klar, daß Paulus das Selbstverständnis

des Menschen bejaht, welches besagt: zur Existenz
des Menschen gehört Freiheit, und zwar — wie in der Stoa —
nicht in einem äußerlichen Sinne. Der Sklave soll nicht meinen,

er müsse frei werden im soziologischen Sinne; er kann
gerade als Sklave ein Freier sein. Nein! es ist die Freiheit in
jenem innerlichen Sinne gemeint als die Freiheit von menschlichen

Urteilen und Wertungen (pp pîvecrhe boOXoi ävüpdjmjuv
1. Kor. 7, 24), als die Freiheit von den Leidenschaften der
Sinnlichkeit (Gal. 5,13), als die Freiheit der Innerlichkeit, der
Abkehr von allem, was dem eigentlichen Selbst fremd ist, der



R. Bultmann, Anknüpfung und Widerspruch 409

Abkehr von der «Welt». Alles wie in der Stoa; und auch die
Dialektik des TtâvTa goi êSecmv, à\\' oik èpiii è£ouaiacrhricro|uai wrô

tivoç (1. Kor. 6,12) ist stoisch. An diesen innerlichen
Freiheitshegriff und seine Dialektik, in dem die Frage der menschlichen

Existenz einen deutlichen Ausdruck gewonnen hat,
knüpft Paulus an. Der Mensch, in dem die Frage nach der
Freiheit so lebendig ist, muß doch die Botschaft von der christlichen

Freiheit verstehen!
Aber auch hier kann die Anknüpfung nur zusammengehen

mit dem Widerspruch. Freilich sieht die Stoa richtig, daß die
Freiheit des eigentlichen Selbst in der Abkehr des Menschen
von der Welt gegeben ist. Aber sie setzt dabei voraus, daß der
Mensch Herr über seine Innerlichkeit ist, daß die Gewinnung
seiner Eigentlichkeit in seine Macht gegeben ist, während für
Paulus das eigentliche Freiheitsproblem gerade da beginnt,
wo es für die Stoa aufhört.1 In seinem Inneren ist der Mensch
nicht frei; vielmehr wenn er sich von der Welt abkehrt und
vor Gott gestellt weiß, entdeckt er in seinem Wollen ein Nicht-
können, einen Zwiespalt zwischen Ich und Ich, so daß er die
Freiheit nur als Freiheit von sich selbst erfahren kann. Er
gewinnt sie, wenn er sein altes Ich preisgibt, sich mit Christus

kreuzigen läßt und nun mit Christus lebt, aber nicht
mehr als Ich, sondern so, daß Christus in ihm ein neues Ich
ist (Gal. 2,19 f.).

Auch an die «natürliche Theologie» der Stoa knüpft Paulus

an, wenn er Rom. 1,18 f. sagt: «Denn was von Gott erkennbar

ist, das ist unter ihnen (den Heiden) offenbar, denn Gott
hat es ihnen offenbar gemacht. Denn sein unsichtbares Wesen
kann seit der Erschaffung der Welt an seinen Werken durch
die Vernunft geschaut werden, seine ewige Kraft und
Göttlichkeit.» Der Satz entspricht in Gedanke und Form den
hellenistischen Gottesbeweisen. Und auch darin stimmt Paulus
mit der griechischen Aufklärung überein, daß die an der
Betrachtung des Kosmos gewonnene Gotteserkenntnis nicht eine
bloß theoretisch-wissenschaftliche, sondern eine Erkenntnis
ist, in der der Mensch sein eigenes Sein erfaßt: seine Gott-

1 Vgl. Hans Jonas, Augustin und das paulinische Freiheitsproblem
1930, S. 8—16.



410 R. Bultmann, Anknüpfung und Widerspruch

bezogenheit und seine Unterworfenheit unter die ewigen
göttlichen Normen, die das Gesetz seines eigentlichen Seihst sind.2

Indessen, in welchem Zusammenhang und zu welchem
Zweck greift Paulus zu diesen Gedanken? Nicht weil er die
Zugänglichkeit Gottes für die Heiden als ein Positivum
darstellen will, sondern weil er zeigen will, daß die Heidenwelt
unter dem Zorne Gottes steht. Die Erkenntnis Gottes als des

Schöpfers hat hei ihnen nicht zu Dank und Dienst geführt,
sondern ist in der praktischen Haltung verleugnet worden.
So begründet die Gotteserkenntnis der Heiden ihre
Verantwortlichkeit, ihre Verfallenheit an Gottes Gericht. Aber
gerade so ist die natürliche Gotteserkenntnis der Anknüpfungspunkt,

weil im Schuldigsein der Heiden die Möglichkeit für
das Hören des Evangeliums von der Gnade Gottes gegeben ist.

Aehnlich, wenngleich äußerlicher, knüpft die sog. Areo-
pagrede, die der Autor der Acta Paulus in den Mund gelegt
hat, an die natürliche Theologie des Hellenismus an. Die
Anknüpfung ist hier eine bewußte. Die Rede knüpft ja an die
Inschrift eines heidnischen Altares an: Af-vwa-nu bew — sie setzt
also hei den Hörern eine Ahnung von dem wahren Gott voraus,
der ihnen nun erst wirklich bekannt gemacht werden soll. «Was
ihr, ohne es zu kennen, verehrt, das verkündige ich euch.»
Gleich die ersten Sätze tragen hellenistische Gotteslehre vor,
beginnend freilich im alttestamentlichen Stile mit der Verkündigung

des einen Gottes, der als der Schöpfer keines Tempels
zu seiner Verehrung bedarf. «Gott, der die Welt gemacht hat
und alles, was darin ist, er, der des Himmels und der Erde
Herr ist, wohnt nicht in Tempeln, die von Händen gemacht
sind.» Aber dann wird der Gedanke in modernisierte
hellenistische Form gefaßt und führt auf das Motiv der
Bedürfnislosigkeit Gottes hinaus, das, gut stoisch, dem AT fremd ist,
das ja eine Lehre von den auf der via negationis zu erschließenden

Eigenschaften Gottes nicht kennt. «Er läßt sich nicht
von Menschenhänden bedienen, als bedürfe er etwas, da er
seihst allem Leben gibt, Odem und Alles.» Dann folgt die
hellenistische Betrachtung der von Gott den Menschen gesetzten

Ordnungen. «Er fügte, daß, von Einem entsprungen, das
2 Vgl. Günther Bornkamm, Die Offenbarung des Zornes Gottes, Zeit-

schr. f. d. nt.liche Wissensch. 34 (1935), S. 239—262.



R. Bultmann, Anknüpfung und Widerspruch 411

ganze Geschlecht der Menschen auf der ganzen Fläche der
Erde wohnen sollte. Er bestellte ihnen geordnete Zeiten des
Jahres und begrenzte Zonen zum Siedeln.» Und daraus
folgernd: «damit sie Gott suchen sollten, ob sie ihn greifen und
finden möchten; denn nicht fern ist er ja jedem unter uns».
Und dabei ist das Suchen Gottes nicht im alttestamentlichen
Sinne als Sache des Willens, sondern im hellenistischen Sinne
als Sache des Forschens verstanden. Vollends ist der hellenistische

Gedanke in den folgenden Versen deutlich. «Denn in
ihm haben wir Leben, Wehen und Sein, wie ja auch einige
eurer Dichter gesagt haben: ,Denn wir sind seines
Geschlechts.' Als göttlichen Geschlechtes nun sollen wir nicht
wähnen, die Gottheit gleiche einem Bilde aus Gold, Silber
oder Stein, dem Werke menschlicher Kunst und Phantasie.»
Es ist der Gedanke der Gottesverwandtschaft des Menschen,
welcher die richtige Erkenntnis und Verehrung Gottes zu
entsprechen hat. Der Gedanke wird ja durch ein Zitat aus
dem Stoiker Arat erläutert, und ein Zitat steckt vermutlich
auch in dem èv aùxw fàp Muev Kai Kivoüpeba Kai ècrpèv.3

Eine echte Paulusrede ist diese Rede nicht. Der
charakteristisch paulinische Gedanke, daß die Gotteserkenntnis der
Heiden ihre Schuld begründet, fehlt, wie andrerseits dem Paulus

der Gedanke von der Gottesverwandtschaft fernliegt. Die
Rede ist eine literarische Bildung des Verfassers der Acta;
aber das Motiv des Widerspruches fehlt auch in ihr nicht,
sondern kommt im Schluß der Rede zur Geltung: in dem Ruf
zur Buße und in dem Hinweis auf das bevorstehende Gericht
Gottes und auf Jesus Christus als den Mann, an dem sich das
Gericht entscheiden wird. Ebenso auch durch den Bericht vom
Eindruck der Rede: «Da sie aber von der Auferstehung der
Toten hörten, spotteten die einen, die andern sagten: ,Wir wollen

darüber noch ein andermal hören.'» Der Verfasser der
Acta weiß also, daß es Anknüpfung nicht ohne Widerspruch
gibt, wenn er auch beides recht äußerlich nebeneinandergestellt
hat ohne die innere Verknüpfung, die darin gegeben ist, daß

gerade der Widerspruch in tieferem Sinne die Anknüpfung ist.

3 Vgl. Martin Dibelius, Paulus auf dem Areopag, Sitzungsber. der
Heidelb. Akad. d. Wiss., Phil.-hist. Klasse, Jahrg. 1938/39, 2. Abh. 1939.



412 R. Bultmann, Anknüpfung und Widerspruch

2. Die Anknüpfung an die hellenistischen Mysterienreligionen.

Ueber dieses Thema ist in der religionsgeschichtlichen
Schule viel verhandelt worden, und ich will hier nur kurz an
das erinnern, was die Sakramente betrifft. Stammen die Taufe,
die den Getauften in die christliche Gemeinde aufnimmt, und
das Herrenmahl in irgendeiner Form aus der urgemeindlichen
Tradition, so ist es doch keine Frage, daß beide Sakramente
im hellenistischen Christentum eine Form und eine Deutung
gewannen, durch die sie den Sakramenten der Mysterienreligionen

angeglichen wurden. Wie in den Mysterien der Myste
kraft der kultischen Handlung am Schicksal der Mysteriengottheit

teilgewinnt, an seinem Tode und an seinem
Wiederaufleben, so erhält durch die christliche Taufe der Täufling
teil am Tode und an der Auferstehung Christi. Der christliche

Taufbrauch und Taufglaube knüpfen also an die
Mysterienvorstellung an und damit an das ihm zugrunde liegende
Selbstverständnis des Menschen.

Den Menschen, die sich in den Mysteriengemeinden
zusammenfanden, war das Weltverhältnis fragwürdig geworden.
Die Möglichkeiten der Welt bieten ihnen nicht mehr das, was
sie brauchen, um eigentlich sein zu können. Der Mensch findet
die Erfüllung seines Selbst nicht mehr wie einst in der
weltgestaltenden Tat und in der Gemeinschaft der Polis; auch
nicht im Kosmos, wie der Philosoph, der in der Hingabe an
den Logos die Welt als Einheit versteht und sich in ihr
gesichert weiß. Er weiß sich vielmehr als ungesichert, und die
Welt enthält für ihn primär die Möglichkeiten des Schicksals,
dem er sich preisgegeben weiß — als letztes Schicksal den
Tod. Er weiß sich Leiden und Freuden ausgesetzt, als der
Freuden bedürftig und doch nicht über sie verfügend. Er
zittert vor dem Tode und hat doch keine Möglichkeit, seiner
Herr zu werden. Er kann sich nicht mehr mit einer Gottheit
trösten, die in der Gemeinschaft der Polis als tragende Kraft
waltet, die die Autorität des Rechtes begründet und Gehorsam

fordert und lohnt — noch auch des Logos oder des
vôgoç cpécreujç, der die Welt und das Geschehen in ihr harmonisch

zur Einheit fügt. Es ist eine den nationalen Schranken

enthobene, eine überweltliche Gottheit, deren Willkür er



R. Bultmann, Anknüpfung und Widerspruch 413

sich ausgeliefert weiß, und zu der er sich flüchtet, um sich
ihrer Gnade zu versichern. Im Mysterium der Weihe gibt er
sein altes Leben preis, erleidet er den Tod, um ein ganz Neuer
zu werden, über den das Schicksal keine Macht mehr hat, und
der nach dem leiblichen Sterben des unvergänglichen Lebens
in Seligkeit gewiß sein kann.

Bedenken wir weiter, daß sich die Mysteriengläubigen in
Gemeinden sammelten, in denen die Unterschiede von
Geschlecht, Nation und Rasse (wenn wir von der Mithrasreli-
gion absehen) hinfällig geworden sind, in Gemeinden, die
durch den freien Zusammenschluß ihrer Mitglieder entstanden,

welche Mitglieder sich auf die Glauben fordernde
Botschaft der betreffenden Religion hin bekehrt haben, so leuchtet

ein, daß die christliche Predigt hier einen Anknüpfungspunkt

fand, den sie durch Ausgestaltung und Interpretation
der christlichen Sakramente nutzbar machte. Die Forderung
des Glaubens und der Bekehrung, der Zusammenschluß zur
Gemeinde, die heiligen Weihen, vermöge deren der Geweihte
ein neuer Mensch und seines Schicksals wie des Todes Herr
wird — eben diese charakteristischen Züge mußten die christliche

Religion solchen Hörern empfehlen, die der Botschaft
der Mysterien zugänglich waren.

Es mochte wohl auch vorkommen, daß bei der Anknüpfung

der Widerspruch vergessen wurde, wie z. B. der für
Korinth bezeugte Brauch der Yikariatstaufe zeigt, die den
schon Gestorbenen noch das Heil zuwenden will (1. Kor. 15,

29). Aber Paulus jedenfalls hat den Widerspruch nicht
vergessen. Er bestreitet die Sicherheit, die durch den Sakramentsempfang

gewährleistet zu sein scheint. Auch Israel hat
einst in der Wüste ein Sakrament der Taufe und des heiligen
Mahles empfangen; aber es verfiel dem Gericht Gottes; also:
ô boKtùv èffxâvai ßXeTreTcu gi) uécrp (1. Kor. 10, 12). Und so gilt
auch für das Herrenmahl, daß es nicht ex opere operato wirkt,
sondern nur bei würdigem Genuß (1. Kor. 11, 27—29). Denn
was ist der Sinn der Sakramente? Die Taufe führt in den Tod
des Herrn, und das Herrenmahl proklamiert den Tod des
Herrn. Sagen nicht das Gleiche die Mysterien? Ja, aber Paulus

radikalisiert den Gedanken: in den Tod gegeben ist nicht
nur das Vergängliche am Menschen, das dem Schicksal unter-



414 R. Bultmann, Anknüpfung und Widerspruch

worfen ist, so daß nun sein Lebenswille triumphiert, daß das
alte Ich sich in seinem unbändigen Lebenswillen durchhält,
sondern der Mensch ist als ganzer in den Tod gegeben, so
daß er in radikalem Sinne ein Neuer geworden ist, d. h. aber,
daß sein Wille ein neuer geworden ist, daß er nicht in der
Sicherheit des Unsterblichkeitsbesitzes allen Ansprüchen
enthoben ist und sein neues Leben in seinem beruhigten Bewußtsein

genießen kann. Vielmehr er ist ein Neuer geworden für
Gottes Anspruch und hat ihm zur Verfügung zu stehen: Xopl-
Cecrüe êctuxoùç eîvou vexpoùç pèv xf) apapxia, £wvxaç be tlù ûeûi èv Xpi-
crnît 'Ipcroû (Rom. 6, 11).

Dementsprechend unterscheiden sich auch die christlichen
Gemeinden von den Mysteriengemeinden, und zwar nicht nur
dadurch, daß in ihnen das Gebot, ein reiner Tempel zu sein
und allen Sauerteig der Kouda und Trovipia auszufegen (1. Kor.
8,17; 5,8), sondern einmal durch ihre Exklusivität; d.h. daß
das Ereignis des Sterbens und Auferstehens mit Christus so
ernst genommen ist, daß daneben andere Mittel und kultische
Weihen, die die Sicherheit vergrößern sollen, ausgeschlossen
sind. Sodann dadurch, daß sie nicht Einzelgemeinden ohne
Zusammenhang miteinander sind, sondern zur Gesamt-Ekkle-
sia zusammengeschlossen sind; d. h. aber, daß das in ihnen
durch die Sakramente verwirklichte Christusgeschehen es-
chatologisches Geschehen ist, das diese Gemeinden radikal aus
der Welt heraushebt und sie im Ueberweltlichen zu einer
Gemeinschaft zusammenbindet, in der alle historisch-weltlichen
Differenzierungen verschwinden.

3. Die Anknüpfung an die Gnosis.
Nur in den Grundzügen kann dieses umfassende Thema

hier dargestellt werden. In der Gnosis ist das Bewußtsein der
Fremdheit des Menschen gegenüber der Welt radikal ausgebildet,

und damit ist das menschliche Selbst in seiner
radikalen Unterschiedenheit von allem außermenschlichen,
welthaften Sein entdeckt. Für den Menschen des AT war die Welt
wie der Mensch Gottes Schöpfung, und der Mensch erblickte
in den Dingen und Vorgängen der Welt Gottes Gaben und
Walten. Er xvußte sich in der Welt zu Hause. Für den Griechen

regiert in der Welt derselbe Geist, dieselbe göttliche
Vernunft, die auch im menschlichen Geiste lebendig ist, und so



R. Bultmann, Anknüpfung und Widerspruch 415

weiß er sich mit der Welt innerlich verwandt. Der Gnosti-
ker ist der Fremdheit seines inneren eigentlichen Ich von aller
Welt tief innegeworden; er fühlt sich einsam und gefangen
in der Welt, von ihr bedrängt und erschreckt, an sie
ausgeliefert und verloren. Eine atemberaubende Weltangst erfüllt
ihn. Aber diese Angst befällt den Gnostiker auch vor sich
selbst. Denn er fühlt in sich selbst Triebe und Begierden
aufsteigen, die ihn an die Verlockungen der Welt verfallen
lassen, ihn an sie fesseln. Er ertappt sich darauf, daß die Welt
ihn betäubt und trunken gemacht hat; und wenn er aus dem
Rausch erwacht, so graut ihm vor sich selbst, vor den
Gewalten, die in seinem eigenen Inneren wirken. Sein eigentliches

Selbst ist an die Seele, den Doppelgänger, gefesselt und
kann sich nicht frei machen. Durch den Fall des Urmenschen
aus der Lichtwelt — so lautet die Objektivation des
Selbstverständnisses in der Mythologie — ist das Selbst in die
Gefangenschaft der Dämonen der Finsternis geraten.

Die Freiheit kann ihm nur geschenkt werden, und sie wird
ihm geschenkt durch den Gottessohn, den Offenbarer, der aus
der himmlischen Lichtwelt herabgesandt wird, der sich in
menschliche Gestalt verkleidet und das Erdenleben mit seiner
Qual und Angst auf sich nimmt. Er belehrt den Menschen,
lehrt ihn seine Situation verstehen; er erinnert das Selbst an
seine himmlische Heimat und bahnt ihm den Weg in die
Lichtwelt, indem er selbst, die dämonischen Weltmächte
überwindend, emporsteigt. Diesen Weg wird das Selbst nach dem
Tode gehen, um im Reigen der himmlischen Mächte Gott
Loblieder zu singen.

Solange der Mensch noch auf Erden weilt, ist ihm radikale

Abkehr von der Welt bis zur Askese aufgegeben —
wofern nicht das gnostische Bewußtsein der nunmehr erlangten
Weltüberlegenheit umschlägt in Libertinismus. Aber der
Gnostiker braucht nicht in der negativen Haltung der Weltverneinung

zu verharren. Und nicht nur in Spekulation und
Meditation kann er sich sein himmlisches Selbst zum Bewußtsein

bringen, sondern er meint auch in der Ekstase die
Aufhebung seines jetzigen weltlichen Daseins, den Aufschwung
in die Lichtwelt jetzt schon zu erleben.4

4 Siehe Hans Jonas, Gnosis und spätantiker Geist I 1934.



416 R. Bultmann, Anknüpfung und Widerspruch

Es ist wiederum deutlich, daß die christliche Predigt hier
einen Anknüpfungspunkt fand. Offenbar schon vor Paulus,
jedenfalls bei ihm selbst geht die Verkündigung auf die gno-
stische Begrifflichkeit ein; ebenso dann im Hebräerbrief und
vor allem im Johannes-Evangelium.5 Der Verf. des Joh.
übernimmt den gnostischen Mythos vom erlösten Erlöser, der ihm
den Aufriß für seine Darstellung liefert; er faßt die
Verkündigung Jesu in die Begrifflichkeit des gnostischen
Dualismus von Licht und Finsternis, Wahrheit und Lüge; und
wenn er Jesus in den großen Worten sagen läßt: «Ich bin
das Licht der Welt», «Ich bin das Brot des Lehens», «Ich bin
der wahre Weinstock», «Ich bin die Auferstehung und das

Leben», «Ich bin der Weg, die Wahrheit und das Leben», so
nimmt er die gnostische Sprache auf; er erkennt damit die
Fragestellung der Gnosis an und will sie in dem «Ich bin»
zur rechten Antwort leiten.6

Aber auch hier bilden Anknüpfung und Widerspruch eine
Einheit. Mit der Gnosis ist der christlichen Verkündigung
gegenüber dem AT und dem Judentum die Ueberzeugung
gemeinsam, daß die Welt, so wie sie dem Menschen begegnet,
einen gnädigen Gott nicht offenbart. Ist die Welt Schöpfung,
dann kann der Schöpfer — so folgert die Gnosis — nur
eine dem Menschen feindliche Macht sein. In der Tat sagt die
christliche Verkündigung, daß Gott und Mensch Feinde sind
(Köm. 5, 10, vgl. 8, 7, auch 2. Kor. 5, 19: koctjuov KoiTaMcccrcriuv

éauTiù) ; der Mensch steht unter dem Zorne Gottes (Rom. 1,

18 ff.). Aber dennoch: die Welt ist die Schöpfung des gnädigen
Gottes, des Vaters Jesu Christi; der Schöpfer- und der Erlösergott

sind ein und derselbe. Jene Feindschaft hat ihren
Ursprung nicht in einer dämonischen Schöpfermacht, sondern im
bösen Willen des Menschen selbst, in seiner Empörung gegen
Gott, so daß ihm Gottes Schöpfung nun als vernichtende Macht
begegnen muß. Eine eigentümliche Dialektik bestimmt also
das Weltverhältnis des Menschen.

Im Gedanken der Erlösung als der radikalen Befreiung

6 Siehe meine demnächst erseheinende Neutestamenliche Theologie, für
Hebr.: E. Käsemann, Das wandernde Gottesvolk 1939; für Joh. meinen Joh.-
Kommentar 1941.

0 Siehe Ed. Schweizer, EGO EIMI 1939.



R. Bultmann, Anknüpfung und Widerspruch 417

von der Welt ist der christliche Glaube der Gnosis verwandter
als dem AT, weil in ihr der Mensch in seiner Einsamkeit als
von der Welt Unterschiedener, an sich selbst Leidender
gesehen ist, als Hilfloser, der sich nicht seihst befreien kann.
Aber indem in der Gnosis seine Einsamkeit auf sein Schicksal
zurückgeführt wird, statt auf seine Schuld, sein Leiden und
seine Hilflosigkeit auf fremde Mächte statt auf den eigenen
Willen, wird in ihr — so sagt der christliche Glaube —- eben
diese Einsamkeit mit ihren Konsequenzen nicht radikal
verstanden als das Getrenntsein von Gott infolge der eigenen
Empörung, sondern nur als ein äußerliches Geschiedensein
infolge des Eingreifens fremder Mächte. Demzufolge wird die
Erlösung in der Gnosis im Grunde als ein Naturprozeß
verstanden, der sich am eigentlichen Ich des Menschen
vorbeivollzieht, statt in dessen Umwandlung zu bestehen. In der
Gnosis spricht das begegnende Wort dem Menschen nicht die
den Sünder verwandelnde Vergebung zu, sondern übermittelt
ihm eine spekulative Lehre, die ihn heißt, sein Selbst als einen
aus der Präexistenz gefallenen Lichtfunken zu verstehen, und
ihn über dessen Natur und Schicksal belehrt.

Die christliche Verkündigung bricht gerade die fundamentale

Lehre von der Präexistenz des Selbst als eines Lichtfunkens

aus dem gnostischen Aufriß heraus und muß deshalb
auch die gnostische Auffassung von der durch die Erlösung
vollzogenen Entweltlichung der Erlösten ablehnen. Die Ent-
weltlichung besteht nicht in der eindeutigen Abkehr von der
Welt, die als Askese oder als Libertinismus Gestalt gewinnen

kann, die als Zuständlichkeit nach dem Tode verwirklicht

werden wird, und die im Kulminationsphänomen der
Ekstase schon jetzt vorweggenommen werden kann. Sie kann
nur durch die Vergebung der Sünde erfolgen, die im
Menschen das tilgt, was die Welt zur feindlichen Macht werden
ließ, so daß die Welt nun wieder als Gottes Schöpfung sichtbar

werden kann. Freilich ist sie auch so ein Vorläufiges;
denn das In-der-Welt-Sein auch des erlösten Menschen ist ein
vorläufiges, aber sein Verhältnis zur Welt ist ein
dialektisches, jenes Sein im d>ç gn von 1. Kor. 7, 29—31. Der Mensch
wandelt im Glauben, nicht im Schauen (2. Kor. 5, 7), in dem

eigentümlichen Zwischenstadium von «Nicht mehr» und «Noch
•27



418 A.A. T.Ehrhardt, Unsterblichkeitsglaube und Politik im Römerreich

nicht»: «Nicht daß ich es schon ergriffen hätte oder schon
vollendet wäre; ich jage ihm aber nach, ob ich es ergreifen
möchte, weil ich von Christus Jesus ergriffen ward» (Phil.
3,12). Hier gibt es kein Kulminationsphänomen der Ekstase;
und wer nach der Schau Gottes verlangt, der wird an den
verwiesen, in dem Gottes «Wort» Fleisch geworden ist: «Wer
mich gesehen hat, der hat den Vater gesehen» (Joh. 14, 9).
Die Befreiung von der Welt wird nicht in Askese oder
Libertinismus demonstriert, sondern in der Liebe: «Gott ist die
Liebe; und wer in der Liebe bleibt, der bleibt in Gott, und
Gott bleibt in ihm» (1. Joh. 5,16). «Wir wissen, daß wir aus
dem Tode ins Leben hinübergeschritten sind; denn wir lieben
die Brüder» (1. Joh. 8,14).

Marburg/Lahn. Rudolf Bultmann.

Unsterblichkeitsglaube und Politik
im Römerreich.

Erwin Rohde und Franz Cumont haben die Quellen des

griechischen und hellenistisch-römischen Unsterblichkeitsglaubens

so anziehend und überzeugend dargestellt, daß man
sich versucht fühlt, anzunehmen, daß die Zeitgenossen Christi
und der Apostel nur die Wahl hatten, entweder an die Unsterblichkeit

der Seele zu glauben oder sie zu leugnen. Die Gebildeten

der Zeit, so scheint es, hatten sich mit Ueberzeugung
den «atheistischen» Lehren Epikurs oder der Kyniker
zugewandt, die Massen eine oder die andere «Mysterienreligion»
ergriffen, unter denen das Christentum wie durch Zufall
siegreich blieb. Von dieser Ansicht wagen wir abzuweichen. Es
mag dahingestellt bleiben, ob die Mysterien so populär und
so allgemein zugänglich waren, wie man es heute annimmt;
es ist aber jedenfalls unrichtig, den Unsterblichkeitsglauben
als eine einfache Alternative zu betrachten. Zwischen dem
Glauben an die Unsterblichkeit der Seele und dem an ihr
zeitliches Ende liegt das weite Feld des Zweifels.

Man hat gemeint, der Unsterblichkeitsglaube im Zeitalter
des Hellenismus sei aus orientalischen Quellen geflossen.
Franz Cumont und Albrecht Dieterich haben jeder in seiner


	Anknüpfung und Widerspruch : zur Frage nach der Anknüpfung der neutestamentlichen Verkündigung an die natürliche Theologie der Stoa, die hellenistischen Mysterienreligionen und die Gnosis

