Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 2 (1946)
Heft: 6
Artikel: Anknupfung und Widerspruch : zur Frage nach der Anknupfung der

neutestamentlichen Verkiindigung an die natirliche Theologie der Stoa,
die hellenistischen Mysterienreligionen und die Gnosis

Autor: Bultmann, Rudolf
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877595

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877595
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

2. Jahrgang Heft 6 November/Dezember 1946

Ankniipfung und Widerspruch.

Zur Frage nach der Ankniipfung der neutestamentlichen Verkiin-
digung an die natiirliche Theologie der Stoa, die hellenistischen
Mysterienreligionen und die Gnosis.

I

Versteht man den christlichen Glauben als ein Phéinomen
der Religion iiberhaupt und, indem man christlich zu urteilen
meint, als das hochste religiose Phinomen — versteht man
weiter die Religion als ein Phidnomen des menschlichen Gei-
steslebens, so ist es selbstverstindlich, dall zwischen der christ-
lichen Religion und den nichtchristlichen Religionen ein kon-
tinuierlicher Zusammenhang besteht. Die religionsgeschicht-
liche Betrachtung scheint dieses Urteil zu bestitigen. Denn
zweifellos kann man die heidnischen Religionen als Vorstufen
oder Parallelerscheinungen der christlichen Religion ansehen;
und man kann etwa feststellen, dafl in dieser zu voller Aus-
bildung gelangt ist, was in jenen nur in Ansétzen vorhanden
ist, oder dafB in dieser zur Vollendung gekommen ist, was in
jenen durch Fehlentwicklung zu einer minder vollkommenen
oder verzerrten Gestalt gediehen ist.

Typische Phéinomene des religiosen Lebens erscheinen hier
wie dort und beweisen die innere Verwandtschaft allen reli-
giosen Lebens: Gemeinschaftsbildung mit ihren kultischen
Feiern und sakramentalen Handlungen, mit ihrer Disziplin,
mit ihrem Priestertum und ihrer Tradition; in den héheren
Formen mit ihren heiligen Schriften, mit religioser Spekula-
tion oder Dogmatik, mit ihrer KEthik oder auch mit ihrer
Mystik.

Fiir diese Betrachtungsweise ist die Frage nach der «An-
kniipfung> fiir die christliche Verkiindigung grundsitzlich
kein Problem; es besteht nur ein praktisches Problem. D.h.:
soll der christliche Glaube nichtchristlichen Vélkern gebracht
werden, so ist es keine Frage, dafl der Missionar an die For-
men und Gehalte des religiosen Lebens der heidnischen Vol-
ker ankniipft, also etwa ihre Gedanken iiber die Gottheit 1du-

26



402 R. Bultmann, Ankniipfung und Widerspruch

tert und weiterfiihrt, ihre Briduche reinigt, ihre Lebensfiih-
rung auf eine héhere Stufe leitet u. dgl. Es kann sich dann
nur jeweils um die praktische Frage handeln, wie das zu
machen sei.

Ist aber die christliche Theologie der Meinung, dall der
christliche Glaube nicht ein Phinomen der menschlichen Gei-
stesgeschichte, der Religion tiiberhaupt, sei, sondern dal} er
die Antwort auf die in einer bestimmten Offenbarung Gottes
erklingende I'rage an den Menschen sei, also kein KErgebnis
der Entwicklung auf dem Felde der Religionsgeschichte, keine
Bliite im Garten des menschlichen Geistes, sondern eine fremde
Pflanze, von jenseits her in die menschliche Welt gebracht,
und nur so und nur deshalb eine Haltung, die mit der jensei-
tigen Welt Gottes verbindet — dann gibt es offenbar keine
Kontinuitit zwischen der christlichen und den nichtchrist-
lichen Religionen; dann wird fiir die Mission das Problem der
«Ankniipfungy als ein grundsitzliches aktuell. Denn wie kann
es dann noch Ankniipfung geben? Gibt es dann nicht nur
Widerspruch? Sind dann nicht alle Vorstellungen von Gott
aullerhalb des Glaubens falsch? — Wahnideen, die durch das
Wort des wirklichen Gottes zunichte gemacht werden? Ist
dann nicht alle sogenannte Religion in Wahrheit Gottlosig-
keit? Eine Illusion, die das Ratselhafte, Unheimliche, Furcht-
bare, Bedringende von Welt und Leben tragbar machen will,
indem sie ihm die Gestalt einer Gottheit substituiert und es
dadurch ertridglich macht? Die dem unbestimmten Ritsel Ge-
stalt und Namen gibt, um es gleichsam zu bannen und mit ihm
in Verkehr treten zu konnen? — indem sie aus der faktischen
Unterworfenheit ein Sichunterwerfen macht, um der Gnade
des Uebermichtigen sicher zu werden?

Und bestatigt nicht die Betrachtung der Geschichte dieses
Urteil? Denn verkiimmert nicht die Religion, stirbt sie nicht
ab, oder sinkt sie nicht wenigstens zu einer unverbindlichen
Verklirung des Arbeitslebens herab, je mehr Welt und Leben
ihr Ritsel verlieren, dem Denken verstindlich und der Tat be-
herrschbar, <organisierbary, werden? Wire der christliche
Glaube also nur eine Religion, ein Phdnomen des Geistes-
lebens, so wiirde er mit dem Untergang der Religion dahin-
gehen.



R. Bultmann, Ankniipfung und Widerspruch 403

Aber eben als ein solches versteht er sich selber nicht,
sondern er weill sich als Geschenk Gottes selbst, als gewirkt
durch die Verkiindigung von Jesus Christus, auf die er selbst
die Antwort ist. Es ist daher verstindlich, wenn in der neue-
ren Theologie die Frage, ob es fiir den christlichen Glauben
eine Ankniipfung an die religiosen Gefiihle und Vorstellungen
des Menschen gibt, entschieden verneint wird: es gibi keine
Ankniipfung, sondern nur den Widerspruch! Es gibt nicht so
etwas wie ein religiéses Organ im Menschen, das nur aus-
gebildet zu werden brauchte. Indem Gott zu uns spricht,
schafft er auch selbst in uns das Organ, ihn zu horen.

Ergibt sich nun daraus die Konsequenz, alle aullerchrist-
liche Religion als einen gottlosen Wahn zu bekdmpfen? Sich
auf den Standpunkt friiherer Zeiten zuriickzuversetzen, in
denen christliche Missionare alle heidnische Religion als siind-
haften «Gotzendiensty ansahen und destruierten? — offenbar
eine naive Meinung, der wirkliche Kenntnis und Einsicht in
die heidnischen Religionen fehlte! Mull nicht unsere bessere
Kenntnis und tiefere Einsicht fiir die Mission fruchtbar wer-
den? und das hiefle doch: mull nicht die Mission die heid-
nischen Religionen als ein Positivum, als ein Stadium auf dem
Wege zu Gott, werten und also nach der Ankniipfung fragen?
Darf sie nur im Widerspruch bleiben? Aber wiirde sie damit
nicht den exklusiven und absoluten Charakter der Offenba-
rung Gottes, den sie zu vertreten hat, preisgeben?

LL

Wie ist aus diesem Dilemma herauszukommen? Mir scheint,
dall eine zweifache Antwort — oder eine Antwort in zwei
Stufen — gegeben werden muf.

1. Gottes Handeln am Menschen durch sein Wort hat frei-
lich keinen Ankniipfungspunkt im Menschen oder im mensch-
lichen Geistesleben, an den sich Gott akkommodieren miilite.
Gottes Handeln macht den Menschen, den es lebendig machen
will, vorher zunichte. Gottes Handeln ist Widerspruch gegen
den Menschen, und gerade auch gegen den Menschen in seiner
Religion, in der er sich gegeniiber der bedringenden Welt
sichern und behaupten, in der er seine Sorgen und Aengste
beschwichtigen will. Und jede Selbsterniedrigung und Selbst-

26*



404 R. Bultmann, Ankniipfung und Widerspruch

opferung, die im Namen der Religion geschieht, ist in Wahr-
heit Emporung gegen Gott — wie fiir Paulus der jiidische Ge-
setzesdienst nur ein Mittel ist, eigenen Ruhm zu erringen.
Gottes Gnade ist fiir den Menschen Gnade in so radikalem
Sinne, daf sie die ganze Existenz des Menschen trigt und nur
von dem als Gnade verstanden werden kann, der seine ganze
Existenz aus der Hand gibt und sich fallen 146t in die unab-
melbare, schwindelnde Tiefe, ohne einen Halt zu suchen.
Gottes Offenbarung ist der Widerspruch Gottes gegen den
Menschen in seiner Religion. Legitime christliche Verkiindi-
gung kann also nur eine solche sein, die diesen Widerspruch
in seiner vollen Schéirfe laut werden liflt.

Aber gerade im Widerspruch wird in paradoxer Weise der
Ankniipfungspunikt geschaffen, oder besser: aufgedeckt. Einen
Widerspruch gibt es nur, wo ein Verhéltnis besteht; und ein
verkehrtes Verhéltnis ist auch ein Verhiltnis. Einem Stein
kann ich nicht widersprechen, sondern nur einem Menschen;
und einem Stein kann auch Gott nicht wider-sprechen, weil
der Stein selber nicht spricht — sondern nur dem Menschen,
den er nach seinem Bilde geschaffen hat. Der Mensch, den
Gottes Widerspruch trifft, ist der Mensch, der sich in den
Widerspruch zu Gott gestellt hat und der dadurch sich selbst
verloren hat. Gottes Widerspruch ruft ihn zu sich selbst zu-
riick, zu dem, was er eigentlich ist. Sein Selbst kann man nie
verlieren, wie ein Ding, das einem abhanden kommt, das man
durch den Verlust einfach los wird. Die Bestimmung zum
Selbst ist unverlierbar und bleibt im Menschen stindig wirk-
sam als die ihn stindig — bewulit oder unbewullt, eingestan-
den oder verdringt — bewegende Frage nach dem, was er
eigentlich ist. Der Mensch, den Gottes Widerspruch trifft, ist
der verirrte Mensch. Der Verirrte ist durch den Bezug auf
den Weg, den er gehen soll und will, determiniert und steht
nicht neutral zu ihm, wie ein Pfahl, der abseits vom Wege
steht.

Die den Menschen, der er selbst sein will und der sein
Selbst verloren hat, bewegende Frage nach seiner Eigentlich-
keit ist der Ankniipfungspunkt fiir Gottes Wort. Und sofern
die Frage nach seiner Eigentlichkeit eben den Menschen be-
dringt, der sich in den Widerspruch zu Gott gesetzt hat, und



R. Bultmann, Ankniipfung und Widerspruch 405

sofern ihm also Gottes Wort als Widerspruch begegnet, 1a0t
sich sagen: der Widerspruch des Menschen gegen Gott ist der
Ankniipfungspunkt fiir den Widerspruch Gottes gegen ihn.
Die Siinde des Menschen ist der Ankniipfungspunkt fiir das
widersprechende Wort von der Gnade.

Dann kann man also nicht auf diesen oder jenen Ankniip-
fungspunkt {m Menschen, in seinem Geistesleben, in seiner Ge-
schichte hinweisen. Vielmehr: der Mensch in seiner Existenz,
als ganzer, ist der Ankniipfungspunkt. Und deshalb ist es auch
richtig, daf} es kein Organ im Menschen gibt, kein «religitoses»
Organ, das fiir das Wort Gottes eine besondere Empfinglich-
keit besifle. Vielmehr kann das, was wir als ein religioses
Organ, als eine besondere Veranlagung oder Empféinglichkeit
bezeichnen, ebenso gut ein Hindernis wie eine Foérderung fiir
das Horen des Wortes Gottes bedeuten. Nicht eine besondere
Fahigkeit des Menschen ist der Ankniipfungspunkt, sondern
die Existenz des Menschen als ganze.

2. Aber noch ein Zweites ist zu sagen. Darf das Erste in
keiner Verkiindigung vergessen werden, mull es vielmehr in
ihr stets die leitende Grundanschauung sein, so ist damit doch
nicht gesagt, dall Gottes Widerspruch gegen den Menschen in
der menschlichen Rede — und alle Verkiindigung ist auch
menschliche Rede! — stets die Form des Widerspruches tra-
gen miisse. Gottes Wort trifft den Menschen in seiner ganzen
Existenz, und auch menschliches Wort der Verkiindigung
sollte ihn so treffen. Aber die menschliche Existenz erscheint
dem menschlichen Verkiindiger ja immer in konkreter histo-
rischer Gestalt, in der sein Selbstverstindnis und damit seine
Verstehensmdoglichkeiten fiir das ihm verkiindigte Wort indi-
viduelle Gestalt gewonnen haben, in der der Widerspruch
gegen Gott und die Frage nach der Eigentlichkeit verschieden
ausgepragt sind.

Es ist sinnlos, das Wort Gottes iiberall in gleicher Form
zu verkiindigen. Wie es fremdsprachlichen Vélkern in ihrer
Sprache gepredigt werden mul}, so mul} es iiberhaupt — und
im Grund jedem einzelnen Menschen — iibersetzt werden in
die jeweils dem Menschen verstindliche Sprache. Gerade der
Widerspruch mull ja als Widerspruch verstanden werden,
nicht als etwas Sinnloses ans Ohr klingen. Das bedeutet



406 R. Bultmann, Ankniipfung und Widerspruch

aber: die Sprache des Menschen ist der Ankniipfungspunkt fiir
das vom menschlichen Verkiindiger gesprochene Wort Gottes.
Genauer: die Gestalt, in der sich jeweils das Kxistenzver-
stindnis des Menschen ausgeprigt hat, die Ausgelegtheit, die
sein Widerspruch gegen Gott und die Frage nach der Eigent-
lichkeit gefunden hat, ist der Ankniipfungspunkt — und also
in besonderer Weise seine Religion, sein Gottesbegriff, seine
Ethik, seine Philosophie. Es wire sinnlos und verantwortungs-
los, wollte der Verkiindiger ignorieren, dal das Selbstver-
stindnis des Menschen sehr verschieden gestaltet sein kann;
dall es naiv oder reflektiert, dogmatisch starr oder labil und
bewegt sein kann, leichtfertig oder ernst, dal der Mensch fiir
die Frage seiner Existenz verschlossen oder durch sie er-
regt sein kann.

Gewil}: Gottes Widerspruch gilt dem Menschen schlecht-
hin, und Gott hat keine Ankniipfungspunkte im Menschen.
Thm steht der Ernste nicht n#éher als der Leichtfertige; er
kann den Selbstzufriedenen und den Verstockten im gleichen
Nu seinem Worte erschlieflen wie den Ringenden, der sich
selbst nur Frage ist. Er kann den Frevler heute zu sich rufen,
wiahrend er den, der «immer strebend sich bemiihty, warten
lassen kann. Aber wir sind nicht Gott und haben nicht Wun-
der zu tun, sondern wir sind Menschen und haben verant-
wortungsbewulit und gewissenhaft nach den Moglichkeiten zu
fragen, die unserer Arbeit Raum geben. Wir haben den An-
kniipfungspunkt nicht nur in jenem paradoxen Sinne in den
Blick zu fassen, sondern auch im ganz simplen Sinne nach
dem Ankniipfungspunkt fiir unsere Verkiindigung zu fragen.

I1I.

Wie das zu geschehen hat, dafiir kann ein Blick auf das
Neue Testament lehrreich sein. Ich brauche nicht dariiber
zu reden, wie die Aufgabe der Verkiindigung im NT grund-
sitzlich aufgefalit ist — so nadmlich, dal von einem Ankniip-
fungspunkt fiir Gottes Wort im menschlichen Geistesleben
nicht die Rede sein kann. Gottes Wort erscheint in der christ-
lichen Predigt als das Wort des AnstoBles, als der Ruf zur
Umkehr, als der radikale Widerspruch Gottes gegen den Men-
schen. Ja, als so radikal, daf} der Blick auf die praktischen



R. Bultmann, Ankniipfung und Widerspruch 407

Ankniipfungsmoglichkeiten dadurch verstellt wird. Aus der
Einsicht, dal vor Gott alle Differenzierungen verschwinden,
durch welche sich Menschen fiir menschlichen Blick unter-
scheiden, wird die Konsequenz gezogen, dall solche Differen-
zierungen iiberhaupt nicht da sind. Nirgends wird im NT
unterschieden zwischen den Leichtsinnigen und den Ernsten,
zwischen denen, die nur den Trieb sinnlicher Leidenschaften
kennen, und denen, die nach geistigen Giitern verlangen. Die
Heidenwelt erscheint als undifferenzierte massa perditionis,
und ihre Gottferne wird als eine allgemeine Versunkenheit in
Laster und Siinde — wenigstens fast ausnahmslos — aufge-
falit.

Aber iiberraschenderweise ist nun doch die Verkiindigung
hier und dort an Ankniipfungspunkten in der Heidenwelt orien-
tiert, wie durch drei Beispiele veranschaulicht werden soll.

1. Die Ankniipfung an die hellenistische Popularphiloso-
phie, speziell an die natiirliche Theologie der Stoa.

Schon die Redeweise des Paulus ist durch die popular-
philosophische Propaganda beeinflullt. Von ihr hat er gelernt,
disputierend zu reden und gewisse rhetorische Kunstmittel zu
verwenden; aus ihr stammen die Tugend- und Lasterkataloge,
vor allem die Vorliebe fiir die Antithese und die Paradoxie.
Auch die kynisch-stoische Predigt kann in gewissem Sinne
als Bullpredigt bezeichnet werden; sie will den Menschen zu-
riickrufen aus der Bindung in die Konvention, aus der Ver-
sunkenheit in Leidenschaften und Laster, zuriick zu einem
natiirlichen Leben. So lehrt sie eine Umwertung der Werte
und zeigt auf, wie ein falsches Verstindnis von Gliick und
Leid, von Freiheit und Knechtschaft, von Leben und Tod die
Menschen beherrscht, und lehrt ein echtes Verstindnis. An
diese Redeweise und damit an ein bestimmtes Selbstverstidnd-
nis in der hellenistischen Welt kniipft Paulus an. Er iiber-
nimmt dabei auch bestimmte Begriffe aus der philosophischen
Tradition, die im AT teils nur schwache, teils gar keine Ent-
sprechungen haben, wie die Begriffe ouveidbnoig, kadfikov, apetn,
ehéudepia, ja auch den Begriff guioig.

Paulus will natiirlich nicht sagen, dall der Mensch, wenn
er die Stimme seines Gewissens hort, damit schon Gott hért,
daBl sein Verantwortungsbewultsein schon Gottesbewultsein



408 R. Bultmann, Ankniipfung und Widerspruch

ist. Aber dal die Forderungen des Sittlichen, die der Heide
vernimmt, die Forderungen Gottes sind, das ist ihm nicht
zweifelhaft. Er erkennt das nicht nur indirekt an, wenn er
Phil. 4, 8 mahnt: «Alles was wahr, was ehrbar, was gerecht,
was rein, was wohlgefiillig, was léblich ist, was es irgend an
Tugend und Lob gibt, das beherzigt!y Sondern er erkennt es
auch direkt an, wenn er Rom. 2, 14 f. sagt: «Denn wenn die
Heiden, die das Gesetz nicht haben, von Natur das tun, was
das Gesetz fordert, so sind cie, die das Gesetz nicht haben,
sich selbst das Gesetz. Sie zeigen ja, dall das vom Gesetz ge-
forderte Werk in ihr Herz geschrieben ist, indem auch ihr
Gewissen es bezeugt und ihre Gedanken sich untereinander
anklagen oder verteidigen.»

Aber es ist nun wohl zu beachten, in welchem Zusammen-
hang und zu welchem Zweck Paulus dies sagt; nimlich um
zu beweisen, dafl auch die Heiden dem Gericht Gottes unter-
worfen sind und sich nicht entschuldigen kénnen. So vereint
sich mit der Ankniipfung der Widerspruch. Gottes Wider-
spruch richtet sich nicht gegen das sittliche Bewufitsein der
Heiden als solches. Gottes Widerspruch kann vielmehr dem
Heiden gerade dadurch zum Bewultsein gebracht werden, dal
an sein Verantwortungsbewulitsein appelliert wird und er vor
die Frage gestellt wird, ob er radikal ernst damit macht; ob
er sich dariiber klar ist, dall er als verantwortlicher Mensch
vor Gott als seinem Richter verantwortlich ist und dall er
dann vor Gott als Gerichteter dasteht.

Aehnlich lafit sich an der Anwendung des Begriffes der
Freiheit das Beisammen von Ankniipfung und Widerspruch
zeigen. Denn zunéichst ist klar, dafl Paulus das Selbstver-
stindnis des Menschen bejaht, welches besagt: zur Existenz
des Menschen gehort Freiheit, und zwar — wie in der Stoa —
nicht in einem &dullerlichen Sinne. Der Sklave soll nicht mei-
nen, er miisse frei werden im soziologischen Sinne; er kann
gerade als Sklave ein Freier sein. Nein! es ist die Freiheit in
jenem innerlichen Sinne gemeint als die Freiheit von mensch-
lichen Urteilen und Wertungen (un yiveode doOlot dvdpimwy
1. Kor. 7, 24), als die Freiheit von den Leidenschaften der
Sinnlichkeit (Gal. 5, 13), als die Freiheit der Innerlichkeit, der
Abkehr von allem, was dem eigentlichen Selbst fremd ist, der



R. Bultmann, Ankniipfung und Widerspruch 409

Abkehr von der «Welty. Alles wie in der Stoa; und auch die
Dialektik des mavra upot €eotiv, AN’ o0k éyw €éZouciaodMoouat vmd
mivog (1. Kor. 6,12) ist stoisch. An diesen innerlichen F'rei-
heitsbegriff und seine Dialektik, in dem die IFrage der mensch-
lichen Existenz einen deutlichen Ausdruck gewonnen hat,
kniipft Paulus an. Der Mensch, in dem die Frage nach der
Freiheit so lebendig ist, mull doch die Botschaft von der christ-
lichen Freiheit verstehen!

Aber auch hier kann die Ankniipfung nur zusammengehen
mit dem Widerspruch. Freilich sieht die Stoa richtig, daf} die
Freiheit des eigentlichen Selbst in der Abkehr des Menschen
von der Welt gegeben ist. Aber sie setzt dabei voraus, dal der
Mensch Herr iiber seine Innerlichkeit ist, dafl die Gewinnung
seiner Eigentlichkeit in seine Macht gegeben ist, wihrend fiir
Paulus das eigentliche Freiheitsproblem gerade da beginnt,
wo es fiir die Stoa aufhért. * In seinem Inneren ist der Mensch
nicht frei; vielmehr wenn er sich von der Welt abkehrt und
vor Gott gestellt weil}, entdeckt er in seinem Wollen ein Nicht-
konnen, einen Zwiespalt zwischen Ich und Ich, so dafl er die
Freiheit nur als Freiheit von sich selbst erfahren kann. Er
gewinnt sie, wenn er sein altes Ich preisgibt, sich mit Chri-
stus kreuzigen ldft und nun mit Christus lebt, aber nicht
mehr als Ich, sondern so, dafl Christus in ihm ein neues Ich
ist (Gal.2,191.).

Auch an die «nattirliche Theologie»> der Stoa kniipft Pau-
lus an, wenn er Rom. 1, 18 f. sagt: «<Denn was von Gott erkenn-
bar ist, das ist unter ihnen (den Heiden) offenbar, denn Gott
hat es ihnen offenbar gemacht. Denn sein unsichtbares Wesen
kann seit der Erschaffung der Welt an seinen Werken durch
die Vernunft geschaut werden, seine ewige Kraft und Gott-
lichkeit.» Der Satz entspricht in Gedanke und Form den hel-
lenistischen Gottesbeweisen. Und auch darin stimmt Paulus
mit der griechischen Aufklidrung iiberein, dafl die an der Be-
trachtung des Kosmos gewonnene Gotteserkenntnis nicht eine
blof theoretisch-wissenschaftliche, sondern eine Erkenntnis
ist, in der der Mensch sein eigenes Sein erfalit: seine Gott-

1 Vgl. Hans Jonas, Augustin und das paulinische Freiheitsproblem
1930, S. 8—16.



410 R. Bultmann, Ankniipfung und Widerspruch

bezogenheit und seine Unterworfenheit unter die ewigen gott-
lichen Normen, die das Gesetz seines eigentlichen Selbst sind. ?

Indessen, in welchem Zusammenhang und zu welchem
Zweck greift Paulus zu diesen Gedanken? Nicht weil er die
Zuginglichkeit Gottes fiir die Heiden als ein Positivum dar-
stellen will, sondern weil er zeigen will, dal} die Heidenwelt
unter dem Zorne Gottes steht. Die Erkenntnis Gottes als des
Schopfers hat bei ihnen nicht zu Dank und Dienst gefiihrt,
sondern ist in der praktischen Haltung verleugnet worden.
So begriindet die Gotteserkenntnis der Heiden ihre Verant-
wortlichkeit, ihre Verfallenheit an Gottes Gericht. Aber ge-
rade so ist die natiirliche Gotteserkenntnis der Ankniipfungs-
punkt, weil im Schuldigsein der Heiden die Méglichkeit fiir
das Horen des Evangeliums von der Gnade Gottes gegeben ist.

Aehnlich, wenngleich &uflerlicher, kniipft die sog. Areo-
pagrede, die der Autor der Acta Paulus in den Mund gelegt
hat, an die natiirliche Theologie des Hellenismus an. Die An-
kniipfung ist hier eine bewufite. Die Rede kniipft ja an die In-
schrift eines heidnischen Altares an: dyviotw de® — sie setzt
also bei den Horern eine Ahnung von dem wahren Gott voraus,
der ihnen nun erst wirklich bekannt gemacht werden soll. «Was
ihr, ohne es zu kennen, verehrt, das verkiindige ich euch.»
Gleich die ersten Sitze tragen hellenistische Gotteslehre vor,
beginnend freilich im alttestamentlichen Stile mit der Verkiin-
digung des einen Gottes, der als der Schépfer keines Tempels
zu seiner Verehrung bedarf. <Gott, der die Welt gemacht hat
und alles, was darin ist, er, der des Himmels und der Erde
Herr ist, wohnt nicht in Tempeln, die von Hénden gemacht
sind.» Aber dann wird der Gedanke in modernisierte helle-
nistische Form gefalit und fiihrt auf das Motiv der Bediirf-
nislosigkeit Gottes hinaus, das, gut stoisch, dem AT fremd ist,
das ja eine Lehre von den auf der via negationis zu erschlie-
Benden Eigenschaften Gottes nicht kennt. «Er 148t sich nicht
von Menschenhidnden bedienen, als bediirfe er etwas, da er
selbst allem Leben gibt, Odem und Alles.» Dann folgt die hel-
lenistische Betrachtung der von Gott den Menschen gesetz-
ten Ordnungen. <Er fiigte, daf}, von Einem entsprungen, das

? Vgl. Giinther Bornkamm, Die Offenbarung des Zornes Gottes, Zeit-
schr. f. d. nt.liche Wissensch. 34 (1935), S.239—262.



R. Bultmann, Ankniipfung und Widerspruch 411

ganze Geschlecht der Menschen auf der ganzen Fliche der
Erde wohnen sollte. Er bestellte ihnen geordnete Zeiten des
Jahres und begrenzte Zonen zum Siedeln.» Und daraus fol-
gernd: «damit sie Gott suchen sollten, ob sie ihn greifen und
finden mochten; denn nicht fern ist er ja jedem unter unsy.
Und dabei ist das Suchen Gottes nicht im alttestamentlichen
Sinne als Sache des Willens, sondern im hellenistischen Sinne
als Sache des Forschens verstanden. Vollends ist der helleni-
stische Gedanke in den folgenden Versen deutlich. «Denn in
ihm haben wir Leben, Weben und Sein, wie ja auch einige
eurer Dichter gesagt haben: ,Denn wir sind seines Ge-
schlechts.” Als gottlichen Geschlechtes nun sollen wir nicht
wihnen, die Gottheit gleiche einem Bilde aus Gold, Silber
oder Stein, dem Werke menschlicher Kunst und Phantasie.»
Es ist der Gedanke der Gottesverwandtschaft des Menschen,
welcher die richtige Erkenntnis und Verehrung Gottes zu
entsprechen hat. Der Gedanke wird ja durch ein Zitat aus
dem Stoiker Arat erldutert, und ein Zitat steckt vermutlich
auch in dem é&v adt® yap IDuev kol Kivovueda kai éouey.?

Eine echte Paulusrede ist diese Rede nicht. Der charak-
teristisch paulinische Gedanke, dafl die Gotteserkenntnis der
Heiden ihre Schuld begriindet, fehlt, wie andrerseits dem Pau-
lus der Gedanke von der Gottesverwandtschaft fernliegt. Die
Rede ist eine literarische Bildung des Verfassers der Acta;
aber das Motiv des Widerspruches fehlt auch in ihr nicht,
sondern kommt im Schlull der Rede zur Geltung: in dem Ruf
zur Bufle und in dem Hinweis auf das bevorstehende Gericht
Gottes und auf Jesus Christus als den Mann, an dem sich das
Gericht entscheiden wird. Ebenso auch durch den Bericht vom
Eindruck der Rede: «Da sie aber von der Auferstehung der
Toten horten, spotteten die einen, die andern sagten: ,Wir wol-
len dariiber noch ein andermal horen.’>» Der Verfasser der
Acta weill also, daBl es Ankniipfung nicht ohne Widerspruch
gibt, wenn er auch beides recht duflerlich nebeneinandergestellt
hat ohne die innere Verkniipfung, die darin gegeben ist, daB
gerade der Widerspruch in tieferem Sinne die Ankniipfung ist.

3 Vgl. Martin Dibelius, Paulus auf dem Areopag, Sitzungsber. der Hei-
delb. Akad. d. Wiss., Phil.-hist. Klasse, Jahrg. 1938/39, 2. Abh, 1939.



412 R. Bultmann, Ankniipfung und Widerspruch

2. Die Ankniipfung an die hellenistischen Mysterienreli-
gionen.

Ueber dieses Thema ist in der religionsgeschichtlichen
Schule viel verhandelt worden, und ich will hier nur kurz an
das erinnern, was die Sakramente betrifft. Stammen die Taufe,
die den Getauften in die christliche Gemeinde aufnimmt, und
das Herrenmahl in irgendeiner Form aus der urgemeindlichen
Tradition, so ist es doch keine Frage, dall beide Sakramente
im hellenistischen Christentum eine Form und eine Deutung
gewannen, durch die sie den Sakramenten der Mysterienreli-
gionen angeglichen wurden. Wie in den Mysterien der Myste
kraft der kultischen Handlung am Schicksal der Mysterien-
gottheit teilgewinnt, an seinem Tode und an seinem Wieder-
aufleben, so erhélt durch die christliche Taufe der Tédufling
teil am Tode und an der Awuferstehung Christi. Der christ-
liche Taufbrauch und Taufglaube kniipfen also an die Myste-
rienvorstellung an und damit an das ihm zugrunde liegende
Selbstverstindnis des Menschen.

Den Menschen, die sich in den Mysteriengemeinden zu-
sammenfanden, war das Weltverhdlinis fragwiirdig geworden.
Die Moglichkeiten der Welt bieten ihnen nicht mehr das, was
sie brauchen, um eigentlich sein zu kénnen. Der Mensch findet
die Erfiillung seines Selbst nicht mehr wie einst in der welt-
gestaltenden Tat und in der Gemeinschaft der Polis; auch
nicht im Kosmos, wie der Philosoph, der in der Hingabe an
den Logos die Welt als Einheit versteht und sich in ihr ge-
sichert weill. Er weill sich vielmehr als ungesichert, und die
Welt enthélt fiir ihn primér die Mdglichkeiten des Schicksals,
dem er sich preisgegeben weill — als letztes Schicksal den
Tod. Er weill sich Leiden und Freuden ausgesetzt, als der
Freuden bediirftig und doch nicht iiber sie verfiigend. Er zit-
tert vor dem Tode und hat doch keine Moglichkeit, seiner
Herr zu werden. Er kann sich nicht mehr mit einer Gottheit
trosten, die in der Gemeinschaft der Polis als tragende Kraft
waltet, die die Autoritit des Rechtes begriindet und Gehor-
sam fordert und lohnt — noch auch des Logos oder des
vouog @uoewg, der die Welt und das Geschehen in ihr harmo-
nisch zur Einheit fiigt. Es ist eine den nationalen Schran-
ken enthobene, eine iiberweltliche Gottheit, deren Willkiir er



R. Bultmann, Ankniipfung und Widerspruch 413

sich ausgeliefert weill, und zu der er sich fliichtet, um sich
ihrer Gnade zu versichern. Im Mysterium der Weihe gibt er
sein altes Leben preis, erleidet er den Tod, um ein ganz Neuer
zu werden, iiber den das Schicksal keine Macht mehr hat, und
der nach dem leiblichen Sterben des unvergéinglichen Lebens
in Seligkeit gewill sein kann.

Bedenken wir weiter, daBl sich die Mysteriengléubigen in
Gemeinden sammelten, in denen die Unterschiede von Ge-
schlecht, Nation und Rasse (wenn wir von der Mithrasreli-
gion absehen) hinfillig geworden sind, in Gemeinden, die
durch den freien Zusammenschlufl ihrer Mitglieder entstan-
den, welche Mitglieder sich auf die Glauben fordernde Bot-
schaft der betreffenden Religion hin bekehrt haben, so leuch-
tet ein, dafl die christliche Predigt hier einen Ankniipfungs-
punkt fand, den sie durch Ausgestaltung und Interpretation
der christlichen Sakramente nutzbar machte. Die Forderung
des Glaubens und der Bekehrung, der Zusammenschlufi zur
Gemeinde, die heiligen Weihen, vermége deren der Geweihte
ein neuer Mensch und seines Schicksals wie des Todes Herr
wird — eben diese charakteristischen Ziige muliten die christ-
liche Religion solchen Hoérern empfehlen, die der Botschaft
der Mysterien zuginglich waren.

Es mochte wohl auch vorkommen, dall bei der Ankniip-
fung der Widerspruch vergessen wurde, wie z.B. der fiir
Korinth bezeugte Brauch der Vikariatstaufe zeigt, die den
schon Gestorbenen noch das Heil zuwenden will (1. Kor. 15,
29). Aber Paulus jedenfalls hat den Widerspruch nicht ver-
gessen. Er bestreitet die Sicherheit, die durch den Sakraments-
empfang gewihrleistet zu sein scheint. Auch Israel hat
einst in der Wiiste ein Sakrament der Taufe und des heiligen
Mahles empfangen; aber es verfiel dem Gericht Gottes; also:
6 dokWv éotdvon Bhemétw pn méon (1. Kor. 10, 12). Und so gilt
auch fiir das Herrenmahl, daB es nicht ex opere operato wirkt,
sondern nur bei wiirdigem Genull (1. Kor. 11,27—29). Denn
was ist der Sinn der Sakramente? Die Taufe fithrt in den Tod
des Herrn, und das Herrenmahl proklamiert den Tod des
Herrn. Sagen nicht das Gleiche die Mysterien? Ja, aber Pau-
lus radikalisiert den Gedanken: in den Tod gegeben ist nicht
nur das Vergingliche am Menschen, das dem Schicksal unter-



414 R. Bultmann, Ankniipfung und Widerspruch

worfen ist, so dafl nun sein Lebenswille triumphiert, dafl das
alte Ich sich in seinem unb#éndigen Lebenswillen durchhilt,
sondern der Mensch ist als ganzer in den Tod gegeben, so
daB er in radikalem Sinne ein Neuer geworden ist, d. h. aber,
dall sein Wille ein neuer geworden ist, dal er nicht in der
Sicherheit des Unsterblichkeitsbesitzes allen Anspriichen ent-
hoben ist und sein neues Leben in seinem beruhigten Bewulit-
sein geniellen kann. Vielmehr er ist ein Neuer geworden fiir
Gottes Anspruch und hat ihm zur Verfiigung zu stehen: \oyi-
Zeode €autolg elvan vekpolg pev Tf duapTie, ZOvTag dE T ded év Xpi-
o1® ‘Incod (Rom. 6, 11).

Dementsprechend unterscheiden sich auch die christlichen
Gemeinden von den Mysteriengemeinden, und zwar nicht nur
dadurch, dafl in ihnen das Gebot, ein reiner Tempel zu sein
und allen Sauerteig der xoakia und movnpia auszufegen (1. Kor.
3,17; 5, 8), sondern einmal durch ihre Exklusivitidt; d. h. daf
das Ereignis des Sterbens und Auferstehens mit Christus so
ernst genommen ist, dafl daneben andere Mittel und kultische
Weihen, die die Sicherheit vergroflern sollen, ausgeschlossen
sind. Sodann dadurch, daf sie nicht Einzelgemeinden ohne
Zusammenhang miteinander sind, sondern zur Gesamt-Ikkle-
sia zusammengeschlossen sind; d.h. aber, dafl das in ihnen
durch die Sakramente verwirklichte Christusgeschehen es-
chatologisches Geschehen ist, das diese Gemeinden radikal aus
der Welt heraushebt und sie im Ueberweltlichen zu einer Ge-
meinschaft zusammenbindet, in der alle historisch-weltlichen
Differenzierungen verschwinden.

3. Die Ankniipfung an die Gnosis.

Nur in den Grundziigen kann dieses umfassende Thema
hier dargestellt werden. In der Gnosis ist das Bewufitsein der
Fremdheit des Menschen gegentiber der Welt radikal ausge-
bildet, und damit ist das menschliche Selbst in seiner radi-
kealen Unterschiedenheit von allem aufermenschlichen, welt-
haften Sein entdeckt. Fiir den Menschen des AT war die Welt
wie der Mensch Gottes Schépfung, und der Mensch erblickte
in den Dingen und Vorgingen der Welt Gottes Gaben und
Walten. Er wulite sich in der Welt zu Hause. Fiir den Grie-
chen regiert in der Welt derselbe Geist, dieselbe gottliche Ver-
nunft, die auch im menschlichen Geiste lebendig ist, und so



R. Bultmann, Ankniipfung und Widerspruch 415

weill er sich mit der Welt innerlich verwandt. Der Gnosti-
ker ist der Fremdheit seines inneren eigentlichen Ich von aller
Welt tief innegeworden; er fiihlt sich einsam und gefangen
in der Welt, von ihr bedringt und erschreckt, an sie aus-
geliefert und verloren. Eine atemberaubende Weltangst erfiillt
ihn. Aber diese Angst befdllt den Gnostiker auch wvor sich
selbst. Denn er fiihlt in sich selbst Triebe und Begierden auf-
steigen, die ihn an die Verlockungen der Welt verfallen las-
sen, ihn an sie fesseln. Er ertappt sich darauf, dall die Welt
ihn betdubt und trunken gemacht hat; und wenn er aus dem
Rausch erwacht, so graut ihm vor sich selbst, vor den Ge-
walten, die in seinem eigenen Inneren wirken. Sein eigent-
liches Selbst ist an die Seele, den Doppelgénger, gefesselt und
kann sich nicht frei machen. Durch den IFall des Urmenschen
aus der Lichtwelt — so lautet die Objektivation des Selbst-
verstindnisses in der Mythologie — ist das Selbst in die Ge-
fangenschaft der Damonen der Finsternis geraten.

Die F'reiheit kann ihm nur geschenkt werden, und sie wird
ihm geschenkt durch den Goltessohn, den Offenbarer, der aus
der himmlischen Lichtwelt herabgesandt wird, der sich in
menschliche Gestalt verkleidet und das Erdenleben mit seiner
Qual und Angst auf sich nimmt. Er belehrt den Menschen,
lehrt ihn seine Situation verstehen; er erinnert das Selbst an
seine himmlische Heimat und bahnt ihm den Weg in die
Lichtwelt, indem er selbst, die dimonischen Weltméchte iiber-
windend, emporsteigt. Diesen Weg wird das Selbst nach dem
Tode gehen, um im Reigen der himmlischen M#chte Gott Lob-
lieder zu singen.

Solange der Mensch noch auf Erden weilt, ist ihm radi-
kale Abkehr von der Welt bis zur Askese aufgegeben — wo-
fern nicht das gnostische BewuBtsein der nunmehr erlangten
Weltiiberlegenheit umschlégt in Libertinismus. Aber der Gno-
stiker braucht nicht in der negativen Haltung der Weltver-
neinung zu verharren. Und nicht nur in Spekulation und
Meditation kann er sich sein himmlisches Selbst zum Bewult-
sein bringen, sondern er meint auch in der IEkstase die Auf-
hebung seines jetzigen weltlichen Daseins, den Aufschwung
in die Lichtwelt jetzt schon zu erleben. *

4 Siehe Hans Jonas, Gnosis und spatantiker Geist 1 1934.



416 R. Bultmann, Ankniipfung und Widerspruch

Es ist wiederum deutlich, daBl die christliche Predigt hier
einen Ankniipfungspunkt fand. Offenbar schon vor Paulus,
jedenfalls bei ihm selbst geht die Verkiindigung auf die gno-
stische Begrifflichkeit ein; ebenso dann im Hebrierbrief und
vor allem im Johannes-Evangelium. * Der Verf. des Joh. iiber-
nimmt den gnostischen Mythos vom erlosten Erléser, der ihm
den Aufrifl fiir seine Darstellung liefert; er falt die Ver-
kiindigung Jesu in die Begrifflichkeit des gnostischen Dua-
lismus von Licht und Finsternis, Wahrheit und Liige; und
wenn er Jesus in den grofilen Worten sagen ldft: «Ich bin
das Licht der Welty, «Ich bin das Brot des Lebens», «Ich bin
der wahre Weinstock», «Ich bin die Auferstehung und das
Lebeny, «Ich bin der Weg, die Wahrheit und das Leben», so
nimmt er die gnostische Sprache auf; er erkennt damit die
Fragestellung der Gnosis an und will sie in dem «Ich bin»
zur rechten Antwort leiten. ®

Aber auch hier bilden Ankniipfung und Widerspruch eine
Einheit. Mit der Gnosis ist der christlichen Verkiindigung
gegeniiber dem AT und dem Judentum die Ueberzeugung ge-
meinsam, dall die Welt, so wie sie dem Menschen begegnet,
einen gnddigen Gott nicht offenbart. Ist die Welt Schépfung,
dann kann der Schiépfer — so folgert die Gnosis — nur
eine dem Menschen feindliche Macht sein. In der Tat sagt die
christliche Verkiindigung, dafl Gott und Mensch Feinde sind
(R6ém. 5, 10, vgl. 8, 7, auch 2. Kor. 5, 19: x60uov kataA\doocwy
éaut®); der Mensch steht unter dem Zorne Gottes (Rom.1,
18 ff.). Aber dennoch: die Welt ist die Schépfung des gnédigen
Gottes, des Vaters Jesu Christi; der Schopfer- und der Erloser-
gott sind ein und derselbe. Jene Feindschaft hat ihren Ur-
sprung nicht in einer dimonischen Schépfermacht, sondern im
bosen Willen des Menschen selbst, in seiner Empdrung gegen
Gott, so daBl ihm Gottes Schépfung nun als vernichtende Macht
begegnen mul. Eine eigentiimliche Dialektik bestimmt also
das Weltverhiltnis des Menschen.

Im Gedanken der Erldosung als der radikalen Befreiung

5 Siehe meine demnichst erscheinende Neutestamenliche Theologie, fiir
Hebr.: E. Kdsemann, Das wandernde Gottesvolk 1939; fiir Joh. meinen Joh.-
Kommentar 1941,

8 Siehe Ed. Schweizer, EGO EIMI 1939.



R. Bultmann, Ankniipfung und Widerspruch 417

von der Welt ist der christliche Glaube der Gnosis verwandter
als dem AT, weil in ihr der Mensch in seiner Einsamkeit als
von der Welt Unterschiedener, an sich selbst Leidender ge-
sehen ist, als Hilfloser, der sich nicht selbst befreien kann.
Aber indem in der Gnosis seine Einsamkeit aut sein Schicksal
zuriickgefiihrt wird, statt auf seine Schuld, sein Leiden und
seine Hilflosigkeit auf fremde Michte statt auf den eigenen
Willen, wird in ihr — so sagt der christliche Glaube — eben
diese Einsamkeit mit ihren Konsequenzen nicht radikal ver-
standen als das Getrenntsein von Gott infolge der eigenen Em-
porung, sondern nur als ein dulerliches Geschiedensein in-
folge des Eingreifens fremder Michte. Demzufolge wird die
Erlosung in der Gnosis im Grunde als ein Naturprozell ver-
standen, der sich am eigentlichen Ich des Menschen vorbei-
vollzieht, statt in dessen Umwandlung zu bestehen. In der
Gnosis spricht das begegnende Wort dem Menschen nicht die
den Siinder verwandelnde Vergebung zu, sondern iibermittelt
ihm eine spekulative Lehre, die ihn heil}t, sein Selbst als einen
aus der Préexistenz gefallenen Lichtfunken zu verstehen, und
ihn iiber dessen Natur und Schicksal belehrt.

Die christliche Verkiindigung bricht gerade die fundamen-
tale Lehre von der Priexistenz des Selbst als eines Lichtfun-
kens aus dem gnostischen Aufrill heraus und mufl deshalb
auch die gnostische Auffassung von der durch die Erlosung
vollzogenen Entweltlichung der Erlésten ablehnen. Die Ent-
weltlichung besteht nicht in der eindeutigen Abkehr von der
Welt, die als Askese oder als Libertinismus Gestalt gewin-
nen kann, die als Zustindlichkeit nach dem Tode verwirk-
licht werden wird, und die im Kulminationsphinomen der
Ekstase schon jetzt vorweggenommen werden kann. Sie kann
nur durch die Vergebung der Siinde erfolgen, die im Men-
schen das tilgt, was die Welt zur feindlichen Macht werden
lieB, so daB die Welt nun wieder als Gottes Schépfung sicht-
bar werden kann. Freilich ist sie auch so ein Vorldufiges;
denn das In-der-Welt-Sein auch des erlésten Menschen ist ein
vorldufiges, aber sein Verhidltnis zur Welt ist ein dialek-
tisches, jenes Sein im g pA von 1. Kor. 7, 29—31. Der Mensch
wandelt im Glauben, nicht im Schauen (2. Kor.5,7), in dem
eigentiimlichen Zwischenstadium von «Nicht mehrs und «Noch

27



418  A.A.T.Ehrhardt, Unsterblichkeitsglaube und Politik im Rémerreich

nichty: «Nicht dafl ich es schon ergriffen hétte oder schon
vollendet wire; ich jage ihm aber nach, ob ich es ergreifen
mdchte, weil ich von Christus Jesus ergriffen ward» (Phil.
3,12). Hier gibt es kein Kulminationsphéinomen der Ekstase;
und wer nach der Schau Gottes verlangt, der wird an den ver-
wiesen, in dem Gottes «Worty Fleisch geworden ist: ¢Wer
mich gesehen hat, der hat den Vater gesehen» (Joh.14,9).
Die Befreiung von der Welt wird nicht in Askese oder Liber-
tinismus demonstriert, sondern in der Liebe: «Gott ist die
Liebe; und wer in der Liebe bleibt, der bleibt in Gott, und
Gott bleibt in ihmy» (1. Joh. 5, 16). «Wir wissen, dafl wir aus
dem Tode ins Leben hiniibergeschritten sind; denn wir lieben
die Briiders (1. Joh. 3, 14).

Marburg/Lahn. Rudolf Bulimann.

Unsterblichkeitsglaube und Politik

im Roémerreich.

Erwin Rohde und Franz Cumont haben die Quellen des
griechischen wund hellenistisch-réomischen Unsterblichkeits-
glaubens so anziehend und iiberzeugend dargestellt, daff man
sich versucht fiihlt, anzunehmen, dafl die Zeitgenossen Christi
und der Apostel nur die Wahl hatten, entweder an die Unsterb-
lichkeit der Seele zu glauben oder sie zu leugnen. Die Gebil-
deten der Zeit, so scheint es, hatten sich mit Ueberzeugung
den «atheistischeny Lehren Epikurs oder der Kyniker zuge-
wandt, die Massen eine oder die andere «Mysterienreligion»
ergriffen, unter denen das Christentum wie durch Zufall sieg-
reich blieb. Von dieser Ansicht wagen wir abzuweichen. Es
mag dahingestellt bleiben, ob die Mysterien so populdr und
so allgemein zuginglich waren, wie man es heute annimmt;
es ist aber jedenfalls unrichtig, den Unsterblichkeitsglauben
als eine einfache Alternative zu betrachten. Zwischen dem
Glauben an die Unsterblichkeit der Seele und dem an ihr zeit-
liches Ende liegt das weite Feld des Zweifels.

Man hat gemeint, der Unsterblichkeitsglaube im Zeitalter
des Hellenismus sei aus orientalischen Quellen geflossen.
Franz Cumont und Albrecht Dieterich haben jeder in seiner



	Anknüpfung und Widerspruch : zur Frage nach der Anknüpfung der neutestamentlichen Verkündigung an die natürliche Theologie der Stoa, die hellenistischen Mysterienreligionen und die Gnosis

