
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 2 (1946)

Heft: 5

Artikel: Der Katholizismus der Gegenreformation : ein Beitrag zur Frage des
Barock

Autor: Gilg, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877594

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877594
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


346 A. Gilg, Der Katholizismus der Gegenreformation

Der Katholizismus der Gegenreformation.
Ein Beitrag zur Frage des Barock.

Vorbemerkung. Im Wintersemester 1942/43 ist an der Universität Bern
eine kulturhistorische Vorlesung «Zwischen Renaissance und Aufklärung
(das Problem des Barock) » gehalten worden, an der sich Dozenten
verschiedener Fakultäten mit allgemeingeschichtlichen, kirchengeschichtlichen,
philosophiegeschichtlichen, militärgeschichtlichen, kunstgeschichtlichen,
musikgeschichtlichen und literaturgeschichtlichen Beiträgen beteiligt
haben. Die folgenden Ausführungen geben die beiden ersten Hauptabschnitte

des vom Verfasser Vorgetragenen wörtlich wieder; der dritte
Hauptabschnitt — über die Organisation der Kirche — ist aus
Raumgründen weggelassen.

Innerhalb der Gesamtvorlesung, in der es um die große
Frage nach Wesen, Bedeutung und Ausdrucksformen des
Barock geht, handeln wir heute vom Katholizismus der
Gegenreformation. Die Gewichtigkeit, welche dieses uns zugewiesene

Thema gerade auch im Zusammenhang einer Erörterung
jenes erregenden und spannungsreichen Problems besitzt, ist
ersichtlich. Es steht ja keineswegs so, daß das Werden und
die Ausbreitung der «Barock» genannten Erscheinung und
die als innere Erneuerung und äußere Expansion der
abendländisch-lateinischen Kirche verlaufende Bewegung bloß zeitlich

zusammenfielen. Zwischen den Kräften und Tendenzen,
die in dem von uns zu betrachtenden Stück geschichtlicher
Wirklichkeit auftreten, und dem Phänomen, zu dessen
Aufhellung die einzelnen Vorträge so oder so beitragen sollen,
walten zweifellos sehr eigenartige Beziehungen. Nicht von
ungefähr hängt eine eindringendere Erkenntnis des letztern zu
einem guten Teil an einem tiefern Verständnis der erstem, so
gewiß sich hinwiederum die Richtigkeit des kirchengeschichtlichen

Befundes einigermaßen danach bemißt, ob die erarbeiteten

Hauptmerkmale der religiös-kirchlichen Existenz sich
bei der Deutung des Gehaltes barocker Hervorbringungen zu
bewähren vermögen. Das gilt jedenfalls, sofern an künstlerische

Schöpfungen gedacht wird. Zwar ist die Zeit vorüber,
in der man weithin meinte, mindestens den in den monumentalen

Werken der Architektur ausgeprägten Stil einfach mit
dem Namen jenes seit der Mitte des 16. Jahrhunderts
unvergleichlich mächtig aufstrebenden neuen Ordens bezeichnen zu



A. Gilg, Der Katholizismus der Gegenreformation 347

dürfen. Das Reden von einem eigentlichen Jesuitenstil hat sich
erledigt. Und doch wird kaum mehr jemand verkennen, daß,

ganz abgesehen von der an sich schon belangreichen Tatsache
ausgedehnter jesuitischer Bauunternehmungen und ganz
abgesehen von der .Wirkung kirchlicher Vorschriften und
Ermahnungen in bezug auf Malerei und Plastik, eben der in der
jungen Stiftung des Ignatius herrschende und von ihr überallhin

ausstrahlende Geist nicht zuletzt die anscheinend kraft
eigentümlicher Affinität von vornherein ihm zugeordnete Kunst
der Zeit innerlich ergreift, sie mit seinem Atem durchweht,
ihr Leben von seinem Leben einflößt und sie, was sie auch
sonst noch sein mag, in ihrer Weise zum Symbol und zur
Künderin seines Wollens und seiner Ideale werden läßt. Was
sie auch sonst noch sein mag! Tatsächlich ist die Kunst bei
aller vielfältig zu spürenden gegenreformatorisch-religiösen
Inspiration in erklecklichem Maß durch Regungen und
Strebungen mitbestimmt, die wir ausgesprochen weltlich nennen
möchten und die zumal in der Richtung einer erstaunlichen
Steigerung menschlichen Selbstbewußtseins und Machtgefühls
konvergieren, wie sie allerdings in eine auch durch den
Absolutismus charakterisierte Epoche hineingehört. Nur seltsam,
daß, was einem unvereinbar scheinen will, sich eindrucksvoll
in der relativen Einheit eines Stils verbindet! Man wird
vielleicht an das Geheimnis der complexio oppositorum erinnern.
Oder man wird auf analoge Elemente in der kirchlichen und
in der weltlichen Sphäre achten und von ihnen die Möglichkeit
einer Durchdringung der beiden Sphären herleiten. Man wird
so angesichts der römischen Kurie und ihrer Regierungsgewalt

einerseits und des höfischen Wesens anderseits hüben
und drüben mancherlei entdecken, was ohne weiteres
zusammenklingt, und man wird schließlich die Verschwisterung der
zwei großen Tendenzen des Zeitalters nicht sonderlich rätselhaft

finden, ob man sie in der Breite des geschichtlichen
Getriebes oder im Gebilde des Künstlers erblickt. Sollte indessen
nicht hinsichtlich des hier zur Frage stehenden Sachverhalts
irgendwie ein Faktum ins Gewicht fallen, dem wir in der Welt
der gegenreformatorischen Frömmigkeitshaltung und
Anschauungsweise als einem überaus kennzeichnenden Moment
begegnen werden? Selbstverständlich können wir unmöglich



348 A. Gilg, Der Katholizismus der Gegenreformation

die Kompliziertheit der Größe, auf die der Barockbegriff
angewendet wird, vergessen. Der Begriff, wie er gegenwärtig mit
Fug bräuchlich ist, meint ja über den engern Bereich der
Kunst hinaus eine ganze Kultur, und zwar eine Kultur, die,
sofern sie nach ihrem Gesamtumfang und Gesamtgehalt in
Betracht kommt, gerade nicht von der Macht eines einheitlichen

religiös-kirchlichen Geistes zeugt. Von solcher Gesamtkultur

her verbietet sich die Vereinerleiung von Barock und
Gegenreformation doch wohl unzweideutig. Es ist der heute
uns interessierende Raum, in dem sich ein imposantes Lebenssystem

von wesentlich gegenreformatorischem Gepräge
darstellt. Aber nun handelt es sich freilich auch in diesem Raum
wie in den andern Räumen und umgekehrt in den andern
wie im ersten um jene seihen durchgehenden Züge und
Eigenschaften, die eben von dem einen Stil, von der einen —
wie immer in sich differenzierten — Kultur des Barock zu
reden nötigen. Wie erklärt sich das? Ohne im folgenden eigens
darauf einzutreten, dürfen wir vielleicht doch hoffen, mit
unsern Ausführungen über die Gestaltung des religiösen
Lebens und die Formung theologischer Lehre nicht nur allerlei
wissenswerte kirchen- und dogmengeschichtliche Dinge in
Erinnerung zu rufen, sondern auch dem Nachdenken über das
uns alle beschäftigende Problem an diesem oder jenem Punkt
ein wenig zu dienen.

Die Bewegung, die wir Gegenreformation zu nennen
gewohnt sind, kann nicht einfach als Antwortreaktion auf die
Tat Luthers und das durch sie heraufbeschworene gewaltige
Geschehen gefaßt werden. So offenkundig sie den Charakter
eines Rückschlags aufweist, so fraglos ihr die mit dem
antiprotestantischen Gegensatz gegebenen Züge tief eingegraben
sind, sie entbehrt doch auf keinen Fall selbständiger
innerkirchlicher Antriebe und Motive, wie ja denn ihre allerersten
Anfänge gerade noch in die Zeit unmittelbar vor dem
Ausbruch des Glaubensstreites zurückreichen. Die «Gegenreformation:»

ist sozusagen nicht nur Gegenreformation. Sie bleibt
während ihres ganzen Verlaufs trotz allem zum Teil in
Bestrebungen verwurzelt, die originär, im Sinne einer aus
katholischem Grund und Boden herauswachsenden Reform, auf
Erneuerung des kirchlichen Geistes und des religiösen Lehens
zielen.



A. Gilg, Der Katholizismus der Gegenreformation 349

Solche Bestrebungen kündigen sich tatsächlich bereits unter
dem Pontifikat Leos X. an, in einem Moment, da der
Thesenanschlag zu Wittenberg noch nicht Ereignis geworden ist,
aber allerdings nicht mehr lange auf sich warten läßt. So

wenig wie in den Tagen der großen mittelalterlichen
Frömmigkeitserhebungen steht jetzt das Papsttum als entscheidende
oder auch bloß förderliche Kraft hinter der einsetzenden
Entwicklung. Giovanni Medici ist wahrlich keine reformatorisché
Gestalt, und abgesehen von dem kurz regierenden asketisch
herben Hadrian sind durch ein volles Menschenalter hindurch
auch die spätem Träger der Tiara den bekannten Traditionen
der Renaissance-Kurie verhaftet. Der Umschwung beginnt
ganz in der Stille. Nachdem schon vor Jahren in einigen
Städten Italiens Aehnliches versucht worden ist, kommt es
1517 in Rom zur Gründung des Oratoriums der göttlichen
Liebe. Fünfzig oder sechzig Männer, Priester und Laien,
schließen sich in einer schlichten Bruderschaft, in einem freien
Verein, der auf festere Organisation verzichtet und der Initiative

des Einzelnen ordentlich Spielraum läßt, zusammen, um
durch gemeinsame religiöse Uebung, rege Teilnahme am Kult,
häufigen Sakramentsempfang, intensives Gebet, geistliche
Aussprache das innere Lehen zu reinigen und zu stärken und
durch allerlei Hilfeleistungen und Werke der Nächstenliebe
den Ernst der Frömmigkeit und Opfergesinnung zu bewähren.

Das Sodalitium gemahnt ein wenig an die niederländischen

Gründungen der Brüder vom gemeinsamen Leben aus
dem 14. und 15. Jahrhundert. Auch im römischen Verein ist
das laikale Element vertreten; auch hier wird ein milder, der
kirchlichen Haltung angemessener Humanismus gepflegt. Und
selbstverständlich waltet auch hier — und hier erst recht — die
Absicht, für die längst ersehnte und oft genug ungestüm
geforderte Besserung der trostlosen kirchlichen Zustände die
geistigen Voraussetzungen zu schaffen. Die Mitglieder des
Oratoriums sind glühende Reformfreunde. Liegt es ihnen zwar
fern, in Dingen der dogmatischen Lehre Bedenken vorzubringen,

so erfüllt sie die in die heiligsten Bezirke eingedrungene
Verweltlichung, die Frivolität und Unfähigkeit des Klerus
oben und unten und die Verlotterung und Stumpfheit großer
Volksmassen mit Scham und Schmerz und treibt sie vorerst



350 A. Gilg, Der Katholizismus der Gegenreformation

einmal auf den Weg der Buße, der Selbstheiligung und der
unscheinbaren karitativen Tat. Dabei bleibt ihr Blick durchaus

auf die Ausbreitung der in ihrer Mitte lebenden Gesinnung

als auf das vornehmste Ziel gerichtet. Es ist darum nicht
verwunderlich, daß einige von ihnen, die Notwendigkeit strafferer

Formung ihrer Bestrebungen erkennend, zur Stiftung
einer Gesellschaft von Regularklerikern schreiten. Eine
Körperschaft schwebt ihnen vor, die, gänzlich arm, einzig auf den
göttlichen Dienst und die Rettung der Menschen bedacht, in
einer versagenden, würdelosen Priesterschaft als Keim der
Erneuerung wirken soll. Der Orden der Theatiner entspricht den

Erwartungen seiner Gründer. Er läßt vermöge emsiger
Arbeit etwas vom Geist des Oratoriums, von seinem hingebungsvollen,

zähen Enthusiasmus in weitere Kreise dringen; er
sichert dem stillen Handeln des kleinen Männerbundes die
Unverlierbarkeit geschichtlicher Bedeutung. Indessen wird das in
der Verborgenheit angefachte Feuer noch anders als durch
das Wachstum der neuen Stiftung über die Papststadt
hinausgetragen. Unter den Schrecken des Sacco di Roma erfährt die
Bruderschaft ein jähes Ende. Die ihr angehört haben, sehen
sich in alle Richtungen versprengt. Aber wo immer sie nun
weilen, halten sie an ihren Reformgedanken fest und suchen
sie zu realisieren. Dürfen sie übrigens nicht eben jetzt für
ihre Bemühungen vermehrte Bereitschaft, gesteigerte
Empfänglichkeit erhoffen? Ein Wandel der Dinge ist im Vollzug.
Auf die Renaissance-Welt mit ihrer Schönheit und ihrem Tief-
sinn, mit ihrem Scherzen und ihrem Lachen, aber auch mit
ihren heidnischen Allüren und ihren glaubensfremden
Skeptizismen senken sich finstere Schatten. Furchtbare Schicksale
brechen über Italien herein. Die Besten sehen in ihnen
göttliche Gerichte und strecken die Hände wieder nach der Gnade
aus. Die Frage einer geläuterten Kirche steht neu auf. Die
Zahl der Reformfreunde steigt. In der Tat begegnen die
Mitglieder des Oratoriums größerem Verständnis als einst und
finden zugleich in verschiedenen Strichen der Halbinsel
religiöse Strömungen und Unternehmungen vor, angesichts deren
sie einen dem ihrigen gleichen oder verwandten Geist spüren
möchten. Wir müssen es uns versagen, auf diese Strömungen
und Unternehmungen einzugehen. Wir dürfen auch nicht ein-



A. Gilg, Der Katholizismus der Gegenreformation 351

mal flüchtig all das berühren, was in der Zeit, da die Wogen
der deutschen und der schweizerischen Reformation nach
Italien hereinschlagen und eine konziliare Entscheidung zumal
bezüglich der Rechtfertigungsfrage noch aussteht, mit den
Bestrehungen der Oratoriumsmänner zu einer einzigen Bewegung

der religiösen Regeneration und der Kirchenreinigung
sich zusammenzudrängen scheint und doch schon selber keine
homogene, eindeutige Größe ist. Namen wie Valdés, Ochino,
Contarini, Pole, Yittoria Colonna, Michelangelo würden neben
diejenigen der hervorragendsten Oratoriumsrepräsentanten:
Caraffa, Giberti, Sadolet treten und, wenn noch nötig, Klang
und Inhalt bekommen. Hier bleibt nur festzustellen:
Divergenzen über Divergenzen unter der einen überwölbenden
Devise «Reform». Die Lage wird sich abklären. Die Frömmigkeit

der Zukunft erwährt die Wichtigkeit der Ansätze im
Oratorium und im Orden der Theatiner: sie sind es, in deren
Linie die Entwicklung verläuft.

Geht man den Faktoren nach, kraft deren sich das
religiöse Leben aus dem Zustand der angedeuteten Gärung und
nicht zuletzt auch der noch immer weithin herrschenden Oede

zu einigermaßen einheitlicher Richtung und zu neuer Intensität

erhebt, so stößt man sogleich auf die Tätigkeit jenes andern,
im Jahr 1540 nach Ueberwindung hartnäckiger Widerstände
von Paul III. bestätigten Ordens, der von jeher geradezu als
der Exponent der Gegenreformation überhaupt gilt. Man wird
sich zwar hüten, die Frömmigkeit der Epoche schlechthin
durch den Geist des Jesuitismus bestimmt zu sehen. Aber
unstreitig wirkt sich dieser Geist von der Jahrhundertmitte an
mit staunenerregender Wucht in weitestem Umfang aus und
läßt zuweilen selbst dort Einflußspuren wahrnehmen, wo
eigenständige, den seinen nicht konforme Tendenzen
religiöskirchlicher Natur zu Hause sind. Was ist es um diesen Geist?
Er beschäftigt uns hier, sofern er die in der Gesellschaft Jesu
maßgebliche, in ihr betätigte und durch sie missionarisch-
seelsorgerlich propagierte religiöse Haltung darstellt. Und nun
wird man, ohne in unerlaubter Voreiligkeit Stifter und Orden
einfach einander gleichzusetzen, doch wohl sagen dürfen: die
für den Jesuitismus charakteristische Frömmigkeitsweise ist
wesentlich diejenige des Ignatius von Loyola; im Orden wird



352 A. Gilg, Der Katholizismus der Gegenreformation

zur bewegenden Macht, was in dem baskischen Ritter lebt,
seitdem er, durch die Kugel von Pamplona aus der Bahn des

Soldaten geschleudert, all den Eitelkeiten und Gespreiztheiten
seines frühern Daseins abgeschworen und den Kriegsdienst
unter dem höchsten Befehlshaber gewählt hat.1 Ignatius ist
als homo religiosus selbstverständlich auch seinerseits nicht
traditionslos. Schon das zu Manresa verbrachte Jahr, in dem

er, der Bekehrte, sich aus mancherlei Verworrenheit,
Unschlüssigkeit und tastenden Versuchen zu einiger Klarheit
und festerem Wollen durchringt, zeigt ihn in Berührung mit
der Welt der devotio moderna, also mit Anschauungen und
Stimmungen, wie sie als Ausdruck spezifisch spätmittelalter-
lich-niederländischer Gläubigkeit geschichtlich wirksam
geworden sind. Insbesondere das bis heute berühmt gebliebene
Andachtsbuch von der Nachfolge Christi tut es ihm an; es

wird recht eigentlich seine Bibel, aus der er sich täglich nährt.
Daß aber die devoti moderni ihn in ihren Bann ziehen, scheint
zu besagen, daß er den Weg der Mystik einschlägt und mit
den für diese religiöse Art repräsentativen Gestalten, mit
Teresa und Johannes vom Kreuz, in eine Reihe zu stehen
kommt. Indessen hat es mit der Beziehung des Ignatius zur
Mystik doch eine eigene Bewandtnis.2 Was ihm in der
Erbauungsliteratur der devoti begegnet, kann, verglichen mit der
höchst prägnanten Erscheinung, in der auf Grund völliger
Abgeschiedenheit jenseits der personalen Differenz, jenseits eines
noch ernsthaften Gegenüber letztlich die unaussprechliche
Wesenseinigung, die substantiale Verschmelzung der Seele

mit der Gottheit geschieht, nur als sehr abgemilderte, gleichsam
domestizierte Mystik gelten, als eine Frömmigkeit, die
unverkennbar mystische Züge aufweist, die aber, halb schon dem
Ueberschwang der Unio-Seligkeit hingegeben, ein geheimes
Grauen vor möglicher Vermessenheit nicht loswird und darum

den Menschen geflissentlich in den vorbereitenden Phasen
der Reinigung und Läuterung festhält. Die Imitatio formt
Ignatius nicht zu einem klassischen Mystiker. Immerhin be-

1 Vgl. H. Boehmer, Studien zur Geschichte der Gesellschaft Jesu,
I. Bd., Bonn a/Rh. 1914.

2 Lilly Zarncke, Die Exercitia Spiritualia des Ignatius v. Loyola in
ihren geistesgeschichtl. Zusammenhängen, Leipzig 1931, S. 96—124.



A. Gilg, Der Katholizismus der Gegenreformation 353

wirkt sie in ihm eine merkliche Umwandlung. Sie vergeistigt
ihn. Sie führt ihn von den seinen Ehrgeiz befriedigenden
bizarren Aeußerlichkeiten, seinen asketischen Bravourstücken
und Rekordleistungen weg in die Innerlichkeit stillen Betens
und wortlosen Kontemplierens, ohne ihn im übrigen mit ihrer
.Warnung vor dem Ueberschätzen wunderbarer Erfahrungen
gegen das emphatische Betonen der häufigen Gesichte und
übernatürlichen Heimsuchungen, deren er sich gewürdigt weiß,
bedenklich zu machen. Eine gewisse mystische Beeinflussung
des Ignatius durch das ihm zugängliche Schrifttum der de-

voti ist demnach nicht zu leugnen und angesichts der offenbar

in ihm primär vorhandenen entsprechenden Disposition
auch nicht verwunderlich. Anderseits vermag seine ehrlichste
Begeisterung für die auf ihn eindringenden Gedanken nicht
darüber hinwegzutäuschen, daß aus ihm etwas anderes als ein
Mann nach dem Herzen des Imitatio-Verfassers wird. Ihm
selbst kommt das freilich kaum zum Bewußtsein. Er scheint
ja gerade auch darin mit den devoti ganz in Uebereinstim-
mung zu verharren, daß er die Pflege und Förderung des

geistlichen Lehens im Sinne methodisch strenger, aus schärfster

psychologischer Beobachtung erwachsender Bearbeitung
und Einübung der Seele betreibt. Aber wenn fraglos der
Begriff der exercitia spiritualia auch hei ihnen irgendwo einen Ort
hat —: si duo dicunt idem, non est idem. Davon muß das
Exerzitienbüchlein, dessen Kernstück der Frühzeit von Manresa
angehört, überzeugen.3 Es läßt auf Schritt und Tritt Ueber-
lieferungsmaterial feststellen und ist doch nach seiner
Grundkonzeption, in seiner Ganzheit und vom Ganzen her wiederum
auch in den aus der Tradition geschöpften Einzelheiten etwas
Neues, etwas, was so nicht im Gesichtskreis der devotio mo-
derna gelegen hat. Es enthüllt die inwendigen Vorgänge, die
den von Ignatius in höchstpersönlicher Eigentümlichkeit
gegangenen Weg bezeichnen.

Sofort springt das Moment des planmäßigen Trainings in
die Augen. Die Seele exerziert wirklich. Sie unterzieht sich,
fortwährend vom Exerzitienmeister geleitet und beraten, all
den Uebungen, die — im Idealfall auf einige Wochen hinaus —

3 Uebersetzung von A. Feder, S. J., Regensburg 1932. Vgl. die Versio
litteralis notis illustrata von J. Roothaan, Ratisbonae 1923.

23



354 A. Gilg, Der Katholizismus der Gegenreformation

für bestimmte Tag- und Nachtstunden festgesetzt sind und
sie völlig in Beschlag nehmen. In einprägsam-regelmäßigem
Rhythmus folgen sich an den jeweiligen .Wegstationen, auf
stets höhern Stufen, Meditationen, fromme Anmutungen,
vorbereitende und ausklangbildende Gebete, unter Umständen
durch abkürzende Wiederholungen ergänzt, welche die gewonnenen

Eindrücke vertiefen und verfestigen. In langer Reihe
steigen die verschiedenen Betrachtungsstoffe herauf, die furchtbaren

und beklemmenden, die lieblich-tröstlichen, die Mitleid
und Rührung weckenden, die zu Heroismus und Opfer
entflammenden, von der die Welt verfinsternden Sünde und der
grausigen Hölle an über die einzelnen Geheimnisse des
Heilandslebens bis zur glorreichen Himmelfahrt. Alle verfügbaren

Mittel und Maßnahmen: Erregung der Phantasie,
Auswertung des Einflusses von Tageshelle und gedämpftem Licht
auf die Psyche, Berücksichtigung der günstigsten Körperhaltung,

Vergegenwärtigung der moralischen Fortschritte durch
graphische Darstellung in der Weise des sog. Liniensystems,
Konkretisierung und Veranschaulichung ebensowohl dogmatischer

Wahrheiten wie biblischer Szenen durch Einzeichnen von
Personen und Figuren in einen deutlich vorgestellten Raum,
Anwendung sämtlicher fünf Sinne auf den Ort der Qual,
immer wiederkehrendes Spielenlassen des Moments der
Steigerung — alle nur denkbaren Mittel werden auf das eine Ziel,
das erreicht werden soll und nach der Ueberzeugung des Ignatius

bei richtiger Handhabung und Befolgung seines Reglements

auch erreicht werden wird, hingeordnet: darauf, daß
der Exerzitand sich voll Abscheu vom Bösen wegwende und
für Gott entscheide und unter der Fahne Christi, die dem Banner

Satans gegenübersteht, nach dem Wohlgefallen der
göttlichen Majestät die Berufs- und Standeswahl treffe, also
entweder sich zu einem christlichen Leben inmitten der Wirrungen

und Gefahren der Welt oder aber — und darauf tendiert
Ignatius vornehmlich — zum Eintritt in einen Orden
entschließe. In dem ganzen raffiniert ausgedachten Methodismus
kommen zweifellos auch mystische Motive reichlich zur
Geltung. Allein man übersehe nicht: indem diese Motive in den
Uebungen als solchen erscheinen, indem sie als Elemente den
Vorgängen zugehören, in denen sich das Exerzieren voll-



A. Gilg, Der Katholizismus der Gegenreformation 355

zieht — was sich im Exerzitium ereignet, ist sozusagen nicht
das christliche Leben im Ernstfall, die christliche Existenz
der Gottesgemeinschaft in der Kampfarena, sondern bereitet
lediglich auf solche Existenz vor —, wird das Mystische,
soweit es überhaupt zur Frage steht, seiner Selbstzwecklichkeit
beraubt und auch seinerseits als Mittel benützt, ein Sachverhalt,

der wiederum nicht dafür spricht, daß der Verfasser der
«Geistlichen Uebungen» den großen Mystikern zuzuzählen sei.

Ignatius drängt mit äußerster Energie zum Handeln. Schon
in Manresa und dann während der Studienzeit zu Paris zieht
es ihn unwiderstehlich zur Seelsorgearbeit hin. Ein vehementer

missionarischer Wille entfesselt in ihm selbst und in der
Schar, die er als Christus-Miliz auf den Plan ruft, einen
unerhörten Aktivismus. Die Ungläubigen zu bekehren, die Ketzer

zu bekämpfen und wiederzugewinnen — hier wirkt sich
der antiprotestantische Affekt aus und entsteht das Programm
der gegenreformatorischen Unternehmungen —, aus den Ruinen

der Kirche neues Leben aufblühen zu lassen, die Welt zu
katholisieren und den Triumph des Katholizismus zu sichern
und so alles, aber auch wirklich alles ad majorem Dei gloriam
zu tun, in absoluter Uebereinstimmung mit der Hierarchie, in
schrankenloser Unterwerfung unter den Statthalter Christi auf
Erden — das sind die Ideale, die ihn und die Seinen, denen
er durch die Exerzitien seinen Geist einhaucht, lenken und
befeuern. Von dem in Angriff zu nehmenden gewaltigen Werk
her ergibt sich die Gestaltung des jesuitischen Ordenslebens.
Was dem Werk nicht unmittelbar dient, was sogar die darauf
gerichtete Tätigkeit hemmt — es sei an sich noch so vorzüglich

—, das hat in der Societas Jesu keinen Platz. Die Benediktiner

und andere Kommunitäten mögen an der stabilitas loci
festhalten und auf die Verpflichtung der Mönche zum Gotteslob

in der Form des gemeinsamen Chorgebets Wert legen: die
Jünger des Ignatius kennen auch nicht einmal mehr im Sinne
der Mendikanten klösterliches Dasein und geben den zeitraubenden

Chordienst preis, wie sie auch auf die Kutte oder eine
sonstige besondere Ordenstracht verzichten. Sie bedürfen größter

Beweglichkeit. Sie brechen, bescheidene Anfänge der Thea-
tiner grandios überbietend, aus in die Welt, in ihre mannigfaltigen

Bezirke, um «allen alles zu werden» und alle zu er-

23*



356 A. Gilg, Der Katholizismus der Gegenreformation

obern. Um so bedeutsamer wird für sie, für ihre Organisation,
aber auch für ihre innerste Haltung und ihre ganze Religiosität

der militärische Geist, der vom Stifter, dem einstigen Offizier,

ausgeht. Das Patriarchalisch-Familienhafte und auch
wieder gewissermaßen Gemeindeartige der henediktinischen
Abtei liegt ihnen so fern wie möglich; sie sind eine unter
diktatorischem Kommando stehende Truppe. Gehorsamsein ist
alles, Gehorsamsein bis zur Auslöschung des Selbst! Daß aber
alle gewonnen, in die Kirche hereingebracht und in ihr
festgehalten werden sollen, das ruft nach Pracht und Prunk
weiträumiger, mit Beichtstühlen gut versehener Kultgebäude, nach
Glanz und Pomp der gottesdienstlichen Feier, nach Intensivierung

von Unterweisung und Predigt, das führt aber oft genug
auch zu den unglaublichsten Praktiken. Welche Virtuosität
der Anpassung, der Schmiegsamkeit, des freundlichen
Entgegenkommens, des begütigenden Verstehens wird da entwik-
kelt! Was Wunder, wenn unter den Augen der frommen Väter
nicht nur ein ganzes System massiv-sinnlicher Devotionen und
superstitiöser Vorstellungen, in denen immerhin noch etwas
von der Leidenschaft paganistischer Religion glühen kann,
die Frömmigkeit der gebildeten und ungebildeten Schichten
mannigfach bestimmt, sondern sogar jene seltsamste Blüte der
«dévotion aisée» sich entfalten darf, die Pascal die Zorn- und
Schamröte ins Gesicht getrieben, und die er in seinen Pro-
vinzialbriefen für alle Zeiten unvergeßlich gemacht hat!4

Und nun überlege man, ob es nicht für den Jesuitismus,
und zwar schon auf Grund dessen, was in den ignatianischen
Exerzitien manifest wird, charakteristisch ist, daß er bei aller
subjektiv sicher ehrlichen Akzentuierung des «Deus semper
major», bei aller gewollten, fast krampfhaft gewollten Theo-
zentrik, bei aller immer neu angestrebten Auslieferung des

Menschen an die «göttliche Majestät» faktisch doch in einer
recht merkwürdigen, bisher auf dem Boden der Kirche
ungewohnten Weise eben diesen Menschen, gewiß: den unter
dem Gesichtspunkt des religiösen Verhältnisses gesehenen
Menschen, aber den Menschen, hervorhebt, gleichsam zum
besondern Thema macht, unablässig eifervoll und mit größter

4 Les provinciales, neuvième lettre.



A. Gilg, Der Katholizismus der Gegenreformation 357

Aufmerksamkeit umkreist! Und man überlege sodann, ob

nicht, was man etwa an Hauptzügen der gegenreformatorisch
inspirierten Kunst aufzählt:6 das je spezifisch gedachte oder
empfundene Heroische, Asketische, Sinnlich-Erotische, Grausame,

sich gerade von einer Existentialität her hegreift, die,
stark sich fühlend und sich betonend, aber anders sich fühlend
und betonend als der Renaissance-Mensch und der Aufklärer,
in der geistigen Luft des Jesuitismus ihr eigentliches
Element hat!

Ignatius ist nur bedingt als Mystiker anzusprechen. Das
will nicht heißen, daß in seinem Orden nicht bisweilen ein
starker Zug zur Mystik hervortreten könne. Aber sofern
solches geschieht, handelt es sich kaum tun eine Aeußerung
genuinjesuitischen Geistes. Die urwüchsige Mystik zeigt sich
vor allem bei der Gründerin des Ordens der unbeschuhten
Karmeliterinnen, hei Teresa von Jesus. Ja diese mit all ihrem
Befremdlichen, Absonderlichen, Abstoßenden doch große Frau,
die noch nicht in der Totalität ihres Wesens gesehen ist, so
lange man bloß unter dem Eindruck der bekannten Statue Ber-
ninis steht, diese durch scharfe Intellektualität, durch erstaunliche

Willensenergie und mitunter auch durch eine gewisse
erfrischende Heiterkeit ausgezeichnete spanische Nonne darf
füglich als die bedeutsamste Verkörperung der Mystik in der
gesamten neuern Geschichte des römischen Katholizismus gelten.

In ihren zum Teil auf Gebot der Beichtväter verfaßten,
übrigens auch künstlerisch-literarisch hochwertigen Schriften
gibt sie mit aller nur wünschbaren Exaktheit über ihr inneres
Leben Aufschluß, verbindet aber mit der Absicht der Konfession

von vornherein diejenige der Belehrung und der
seelsorgerlichen Führung: was sie selbst empfängt, soll womöglich
auch andern zum köstlichen Gut werden.6 Nicht als ob die von
ihr geschilderten geheimnisvollen Erfahrungen den landläufigen

frommen Wünschen nach kleinem Seelenglück ohne

Kampf und Leiden gemäß wären! Das Leben der Mystik läßt
jede banal-hausbackene Erbaulichkeit unendlich unter sich.

5 Vgl. W. Weisbach, Der Barock als Kunst der Gegenreformation, Berlin

1921, S. 40—202.
6 Sämtl. Schriften der hl. Theresia von Jesu, neue deutsche Ausgabe,

I. Bd., Regensburg 1919, S. 117—274.



358 A. Gilg, Der Katholizismus der Gegenreformation

Unsagbare Seligkeit ist ihm eigen; aber auch ungeahnte
Schmerzen und Nöte schließt es ein. Soll es überhaupt beginnen,

so muß sich der Mensch mit großem Ernst und viel
Geduld vorbereiten. Teresa redet nachdrücklich von der
Unumgänglichkeit eifriger Betätigung auf der untersten Stufe des

zur Höhe führenden .Weges. Auf dieser untersten Stufe hat all
das seinen Ort, was im Begriff des betrachtenden Gebets
zusammengefaßt wird. Die Seele sammelt sich aus ihrer
Zerstreuung, aus ihrem vielfältigen Verwickeltsein in die
irdischen Dinge und Geschäfte, sie schält sich vom Kreatürlichen
los, macht sich leer, erhebt sich mit Dank und Flehen zu Gott,
versenkt sich in frommer Meditation in die Gegenstände, die
uns bei Ignatius begegnet sind, übt sich in der Tugend,
beobachtet die Satzungen der Kirche, glaubt, hofft, liebt. Sie tut
Werk auf Werk, nicht ohne Unterstützung der Gnade, aber
doch aus eigener Anstrengung und somit aus ihr verfügbarem
Können. Dabei bekommt sie wohl auch Tröstungen und
Erquickungen zu empfinden. Und doch ist das Leben, dem sie
sich hingibt, mühsam, ja in den Zeiten der öfter eintretenden
Trockenheit, Dürre, Verdrossenheit, Unlust qualvoll und
jedenfalls längst nicht die Erfüllung der tiefen Sehnsucht
nach ganzem, innigem Einssein mit der göttlichen Majestät.
Die Seele fühlt sich darum leicht versucht, die sie ermüdende
Bewegung stillzustellen, eigenmächtig sich in einen Zustand
zu versetzen, in welchem das rastlos von Punkt zu Punkt
eilende, von Akt zu Akt schreitende Denken aufgehoben wäre
und ein süßer Friede sie umfangen würde. Es hängt nun freilich

alles daran, daß sie solcher Versuchung widersteht und
demütig in der Arbeit der Askese verharrt. Nur von oben her
kann ihr die Erreichung einer höhern Stufe im Leben des
Gottesverhältnisses ermöglicht werden. Was über die Vorbereitung

hinaus sich ereignet, ist eingegossene Beschauung, ist
lauter Gnade. Die durch die Beschwerde der Selbstheiligung
gegangene Seele tritt in das Gebet der Ruhe ein. Jetzt sind die
Mühen des Betrachtens zu Ende. Das Gebet ist nicht mehr eine
Tätigkeit oder ein Gefüge von Akten; es ist Habitualität, Zu-
ständlichkeit, ein kontemplatives Verhalten, das kein Abzielen
auf die Vielfalt des Dies und Das kennt. Die Hinneigung zur
Welt mit ihrer bunten Fülle schwindet. Himmlisches Licht



A. Gilg, Der Katholizismus der Gegenreformation 359

strahlt in die Seele ein. Sie atmet in der Gesammeltheit und
Gelassenheit sanften, wonnevollen Friedens. Gott hält den
Willen gefangen, so daß er einfach in der Verbundenheit der
Liebe an dem hängt, der als der Liehende der Seele seine
Gegenwart schenkt. Und wenn auch die beiden andern Seelenkräfte,

Verstand und Gedächtnis, weiterhin frei umherflattern
und mit an sich wahren Gedanken und Vorstellungen
Störung bringen, so ist doch die Seele in der Lage, auf die
geschäftigen Gesellen so wenig zu achten wie auf lästige Narren.

Immerhin bezeichnet das Gebet der Ruhe lediglich den
Anfang des mystischen Lebens. Noch ist der Wille nicht völlig
mit Gott geeint; noch kann der Mensch in böse Sünde
zurückstürzen. Die Intensität der Gottesgemeinschaft erscheint gesteigert

auf der dritten Stufe, im Gebet der Einigung. Hier sind
auch Verstand und Gedächtnis von Gott ergriffen und gefesselt,

und der Wille wird noch stärker als vorher in ihn
hineingezogen. Die Seelenkräfte liegen gleichsam im Schlaf,
wiewohl sie wiederum nicht schlechthin die Möglichkeit des Tätigseins

verloren haben. Im ganzen gilt: das göttliche Wirken
nimmt an Mächtigkeit zu, die Seele versinkt mehr und mehr in
Passivität. Zwar gerät sie im Unterschied zum früheren
Zustand des stillen Friedens in stürmische Bewegung, hebt in
ungestümer, jubelnder Freude, ist trunken von all der ihr
widerfahrenden Herrlichkeit und redet zum Lohe Gottes
tausend heilige Torheiten. Aber darin äußert sich in Wahrheit
nicht ihre Aktivität. Ihr Eigenhewußtsein und ihre Eigentätigkeit

sind wie ausgeschaltet. «Der Herr will hier dem Gärtner
in einer Weise helfen, daß er gewissermaßen seihst der Gärtner

ist und seihst alles tut.» 7 Die letzte Höhe oder Tiefe scheint
erreicht zu sein. Tatsächlich steht das Letzte noch aus. Harte
Prüfungen, furchtbare satanische Anfechtungen gehen ihm
unmittelbar vorher.8 Die Seele wähnt, noch nie an Gott
gedacht zu haben, seiner gar nicht gedenken zu können, von ihm
verworfen zu sein, oder sie schreckt vor dem Empfangen der
ihr zuströmenden Gnade als vor einer Vermessenheit zurück.
Doch nun wird sie aus dieser sternenlosen, finstersten Nacht

7 Ibid. S. 188.
8 So insbesondere in der «Seelenburg», Uebers. von L. Claras, Regensburg

1869, S. 327—334.



360 A. Gilg, Der Katholizismus der Gegenreformation

befreit und in das Gebet der Ekstase eingeführt. Da gibt es
keine Verbindung mit der Außenwelt mehr. Auch die Tätigkeit
der Sinne ist hier absorbiert. Der Leib erstarrt; man möchte
ihn für erstorben halten. Die Seele bleibt nicht mehr sie selbst.
In der Einigung der Vermählung wird sie umgebildet,
übergestaltet in Gott. Ist es Todesnot? Ist es unnennbares Entzük-
ken? Es ist beides. Die Todesnot und Todeseinsamkeit selber
ist die Seligkeit der Seele, die, mit Gott allein, mit ihm
vereint, in ihn eingegangen, nichts mehr tun kann als ihn lieben.

Wir haben absichtlich mit einer durch die knappe Zeit
eigentlich verbotenen Ausführlichkeit die Anschauung Teresas

vom mystischen Stufengang wiedergegeben. Es soll
möglichst das Besondere in der Mystik der spanischen Klosterfrau,

das sich einem beim Lesen ihrer umfänglichen Darlegungen

aufdrängt, zum Bewußtsein gebracht werden. Mystisch
gerichtete Frömmigkeit gibt es in der Kirche seit ihrer Frühzeit.

Ausgeprägte Mystik ist, um jetzt nur dies zu sagen, im
Mittelalter immer und immer wieder wahrzunehmen. Nicht die
Art der Erlebnisse, die sie hat und bezeugt, hebt Teresa von
den ihr vorangegangenen Mystikern entscheidend ab. Was
einem bei ihr auffällt, wenn man von frühern Erscheinungen
herkommt, das ist vielmehr die alle ihre Schilderungen und
Erörterungen durchherrschende Tendenz, das mystische Leben
wesentlich nach der Seite des seelischen Tatbestandes, der
psychischen Strukturiertheit zu fassen und so als Abfolge
verschiedener, unter psychologischem Gesichtspunkt gegeneinander

deutlich abgrenzbarer Etappen zu begreifen.9 Man mag
darauf hinweisen, daß bereits mittelalterliche Mystikertraktate
in dieser Hinsicht der großen Karmeliterin präludieren. Aber
man wird doch bei sorgfältigstem Verrechnen der einschlägigen

Momente kaum um den Eindruck herumkommen, daß der
bei Teresa in breiter Auswirkung zutage tretende Zug ein
gewisses Novum darstellt. Natürlich wissen längst vor ihr so
und so viele homines religiosi auch ihrerseits von mehreren
Stufen des mystischen Lebens und bezeichnen sie sogar mit
denselben Namen, die auch sie, hierin einfach die Ueberliefe-

9 So urteilt auch A. Stolz, 0. S. B., Theologie der Mystik, Regensburg
1936, S. 129 ff.



A. Gilg, Der Katholizismus der Gegenreformation 361

rung fortsetzend, gebraucht. Nur daß es den Frühern dabei
vorwiegend um den theologischen Gehalt, die theologische
Bedeutung der in den Blick gerückten Vorgänge geht und gerade
nicht zentral um das mit den Vorgängen gegebene Erlebnismäßige

als solches. Das eigentümliche Pathos der Interesse-
nahme an den Zuständen und Abläufen der religiös bewegten
Seele aber, das sich bei Teresa bekundet, und aus dem heraus
ihr meisterhafte psychologische Analysen gelingen, lenkt nun
auch an seinem Teil die Aufmerksamkeit darauf, wie mitten
drin in der steil sich aufrichtenden Frömmigkeit der Mensch
in der Fülle seiner Regungen und Strebungen, seiner Vermögen

und Kräfte eine Akzentuierung erfährt, die nicht von
ungefähr neuzeitlich anmutet. Ein Geist, so will uns wie
angesichts des religiösen Jesuitismus auch im Blick auf die
mächtig einsetzende spanische Mystik dünken, ist im Erwachen

oder bereits in der Entfaltung seiner Dynamik begriffen,
der in mannigfachen Formen und Abwandlungen von der
Grundhaltung der Frömmigkeit an bis in die Bestimmung
staatlich-gesellschaftlicher Ordnung hinein den Eintritt einer
bedeutungsschweren Veränderung hinsichtlich der unmittelbaren,

ganz spontanen Empfindung Und Einschätzung des

humanum, hinsichtlich des innersten Selbstgefühls offenbart.
Es ist klar, daß wir mit diesem Geist den für die Barockzeit
charakteristischen Geist meinen. Wir haben nicht die Kühnheit,

das komplizierte Wesen dieses Geistes, das so viele Rätsel
aufgibt, in eine glatte Definition einzufangen. Aber es muß
uns wohl belangreich erscheinen, daß die gegenreformatorisch-
katholische Gläubigkeit, indem sie durch die erwähnte
Veränderung Wichtigstes von ihrem Spezifischen bekommt, nicht nur
auch ihrerseits zu einem Phänomen im Ganzen der Barockwelt

wird, sondern geradezu in hezug auf diese Welt
miturheberische Bedeutung gewinnt.

Die spanische Mystik — neben Teresa steht in eigener
Größe ihr nächster Jünger Johannes vom Kreuz — breitet
sich in erheblichem Maß aus. So wird sie insbesondere auch
auf französischem Boden heimisch. Hier lockert sie allerdings
unter dem Einfluß des mit einer zauberischen Macht gelinder
Seelenführung begabten François de Sales die ursprüngliche
Verbindung mit mönchisch-strenger Uebung und Kasteiung



362 A. Gilg, Der Katholizismus der Gegenreformation

beträchtlich. Sie wird jetzt Ferment im religiösen Lehen vieler
Laien. Eben diesen will der Bischof von Genf ihre .Wunder
erschließen. Aber selbstverständlich ist auch in Frankreich
ihre vornehmlichste Stätte das Kloster. Ein Stück teresiani-
scher Frömmigkeit lebt vor allem in neu entstandenen oder
kürzlich reformierten Kongregationen und monastischen
Gemeinschaften, etwa in Berulles Oratorium, bei den Visitantin-
nen, auch unter den Nonnen von Port-Royal. Und mit der
Mystik kann sich — hierin bietet bereits François de Sales
das Beispiel — eine ungewöhnliche Kraft des Erbarmens und
des Verantwortungsbewußtseins gegenüber dem Heer von
Kranken, Verwahrlosten, Verkommenen und Gefährdeten
zusammenfinden. Großzügige Werke geistlich-seelischer Rettung
und sozialer Fürsorge setzen tausend Herzen und Hände in
Bewegung, Werke, die jedenfalls einen Mann wie Vinzenz von
Paul in hellem Licht erstrahlen lassen. Wir dürfen nicht mehr
davon reden, wie gegen Ende des 17. Jahrhunderts eine
bestimmte Abwandlung der teresianischen Mystik, von dem
spanischen Weltpriester Michael Molinos höchst erfolgreich in
Italien vertreten und geraume Weile bis in die päpstlichen
Gemächer und in den Inquisitionspalast hinein geschätzt, schließlich,

dank den rabiaten Umtrieben der Jesuiten, als häreti-
tischer Quietismus der kirchlichen Verfemung anheimfällt.
Nur so viel: von Stund an ist Mystik überhaupt leicht suspekt
und die besondere teresianische Ausprägung, obwohl theoretisch

sanktioniert, in praxi erst recht beargwöhnt. Fénelon
erhält in seinem denkwürdigen Streit mit Bossuet Anlaß, sich
zu ihrem Anwalt zu machen. Er unterliegt. Dennoch wird sie

nicht einfach aus der Kirche verbannt und erlebt übrigens
später wieder günstigere Zeiten. Molinos und Fénelon sind ja
auch noch um ganz anderer Dinge als um der Mystik willen
getroffen worden.

Am Schluß unserer Skizzierung der gegenreformatorischen
Frömmigkeit stehe aber ein Hinweis auf die gewiß
schwerwiegenden und überlegenswerten Tatsachen, daß die teresia-
nisch-quietistische Mystik ihren Weg auch in die evangelische
Kirche findet, und daß seit dem ausgehenden Reformationsjahrhundert

hervorstechende Merkmale jesuitischer Gebet-



A. Gilg, Der Katholizismus der Gegenreformation 363

bûcher in eifrigst gelesener Erbauungsliteratur des Luthertums

mit Händen zu greifen sind.10
Wenn wir uns nunmehr der theologischen Gedankenbildung

zuwenden, so ist wiederum hinsichtlich der Stoffauswahl

und Darstellung größte Beschränkung gefordert. Es
werden demgemäß nur einige wenige Dinge zur Sprache kommen

und in der Hauptsache solche, welche geeignet erscheinen,

die für die Epoche kennzeichnenden neuartigen Tendenzen

zu dokumentieren.
Die entscheidende Voraussetzung der Theologie seit der

zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts wird selbstverständlich
das Trienter Konzil, soweit es in der Auseinandersetzung
mit der Reformation und zum Zweck ihrer scharfen Verurteilung

— nicht ohne langwierige und oft klippenreiche
Vorbereitungsarbeiten und Debatten — die dogmatische Position
des Katholizismus umreißt, also über die strittigen Punkte:
Schrift und Tradition als Glaubensquellen, Erbsünde,
Rechtfertigung, Sakramente, Fegfeuer, Heiligenbilder, Ablässe
unantastbare, infallible Sätze aufstellt. Und zwar wird die Synode
in doppelter Weise Voraussetzung für die künftigen theologischen

Bemühungen. Wenn sie nämlich einerseits wohl manches,

was ehedem im Sinne mittelalterlich-scholastischer Lehre
faktisch Verpflichtungskraft besessen, aber der ausdrücklichen
und feierlichen dogmatischen Sanktionierung noch ermangelt
hat, präzisiert und mit der Würde des Letztgültigen umkleidet,
so kann sie anderseits, teils mit Rücksicht auf obwaltende
Schuldifferenzen, teils mit Rücksicht auf die weltlichen Mächte
nicht umhin, ab und zu die Zuflucht zu kompromißartigen,
schwebenden Formulierungen zu nehmen oder gewisse Fragen

überhaupt außer Spiel zu lassen. So werden denn die nach-
tridentinischen theologischen Geister nicht nur die konziliaren
Bestimmungen als die unverrückbare Grundlage und Norm
ihrer Gedankenarbeit betrachten, sondern auch im Blick auf
das der Interpretation besonders Bedürftige und angesichts
der offenkundigen Lücken einen starken Antrieb empfinden,
in der ihnen je entsprechenden Richtung auszudeuten und
kräftig zu ergänzen.

10 Vgl. P. Althaus [der Aeltere], Zur Charakteristik der evangelischen
Gebetsliteratur im Reformationsjahrhundert, Leipzig 1914, S. 69—107.



364 A. Gilg, Der Katholizismus der Gegenreformation

Daß sich allmählich in Italien und Spanien ein emsiger
wissenschaftlicher Betrieb entwickelt, leidet keinen Zweifel.
Ebensowenig ist zu verkennen, daß in den streng auf kirchliche

Korrektheit haltenden Untersuchungen so oder so
Einwirkungen des Humanismus vorliegen. Neben biblisch-exegetische

Studien treten ausgedehnte kirchenhistorische
Forschungen, durch die man das im Kreis der neuen Ketzer
gezeichnete kirchengeschichtliche Bild als böswillige oder
Ignoranz verratende Karikatur zu erweisen gedenkt. Von
antiprotestantisch-polemischem Interesse gespornt und geleitet,
durchstöbert man insbesondere auch alle irgendwie erreichbaren

Zeugnisse des kirchlichen Altertums; sie sollen die
innere Kontinuität zwischen der spätem und der ursprünglichen

Kirche verbürgen und die häretische Berufung auf die
Väter erledigen. Schon fangen ja auch die römischen
Katakomben an, ein wenig ihr Geheimnis zu lüften und geben
Anlaß zur Begründung einer christlichen Archäologie.
Patristische Editionen werden veranstaltet und mit weitläufigen
Erläuterungen versehen. Ein umfassendes Gelehrtenwerk
wächst sich aus; es erscheint freilich nur wie ein Vorbote,
eine Verheißung, sofern es mit der staunenswerten Leistung
der französischen Benediktiner des 17. Jahrhunderts verglichen

wird. Erhebt sich aber der Widerspruch gegen die
Reformationstheologen in der historischen Arbeit mehr bloß implizit

und nebenbei, so vollzieht sich die weitausgesponnene
Auseinandersetzung mit ihnen in einer eigens dafür geschaffenen
und zeitweilig stark in den Vordergrund rückenden Disziplin,
in der Kontroverstheologie. Zu Baronius, dem Verfasser der
Annales ecclesiastici, gesellt sich Bellarmin mit seinen vier
Gefecht auf Gefecht liefernden Folianten. Indessen erhält doch
die Systematik gegenüber der Historie und auch gegenüber
der in Form von Kontroversen angestellten dogmatischen
Erörterung das Uebergewicht. Die spanische Spätscholastik
beherrscht schon sehr bald das Feld. Es ist wichtig, diese
Tatsache nach ihrer wirklichen Bedeutung zu fassen. Die
Spätscholastik wandert durch unsere gängigen theologie- und
philosophiegeschichtlichen Handbücher und Lexika zumeist
als eine nicht eben respektable Figur. Man hat ihr ein Kostüm
timgeworfen, in dem sie sich recht epigonenhaft ausnimmt, soll



A. Gilg, Der Katholizismus der Gegenreformation 365

sie sich ja im Restaurieren und Auswalzen mittelalterlichen
Geistesgutes erschöpfen und mit noch so viel Scharfsinn und
äußerlich-formalen Vorzügen ihre Unfruchtbarkeit, ihre
Armut an eigenen Ideen nicht zu verdecken imstande sein. Man
beachte aber zunächst einmal, daß sich der Name «Spanische
Spätscholastik» auf zwei verschiedene Lehrsysteme bezieht,
auf das zum rigorosen Thomismus entwickelte dominikanische

und auf das im Jesuitenorden entstandene und für ihn
maßgebliche. Und man beachte weiterhin, daß jedenfalls das
Letztere, ob es ihm nun zum Lob oder zum Tadel gereicht,
bei unleugbarem Zusammenhang mit der Hochscholastik
durchaus nicht einfach vom Geist des Mittelalters durchwirkt
oder gar im wesentlichen bloß Abklatsch eines einst
Lebendiggewesenen ist, wie eben vielfach gemeint wird, und daß es
auch auf die Zeitgenossen seiner Urheber und dann auf die
Urteilsfähigen bis in den Beginn der Aufklärung hinein einen

ganz andern Eindruck als den eines Repristinationsversuches
macht. Was die jesuitische Philosophie anlangt, aus der man
eine Berührung mit dem italienischen Renaissance-Aristotelis-
mus nicht wegdenken kann, so feiert sie alsbald nach ihrer
Geburt den Triumph einer fast beispiellosen Aktualität: gleich
als ob nur auf sie gewartet worden wäre, findet sie weit über
die Gesellschaft Jesu und weit über die Grenzen ihres
Ursprungslandes hinaus Aufnahme, ja sichert sich in der ersten
Hälfte des 17. Jahrhunderts — Jesuitenhaß hin und her — auf
den protestantischen Universitäten Hollands und Deutschlands
alle Ehren und Rechte einer unentbehrlichen Normalphilosophie.

11 Und man weiß, mit welcher Aufgeschlossenheit und
Anteilnahme noch ein Leibniz die Leistung der Jünger Loyolas
würdigt, und wie er es mißbilligt, daß Descartes seine
Philosophie als etwas sozusagen durch Urzeugung Entstandenes
ausgebe, obwohl sie doch der Logik der Väter von la Flèche
verpflichtet sei. Die jesuitische Theologie aber muß sich
vollends gegen ein Uebersehen oder Bagatellisieren des ihr
Eigentümlichen und sie von Thomas Trennenden sperren.

11 Vgl. K. Eschweiler, Die Philosophie der spanischen Spätscholastik
auf den deutschen Universitäten des 17. Jahrhunderts (in: «Spanische
Forschungen der Görres-Gesellschaft, Bd. 1, Reihe 1», Münster i. W. 1928,

S. 251—325).



366 A. Gilg, Der Katholizismus der Gegenreformation

Tatsächlich hat von jeher eine fundamentale Lehre dieser
Theologie die Aufmerksamkeit auf sich als auf eine auffällige
Besonderheit gezogen, und es ist schon verwunderlich, daß
damit nicht in erheblicherem Grad, als es geschehen, eine
tiefere Erkenntnis bezüglich des prinzipiellen Habitus
jesuitischtheologischen Denkens geweckt worden ist. ,Wir haben den
Gedankenkomplex im Auge, um den es geht, wenn von Moli-
nismus gesprochen wird. Im Jahr 1588 erscheint aus der Feder
des Jesuiten Ludwig Molina in der Form eines Kommentars
zu einschlägigen Stellen der großen Thomas-Summa ein Buch,
das, wie sein Titel meldet, die Probleme «menschliche Freiheit

und Gnade», «menschliche Freiheit und göttliches Vorherwissen,

göttliche Providenz, göttliche Erwählung» behandeln
und einer Lösung entgegenführen will.12 Der Verfasser, seit
Jahren im Orden als Dozent tätig, eine scharfsinnige,
grüblerische, in der Verfolgung ihrer Intentionen nicht draufgängerische,

sondern geduldig-kluge, aber hartnäckige, durch
keinerlei Hindernisse abzuschreckende oder zu zermürbende
Natur, ist dessen gewiß, daß die von ihm aufgegriffenen Fragen
von ferne noch nicht eine genügende Antwort gefunden, so
sehr sie einer solchen dringend bedürfen. Er sieht zwar bei
den altern Kirchenvätern höchst beachtliche Ansätze: an sie
darf und soll angeknüpft werden. Aber zum Schaden der
Kirche sind sie nicht genützt worden. Der eine Augustin hat
mit seiner Gnadentheologie, in der das Verhältnis zwischen
dem liberum arbitrium des Menschen und dem Handeln Gottes
als exklusiver Gegensatz bestimmt wird, eine fatale Autorität
errungen. Ohne seinen übermächtigen Einfluß wäre der Kirche
womöglich die lutherische Ketzerei erspart geblieben und hätte
sich anderseits im Altertum vielleicht die pelagianische
Entgleisung vermeiden lassen. Molina fühlt sich aber auch von

12 Molina, Liberi arbitrii cum gratiae donis, divina praescientia,
Providentia, praedestinatione et reprobatione concordia. Die Urform dieses
Werkes ist jetzt herausgegeben von Fr. Stegmüller, Neue Molina-Schriften,
Münster i. W. 1935, S. 194—336 Beiträge zur Geschichte der Philosophie
und Theologie des Mittelalters, ed. M. Grabmann, Bd. XXXII). Die Einleitung

dieses Bandes handelt über Molinas Leben und Werk. Vgl. Fr. Die-
kamp, Kathol. Dogmatik, I. Bd., Münster i. W. 1934, S. 192 ff.; K.Barth,
Kirchl. Dogmatik, Bd. II 1, S. 640 ff.



A. Gilg, Der Katholizismus der Gegenreformation 367

der Problembehandlung des Aqninaten, dieser «Sonne», dieses
«Fürsten» der Theologie, keineswegs befriedigt. Thomas steht
ihm noch zu nahe bei Augustin. Und erst recht sind ihm die
dominikanischen Scholastiker, bei denen er nur unmögliche
Ueberspitzungen der schon an sich fragwürdigen Thesen des
Meisters entdecken kann, ein Aergernis. Wie wird es vom
Thomismus her je gelingen, die Ungeheuerlichkeiten der luthe-
risch-calvinistischen Lehren über servum arbitrium und
Prädestination schlagkräftig zurückzuweisen! Es ist das
Zusammenbestehen und also die Vereinbarkeit von ungeschmälertem
menschlichem Wollen und Wirken und unverkürztem
göttlichem Verhalten und Tun zu erhärten. Molina richtet als
faszinierendes Zeichen den Begriff der «Concordia» auf. Dabei

gedenkt er nicht die durch das Tridentinum gezogenen
Linien zu verwischen. Hat er einerseits von der Kühnheit seines

Unternehmens ein klares Bewußtsein, so will er sich
anderseits in seinem Glauben an dessen kirchliche Tragbarkeit

nicht beirren lassen. Seine Aufstellungen bedeuten nun
freilich, auf die Sache gesehen, einen resoluten Vorstoß gegen
Augustin und Thomas und alles, was in der zur Verhandlung
stehenden Materie noch einigermaßen an der Doktrin der beiden

von der Kirche so sehr gepriesenen Gestalten orientiert
ist. Das kann nicht bezweifelt werden. Der interessierte,
vielleicht sogar ein bißchen bewundernde, wiewohl nicht hingerissene

Betrachter wird höchstens in einen geringfügigen innern
Streit darüber geraten, ob er Molinas Lehre ohne Umschweif
als «pelagianisch» bezeichnen solle oder aber bloß mit dem
Urteil «Semipelagianismus» zu bedenken habe. In Wahrheit
tendiert der jesuitische Lehrer, unbeschadet seines Willens
zur geschlossenen Bejahung des christlichen Glaubens, darauf,

das aus der biblischen Botschaft nur um den Preis ihrer
Entleerung wegzudeutende majestätische und beseligende
Mysterium von dem auf den Menschen gerichteten göttlichen Wirken

in einen dem moralistisch-profanen Denken einleuchtenden

Sachverhalt umzuwandeln. Zwar wird fortwährend von
der Gnade geredet und beteuert, daß lediglich die Ausräumung
jener Vorstellungen in Frage komme, die deterministisch oder
fatalistisch seien und unweigerlich die menschliche
Verantwortlichkeit austilgen und Gott zum Urheber der Sünde machen



368 A. Gilg, Der Katholizismus der Gegenreformation

müßten. Aber das alles dient den an Augustin und Thomas
und zumal auch am Schriftzeugnis Geschulten begreiflicherweise

nicht im geringsten zur Beruhigung. In den verschiedenen

Etappen, in denen sich nach Molina das gnadenhafte
.Walten Gottes vollzieht, geht es jeweils einzig darum, daß
Gott dem freien Geschöpf eine Möglichkeit darbietet, welche
dieses annimmt oder nicht annimmt, um dergestalt kraft eigener

Entscheidung der Gnade Wirksamkeit entweder zu
verleihen oder aber vorzuenthalten. Das Apostelwort, zufolge
dessen Gott in uns das Wollen und Vollbringen wirkt, verliert
seinen eindeutigen Sinn. Wird es von Augustin dahin
ausgelegt: Gott bewirkt nicht nur, daß wir können, sofern wir
wollen, sondern auch, daß wir wollen und handeln, so steigt
offenbar vor Molinas Auge sofort die gespenstische Fratze
eines Götzen auf, der die unheimliche Macht seines Regiments
durch die entwürdigende Vergewaltigung des Menschen
manifestiert. Anderseits fallen alle Hemmungen, welche die Preisgabe

des Gedankens von der schlechthinigen Unvergleichlichkeit
göttlichen Wollens und Schaffens erschweren würden. In

einer Gottes Gottheit aufs empfindlichste antastenden Weise
wird ein Verhältnis wechselseitiger Partnerschaft zwischen
Gott und Mensch behauptet und die Freiheit und Würde des
Menschen gerade darin gesehen, daß der Mensch ebenso mit
Gott kooperiere wie dieser mit dem Menschen. Das Bild von
den duo trahentes navim darf nun das Geheimnis der juistifi-
catio erläutern: von den beiden auf dem rechten und auf dem
linken Ufer dem Kanal entlangschreitenden Schleppern ist der
rechtsgehende, Gott mit seinem Gnadenwillen, fraglos absolut
unentbehrlich; aber wenn der auf der linken Seite den Kahn
ziehende, der freie Mensch, versagt, ist es um die Fortbewegung

des Fahrzeugs geschehen. Von hier aus begreift sich,
wie Molina seinen ganzen Scharfsinn daransetzt, das auf die
freien menschlichen Handlungen bezogene göttliche Vorherwissen

so zu fassen, daß es die von ihm so leidenschaftlich
verfochtene Eigenständigkeit des Geschöpfes nicht gefährde.
Gottes ewige Präszienz hinsichtlich aller menschlichen
Entscheidungen einfach zu leugnen, das ist auch für ihn eine
rundweg ausgeschlossene Verwegenheit. Daß aber das
göttliche Vorherwissen der menschlichen Handlungen nicht be-



A. Gilg, Der Katholizismus der Gegenreformation 369

deuten könne, Gott wisse sie in den ewigen Ratschlüssen seines

Willens, in denen sie wirksam verursacht seien, vorher,
das steht ihm schon ganz und gar fest. So konstruiert er denn
den merkwürdigen, hier nicht genauer zu entwickelnden
Begriff einer göttlichen scientia media, eines Yorherwissens, das
mitten drin liegt zwischen der scientia necessaria, kraft deren
Gott alles in abstracto Mögliche ebenso notwendig weiß, wie
er sich selber weiß, und der scientia libera, vermöge deren
er unfehlbar alles, was eintreten wird, frei, weil als Objekt
seines freien Willensbeschlusses, vorherweiß. Die postulierte
scientia media richtet sich auf einen Gegenstand, der weder
ein Nurmögliches noch ein Wirklichzukünftiges, sondern ein
Bedingtzukünftiges, das sog. futuribile, ist. Natürlich denkt
sich Molina als solchen Gegenstand die freien menschlichen
Handlungen. Weiß Gott diese Handlungen untrüglich vorher,
so doch nur so, daß sein Wissen nicht einen Beschluß über
die Handlungen voraussetzt, vielmehr seinerseits dem Beschluß
vorausgeht, also auf keinen Fall als schöpferisches Wissen
in Betracht kommt. In der scientia media erkennt Gott nicht,
was der Mensch in bestimmter Lage nach eigener Entscheidung

tun wird, sondern was er in allen möglichen Verhältnissen

und unter allen denkbaren Bedingungen aus freiem
Willen tun würde. Daraus folgt, daß für Gott allererst von
der scientia media her die scientia libera in hezug auf das
menschliche Handeln entsteht, oder also: daß Gott in seiner
Erkenntnis vom Geschöpf abhängig wird. Man halte sich nicht
kopfschüttelnd oder lächelnd bei Molinas scholastischer
Begrifflichkeit auf. Man fixiere und überlege die Intention, die
ihn beherrscht. Es ist wohl noch nicht alles gesagt, wenn man
von Aufwärmung alter pelagianischer oder halbpelagianischer
Doktrin spricht. Zwischen Renaissance und Aufklärung
stehend, kämpft unser Mann für das, was ihm die unveräußerliche

Selbständigkeit und die geschlossene Größe des
Menschenwesens zu sein scheint. Wie sollte man nicht sehen, daß

von der Renaissance zu ihm, der kein Renaissance-Denker ist,
Fäden laufen, und wie sollte man nicht, da man sich mit ihm,
dem hervorragenden Repräsentanten der Barockscholastik,
beschäftigt, an die Aufklärung denken, die es allerdings nicht
mehr nötig haben wird, sich die Rettung göttlicher Präszienz

24



370 A. Gilg, Der Katholizismus der Gegenreformation

und göttlichen Gnadenwirkens so unendlich sauer werden zu
lassen wie er.

Und nun erhalten wir nochmals Gelegenheit, ein Stück
überraschender «Oekumenizität» zu vermerken. Nicht genug,
daß die Theorie Molinas sich durch erbitterte Fehden hindurch
neben der ihr unversöhnlich entgegenstehenden thomistischen
Auffassung zu behaupten und als jesuitische Ordenstheologie
schließlich in der Kirche einen allerdings nicht öffentlich
deklarierten Vorrang zu erringen vermag: der Begriff der scien-
tia media, in dem sich doch wie in einem Brennpunkt alle
Motive von Molinas Denken sammeln, wirkt als ein Zauberwort

auch auf gewisse Geister im Lager der reformierten
Orthodoxie und erfreut sich namentlich unter den lutherischen
Theologen des 17. Jahrhunderts weithin einer durch allerlei
Vorbehalte durchaus nicht zur halben Sache abgeschwächten
Rezeption.13

An dieser Stelle unserer Darlegungen wäre von der großen
und eindrucksvollen Erscheinung des Jansenismus zu erzählen.

Es kostet nicht wenig Ueberwindung, es zu unterlassen.
,Wie streiten und leiden, seitdem Jansenius zu Augustin
zurückgerufen hat, die Saint-Cyran, Arnauld, Pascal und mit
ihnen eine zahlreiche Schar würdiger Männer und Frauen
heißen Herzens und, sofern es ihnen gegeben ist, unter
Aufbietung gewaltiger denkerischer Kraft und ausgebreiteter
Gelehrsamkeit für die Geltung der Gnadentheologie des Kirchenvaters,

bis auch in Frankreich überwältigend klar wird, daß

es der offiziellen nachtridentinischen Kirche genügt, sich mit
dem Glanz des augustinischen Namens zu schmücken, daß sie
indessen das Lautwerden der Stimme Augustins, wenigstens
der durch Molina bekämpften Stimme Augustins, als unerträgliche,

um jeden Preis zu beseitigende Störung empfindet! Wir
erwähnen das nur nebenbei. Und auch die siegreich vordringende

höchst problematische Morallehre sei bloß gestreift.14
Vergessen können wir sie freilich nicht, nun soeben wieder
der Verfasser der Provinzialbriefe genannt worden ist. Er hat
dafür gesorgt, daß man noch heute weit abseits vom Kreis der

13 K. Barth, op. cit., S. 645 ff.
14 Vgl. Doellinger-Reusch, Geschichte der Moralstreitigkeiten in der

röm.-kathol. Kirche seit dem 16. Jahrhundert, I. Bd., Nördlingen 1889.



A. Gilg, Der Katholizismus der Gegenreformation 371

Fachleute um dieses dunkle Blatt theologischer Geschichte
weiß. Er ist ja auch nicht ohne Verdienst, wenn die französische

Sprache durch die allerdings etwas unerfreuliche
Vokabel «escobarderie» bereichert worden. Er hat, nachdem er
selber authentischen Aufschluß empfangen, für seine einstige
Kopfschütteln erregende Unwissenheit — «Quoi! vous ne savez
pas qui est Escobar ?» — hinlänglich Sühne geleistet.15
Nun, wenn von dem angeprangerten spanischen Jesuiten
gesagt wird: «Il fait de si jolies questions», so läßt diese
graziösliebenswürdige Wendung die ganze Verwirrung der kasui-
stisch-probabilistischen Ethik ins Gesichtsfeld treten. Wir
verbergen uns nicht: man urteilt leicht ungerecht über die
Befürworter solcher Ethik. Man entrüstet sich nicht von
ungefähr über die das Gewissen abstumpfende, die sittliche
Entscheidung des Subjekts suspendierende Heteronomie und
entsetzt sich angesichts einer Kunst, die aus Schwarz Weiß, aus
Unerlaubt Erlaubt, aus Böse Gut zu machen versteht. Aber
man nimmt dabei womöglich nicht Anstoß an einer verbreiteten

Auffassung vom sittlichen Gesetz oder vom göttlichen
Gebot, mit der grundsätzlich die Kasuistik gegeben ist. In dieser
Hinsicht wäre doch wohl sogar einem Pascal gegenüber erst
einiges zu bereinigen. Ueberdies will bedacht sein, daß die
gerade in der nachtridentinischen Kirche nach Kräften
forcierte Beichtpraxis zu dem Wust fragwürdiger Morallehre
drängt. Immerhin kommt es eine Zeitlang, und zwar fast
allenthalben, zu derart krassen Auswüchsen, daß einzelne
Theologen und Laien und insbesondere auch das kirchliche
Lehramt in einen heilsamen Schrecken geraten. Es sind übrigens

nicht die Jesuiten, denen die Kirche die Erfindung des

Probabilismus verdankt, d. h. die Entdeckung der erstaunlichen

Weisheit, daß beim Fehlen völliger Sicherheit über die
Pflichtmäßigkeit oder Nichtpflichtmäßigkeit einer Handlung
der von theologisch-autoritativer Seite dargebotene Wahr-
scheinlichkeitsgrund die Wahl des bequemeren Weges
legitimiere. Ein Mitglied des Predigerordens darf Prioritätsansprüche

anmelden.16 Die Jesuiten erweisen sich freilich als

15 Pascal, Les provinciales, cinquième lettre.
16 Doellinger-Reusch, op. cit. S. 28 f.

•24*



372 A. Gilg, Der Katholizismus der Gegenreformation

die gelehrigsten Schüler und gehen in der Ausbildung des

Systems bis an die letzten Grenzen des Exzessiven. Die
Geistesverfassung, die jetzt in der Gesellschaft Jesu, aber auch
anderwärts, möglich wird, ist erschütternd. Es klingt wie
blutiger Hohn, ist jedoch im Sinn der Bewunderung und der
ernsthaften Lobpreisung gemeint, wenn ein Vollblut-Probabilist
aus dem Zisterzienserorden im Blick auf einen ihm ebenbürtigen

Theatiner ausruft: Agnus Dei, qui tollit peccata mundi.17
Viel entlegener als die so schwere Kämpfe entfesselnde

jesuitische Gnadentheorie und die so unmittelbar und tief in
das Leben aller Stände und Schichten eingreifende Morallehre
ist schließlich ein in der nachtridentinischen, präziser: jesuitischen

Theologie auftretendes Phänomen, das doch um seiner
symptomatischen Bedeutung willen registriert sein soll.18 In
den Ausführungen über den Glauben macht sich neben den
traditionellen Elementen ein neuartiges Anliegen geltend. So

hat man jedenfalls von Thomas her zu urteilen. Aber auch
bei Berücksichtigung spätmittelalterlicher Gedanken, in denen
sich das Kommende leise ankündigt, bleibt der Eindruck eines
bisher Nichtgewohnten. Im Unterschied zum Aquinaten richtet

die Barockscholastik, entsprechend dem ihr eigenen
anthropozentrischen Zug, das Augenmerk auf den Glauben
geflissentlich nach der Seite des Bewußtseinsvorgangs. Sie will
die Uebernatürlichkeit des Heilsglaubens nicht antasten; der
Glaube ist auch für sie fides infusa. Doch wirkt sich hier die
für den Molinismus signifikante Vorstellung von der
Eigenständigkeit des Menschen Gott gegenüber insofern aus, als
sich die thomistische Anschauung von einem dem Geschöpf
eingestifteten Drang nach der göttlichen Wahrheit und Güte,
von einem der Seele immanenten Streben zur schauenden
Erkenntnis der göttlichen Wesenheit fast verliert und damit eine
Frage das Denken zu stacheln beginnt, die einem Thomas an
seinem Ort als ganz untergeordnet erscheint, nämlich die

17 Ibid. S. 30. Vgl. Pascal, op. cit., quatrième lettre.
18 Vgl. zum Folgenden Dictionnaire catholique VI, 482 ff.; K.

Eschweiler, Die zwei Wege der neueren Theologie, Augsburg 1926, S. 42 ff. ;

P. Wyser, Theologie als Wissenschaft, Salzburg-Leipzig 1938, S. 33—45 ;

K.Adam, Glaube und Glauhenswissenschaft im Katholizismus, Rottenburg
1923, S. 27.



A. Gilg, Der Katholizismus der Gegenreformation 373

Frage, wie denn, nun der Glaube um seiner Gottgewirktheit
willen durch unfehlbare Gewißheit ausgezeichnet sei, der
göttliche Grund dieser Gewißheit als ein Datum in der psychi-
chen Zuständlichkeit, in der Erfahrung, im Bewußtsein des
Glaubenden erfaßt und aufgewiesen werden könne. Ein immer
größere Dimensionen annehmender Traktat arbeitet unter dem
Titel «Analysis fidei» die im Glaubensakt vereinigten Momente
heraus und sucht das Gewißheitsproblem durch Aufzeigung
eines fundierenden Evidenzerlebnisses zu lösen. Sehr einflußreich

wird die Glaubenstheorie des Jesuitenkardinals Johannes

de Lugo. Und gerade diese Theorie belehrt uns mit
verblüffender Prägnanz über die Tragweite molinistischer
Grundeinstellung. De Lugo findet — alle erklärenden Bemerkungen
müssen wir weglassen — die gesuchte Evidenz in bezug auf
eine bestimmte Heilswahrheit in der Sicherheit eines virtuellen
Schlusses aus zwei unmittelbar gewissen Vordersätzen, deren
einer die absolute Wahrhaftigkeit Gottes und deren anderer
die Tatsächlichkeit des Geoffenbartseins dieser oder dieser
Heilswahrheit aussagt, nach dem Schema: Gott kann weder
täuschen noch getäuscht werden; Gott spricht, daß das ewige
Wort Fleisch geworden; also glaube ich die Inkarnation. Dabei

ist die Meinung, daß die beiden Prämissen und entsprechend

dann auch die Konklusion vorerst einmal im Sinne
natürlich-rationaler Evidenz gewiß seien. De Lugo gesteht mit
dürren Worten, er hasse eine Theologie, die fortwährend auf
die Mysterien rekurriere und dadurch die Dinge des Glaubens
für die Menschen schwierig und unglaubbar mache. Freilich
wird der in Frage kommenden Gewißheit auch übernatürlicher

Charakter zugeschrieben; sonst würde es sich ja gar
nicht um göttlichen Glauben, sondern um bloße fides humana
handeln. Die Evidenz ist nach de Lugo sowohl natürlich wie
übernatürlich. Näherhin: die im vernünftigen Einsehen und
Fürwahrhalten gegebene Sicherheit wird durch die Gnade zu
übernatürlicher Gewißheit erhoben und verklärt. Das aber
heißt: auch im Ereignis des Glaubens, von welchem als der
fides infusa geredet wird, erscheint der molinistisch konzipierte,

der Gott gegenüber in bestimmter Selbständigkeit
abgeschlossene, Gott nebengeordnete und dergestalt als Partner
mit der Gnade zusammenwirkende Mensch. Der Glaubens-



374 A. Gilg, Der Katholizismus der Gegenreformation

assensus wurzelt mindestens partiell im rationalen Erkennen.
.Was auch nach thomistischer Anschauung der Vernunft an
Glaubwürdigkeitsgründen in bezug auf die Offenbarungswahrheit

zugänglich ist, hat nicht mehr wie für Thomas und die
Thomisten lediglich die Bedeutung von Voraussetzungen des

Heilsglaubens, die der ganzen Problematik der fides humana
verhaftet bleiben, sondern gehört in den Akt des göttlichen
Glaubens selbst hinein, ist für sein Wesen konstitutiv. Es mag
hier auf sich beruhen, ob und inwiefern es Sinn hat, den
Untergrund der cartesischen Erkenntnislehre, unbeschadet des

geziemenden Respekts vor dieser epochalen philosophischen
Leistung, ins Licht der spätscholastischen Analysis fidei zu
rücken. Das aber werden wir zu unterstreichen nicht versäumen,

daß auf Grund der jesuitisch-molinistischen Glaubenstheorien,

zufolge deren das natürliche Erkennen im religiösen
Glauben als verselbständigtes Moment die sichtbar gewordene
Rolle spielt, sich eine merklich andere Vorstellung von der
Theologie als in der Hochscholastik ergibt. Was die Systematik

betrifft, wird jetzt eine das apologetische Geschäft
besorgende Fundamentaltheologie geschaffen, die es der Dog-
matik überläßt, Glaubenstheologie zu sein, ihrerseits aber
methodisch vom Glauben völlig absieht und sich — man
möchte sagen: mit Wollust — rein wissenschaftlich, rein
philosophisch gebärdet, eine, wie das Verdikt heutiger
römischkatholischer Forscher thomistischer Observanz lautet, echt
«neuzeitliche Vernunfttheologie».

Wir brechen ab. Und nun wir am Ende angelangt sind,
könnte uns wohl ein gelinder Schrecken, gepaart mit einem
gewissen Unwillen, ergreifen, daß wir die mit unserm Thema
uns überbundene Pflicht nicht erfüllt und die in unserm
Gegenstand gebotene beneidenswerte Gelegenheit nicht genützt
hätten, ein bißchen konkret Verbindungen herzustellen
zwischen dem gegenreformatorischen Geist und den blendenden
und rauschenden Schöpfungen, die sich in verschwenderischer
Fülle vor uns erheben. Aber da ist es ja tröstlich, bereits in
einiger Nähe die Schritte des Kunsthistorikers zu hören, der
uns die Wunder der ihm anvertrauten Welt künden wird. Und
doch: haben wir nicht überhaupt zu wenig vom Barock
geredet und so versäumt, auch nur das zurückhaltende Verspre-



A. Gilg, Der Katholizismus der Gegenreformation 375

chen unseres einleitenden Wortes einzulösen? Einen dahin
lautenden Vorwurf werden wir hinnehmen müssen. Anderseits

haben wir das fast beklemmende Gefühl, mit dem, was
wir meinen und vertreten, uns schon eine ordentliche
Verantwortungslast aufzuladen. Unsere Auffassung ist nämlich diese:
Im Katholizismus der Gegenreformation kommt es bei aller
Geltung des Dogmas zu einer bedeutsamen Wandlung
hinsichtlich des innersten Selhstempfindens des Menschen. Die
Herrschaft des Mittelalters, zumal des Hochmittelalters,
erscheint gebrochen. So verschlungen und schwer durchschaubar

auch im einzelnen die Dinge sind und so mannigfaltig
die Einflüse und Antriebe, die das Neue heraufführen, das
Neue ist da. Es bezeugt irgendwelches Weiterwirken der
abgelehnten, unter Umständen schroff abgelehnten, Renaissance
und bildet ein integrierendes, ja, wie paradox immer das klingt,
sofern es sich doch um den Katholizismus der Gegenreformation

handelt, ein grundlegendes Moment im Werden des
Geistes, den man als den neuzeitlichen bezeichnet. Um der
Deutlichkeit halber eine zugespitzte Formulierung zu wagen: der
emporstrebende Jesuitismus ist in seinen tiefsten Intentionen
viel «moderner», als man gemeinhin glaubt. Aber selbstverständlich

vollzieht sich die erwähnte Wandlung von ferne
nicht so, daß sich die Absicht ergäbe, an katholischer Religiosität,

Kirchlichkeit, Lehre zu rütteln. Das gerade Gegenteil
ist der Fall. Ein merkwürdiges Miteinander und Ineinander
pointierten, nun eben: gegenreformatorischen Katholischseins
und faktisch geschehender und sich auswirkender Veränderung

nehmen wir wahr. Und dieses seltsame Ineinander mit
sehenden Augen sehen und in seiner Bewegtheit und zeugeri-
schen Tat verstehen, das müßte heißen, etwas ganz Wesentliches

aus der rätselvollen Erscheinung des Barock in den
Griff bekommen.

Nun hebt sicherlich erst recht das Fragen an, und wir
gehen mit froher Hoffnung den folgenden Vorlesungen
entgegen. Vielleicht dürfen wir immerhin, rückschauend auf den
heutigen Versuch, sagen, daß, wenn auch der Baum mit seiner
mächtigen Krone kaum erblickt worden ist, wir doch ziemlich
dicht an einer seiner tiefsten Wurzeln gewesen sind.

Bern. Arnold Gilg.


	Der Katholizismus der Gegenreformation : ein Beitrag zur Frage des Barock

