
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 2 (1946)

Heft: 5

Artikel: Bruder Klaus von Flüe : seine innere Geschichte bis zum Beginn des
Einsiedlerlebens

Autor: Blanke, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877593

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877593
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
2. Jahrgang Heft 5 September/Oktober 1946

Bruder Klaus von Flüe.
Seine innere Geschichte bis zum Beginn des Einsiedlerlebens.*1

Eines Tages im Ranft eröffnet der Einsiedler Nikiaus von
Flüe seinem vertrauten Seelsorger, Pfarrer Heiny am Grund,
ein Geheimnis, das am Grund kurz nach dem Tode Klausens
zu Protokoll gah, nämlich er (Klaus) habe «in muotterlib,
vor und ee er geborn sie, ein sternen am hymel gesechen», er
habe außerdem vor der Geburt im Mutterschoße einen großen
Stein und das heilige Oel geschaut. Der genaue Sinn dieser
vorgeburtlichen Gesichte ist Bruder Klaus erst aufgegangen, nachdem

er Einsiedler geworden ist; jetzt nämlich, im Ranfte erst,

* Vortrag, gehalten vor dem Zürcher Hochschulverein am Dies acade-

micus der Universität Zürich (29. April 1946). Ergänzt durch einen zweiten
Teil «Bruder Klaus als Einsiedler», soll der Vortrag im Frühjahr 1947 im
Zwingli-Verlag in Zürich erscheinen. Die Anmerkungen werden dann noch
vermehrt werden.

1 Für die Erforschung des inneren Lebens des Bruders Klaus sind in
dieser Arbeit fast nur solche Texte benützt worden, die entweder
unmittelbar auf Klaus selber oder auf Augen- und Ohrenzeugen zurückgehen,

nämlich folgende: erstens die Visionen, die Dr. P.Adalbert Wagner
0. M. Cap. entdeckt und unter dem Titel «Ein Beitrag zur Bruder Klausen-
Forschung» in der in Stans erscheinenden Zeitschrift «Der Geschichtsfreund»,

Bd. 83, Jg. 1928, S. 104—116, und gleichzeitig in der Festschrift
für Robert Durrer (Titel «Aus Geschichte und Kunst») veröffentlicht hat;
zweitens das sogenannte «Kirchenbuch von Sachsein», gedruckt in Robert
Durrers unentbehrlicher Quellensammlung «Bruder Klaus», 1917, Bd. I,
S. 461—479; drittens der Bericht über Mitteilungen, die Bruder Klaus einem
Dominikaner gemacht hat (Durrer I, 38—40). Die drei Visionen sind noch
zu Lebzeiten des Bruders, wohl nach seinem Diktat, niedergeschrieben (s.
unten Anm. 28) ; dem Bericht über die Mitteilungen des Bruders Klaus
liegen zweifellos die Angaben des Dominikaners selbst zugrunde; das
«Kirchenbuch von Sachsein» ist in einer Handschrift auf uns gekommen, die
1488, ein Jahr nach dem Tode des Bruders Klaus, abgefaßt worden ist. Sie
enthält auf den für uns allein in Betracht kommenden Seiten 462—469

Aussagen von sieben Mitlebenden des Bruders, nämlich von seinen Freunden

und Dorfgenossen Erny Rorer und Erny an der Haltten, von seinem
geistlichen Berater Pfarrer Heiny am Grund in Stans, von seinem Beichtvater

Pfarrer Oswald Yßner in Kerns, von Peter Bachtaller, seinem
Kaplan im Ranft, sowie von seinen Söhnen Hans und Welty von Flüe.

21



322 F. Blanke, Bruder Klaus von Flüe

wurde ihm klar, daß der Stern und der Stein auf sein Eremitendasein

vorausdeuteten.2
Daß Nikiaus von Flüe schon als Ungeborener Visionen

gehabt hat, wird niemand wörtlich nehmen wollen. Klaus selber

freilich hat es buchstäblich so gemeint. Er ist von der
Tatsächlichkeit seiner embryonalen Schauungen tief
durchdrungen. Unsere Aufgabe ist es, zu untersuchen, wie diese
seltsame Ueberzeugung bei Bruder Klaus vermutlich entstanden

ist. Ich möchte folgende Lösung vorschlagen.
Klaus fühlte sich, wie deutlich bezeugt wird, schon als

Diese Männer bestätigen, daß sie Augen- und Ohrenzeugen bestimmter
wunderbarer Dinge, die sich im Leben Klausens abspielten, gewesen sind.
Die Ueberschrift des «Kirchenbuches», das also in Wirklichkeit eine Sammlung

von Zeugenaussagen ist, lautet darum (S. 462) : «Dis nachvolgend
ist bruder Clausen leben und wunderzeychen, so im erschynen sint.» In
bezug auf den Zweck dieser Zeugnisse, mit deren Niederschrift kurz nach
dem Tode des Klausners begonnen wurde, vermutet Durrer (I, 459), daß
sie dazu dienen sollten, eine Grundlage für die Heiligsprechung des Bruders

zu bilden; sie sind vielleicht «in ihrem ältesten Bestand das Protokoll

einer offiziellen Untersuchung». Man erhoffte die baldige Erhebung
Klausens unter die Zahl der Heiligen. «Es war nötig, für den kommenden
Prozeß sich die Zeugnisse der durch hohes Alter bedrohten Gewährsmänner

zu sichern.» Die Zeugenaussagen dieser Gewährsleute sind also
nicht absichtslos, sondern stehen im Dienste eines kirchlichen Zieles. Das
nötigt uns zur Vorsicht. Die Gefahr besteht, daß von Seiten der Zeugen
die Tatsachen so gefärbt sind, daß sie zur Erhöhung Klausens beitragen.
Anderseits ist zu sagen, daß es sich bei den sieben Zeugenmännern um
Persönlichkeiten handelt, denen Erfindung neuer oder bewußte Fälschung
vorhandener Tatbestände nicht zuzutrauen ist. Erny Rorer und Erny an
der Haltten sind in bürgerlichen Ehrenämtern grau geworden, Rorer war
mehrfach Vertreter seiner Gemeinde in Streithändeln, an der Haltten war
u. a. Landvogt im Thurgau, am Grund, Yßner und Bachtaller waren würdige

Priester, die das besondere Vertrauen des Bruders Klaus genossen
und gewiß auch verdienten, Hans und Welty von Flüe wurden von ihren
Mitbürgern zu Landammännern gewählt. Wir haben es also mit verläßlichen

Menschen zu tun, die Wirklichkeit und Schein auseinanderzuhalten
wußten. Daß sie trotzdem ungewollt einer ungeschichtlichen Verklärung
des Bruders Klaus verfallen sind, ist im einzelnen möglich, und darum
soll im Folgenden die Glaubwürdigkeit ihrer Bekundungen von Fall zu
Fall nachgeprüft werden. Viertens habe ich aus dem von Heinrich Wölflin
(Lupulus) im Jahre 1501 geschriebenen Leben des Bruders Klaus (Durrer
I, 524 f.) einige Stücke entnommen, die sich nur bei ihm finden und den
Eindruck zuverlässiger Ueberlieferung machen.

2 Durrer I, 465—66 (Aussage des Heiny am Grund).



F. Blanke, Bruder Klaus von Flüe 323

Knabe zu Außergewöhnlichem bestimmt. Er war nicht wie die
anderen Kinder. Seine Jugendgespanen Erny an der Haltten,
der spätere Landvogt im Thurgau, und Erny Rorer melden,
Klaus habe schon als kleiner Knabe einen Drang zur Einsamkeit

und zur Selbstabtötung gehabt, auch eine Neigung, seine
Umgebung zum Guten zu beeinflussen.

Diese Angaben belegt Erny Rorer mit persönlichen
Erinnerungen, die einen lebensnahen, glaubwürdigen Eindruck
machen: Wenn die von Flüeschen und Rorerschen Kinder von
der Mithilfe bei der Ackerbestellung im Melchi nach Hause
zurückkehrten, dann ließ Klaus seine Kameraden laufen und
verzog sich, um zu beten, hinter eine Scheune oder einen Viehstall

oder an einen anderen verborgenen Ort3; jeden Freitag
fastete er aus freien Stücken; die Gespielen, die Geschwister
und die Nachbarn trieb er, ein jugendlicher Apostel, an, gute
Werke zu verrrichten.4

Nach dieser Schilderung seiner frühesten Genossen müssen
wir Bruder Klaus unter die religiös frühgereiften Naturen,
unter die geistlichen Wunderkinder, zählen, von denen die
Kirchengeschichte zahlreiche Fälle kennt.5 Klaus wußte von

3 Durrer I, 462 (Aussage des Erny Rorer).
4 Durrer I, 462 (Fortsetzung der Aussage des Erny Rorer). Durrer

(II, 1162) läßt das Freitagsfasten des kleinen Klaus durch das Vorbild
des heiligen Nikolaus von Myra angeregt sein. Er schreibt: «Sein Namenspatron

(Nikolaus von Myra), der schon als Säugling Mittwochs und Freitags

nur einmal die Mutterbrust genossen haben soll, bot dem empfindsamen

Knaben das Beispiel des Fastens, das er frühzeitig nachzuahmen
begannt Aehnlich Ernst Bohnenhlust, Nikiaus von Flüe, Zürich 1945,
S. 43. Mir scheint ein Zusammenhang hier nicht vorzuliegen. Denn der
jugendliche Klaus von Flüe fastete jeden Freitag, der Säugling Nikolaus
von Myra aber hielt sein Halbfasten am Mittwoch und Freitag. Eine
Abhängigkeit des schweizerischen von dem griechischen Nikolaus wäre doch

nur erwiesen, wenn Klaus von Flüe auch am Mittwoch und Freitag
gefastet hätte. Wenn der junge Klaus sich den Freitag als Fasttag wählte,
so einfach deshalb, weil der Freitag an den Karfreitag erinnerte.

5 Genannt seien Hildegard von Bingen (Visionen mit drei Jahren),
Ansgar (Visionen mit fünf Jahren), Jeanne d'Arc (Vision mit dreizehn
Jahren), Rosa von Lima, Theresa von Jesu, August Hermann Francke,
Johann Albrecht Bengel, Friedrich Christoph Oetinger, John Bunyan,
John Wesley, Jakob Böhme (Visionen im Kindesalter), Therese von Li-
sieux. Auch an die Kinderkreuzzüge, Kinderwallfahrten, Kindererweckun-
gen sei erinnert.

•21*



324 F. Blanke, Bruder Klaus von Flüe

Kindheit an, daß sein Weg ein eigener sein werde, daß Gott
mit ihm etwas Besonderes vorhabe. Wenn er sich später an
seine Jugend zurückbesann, so hat er sich gewiß vor allem
daran erinnert, daß ihm der Wille, Gott in besonderem Ernste
zu dienen, von Anfang an eingestiftet war, und bei solchem
Rückblick mochte sich ihm das Wort einstellen, das Gott zu
Jeremia gesprochen hatte: «Ich kannte dich, ehedenn ich dich
im Mutterleihe bereitete; ehedenn du aus dem Mutterschoße
hervorgingst, habe ich dich geheiligt und dich bestimmt zum
Propheten unter den Völkern.» Von solcher Betrachtung war kein
weiter Schritt mehr zu der Gewißheit, daß Gott ihm, Klaus,
dem visionär angelegten Menschen, schon im Mutterleihe in
Gesichten begegnet sei.6

Also schon das Kind Nikiaus von Flüe ist von dem
Bewußtsein beherrscht, anders, frömmer sein zu müssen als
andere Menschen. Aber es handelt sich dabei einstweilen bloß um
ein starkes, zwingendes Gefühl, jedoch Klaus weiß noch nicht,
wo das letzten Endes hinaus will. Er wächst zum Jüngling
heran; mit vierzehn Jahren wird er — in Ohwalden — stimmfähig

7, mit sechzehn Jahren — nach alteidgenössischer Sitte —
kriegsdienstpflichtig.8

6 Den Hinweis auf Jer. 1, 5 verdanke ich Prof. W. Zimmerli (Zürich).
Die Vermutung liegt nahe, daß Bruder Klaus nicht der Schöpfer des
Gedankens der vorgeburtlichen Schauung ist, sondern daß er dabei ein Motiv
aufnahm, das er, z. B. in der Geschichte der Heiligen, vorfand. Diese
Meinung teilt auch Prof. C. G. Jung (Küsnacht-Zürich), der mir auf meine
Anfrage schrieb, daß er zwar selber kein anderes Beispiel der Vision
eines Embryos kenne, daß er aber vermute, daß es irgendwo einen
Parallelfall geben müsse. «Derartige Aussagen pflegen selten ganz vereinzelt
zu sein» (Brief vom 18. März 1946). Bisher vermochte ich trotz eifrigen
Suchens die erwartete Parallele nicht zu finden, ja seit der Lesung einer
Arbeit von Prof. Peter Toldo (Turin) zweifle ich, ob es überhaupt eine
solche gibt. Toldo hat in einem Aufsatz «Leben und Wunder der Heiligen
im Mittelalter» in der Zeitschrift «Studien zu vergleichenden
Literaturgeschichte», Bd. I, Berlin 1901, S. 320—345, die christlichen und
außerchristlichen Legenden, die um die Geburt und Kindheit von Heiligen kreisen,

zusammengestellt. Darin kommen z. B. Beden Ungeborener vor, aber
keine einzige Vision eines Ungeborenen. Es fehlt also zu Klausens Idee
bisher jegliches Seitenstück. 7 Durrer I, S. XII.

8 Johannes Häne, Die Kriegsbereitschaft der alten Eidgenossen S. 13

(in «Schweizer Kriegsgeschichte» Heft 3, Bern 1915).



F. Blanke, Bruder Klaus von Flüe 325

Im selben sechzehnten Jahre wird ihm, wie er selbst Erny
an der Haltten erzählt hat, ein Gesicht, das ihm seine
Lebensaufgabe zeigt. Er sieht in dem «Ranft» genannten Bachtobel,
das sich wenige Schritte von seinem Elternhause entfernt in
die Tiefe senkt, «einen hohen hübschen Turm» und weiß auf
einmal: der Turm bist du. So wie dieser einsame Turm aus
der Ranftschlucht weithin sichtbar emporragt, so sollst du
dort drunten ein Einsiedlerleben führen, das weitherum die
Menschen aufmerken läßt! Das war Klausens Berufung. Klausner

im Ranft zu werden, ist seither der Richtpunkt seines
Denkens, das Ziel, dem er entgegenstreht.9

Robert Durrer, der Herausgeber des großen, grundlegenden

Bruder-Klaus-Quellenwerkes, betont, daß es schon vor
Nikolaus von Flüe im Unterwaldnerland Einsiedler und
Einsiedlerinnen — Waldbrüder und Waldschwestern nannte man
sie — gegeben hat, insbesondere weist Durrer auf Matthis Hat-
tinger hin, der in der Heimat von Nikiausens Mutter, in
Wolfenschießen, eine Eremitenklause bewohnte und den der Knabe
Klaus wahrscheinlich von Angesicht gesehen hat.10 Der
Ansicht Durrers, daß das Vorbild des Waldbruders Matthis auf
den jungen Nikiaus von Flüe eingewirkt haben wird, ist
zuzustimmen. Aber es ist dann noch weiterzufragen, warum
Klaus gerade vom Einsiedlertum so stark angezogen worden
ist. Er hätte sich ja, wie sonst gläubig-katholische junge Männer,

für den Weltpriesterstand oder für das Klosterleben
entscheiden können. Daß er diesen Weg nicht gegangen ist, son-

8 Durrer I, 464 (Aussage des Erny an der Haltten). Während Bruder
Klaus die Bedeutung des Sternes und des großen Steines ausgelegt hat,
spricht er sich über den symbolischen Sinn des hohen, hübsehen Turmes
nicht aus, sondern erklärt lediglich, daß das Turmgesicht für ihn eine
entscheidende Folge hatte: es bedeutete für ihn den Aufruf zum einigen

einsamen) Wesen, d.h. zum Einsiedlerlehen. Aus dieser Wirkung können

wir den Symbolgehalt des Turmes nachträglich erschließen: der Turm
bezeichnete nicht bloß den Ort der Einsiedelei, sondern war — wohl durch
sein Alleinstehen — zugleich ein vordeutendes Bild für Klausens
Einsiedlerdasein, und — durch seine Höhe und Schönheit — zugleich Symbol für
die Ausstrahlung dieses Daseins. Nach Durrer II, 1162 ist das Bild vom
Turm wohl durch den freistehenden, zinnenbekrönten Turm der oberhalb
des Ranftes stehenden St.-Niklausen-Kapelle geweckt worden.

10 Durrer II, 1038—1052: «Die Vorläufer des Bruder Klaus im Unterwal

dnerland.»



326 F. Blanke, Bruder Klans von Flüe

dern das Waldbruderleben vorzog, ist ein Beweis, daß in
seiner Seele von vornherein eine Sehnsucht nach völlig
ungeteilter religiöser Hingabe glühte, nach einer Hingabe, wie
sie damals nur von den Einsiedlern verwirklicht worden ist.

Die Turmvision also Klausens Berufungsvision! Um so
überraschender, was nun folgt: Nikiaus von Flüe bleibt noch
34 Jahre als Bauer im väterlichen Beruf, ja er heiratet und
übernimmt bürgerliche Ehrenämter. Das sieht so aus, als ob

er, statt der Welt abzusterben, sich mit der Welt eingelassen
und als ob er dem göttlichen Rufe, kaum hatte er ihn empfangen,

sofort untreu geworden sei.
Jedoch, wir müssen behutsamer urteilen. Daß der

Sechzehnjährige nicht sofort die Einsiedelei bezog, dürfen wir nicht
als Untreue werten. In diesem Alter wurde man noch nicht
Einsiedler. Aber warum hat er dann nicht, nachdem er zum
Manne herangereift war, das Klausnerleben aufgenommen?
Heinrich Federer in seinen gedankenreichen Studien über den
Bruder Klaus («Nikiaus von Flüe», Frauenfeld 1928, S. 31 f.)
ist der Ansicht, Klaus habe eben zuerst einmal seine
unverfälschte Freude am bäuerlichen Eigentum, am Wirtschaften in
Hof und Haus, am Politisieren in Dorf und Kanton ausleben
müssen. Prüfen wir diese Meinung.

Tatsächlich diente Klaus seiner Heimatgemeinde und dem
Heimatkanton in öffentlichen Stellungen. In einer Urkunde von
1457 begegnen wir Nikiaus von Flüe als dem ersten
Bevollmächtigten seiner Gemeinde Sachsein ", in einer Urkunde von
1459 als dem Mitglied des Ammanngerichtes, d. h. einer kantonalen

Gerichtsbehörde 12
; in einer Urkunde von 1459 finden wir

ihn als Glied des Rates, d. h. der sechzig Personen umfassenden

obersten Landesregierung.13 Für einen Obwaldner aus
eingesessener Familie war das die gewöhnliche politische
Laufbahn. Daß sich Klaus in diesen Aemtern bewährt hat,
kann man daraus erkennen, daß ihm, als die Zeit dafür fällig
war, auch der im jährlichen Turnus14 wechselnde Posten des

Landammanns angeboten wurde. Klaus hat diese oberste
Würde ausgeschlagen.15

11 Durrer I, 8—12. 12 Durrer II, 1009—1012. 13 Durrer I, 17—20.
14 Durrer I, XI. 15 Durrer I, 462/63 (Aussage des Erny Rorer).



F. Blanke, Bruder Klaus von Fliie 377

Ein Bürger der Urschweiz, der das höchste Staatsamt
ablehnt, welches sein Land zu vergeben hat, das ist etwas Ueber-
raschendes! Erny Rorer, nicht bloß Jngendgenosse Klausens,
sondern später auch sein Nachbar und Ratskollege, ist es, der
uns die sicher zuverlässige Kunde von der Abweisung des

Landammannamtes durch Bruder Klaus überliefert hat, und
Rorer gibt auch den Grund an, warum das geschah. «Er floh
und verachtete», sagt Rorer, «alle zeitliche Ehre, und besonders
setzte er allen Fleiß daran, daß er nicht Landammann wurde,
denn sonst wäre er's rechtzeitig geworden.» Wir fragen uns,
warum Bruder Klaus, wenn er irdische Ehre floh, nicht auch
schon das Richter- und Ratsherrnamt von sich gewiesen hat.
Zu diesem Punkte ist aus Rorers Aeußerungen zu entnehmen,
daß Klaus diese eben genannten Stellungen tatsächlich auch als
mit zeitlicher Ehre befleckt betrachtete, daß er es aber —
zunächst wenigstens — doch nicht über sich brachte, sich ihnen
zu entziehen. Was ihn in diesem Falle hemmte, war wohl die
Erwägung, daß es seine Sachsler Mitbürger waren, die ihn in
Gericht und Rat gesandt hatten, und den Auftrag seiner
Gemeinde wollte er nicht abschlagen. Hingegen eine Wahl durch
die Gesamtbürgerschaft des Landes hätte er nicht angenommen.

Also nur die unumgänglich notwendigen Beamtungen
hat Klaus bekleidet und auch diese nur mit innerer
Zurückhaltung. Daß er trotzdem seinen Amtspflichten treu und
sachkundig nachkam, ist selbstverständlich; aber die altschweizerische

Lust an den Staatsgeschäften war bei ihm stark
gedämpft, wie seine nächste Umwelt — das zeigen Rorers, an der
Halttens und Hans von Flües Aussagen 16 — deutlich gespürt
hat.

Was eben von dem Bürger Nikiaus von Flüe zu sagen war,
gilt auch von dem Soldaten. Klaus hat, wie es Mannespflicht
in der alten Eidgenossenschaft gewesen ist, an Kriegszügen
teilgenommen, aber er hat nach dem Zeugnis Rorers «seine
Feinde wenig beschädigt, sondern sich immer auf die Seite
geschlichen und gebetet und sie (die Feinde), so gut er konnte,
geschützt». Aehnliches wird von Erny an der Haltten
bezeugt.

17 Auch diese Mitteilung klingt befremdlich unglaub-

18 Durrer I, 464 und 469. 17 Durrer I, 463 und 464.



328 F. Blanke, Bruder Klaus von Flüe

würdig. Klaus wäre demnach ein schlechter, unkämpferischer
Soldat gewesen, der dem Feinde in der Schlacht nur ein
Mindestmaß von Schaden zugefügt hätte und der sich mitten im
Krieg zum Beten auf die Seite drückte. Wären es nicht die
beiden längsten und engsten Freunde — und gewiß auch
Waffengefährten — des Bruders Klaus, die diese Behauptung
innert Jahresfrist nach dem Tode des Eremiten zu Protokoll
gaben, so könnten wir ihr keinen Glauben schenken. Rätselhaft
bleibt, daß solches Verhalten eines eidgenössischen
Wehrmannes in jenen rauhen Kriegsläuften von den militärischen
Oberen geduldet wurde. Wie dem sein möge, Klaus hat
offensichtlich auch das Kriegshandwerk nur mit halbem Herzen
betrieben. Er steht nun einmal, seitdem er einen Ruf zu Höherem

erlebt hat, nicht mehr mit beiden Füßen auf der Bühne
dieser Welt, sondern er bleibt mitten im irdischen Getümmel
erdflüchtig, mitten im weltlichen Wirken weltscheu. Er hat
übrigens auch, seitdem er erwachsen geworden war, das Fasten
verschärft. Hatte er als Knabe nur am Freitag gefastet, so
entschloß er sich jetzt, jeden Montag, Mittwoch, Freitag und
Samstag, sowie während der ganzen vorösterlichen vierzigtägigen

Fastenzeit nur ein kleines Stücklein Brot oder etliche
gedörrte Birnen zu sich zu nehmen. Und wenn man ihm
zuredete, er solle davon lassen, er vermöge das doch auf die
Länge nicht auszuhalten, so sagte er schlicht: Gott will es so.18

Ein asketisches Müssen liegt auf ihm; er verliert sich nicht
an die Welt, er hält sich von ihr nach Möglichkeit fern; aber
auf der anderen Seite läßt er es doch auch nicht auf den
völligen Bruch mit dem Irdischen ankommen, obgleich er sich
seit dem sechzehnten Jahre dazu auserkoren weiß. Man
erhält den Eindruck, daß Bruder Klaus an seiner Berufung zum
Eremiten immer unverrückt festhält, daß er aber noch keine
Klarheit besitzt, wann dieser Schritt tunlich sei, und daß er
hinsichtlich dieses Zeitpunktes seines Rückzuges aus der Welt
noch eine deutlichere Kundgebung Gottes erwartet hat. Ueber
diesem Warten nähert er sich dem fünfzigsten Jahr.

Da begibt sich, wenige Jahre, bevor Klaus den Ranft
bezieht, etwas Unerwartetes. Klaus von Flüe fällt in Schwermut.

18 Durrer I, 462 (Aussage des Erny Eorer).



F. Blanke, Bruder Klaus von Flüe 329

Er hat diesen Zustand einem ihn besuchenden Dominikaner
noch nach Jahren so geschildert: Gott sandte mir «eine
schwere Anfechtung, so daß er mir weder Tag noch Nacht
Ruhe ließ, sondern das Herz war mir furchtbar schwer, daß
mir sogar die Gemeinschaft meiner liehen Frau und meiner
Kinder widerwärtig war».19 Gründe für diese Aenderung werden

von Klaus nicht angeführt, offenbar weiß er keine.
Unerklärliche Unruhe, Niedergeschlagenheit und, wie er nachher
noch beifügt, Angst, sowie Widerwillen gegen die nächsten
Angehörigen, das sind doch wohl eindeutige Merkmale einer
Melancholie (Depression).20 Von ihr ist Klaus von Flüe also
zwischen vierzig und fünfzig Jahren, auf der Mittagshöhe des

Lebens, heimgesucht worden.
Bevor wir den Ursachen dieser seelischen Störung

nachspüren, wollen wir zuerst die Folgen, die sich daraus für das
innere Lehen des Bruders Klaus ergaben, kennenlernen. Um
von seiner Trostlosigkeit frei zu werden, hält sich Klaus an
die Heilmittel, durch die im Mittelalter der einfache fromme
Mensch die Traurigkeit zu bekämpfen suchte, vor allem an das
Gebet.21 Aber er findet so keine Hilfe. Und jetzt erst, nachdem

19 Durrer I, 89 (Mitteilung Klausens an den Dominikaner). Der
genaue Zeitpunkt des Ausbruchs der Schwermut läßt sich nicht mehr
feststellen. Der einzige Anhaltspunkt sind die duo anni in den Mitteilungen,
die Klaus dem Dominikaner gemacht hat (Durrer I, 40). Klaus sagt, er
habe sich zwei Jahre lang zur Abhaltung seiner Passionsgebete in den
Ranft zurückgezogen. Am Ende dieser zwei Jahre, so dürfen wir annehmen,

begab er sich endgültig in die Ranfteinsamkeit. Voraus ging diesen
zwei Jahren der Versuch, die Passionsandacht inmitten der weltlichen
Geschäfte zu üben. Dieser Versuch wird einige wenige Jahre gedauert haben.
Mit dem Beginn des Versuches fällt, wenigstens ungefähr, das Ausbrechen
der Schwermut zusammen. Wir bekommen also folgende Zeitabschnitte:
1467 Beginn des Einsiedlertums, 1465 bis 1467 Passionsandacht im Ranft,
Schwermut von etwa 1460 an.

20 Man unterschied im Mittelalter die verschiedenen Anfechtungen
(tentationes) nach der Art ihrer Verursachung (vgl. Helmut Appel,
Anfechtung und Trost im Spätmittelalter und bei Luther S. 23 f. [Leipzig
1938]). Man bekam Anfechtungen aus Angst vor Gottes Zorn, vor der Hölle,
aus Angst wegen der Ungewißheit der eigenen Erwählung, wegen der
Sünde usw. Auch Klaus hatte Angst (anxietas, s. Anm. 22), aber er sagt
nicht, warum. Offenbar durchschaut er die Gründe seiner Angst selber
nicht.

21 Ueber die spätmittelalterlichen Trostgründe und Trostmittel siehe



330 F. Blanke, Bruder Klaus von Flüe

er allein keinen Ausweg gefunden hat, begibt er sich in
seelsorgerliche Behandlung, und zwar bei seinem geistlichen Berater,
Heiny am Grund, damals noch Pfarrer von Kriens. Am Grund
empfiehlt ihm die damals üblichen Trostmittel, aber Klaus
erwidert, er habe sie bereits ohne Ergebnis ausprobiert. Nun
schlägt ihm am Grund ein anderes Heilverfahren vor, nämlich
die devota meditatio passionis Jhesu Christi, die andächtige
Betrachtung des Leidens Jesu Christi. «Voller Freude» nimmt
Klaus diesen Vorschlag auf und bittet seinen Seelsorger, ihn
zu dieser ihm völlig unbekannten Betrachtung anzuleiten. Und
nun lehrt ihm am Grund «die Abschnitte der Passion, indem er
sie nach den sieben kanonischen Stunden unterschied.» 22

folgende Werke: P. Albert Auer 0. S. B., Johann von Dambach und die
Trostbücher vom 11. bis zum 16. Jahrhundert (Münster 1928) ; Lilly Zarn-
cke, Die Exercitia Spiritualia des Ignatius von Loyola in ihren
geistesgeschichtlichen Zusammenhängen S. 110—112 (Leipzig 1931); H.Appel in
seinem in der vorigen Anm. erwähnten Buche S. 22—57. — Wilhelm Oehl in
seinem Aufsatz «Bruder Klaus und die deutsche Mystik» (in «Zeitsch. f.
Schweiz. Kirchengesch., 11. Jg., 1917, S. 171) schreibt, eines der wichtigsten

Trostmittel, die Bruder Klaus bereits vor der Beratung durch
am Grund gebraucht habe, sei die Verehrung des Altarsakramentes
gewesen. Nun wird aber in den eben angeführten Arbeiten gerade dieses
Heilmittel nicht genannt. Es wird aber auch nicht genannt in der Mitteilung

des Dominikaners, auf die sich Oehl beruft. Sondern der Eremit
Klaus, vom Dominikaner befragt, wie er dazu gelangt sei, daß er jetzt
ohne irdische Speise lebe, antwortet, indem er von seinem Werden erzählt:
Ich heiratete, war im öffentlichen Leben tätig, achtete die Priester. Hier
fügt Klaus ein: Demum ex hoc, ut estimo, veni in magnam reverentiam
et devotionem venerabilis sacramenti corporis et sanguinis Jhesu Cristi.
Dann fährt Klaus weiter, zu berichten, wie er in Schwermut gefallen sei
und wie er vergeblich alle möglichen Heilmittel benützt habe. Mit dem
Satz über das Altarsakrament will Klaus keineswegs sagen, er habe die
Abendmahlsmystik schon vor der Schwermutszeit gepflegt, sondern die
Abendmahlsmystik steht im Mittelpunkt der gegenwärtigen, im Ranft von
Bruder Klaus geübten Frömmigkeit. Klaus will sagen: damals, schon
längst vor meinem Einsiedlertum, hat sich die Abendmahlsverehrung, der
ich mich jetzt ergebe, in der Form der Verehrung der Priester angebahnt.

22 Durrer I, 39/40. — Eine unhaltbare Deutung gibt W. Oehl (S. 171

bis 173) diesem Text. Nach Oehl schildert hier Bruder Klaus die Stufen
seiner mystischen Entwicklung: nachdem Klaus die devotio venerabilis
sacramenti als erste Stufe seines mystischen Lebens erwähnt habe, nenne
er jetzt als zweite Stufe die anxietas und gravitas. Damit sei die von vielen

Mystikern, z. B. von Tauler und Seuse, beschriebene Periode der inne-



F. Blanke, Bruder Klaus von Flüe 331

Wäre Klaus des Bücherlesens kundig gewesen23, so hätte
er eine solche persönliche Einführung nicht gebraucht. Am
Grund hätte dem Bittsteller einfach eine der beliebten und
verbreiteten Meditationes de passione Christi secundum septem
horas canonicas in die Hand geben können.24 Das waren
Andachtsbücher, welche das Leiden Christi in sieben
Abschnitte einteilten und den Leser anwiesen, sich zur Zeit
der sogenannten sieben Tagzeiten (Hören) betend in jeden dieser

Leidensabschnitte zu versenken. Die Verteilung der Passion

Christi auf die sieben Hören ist nicht in allen diesen
Meditationen genau dieselbe, und wir können darum nicht
mehr mit voller Sicherheit feststellen, in welcher Reihenfolge
Klaus die Passion durchgebetet hat. Die Unterschiede zwischen
den verschiedenen Betrachtungsformen sind übrigens
unerheblich. Am wahrscheinlichsten ist es, daß am Grund seinen
Schüler an Hand des Speculum humanae salvationis
unterrichtete. Dieser «Spiegel der menschlichen Erlösung», der im
zweiten Teil eine nach den sieben Hören geordnete
Passionsbetrachtung enthielt, war im Mittelalter nicht bloß sehr be-

ren Trockenheit und Trostlosigkeit gemeint. Dazu ist zu bemerken, daß

bei den Mystikern in der Tat Zeiten des Trostes mit Zeiten der Trostlosigkeit
abwechseln (vgl. dazu L. Zarncke S. 108—109). Aber mit der gravitas

(Schwermut) des Bruders Klaus verhält es sich doch anders: nach einer
jahrzehntelangen Unangefochtenheit gerät er in eine Depression. Diese
ist aber nicht die Trockenheit der Mystiker, denn Klaus war ja noch gar
nicht Mystiker, als er melancholisch wurde; er wurde erst Mystiker, um
von der Melancholie frei zu werden. Und tatsächlich verlor sich, je mehr
er unter am Grunds Anleitung in die mystische Frömmigkeit hineinwuchs,
seine Niedergeschlagenheit. Als er sich dann im Ranfte dauernd den mystischen

Uebungen widmen konnte, waren die Angstzustände endgültig
verschwunden. Klaus hat als Mystiker die mystische tristitia nie erlebt.

23 Wie Hans von Waldheim berichtet (Durrer I, 65), konnte Bruder
Klaus nicht lesen; nach dem Zusammenhang der Stelle ist damit aber nur
das Bücherlesen gemeint. Hingegen ist es wahrscheinlich (K. Vokinger,
Bruder-Klausen-Buch, Stans 1936, S. 245—246), daß Klaus Briefe lesen
konnte.

24 Wertvolle Belehrung über dieses noch wenig erforschte
Andachtsschrifttum verdanke ich einem noch ungedruckten Vortrag von P. Dr. D.
Planzer 0. P. (Luzern). S. das Vortragsreferat im «Vaterland» vom
31. Okt. 1942. Literatur zu den Meditationes de passione Christi usw. ist
zusammengestellt bei Joseph Bühlmann, Christuslehre und Christusmystik
des Heinrich Seuse (Luzern 1942) S. 82 Anm. 15.



332 F. Blanke, Bruder Klaus von Flüe

kannt, sondern auch mit Bildern geschmückt, welche jeden
Betrachtungsahschnitt veranschaulichten. Der Gedanke, daß

am Grund sich dieser Bilder bediente, um Klaus die Gebetsabfolge

einzuschärfen, ist sicher nicht zu weit hergeholt.
Auf Grund des Speculum humanae salvationis läßt sich die

Art, wie Klaus die Betrachtung der Passion geübt haben wird,
leicht nachgestalten.25 Zur Zeit der Vesper, nachmittags um
sechs Uhr, dankt Klaus dem Herrn Christus für die Liehe, die
er den Seinen in der Fußwaschung und im heiligen Abendmahl

bewies. Zur Zeit der Komplet, abends 9 Uhr, dankt er
seinem Erlöser, daß er in seiner Liehe um seiner, Klausens,
willen gezittert und Blut geschwitzt, und bittet ihn, er möge
ihn von den Fesseln des Bösen frei machen. Kurz nach Mitternacht

betet Klaus die Matutin: «Ich danke Dir, Herr, daß Du
mir so große Liebe erzeigtest, daß sie Dich im Hause des

Kaiphas um meinetwillen verspotten und verspeien durften.
Um der Schmach Deiner Mißhandlung willen bitte ich Dich,
mir die Schmach meiner Sünden zu vergeben.» In der Morgenfrühe

erhebt sich Klaus zur Prim. Er dankt für die Liebe,
«daß Du Dich um meinetwillen von Herodes und seinem Kriegsvolk

verspotten ließest. Gib mir die Gnade, daß ich in allen
Anfechtungen dieselbe Geduld erlange». Um neun Uhr vormittags

betet Klaus die Terz. Er dankt dem Herrn, daß er sich
ihm zuliebe geißeln ließ, und erbittet von ihm das Vorrecht,
daß er, Klaus, hier auf Erden gegeißelt werde, damit ihm in
der Ewigkeit die Strafe erspart bleibe. Zur Sext (zwölf Uhr
mittags) dankt er, daß Christus sich ans Kreuz schlagen ließ,
ihm zugut, und zur Non (drei Uhr nachmittags) sagt er dem
Herrn den Dank für seinen Tod, «den Du um meinetwillen am
Kreuz gestorben bist».

Klaus begann diese Passionsandacht in der Hoffnung, daß

er, wie ihm Pfarrer am Grund verheißen hatte, dadurch von
seinem Seelenleiden frei werde. Diese Erwartung erfüllte sich.
Je länger und besser Klaus die Versenkung pflegte, desto ruhiger

wurde er. Die dunklen Wolken wichen.28 Das Geheimnis
25 Speculum humanae salvationis, ed. J. Lutz et P. Perdrizet (Mulhouse

et Leipzig 1907) p. 88—91.
26 Durrer I, 40 (Fortsetzung der Mitteilungen Klausens an den

Dominikaner).



F. Blanke, Bruder Klaus von Flüe 333

der Heilkraft der Leidensandacht liegt wohl einfach darin, daß
der Betrachtende genötigt ist, von seiner eigenen Passion weg-
und auf die Passion Christi hinzublicken, und das nicht nur
ab und zu, sondern regelmäßig und nach einer strengen
Ordnung. Siebenmal des Tages malte sich Klaus die Liebe Christi
vor Augen und dankte ihm dafür, daß er nicht bloß für die

ganze Welt, sondern auch für ihn, Klaus, persönlich gelitten
habe. Für einen um sich seiher kreisenden Kranken mußte dieses

Danken eine heilsame Ablenkung bedeuten; die Gewißheit,
von Gott gelieht zu sein, täglich immer wieder der Seele
eingeprägt, mußte auf ein verstörtes, bedrücktes Gemüt wie Balsam

wirken. Darum bereitete die tägliche Passionsbeschauung
Klaus keineswegs Mühsal, sondern, wie er sich selber
ausdrückt, «kurtzwil und wollust».27

Etwa um 1460 brach bei Klaus das Gemütsleiden aus, im
Jahre 1467 hat er mit dem Eremitenleben begonnen. In der
Zwischenzeit ist Nikiaus von Flüe zum Passionsmystiker
geworden. Er bewegte sich dabei in den Bahnen, die ihm
am Grund vorgezeichnet hatte. Aber zuweilen des Nachts

spann Klausens Phantasie die Gedanken der Leidensbetrachtung

weiter, in einer kindlichen, aber zugleich in gefährliche
Bezirke abschweifenden Erfindungskraft. Ich denke an die erst
neuerdings entdeckte, von Klaus selber erzählte Vision von
Gottvater, Gottmutter und Gottessohn 2\ in der menschliche

27 «Der Geschichtsfreund» Bd. 83, 1928, S. 110 und 112.
28 Sie ist das dritte der drei großen und bedeutsamen von Pater A.

Wagner in einer Luzerner Handschrift aufgefundenen Gesichte des Bruders

Klaus (s. Anm. 1). Der Anfang dieser Vision lautet («Der Geschichtsfreund»,

1928, S. 112) : «Ein mensch brach den schlaf durch gotz willen
und durch sines lides willen und danckt got sines lides und siner marter.
Und im gab got gnad, das er kurtzwil und wollust darin het.» Der Visionsbericht

nennt also den Namen des Sehers nicht, sondern redet von ihm in
der dritten Person; ebenso ist es bei den beiden anderen Visionen. Es wäre
indessen falsch, daraus zu folgern, daß hier ein anderer die Gesichte Klausens

beschreibe, sondern wir haben es mit einer Schilderung der Visionen
durch Klaus selber zu tun. Daß der, dem Gesichte zuteil wurden, sich bei
ihrer Erzählung der objektiven Form der dritten Person bedient, ist seit
Paulus (2. Kor. 12, 2) ein häufiges Stilmittel in Visionsselbstberichten.
Der Visionär will damit entweder die Feierlichkeit seiner Mitteilung
unterstreichen, oder er scheut sich, von seinem Erlebnis unmittelbar zu
sprechen. Daß die drei Visionen aus Klausens eigenem Munde stammen,



334 F. Blanke, Bruder Klaus von Flüe

Selbstüberhebung und christliche Demut, ja sogar katholischer
und heidnischer Gottesglaube sich überkreuzen.

Klaus hatte eben das Matutingebet abgeschlossen und sich
wieder zu Bett gelegt, da überkommt ihn im Halbschlummer
ein mit einer Gehörserscheinung gepaartes Gesicht, das in drei
Teilen abläuft. Er sieht mitten in seinem Hause in Flüeli29
einen Gottesboten, der ihm befiehlt, mitzukommen. Die beiden
gelangen in den Palastsaal, in dem Gottvater wohnt. Klaus
wird vom Boten dem Vater vorgestellt mit den Worten: «Dieser

hat Deinen Sohn — den Herrn Christus — gestützt und
getragen und ist ihm in seiner Angst und Not zu Hilfe
gekommen. Danke ihm dafür — Vater! — und sei ihm dafür
dankbar und gedenke es ihm.» Gottvater folgt dieser Aufforderung

und legt beide Arme Bruder Klaus «auf die Achseln
und drückt ihn an sich und dankt ihm aus ganzer inbrünstiger
Liebe seines Herzens dafür, daß er sich seines Sohnes so wohl
angenommen habe und ihm in seiner Not zu Hilfe gekommen
sei». Klaus ist über diese göttliche Dankesbezeugung sehr

bewird bekräftigt durch ihre völlig unliterarische, unbeholfene Sprache und
durch den theologisch ungesiebten, z. T. naiven Gehalt. Ich nehme an, daß
sie nach einem Diktat des Bruders Klaus niedergeschrieben sind. — In
neuhochdeutscher Uebertragung sind die drei Gesichte wiedergegeben bei
A. Stöckli 0. M. Cap., Die Visionen des seligen Bruder Klaus, 1933, S. 15

bis 21, bei K. Vokinger, Bruder-Klausen-Buch, 1936, S. 187—193, bei A. An-
drey, Der Heilige unter uns, 1942, S. 123—130 und bei Walter Muschg,
Mystische Texte aus dem Mittelalter, Basel 1943, S. 147—155, in französischer

Uebersetzung bei Georges Méautis, Nicolas de Flue, Neuchâtel
1941, p. 149 ss. und bei M. B. Lavaud 0. P., Vie profonde de Nicolas de

Flue, 1942, p. 48 ss. — Der eben angeführte Eingang der dritten Vision
läßt uns den Zeitpunkt, in welchem Klaus sie gehabt hat, erschließen.
Er bekam diese Vision eines Nachts, als er aufgestanden war, um Gott
für seine Leiden und seine Marter zu danken. Bei diesem Dank ist an
die Passionsbetrachtung gedacht, die ja aus sieben Dankgebeten besteht,
von denen das dritte kurz nach Mitternacht gehalten wurde. Daß Klaus
regelmäßig nächtlicherweise zum Beten aufstand, bestätigt der Sohn Hans
von Flüe (Durrer I, 469). Ob Klaus seine Leidensandacht im Ranft
fortgesetzt hat, ist nicht bekannt. Es spricht also alles dafür, daß die nächtliche

Vision in die Zeit vor dem Ranft zu verlegen ist. Lavaud, der sie
an das Ende der Ranftzeit setzt (S. 93), ist nicht zuzustimmen.

29 Klaus sieht den Gottesboten «in mitte des hus» stehen. Damit ist
doch wohl Klausens Wohnhaus, nicht die Ranftklause, das «hüßlin» (Durrer

I, 464), gemeint.



F. Blanke, Bruder Klaus von Fliie 335

stürzt, ja erschrocken, er fühlt sich ihrer unwürdig und spricht
zu Gott: «Ich weiß nicht, daß ich Deinem Sohn je einen Dienst
erwiesen habe.»

Die fremdartige Idee, daß Gott dem Menschen für den dem
Gottessohne gewährten Beistand Dank abstatte, stammt aus
der deutschen Mystik. Tauler z. B. lehrt, daß, wenn der Christ
dem Gekreuzigten für sein Leiden danke, er ihm das Kreuz
tragen helfe; dafür empfange der Mensch von Gott Dank.30
Von diesem Gedanken, der ihm wohl durch Pfarrer am Grund
zugekommen ist, zeigt sich Klaus in unserer Vision berührt,
aber zugleich wehrt er sich in echter Bescheidenheit gegen
diese im Grunde doch unfromme Vorstellung.

Der zweite Akt: Gottvater wird unsichtbar, und jetzt kommt
durch den Palast dahergegangen eine schöne stattliche Frau,
mit einem ebenso weißen Kleide angetan wie Gottvater. Auch
sie legt Bruder Klaus die beiden Arme auf die Schultern und
drückt ihn inniglich mit übergroßer Liebe an ihr Herz, weil
er sich ihres Sohnes so treulich angenommen. Auch jetzt
erklärt Klaus, daß er sich keines Dienstes gegenüber Christus
bewußt sei.

Diese schöne stattliche Frau ist natürlich Maria. Aber wir
haben beachtet: Maria ist hier nicht die demutsvolle Magd Gottes,

sondern sie ist die Gattin Gottes, die Frau des
Palastbesitzers, im gleichen Sinne Mutter Christi, wie Gott sein Vater

ist, sie verhält sich gegenüber Klaus genau wie ihr Gatte,
ist also Gott ebenbürtig, eine Muttergöttin neben dem Vatergott!

Das ist natürlich nicht katholische Marienlehre31,
sondern das ist vom Standort des katholischen Dogmas aus eine
ketzerische Verirrung 32, immerhin eine Verirrung im Rahmen

30 A. Stöckli, Die Visionen usw. S. 27—28.
31 G. G. Jung in seiner ausführlichen Besprechung der Schrift von

Stöckli in der «Neuen Schweizer Rundschau» (Augustheft 1933, S. 229)
schreibt zu diesem Punkt: «Es ist ohne weiteres ersichtlich, daß es sich
in dieser Vision um Gottvater und Sohn handelt und um die
Gottesmutter. Der Palast ist der Himmel, wo ,Gottvater' wohnt, wo auch
,Gottmutter' wohnt. In heidnischer Form sind es unverkennbar Gott und Göttin,

wie ihr absoluter Parallelismus zeigt.»
32 Lavaud, der als einziger von den katholischen Kennern Klausens

auf die Mariologie unserer Vision zu reden kommt (p. 97—98), will das
nicht wahrhaben. Er sagt: «Pourquoi, dans la vision de la Vierge-Mère,



336 F. Blanke, Bruder Klaus von Flüe

einer aus dem Unbewußten aufsteigenden Vision. Im bewußten
Zustand hätte sich Nikiaus von Flüe keiner solchen Irrlehre
schuldig gemacht.

Nun der dritte Akt: die Gottmutter verschwindet, und jetzt
sieht Klaus auf einmal auf einem Sessel neben sich sitzen
den Gottessohn. Christus hat ein weißes Kleid an, das aber
mit Rot besprengt ist. Und Christus verneigt sich vor Klaus
und dankt ihm innig, daß er sich seiner und seiner Not
angenommen. Da blickt Klaus an sich selbst hinab, und was
sieht er: er sieht, daß auch er wie der Gottessohn ein weißes
Gewand trägt, das mit Rot besprengt ist. «Das wunderte ihn
(Klaus) sehr, denn er hatte nicht gewußt, daß er es anhatte.»

Wir fügen hinzu: mit Recht wunderte es Klaus sehr, daß er
dasselbe blutbefleckte Kleid wie der neben ihm sitzende Christus

anhatte. Denn damit war er, der Mensch Nikiaus von
Flüe, ja auf eine Stufe mit dem Gekreuzigten gestellt! Zweifellos

wiederum ein ketzerischer Gedanke!33 Klaus scheint das

Notre-Dame intervient-elle avant son Fils? Jésus, même comme homme,
est, avant sa Mère et en un tout autre sens, la récompense des saints et

l'objet de leur béatitude. Sans doute, mais la vision garde l'ordre où
s'accomplit ici-bas le mystère du salut. Dieu le Père envoie le Verbe dans
la chair; c'est la Vierge-Mère qui donne aux hommes le Verbe incarné, dont
le sacrifice sauve le monde. Marie a le même vêtement blanc que le Père,
car par sa digneté de Mère de Dieu, selon la formule hardie d'un maître,
elle touche aux frontières de la divinité.» Lavauds Antwort schwächt die
Schwierigkeit ab. Denn in Klausens Vision streift Maria nicht bloß die
Grenze des Gottseins, sondern sie ist in vollem Umfang Gott gleich. Und
das widerspricht dem katholischen Dogma.

33 Dazu Jung in dem in Anm. 31 gen. Beitrag S. 229: «In dieser Vision
wird auch der selige Bruder Klaus in Parallele zum Gottessohn gesetzt.
Die Dreifaltigkeit dieser Vision: Vater, Mutter, Sohn ist in der Tat
undogmatisch. Ihre nächste Parallele ist die durchaus heterodoxe gnostische
Trinität: Gott, Sophia, Christus.» Lavaud äußert sich auf p. 99—100 zu
dem blutbesprengten Kleid des Bruders Klaus. Er wendet sich gegen den
Satz Walter Muschgs («Die Mystik in der Schweiz», Frauenfeld 1935,
S. 391): «Dieses Kleid (des Klaus in unserer Vision) ist aus der träumenden

Naivität eines Kindmenschen gewoben, der nicht ahnt, daß mehr
Menschliches als Göttliches in seiner Verklärung mitschwingt.» Demgegenüber

sucht Lavaud zu zeigen, daß Klausens blutiges Kleid durch neutesta-
mentliche Vorstellungen eingegeben sein kann (Gal. 3, 27; 2, 20; Apk. 7,

14) ; Lavaud hätte auch an den paulinischen Gedanken des mit Christus
Gekreuzigtwerdens erinnern können. Das eigentliche Bild vom blutbe-



F. Blanke, Bruder Klaus von Flüe 337

selbst empfunden zu haben, denn es ist ihm neu und
überraschend, daß er ein solches Kleid habe. Diese Verwunderung
ist mitten in der Vision eine gesunde Regung des rechtgläubigen,

gut katholischen Klaus, der gleichsam über den
ketzerischen, mit Christus gleichgesetzten Klaus den Kopf schüttelt.

Wir hörten, daß Bruder Klaus unter dem Einfluß der
Passionsbetrachtung von seiner Depression gesundete. Es leuchtet

ein, daß er unter diesen Umständen bestrebt ist, sich durch
nichts in seinem siebenfachen Beten stören zu lassen. Er widmet

sich zunächst weiter der Arbeit in Haus und Feld; aber
wenn die Gebetszeit gekommen ist, dann läßt er sich durch
nichts von seinem frommen Vorhaben abhalten. Mitten unter
seinen Kühen und Pferden auf der Weide setzt er sich
nieder, «um aus innerster Herzensandacht zu beten und sich der
Betrachtung der himmlischen Dinge zu überliefern».34 Und
mitten in der Winternacht steht er von seinem Lager auf und
geht aus dem ehelichen Schlafraum in die danebenliegende
Stube, um beim Ofen das Matutingebet zu sprechen.35

Mit der Zeit indessen erwies sich dieses Nebeneinander
von Andachtsübung und irdischen Geschäften als schwer
durchführbar. Eines von beiden mußte unvermeidlicherweise
zu kurz kommen. Klaus mußte sich darüber klarwerden, ob

er dem Beten oder den weltlichen Bindungen den Vorrang
geben wolle. Von Klausens innerem Ringen um diese Frage
haben wir durch eine packende Vision Kenntnis. Klaus geht
in jener Zeit einmal auf die Wiese, um seine Rosse und Rinder

zu besehen, und setzt sich dort, wie wir eben hörten, zum
Passionsgebet nieder. Da hat er beim Beten im Wachzustand
ein Gesicht: Er sieht plötzlich aus seinem eigenen Munde eine
weiße Lilie von wunderbarem Wohlgeruch bis zum Himmel
wachsen. Während er noch betet und mit dem inneren Auge
die wundersame Lilie schaut, sieht er mit dem äußeren Auge
seinen Viehstand und darunter sein schönstes Pferd. Da neigt

sprengten Gewände des Christen fehlt freilich im Neuen Testament. La-
vaud rechtfertigt also das blutbesprengte Kleid des Bruders Klaus, im
Gegensatz zu Klaus selber, der — ein gutes Zeichen für seine Frömmigkeit

— über dieses Kleid «sehr verwundert» ist! Der Rettungsversuch
Lavauds würde also wohl kaum Klausens Billigung gefunden haben.

34 Durrer I, 535. 36 Durrer I, 469 (Aussage des Hans von Flüe).

22



338 F. Blanke, Bruder Klaus von Flüe

sich die Lilie nach unten und wird von dem Pferd verschlungen.
36 Der Sinn dieses Erlebnisses dürfte durchsichtig sein:

die Lilie ist Klausens bis zum Himmel reichendes Beten. Aber
von diesem Beten läßt er sich durch die Freude an seinen Tieren

abziehen, und so wird die Verbindung mit dem Himmel
unterbrochen.37

Aehnlich mag es Klaus auch sonst, bei der häuslichen
Hantierung oder bei der Feldarbeit oder erst recht in seinen
öffentlichen Aemtern, ergangen sein. Er muß sich entscheiden,
ob er sich der Gefahr der Zerstreuung weiter aussetzen oder
sich wirklich auf die höchsten Dinge sammeln will. Er
entschließt sich für das zweite. Er gibt den Ratsherrn- und
Richterposten auf 3S, und auch die bäuerlichen Geschäfte will er
hintansetzen. Statt dessen begibt er sich, so oft es irgend geht,
wenn die Stunde der Passionsbetrachtung gekommen ist, in
den Ranft hinab, um sich dort in der Stille seiner Andachtspflicht

hinzugeben.30 Er wird also noch nicht Einsiedler, er
wohnt weiterhin hei den Seinen, er bleibt Bauer und Hausvater,

aber seine Haupttätigkeit liegt in der geistlichen Versen-'
kung. Klaus ist nun kaum mehr Weltbürger, aber ganz hat er
der Welt doch noch immer nicht den Abschied gegeben, er
steht auf der Schwelle zu einem zweiten, völlig Gott gehörigen
Leben, aber den Schritt über diese Schwelle hat er noch nicht
getan.

36 Durrer I, 535. Diese Vision findet sich nur in Wölflins Klausvita,
also nicht im «Kirchenbuch», ist aber doch um ihrer Wirklichkeitsfülle
willen als echt zu betrachten. Die aus dem Munde hervorwachsende weiße
Lilie hat Klaus vielleicht zuerst auf einem Christusbilde gesehen. Christus,

dem ein Lilienstab aus dem Munde hervorgeht (in Anlehnung an
Jes. 11, 4), ist in der mittelalterlichen Kunst mehrfach dargestellt, z.B.
auf dem «Jüngsten Gericht» von Hans Memling (Danzig, Marienkirche),
in der Schweiz finden sich solche Bilder z.B. in Rüti (Zürich) in der
Kirche über dem Chorbogen, in Disentis am Altar der katholischen
Pfarrkirche, in Brigels am Altar der Kapelle der heiligen Elisabeth.

37 Wölflin gibt (Durrer I, 535), offenbar von sich aus, eine Deutung,
die er doppelt formuliert. Die zweite Formulierung scheint mir die
bessere. Qua visione monitus agnovit thesaurum coelo condendum a fortunae
bona anhelantibus minime reperiri, vel dona coelestia, si misceantur curis
et solicitudinibus huius vitae, non secus atque semen verbi, quod inter
spinas germinat, suffocari.

38 Durrer I, 464 (Aussage des Erny an der Haltten).
39 Durrer I, 40 (Mitteilungen an den Dominikaner).



F. Blanke, Bruder Klaus von Flüe 339

Es gilt nun zu zeigen, wie es bei Nikiaus von Flüe zu
diesem Schritt, zum Abbruch mit Familie, Haus und Hof gekommen

ist. Als Klaus mit Hilfe der Leidensandacht seelisch wieder

erstarkte, wuchs der Glaube an seine Sendung in seiner
Seele von neuem mächtig an. Seit dem sechzehnten Jahr wußte
er um seine große Mission, aber jetzt nahm dieses Bewußtsein

neue und eindringliche Gestalt an. In einem Nachtgesicht40,
das er, wie dasjenige von Gottvater und Gottmutter, zu Hause
auf seinem Lager nach der Matutin hatte ", sieht er einen
Dorfplatz und darauf eine Menge Volks, das sehr arm ist und
schwere Arbeit tut. Auf dem Platze steht ein Tabernakel42;
im Tabernakel befindet sich ein Brunnen, aus dem Wein, Oel
und Honig fließen. Klaus kann sich darüber nicht genug wundern,

daß diese armen, hart schaffenden Menschen nicht aus
dem Brunnen schöpfen, obwohl er doch ihrer aller Eigentum
ist. Klaus findet im Tabernakel auch noch die Brunnenstube;
ihr Wasser ist so lauter, daß man an ihrem Boden jedes Haar
sehen könnte, und sie ist übervoll. Und wieder fällt es ihm
auf, «daß die Leute nicht in das Haus hineingehen und aus
dem Brunnen schöpfen, der doch einen großen Ueberfluß hat».
Klaus verläßt das Tabernakel wieder, um zu sehen, was denn
die Menschen auf dem Platze eigentlich treiben. Er sieht, daß
die Leute an nichts anderes als an das Geldverdienen denken.
Der Tanz ums goldene Kalb ist der Grund, warum die
Menschen nicht den Brunnen nützen. Und wie Bruder Klaus noch
dasteht und dem gewinnsüchtigen Treiben zusieht, da verwandelt

sich der Dorfplatz in den Ranft, und Bruder Klaus
«erkennt in seinem Geist, daß er selber dieses Tabernakel ist».43

40 «Der Geschichtsfreund» 1928, S. 110—111: die zweite der Visionen
der Luzerner Handschrift. Wölflin, der sie kennt, verlegt sie — sicher mit
Recht — in die Zeit vor dem Rückzug des Bruders Klaus in den Ranft
(Durrer I, 536—537).

41 Die Anfangsworte der zweiten Vision der Luzerner Handschrift sind
die gleichen wie die der dritten (siehe Anm. 28).

42 Tabernakel wohl Kirche. Einige Zeilen weiter wird das Tabernakel

freilich als «Palast» bezeichnet.
43 Wölflin (S. 537) läßt diesen entscheidenden Schlußsatz weg, und

Vokinger (S. 191) meint, der Nachsatz, der den Bruder Klaus als das

Tabernakel bezeichne, stamme wohl nicht vom Seher, sondern von seinen
Verehrern. Offensichtlich stoßen sich Wölflin und Vokinger an dem Selbst-

22*



340 F. Blanke, Bruder Klaus von Flüe

Der lautere dreifache Brunnen ist in der deutschen Mystik
ein Gleichnis der göttlichen Dreifaltigkeit.14 Dieses Bild ist
also nicht Bruder Klaus eigentümlich. Eigentümlich ist ihm,
daß er glaubt: Wenn ich als Eremit im Ranft hin, dann werde
ich das Haus sein, in welchem der Brunnen fließt, dann bin
ich der Ort, wo die Menschen, wenn sie nur wollten, göttliche
Kraft gewinnen würden. Bruder Klaus ist nicht der Brunnen,
aber er ist die Stätte, wo der Brunnen zu finden ist, er ist,
so dürfen wir in seinem Sinn auch sagen, die Brunnenröhre,
durch die die göttliche Quelle fließt.45

Wiederum fragen wir, wie ähnlich schon bei der
Turmvision, warum Klaus bei diesem gewaltigen Werkzeugbewußtsein

den Ranft nicht sofort bezogen hat. Er hat nämlich nach
dem Gesicht vom Brunnen noch zugewartet. Nach seiner eigenen

Auffassung war er zur Uebernahme des Einsiedlerlebens
grundsätzlich auch jetzt willig. Das zeigt ein Gesicht, das er
in den letzten Jahren vor der Ranftzeit gehabt hat. Er ist in
seinem Hause beschäftigt, und unversehens sieht er in einer
Wachvision drei vornehme Männer, die ihn fragen, oh er sich
ganz mit Leib und Seele in ihre Gewalt ergeben wolle. Klaus
antwortet: «Ich ergebe mich niemandem zur Gefolgschaft als
dem allmächtigen Gott, dessen Knecht ich mit Leib und Seele

zu sein wünsche.» (Klaus will also sagen, daß er sich nur
Gott, aber nicht diesen Männern übergeben werde.) Da
brechen die drei in fröhliches Lachen aus, denn sie stellen selber
die göttliche Dreieinigkeit dar.46 Klaus ist also, so sieht er es
selber an, bereit zu ungeteilter Hingabe an den Gotteswillen.

Aber warum wird aus dieser Bereitschaft immer noch keine

bewußtsein, das in dem Schlußsatz zum Ausdruck kommt. Sie sehen nicht,
daß dasselbe Sendungsgefühl sich z. B. schon in der Turmvision des

Sechzehnjährigen ausdrückt und also nicht nur in dieser Vision vereinzelt
auftritt.

44 Durrer II, 1076. Ueber die Herkunft der anderen Bilder s. Lavaud
68—82.

45 Treffend sagt Lavaud p. 70: «Il est le canal et le réservoir et, si
l'on veut, la maison même où il voit couler le flot, comme il est la tour
que, dès l'âge de 16 ans, il voyait au Ranft.»

40 Durrer I, 537. Auch dieses Gesicht findet sich nur bei Wölflin und
dürfte seiner Unerfindbarkeit wegen als zuverlässige Ueberlieferung
gelten.



F. Blanke, Bruder Klaus von Flüe 341

Tat? Auch in dieser Frage kann uns eine der Visionen, die
Bruder Klaus in den letzten Jahren vor dem Anfang des
Klausnerlebens hatte, weiterführen. Klaus geht, so hat er es selber
berichtet, auf sein Grundstück Melchi zum Mähen und unterwegs

bittet er Gott, «das er ihm gebe ein andechtigs leben».
Damit ist nach dem Zusammenhang des Textes das Einsiedler-
tum gemeint. Klaus bittet Gott also darum, daß er ihn zum
Einsiedler machen möge. Er weiß es schon lange, daß er dazu
ausersehen ist, aber er erwartet offenbar von Gott noch einen
letzten Stoß, ein unmißverständliches, den Zeitpunkt festlegendes

Gebot. Während Klaus noch betet, sieht er eine Wolke
vom Himmel auf ihn herabkommen und hört aus der Wolke
eine Stimme, welche ihm sagt, «er soltte sich ergeben in den
willen gottes, wann er were ein dorlicher man, und was got
mit im wolt würcken, darin soltte er willig sin».17 In unsere
Sprechweise übersetzt, wollte die Gottesstimme ausdrücken: du
willst, daß ich dich zum Einsiedler mache. Ich will schon
lange, aber du mußt auch wollen. Deine Bitte ist in Wirklichkeit

eine Ausflucht. Du willst dich nicht entscheiden und
versuchst mir die Verantwortung dafür aufzubürden!

Das Wort aus der Wolke ist also ein tadelndes, ein strafendes

Wort. Nennt es doch Klaus einen «törichten Mann». Eine
allerletzte Unentschlossenheit, das ist Klausens Sünde. Nicht
daß er sich zu sehr in die Welt verstrickt und seinen Auftrag
vergessen habe, wird ihm vorgehalten — das wäre ein unbilliger

Vorwurf gewesen —, sondern dies, daß er den Willen
zur schwersten und letzten Entscheidung nicht aufbringe. Dessen

war sich Klaus seiher offenbar nicht bewußt. Noch den
drei Männern hatte er ja geantwortet, daß er zu völliger Ueber-
gabe an Gott bereit sei. Nun wird ihm durch die Stimme aus
der Wolke dieses stolze Bekenntnis als eine Selbsttäuschung
aufgedeckt. Ein letztes Zaudern, eine fast unmerkliche
geheime Bindung an die Welt war eben doch noch da. Sein
Beten um Gottes Eingriff hatte einen frommen Schein, aber im
Grunde war es doch Ausdruck dafür, daß Klaus nicht selber
wollte. Klaus meinte, daß er alle Opfer zu bringen gewillt sei —
und was für Opfer hatte er tatsächlich schon gebracht! —; aber

47 Durrer I, 469 (Aussage des Welty von Flüe).



342 F. Blanke, Bruder Klaus von Flüe

er erkannte nicht, daß er vor dem eigentlichen, ihm bestimmten
Opfer bisher innerlich zurückschreckte. Daß er dies endlich
zu durchschauen vermochte, ist die Bedeutung der Wolkenvision.

Von hier aus fällt auch ein Licht zurück auf die Krise, die
den Vierzig- bis Fünfzigjährigen traf. Damals geriet Bruder
Klaus in Schwermut, und zwar, so dürfen wir jetzt sagen,
deshalb, weil er sich, ohne es klar zu wissen, zu lange schon
gegen seine eigentliche Bestimmung sträubte. Er wartete und
wollte Gott machen lassen, dabei hatte Gott schon längst
gesprochen, und es wäre an Klaus gewesen, Gott mit der Opfertat

des Einsiedlertums zu antworten. An dieser inneren
Unklarheit rieb sich Klausens Seele wund. Seine Gemütskrankheit

war also kein ererbtes, angeborenes Leiden, sondern ein
durch innere Spannung erworbenes, was auch dadurch
bewiesen wird, daß Klaus in den zwanzig Jahren seines Ranftlebens

von depressiven Stimmungen frei war. Er wurde
seelisch erst in dem Augenblick dauerhaft gesund, wo er seiner
Berufung gehorsam ward. Die Passionsbetrachtung allein
hätte ihm darum eine anhaltende Heilung kaum bringen
können.

Wie hat sich Klaus zu dem Wort aus der Wolke gestellt?
Er geht in sich und rafft sich zum Letzten auf. Er wagt den

Absprung, läßt in der Mitte des Oktobers 1467 Weib, Kind und
Gut zurück und zieht — nicht in den Ranft, sondern gen Norden!

Er verläßt die Eidgenossenschaft, um sich im «Ellend»
(Ausland) der Einsiedlerei zu weihen. Und dies, nachdem ihm
doch schon im Turmgesicht der Ranft als seine Klausnerstätte
gezeigt worden war, nachdem auch das Gesicht vom Brunnen
ihm klargemacht hatte, daß er vom Ranft aus zu wirken habe,
und nachdem er in den letzten zwei Jahren selbst seine
Passionsandacht im Ranfte verrichtet hatte. Dennoch kehrt Klaus
jetzt, wo er sich zum ganzen Gehorsam gegen das göttliche
Geheiß durchgerungen hat, dem Ranft den Rücken, ja er kehrt
auch seinen Volksgenossen den Rücken, denen er doch die
lautere Gottesquelle vermitteln sollte.

Diese Wendung ist das schwerste Rätsel, das uns die
Entwicklung Nikiaus von Flües stellt. Die ältesten und besten
Quellen, auf die ich mich bisher allein gestützt habe, d. h. die



F. Blanke, Bruder Klaus von Flüe 343

von den Nachbarn und Bekannten Klausens nach seinem Tode
niedergelegten Zeugenaussagen, geben uns in diesem Punkt
keine Antwort; sie äußern sich überhaupt nicht zu diesem
Warum, offenbar weil ihnen die Sache zu heikel ist. Erst Heinrich

Wölflin, der im Auftrag der Obwaldner Regierung um
1501 eine Lehensgeschichte Klausens erscheinen ließ, weiß
den Grund. Wölflin, der noch Augenzeugen Klausens
befragen konnte, schreibt, daß Klaus die Schweiz verließ wegen
der Verleumdung Mißgesinnter, die ihm sein Klausnertum
hätten als Prahlerei auslegen können.48 Wölflin fährt fort, erst,
nachdem Klaus ein Jahr im Ranft geweilt habe, hätten sich
die Obwaldner überzeugt, daß er nicht aus heuchlerischer
Frömmigkeit handle, und hätten ihm eine Kapelle errichtet.
Aber dieser Bau ist auch jetzt noch — nach Wölflin — unter
dem Widerspruch der Blutsverwandten des Eremiten erfolgt,
welche fanden, statt jetzt schon so große Kosten für den
Kapellenbau aufzuwenden, hätte man noch abwarten können, ob
Klaus noch größere Beweise und eine längere Beharrung
zustande bringe.49 Diese Angaben Wölflins sind kaum erfunden,
denn sie werfen ja ein schlechtes Licht auf Klausens engere
Landsleute und auf seine Verwandtschaft, und Wölflin hätte
sich in einem ihm von der Obwaldner Regierung in Auftrag
gegebenen Buche sicher gehütet, solche Dinge zu behaupten,
wenn sie nicht gestimmt hätten.

Klaus wußte, daß. seine verwegene Absicht, inmitten seiner
Mitbürger für sich eine Eremitenklause zu gründen, von diesen

nicht verstanden werde. Dabei schließen wir seine Frau
von diesem Urteil aus. Sie und die Kinder gaben Klaus zu
seinem Schritt ihre Zustimmung.50 Die übrigen Blutsverwandten

jedoch billigten Klausens Rückzug aus der Welt nicht.
Auch das Volk konnte eine solche Tat bei ihm zunächst nicht
begreifen. Freilich, als Klaus dann wirklich Einsiedler im
Ranfte geworden war, hat er sich Ansehen und Verehrung in
seinem Volke rasch zurückgewonnen. Daran war sein
Wunderfasten schuld. Ihm verdankt es Klaus, daß dieselben Ob-

48 Durrer I, 539.
49 Durrer I, 541.
50 Durrer I, 464/465 (Aussage des Erny an der Haltten).



344 F. Blanke, Bruder Klaus von Flüe

waldner, die ihn eben erst noch als einen heuchlerischen Prahler

verdächtigt hatten, ihm schon ein Jahr nach seinem Einzug

in den Ranft auf Landeskosten eine Kapelle bauten.
Also Klaus rechnet damit, daß sein Tun in der Heimat

mißdeutet werden wird, und darum nimmt er den Wanderstab und
zieht dorthin, wo ihn niemand kennt. Er überschreitet den
Jura und damit die damaligen Grenzen des Schweizerlandes.
Liestal ist die erste Stadt im Ausland, die er von weitem sieht.
Er nähert sich ihr und sieht sie auf einmal ganz in Rot
getaucht. Was diese Färbvision bedeutete, darüber sagt Klaus
selbst nichts, er erzählt bloß, daß er darob erschrak und daß er
nicht nach Liestal hineinging.51

Wir haben das rote Liestal wohl als Ausdruck von Klausens

eigenem bösen Gewissen zu erklären. Er überträgt gleichsam

die eigene Schamröte auf diese Stadt. Er ist ja auf der
Flucht, auf der Flucht vor dem Ranfte. Gut genug weiß er,
daß er dorthin gehört, aber er findet nicht die Kraft, dorthin
zu gehen. Er will als Eremit Gott dienen, darum hat er sich
von Weib und Kind wegbegeben. Aber er will, wegen der
Volksgenossen, Eremit nicht im Ranfte, sondern in der Fremde
sein. Er hofft, auch so Gott Wohlgefallen zu können.

Doch auch das ist ein Ausweichen und nicht die volle
Unterwerfung. Und darum kommt er bei Liestal, wo. er das Ausland

betritt, nicht weiter. Er selber ist sich dieser Zusammenhänge

nicht bewußt. Deshalb gibt er sein Vorhaben, ins Ellend
zu ziehen, noch nicht auf, sondern empfindet zunächst einfach
das Bedürfnis, sich mit einem Bauern, den er bei Liestal trifft,
auszusprechen. Der ist mit Klausens Willen zum Einsiedlerleben

einverstanden, aber er fügt noch einen Rat bei: werde
Klausner, so lautet sein Vorschlag, in deinem Vaterland, du
mußt dann fremden Leuten nicht zur Last liegen und hast es

so außerdem ruhiger als in der Fremde, wo nicht jeder den
Eidgenossen hold ist.52

Das ist ein handlicher, nüchterner Ratschlag. Aber es ist
Menschenrat, und Klaus ist unschlüssig, ob er dem folgen soll.
Er will göttliche Weisung haben. Diese wird ihm in der Nacht

51 Durrer I, 463 (Aussage des Erny Rorer).
62 Durrer I, 463 (Fortsetzung der Aussage des Erny Rorer).



F. Blanke, Bruder Klaus von Fliie 345

nach dieser Unterredung zuteil. Klaus übernachtet auf freiem
Feld. Da hat er die Vision eines himmlischen Glanzes, und
gleichzeitig plagen ihn starke Leihschmerzen. Er sieht —
warum, ist uns heute nicht mehr durchsichtig — in beidem
einen Wink Gottes, daß er sich im Ranfte niederlassen soll.53

Er macht sich auf den Rückweg, und wenige Tage später
finden wir ihn — nicht im Ranfte, sondern im hintersten Melch-
tal, auf Klisterli, einer ihm gehörenden Alp! Da sitzt er in den
Dornen und im Gestrüpp, ohne Speis und Trank zu genießen
— der Alpbesitzer, im kühlen Herbst wie ein Landstreicher
unter freiem Himmel schlafend.64

Wir ahnen, was hier vorgefallen ist. Klaus war mit der
Absicht heimgekehrt, nunmehr den Ranft aufzusuchen, aber
wieder war er davor zurückgebeht. Auf der weltverlorenen
Alp wollte er sich vor den Menschen verstecken und so in der
Einöde Gott gehorchen. Aber die Menschen entdecken ihn, sie
gaffen ihn an — der Ratsherr Nikiaus von Flüe ein Schaustück

dem Volke! —, sein eigener Bruder kommt und beschwört
Klaus, vom Fasten abzulassen.65

Das ist der tiefste Punkt in Klausens Leben. Aber es ist
zugleich auch der Wendepunkt. Vor diesem Augenblick, von
den Seinen falsch verstanden, von der Menge begafft zu werden,

hatte er ja gehangt, dagegen hatte er sich innerlich
gestemmt. Nun war es ihm doch nicht erspart geblieben. Klaus
übersteht die peinlichen Stunden, er hält den Blicken der
Schaulustigen stand und wird daran stark! Was die Leute
über ihn denken, macht ihm nun nichts mehr. Damit ist der
Bann, der für ihn über dem Ranfte lastete, gebrochen. Der
Weg ist frei. Der vier Lichter, die er jetzt vom Himmel herab-
kommen sieht und die ihm den Ranft als seine Wohnstätte
anweisen, hätte es eigentlich gar nicht mehr bedurft. Acht Tage
ist er in Klisterli, dann sehen wir ihn auf dem Gang in den
Ranft. Der Sieg ist erstritten!

Zürich. Fritz Blanke.

53 Durrer I, 468 (Aussage des Priesters Oswald Yßner) und I, 465

(Aussage des Erny Rorer).
54 Durrer I, 463 (Aussage des Erny Rorer).
66 Durrer I, 540.


	Bruder Klaus von Flüe : seine innere Geschichte bis zum Beginn des Einsiedlerlebens

