
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 2 (1946)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen 301

Rezensionen.
Alexander Sperber (Jewish Theological Seminary of America,

New York), 1. Hebrew Based upon Greek and Latin
Transliterations, Hebrew Union College Annual Vol. XII—XIII,
1937—38, S. 103—274. — 2. Hebrew Based upon Biblical
Passages in Parallel Transmission, ebd. Vol. XIV, 1939,
S. 153—249. — 3. New Testament and Septuagint, Journal
of Bibl. Lit. 59, 1940, S. 193—293. — 4. Hebrew Phonology,
Hebr. Un. Coll. Ann. Vol. XVI, 1941, S. 415—482. — 5.
Problems of the Masora, ebd. Vol. XVII, 1943, S. 293—394, m. 3
Tafeln. — 6. Hebrew Grammar, Journal of Bibl. Lit. 62,
1943, S. 137—262. — 7. Biblical Exegesis, ebd. 64, 1945, S. 39
bis 140.

Zu unserm heutigen Wissen um das Hebräische des AT —
vgl. meinen Aufsatz im «Anthropos», Bd. 35/36, 1940/41
(erschienen 1944), S. 593 ff., speziell S. 601 ff. — gehört, daß der
überlieferte masoretische Text keine so sichere Größe ist, wie
man lange angenommen, da der hebräische Konsonantentext,
die griechische und lateinische Umschrift hebräischer Wörter
und Eigennamen, die samaritanische Aussprache und die Reste
zweier anderer Vokalisationssysteme ein vielfach abweichendes

Bild ergeben, so daß die masoretische Vokalisation selber
zum Problem geworden ist. Um die Aufhellung ihrer Entstehung

und Vorgeschichte ist namentlich P. Kahle mit seinen
Schülern bemüht. Von einem derselben stammen die genannten
Arbeiten, ein erster Versuch, aus jenen Materialien das
Ergebnis für die hebräische Grammatik zu ziehen, wobei offen
bleibt, ob auch Kahle selber so weit gehen würde.

In sorgfältiger Vergleichung der verschiedenen Teile und
Handschriften des masoretischen Textes sowie der erwähnten
anderen Zeugen kommt Sp. zu vielen neuen, oft geradezu
umstürzenden Ergebnissen, von denen hier nur das Allerwich-
tigste genannt werden kann: Die bisherige Behandlung der
hebräischen Grammatik war ausschließlich auf der tiberiensi-
schen Vokalisation aufgebaut. Durch Beiziehung der anderen
Zeugen ändert sich das sprachliche Bild und wird sehr
vielgestaltig, wobei oft dialektische Verschiedenheiten mitspielen
mögen. So muß die Grammatik aus den Schemata der mittel-



302 Rezensionen

alterlich-jüdischen Grammatiker befreit werden, die, wenn auch
z. T. in modernisierter Form, noch bei Bauer-Leander und bei
Bergsträßer nachwirken.

Im einzelnen fällt damit die Unterscheidung von Dagesch forte und
lene, von Verben 1-h und 1-', gibt es keine besonderen Pausal- und
Dualformen, kein passives Qal, keinen Inf. cstr., kein äußerlich kenntliches
Imperf. consecut. mehr; die Akzente besagen nichts mehr für die Betonung,
und die schwachen Verbalklassen gehen in einer einzigen zweiradikaligen
Klasse auf usw. Die Abweichungen der LXX aber erklären sich aus
entsprechender Wandlung schon bei der hebräischen Vorlage, und die
kritischen Zeichen der Hexapla gehen auf zwei verschiedene Uebersetzun-
gen, deren eine dem «samaritanischen Pentateuch» nahesteht, der nun aber
gerade nicht die Bibel der Samaritaner, sondern eine andere Rezension des
hebräischen Textes ist.

So überraschend das vielfach klingt, darf man sich dadurch
ja nicht verleiten lassen, über Sp.s Arbeiten einfach hinwegzugehen.

Aber man wird sorgfältig unterscheiden müssen
zwischen dem unmittelbaren Befund aus seinen Materialsammlungen

und den von ihm daraus gezogenen Schlüssen. Jener ist
überaus wertvoll, weil so vieles davon bisher nicht gesehen
oder jedenfalls nicht genügend beachtet wurde. Auch um die
allgemeine Feststellung, daß die Textüberlieferung vielfach
schwankt und die grammatische Auswertung dadurch stark
erschwert ist, kommt man nicht herum. Aber manche seiner
Folgerungen sind nun doch nichts weniger als zwingend,
manche auch geradezu anfechtbar, wofür ich freilich nur einige
wenige Beispiele geben kann.

Es ist richtig, daß der Gebrauch von ' und h als Vokalbuchstaben
ziemlichen Schwankungen unterliegt und daß auch die Verben 1-' und 1-h

oft dureheinandergehen (Nr. 6, S. 202 f.) ; aber im ganzen sind sie doch
unterschieden, und zwar in einer Weise, die mit dem inschriftlichen und
literarischen Befund in anderen semitischen Sprachen weitgehend und
gewiß nicht zufällig übereinstimmt. — Es stimmt, daß die Negationen al
und 15 vielfach unterschiedslos gebraucht werden (Nr. 6, S. 156 ff.) ; aber
die Partikel nä wird nur an die erstere angehängt, und diese begegnet
auch ausschließlich in der Bitte an die Gottheit, wie ein Blick in die
Klagepsalmen zeigt: es wurde also doch ein Unterschied gemacht. — Wieder

in anderen Fällen werden hebräische Wechselformen von Sp. als
grammatisch identisch genommen, die nur stilistisch gleichwertig sind: hei Präfix

vor Nomen mit und ohne Artikel, bei Verb im Qal und im Hif'il (Nr. 2,

S. 216, Anm. 279). — Oder die vereinzelten Imperfektformen te'annë und
tir'ë, die Sp. unter den Belegen für unterschiedslosen Gehrauch von Sere
und Segol aufführt (Nr. 4, S. 469), sind offensichtlich Aramaismen, wie



Rezensionen 303

umgekehrt im Biblisch-Aramäischen gelegentlich -ä statt -ë auftritt. — Die
Bedeutung der abweichenden Umschriften, z. B. konsequentes pabßap für
den Nominaltypus midbär, leuchtet ohne weiteres ein; aber ihren Grundsatz,

die Absolutusform auch im Constructus und vor Endungen und
Suffixen durchzuführen (Nr. 1, S. 135 f.), kann man sich nur schwer der lebenden

Sprache entnommen denken. — Und wenn Sp., um sein mechanisches
Rückübersetzen der LXX, das er auch in seinen Septuagintaproblemen,
Btr. z. Wiss. v. A u. NT, III 13, 1929, S. 58 ff. übt, zu rechtfertigen, sagt,
daß die LXX ohne Frage gleich allen anderen antiken Uebersetzungen
ihrem Original sklavisch folge (Nr. 3, S. 208), so ist das eine reine petitio
principii, gegen die nicht nur manches im Befund in der LXX spricht,
sondern auch ein ausdrückliches antikes Zeugnis dafür, daß größte Pietät
gegenüber der "Vorlage ein sehr freies Uebersetzungsverfahren keineswegs

ausschloß, nämlich der Oxyr.-Papyrus 1381 (die entscheidende Stelle
ist bei R. Reitzenstein, Das mandäische Buch des Herrn der Größe und die
Evangelienüberlieferung, 1919, S. 82 zitiert, von K.Latte deutsch übersetzt
in A. Bertholets Religionsgeschichtl. Lesebuch2, Heft 5, Die Religion der
Römer, 1927, Nr. 29) hinsichtlich Uebertragung ägyptischer Sakralliteratur

ins Griechische.

Sperbers Arbeiten bleiben auch so interessant und bedeutsam

genug. Es ist nun die Aufgabe der weiteren Forschung,
ihre wirkliche Tragweite festzustellen; sie dürfte kaum ganz
so weit reichen, wie er selber meint.

Basel. Walter Baumgartner.

Joseph Chambon, Der Puritanismus, sein Weg von der
Reformation bis zum Ende der Stuarts, Zollikon-Zürich, Evangelischer

Verlag AG., 1944, 816 S., geb. Fr. 14.50.

Alle Erforscher der politischen und kulturellen Geschichte
Englands und der Vereinigten Staaten von Nordamerika
anerkennen die weit über das 16. und das 17. Jahrhundert
hinausreichende, auf alle Lebensgebiete einwirkende Macht des
Puritanismus. Geteilt aber sind die Meinungen darüber, ob er eine
für das Gute wirkende Macht gewesen sei, oder ob er für eine

ganze Reihe unerfreulicher Erscheinungen verantwortlich
gemacht werden müsse. Er ist als Vater einer pharisäerhaften
Frömmigkeit des Gesetzesglaubens und der Werkgerechtigkeit
angeprangert worden, als Nährboden einer muffigen
kleinbürgerlichen Kulturfeindlichkeit, als Lehrer der Kunst, mit gutem
Gewissen rücksichtslosem imperialistischem und kapitalistischem

Gewinnstreben zu frönen, als ein gefährliches Erbe
schließlich, das den Nachfahren um alle Lebensunmittelbarkeit,



304 Rezensionen

ja um die Lebensmöglichkeit in einer veränderten Welt bringen

kann. Im vergangenen Krieg ging eine Tendenz der «höheren»

Propaganda des Dritten Reiches dahin, deutsche Ehrlichkeit,

welche die Unvereinbarkeit von Geschäft und Moral, von
Krieg und Religion illusionsfrei sehe und anerkenne, der
bewußten oder unbewußten Heuchelei gegenüberzustellen, welche
es den Engländern erlaube, ihre imperialistischen Ziele im
Namen der Moral und im Namen Gottes zu verfolgen, und die
Wurzel dieses englischen Verhaltens wurde im Puritanismus
gesucht. (Vgl. «Die englische Kulturideologie», hrsg. von Carl
August Weber, Stuttgart und Berlin 1941, und die im Krieg
publizierten Schriften des Deutschen Institutes für außenpolitische

Forschung, darunter «Britisches Christentum und
britische Weltmacht» von Martin Dibelius.) * Wir können hier
nicht auf die Antworten eingehen, die den puritanerfeindlichen
Autoren von Theologen, von Kultur- und Wirtschaftshistorikern

gegeben worden sind. Wir merken nur an, daß es dann
immer leicht gewesen ist, die Nichtigkeit ihrer Anklagen
nachzuweisen, wenn diese aus der persönlichen Reaktion gegen
eine enge und unlebendige spätpuritanische Erziehung heraus
erhoben oder im Banne eines törichten Ursachenmonismus
oder gar einer unwürdigen Kriegspsychose formuliert worden
sind.

Nach allem, was für und gegen den Puritanismus geschrieben

worden ist, besteht heute das Bedürfnis nach einer objektiven,

zusammenfassenden neuen Darstellung der puritanischen

Bewegung und ihrer Wirkungen. Chambon hat es nicht
unternommen, das Ganze dieser Darstellung zu schaffen, wohl
aber ihr Herzstück. Er sucht die Länder und die Zeiten auf,
wo der Puritanismus zum erstenmal als eine gewaltige Kraft
erschienen ist, welche die Menschen bewegte, zu Taten und
Opfern trieb, Einzelschicksale, aber auch die Geschichte der
Nationen formte. Als ein beispielhaftes und geschlossenes
Kapitel puritanischer Geschichte führt er uns zunächst die Aus-

* Anm. des Redaktors: Vgl. die gegen Martin Dibelius gerichteten
Autsätze von Arthur Frey, Britisches Christentum und britische Weltmacht,
«Kirehenblatt f. d. ref. Schweiz» 16. Mai 1940, und von Alfred E. Garvie f,
Are We Hypocrites?, a Nazi Accusation refuted, «The Christian World»
20. Juni 1946. K. L. S.



Rezensionen 305

fahrt der Pilgerväter nach Nordamerika und ihre
Koloniengründung vor. Dann wendet er sich nach Schottland und stellt
die stürmische schottische Reformation, die Lebensarbeit von
John Knox und die Weiterentwicklung der presbyterianischen
Kirche dar. Im Vergleich zu diesem ausführlichen Abschnitt
ist der folgende über die englischen Freikirchen allzu knapp
ausgefallen. Eine eingehendere Auseinandersetzung mit der
englischen Reformation selbst (unter Benutzung von H. Schöfflers

[vor kurzem in Göttingen f] Studie «Die Anfänge des

Puritanismus», Leipzig 1932, und, wenn möglich, der neuen
amerikanischen Arbeiten «Tudor Puritanism», Chicago 1939,

von M. M. Knappen und «The Rise of Puritanism», New York
1938, von W. Haller) wäre notwendig gewesen, um die Reichweite

und die Art des Wachstums der puritanischen Bewegung
in England richtig zu sehen. Sie hätte es verunmöglicht,
anglikanische Kirche und Puritanertum in einen so scharfen Gegensatz

zu stellen, wie das in Chambons Buch überhaupt
geschieht. Als Elisabeth die einheitliche Staatskirche durchsetzte,
fügten sich zahlreiche Landeskinder ihrem Druck unter Bedenken,

ja widerwillig, da ihnen die Weiterführung der Reformation

im Sinne der einen oder anderen Freikirche Herzensanliegen

war. Seit dieser Zeit befand sich innerhalb der Kirche
selbst ein puritanischer Flügel, dem die bischöfliche Ordnung
zuwider war und der in allen Fragen der Lebensmethode ganz
gleich dachte wie die verfolgten oder auswandernden Nonkon-
formisten. WTenn wir diese Tatsache übersehen, können wir das
Uebermächtigwerden der puritanischen Bewegung im 17.
Jahrhundert gar nicht verstehen.

Chambon hat sein Buch aus einer sehr lebhaften Sympathie
für den großartigen puritanischen Versuch, Gottes Gebot und
Welt zu vereinen, geschrieben. Daher lag es ihm selbstverständlich

vor allem daran, die echte religiöse Ergriffenheit und ihre
Ausstrahlungen aufzufinden. Er übersah aber nicht das
Allzumenschliche und Verderbte, das in den Ergriffenen selbst
und ihren Gefolgsleuten gelegentlich sichtbar geworden ist.
Auch das bringt er nebenbei zur Darstellung. Die gleiche
fairness zeigt er aber nicht immer, wenn er es mit den Gegnern der
Puritaner zu tun hat. Die anglikanische Kirche wird allzuoft
so behandelt, als ob Erzbischof Laud ihr Inbegriff gewesen

20



306 Rezensionen

wäre; und von dem vielfältigen echten religiösen Leben, das

von den Männern der Kirche selbst ausging (es sei nur an die
großen Prediger John Donne und Lancelot Andrewes erinnert)
wird kaum etwas gesagt. Schade auch, daß Chambon bei der
Schilderung des Widerstandes eines Geistlichen, der von Cromwell

bei der Liturgie gröblich unterbrochen wurde, den Satz

nötig findet: «Nun fährt der Geistliche wieder eintönig fort
(alt-eingefahrene Geleise machen es leichter, heroisch zu sein)»
(116). Auch bei der Darstellung des katholischen Widerstandes

in Schottland und Irland, bei der Auseinandersetzung mit
den Kavalieren des Bürgerkriegs und ganz besonders mit
Karl II. und der antipuritanischen Restaurationszeit wird er
uns zu sehr zum parteigebundenen Schwarzweißmaler.

Mit unseren letzten Bemerkungen haben wir dem Gang
der Darstellung vorgegriffen, in deren Mittelpunkt die Gestalt
Cromwells gestellt ist. Unter Verwendung der Reden und Briefe
sucht der Verfasser das Doppelgesicht dieses überragenden
Menschen zu zeichnen: seine Sehnsucht nach einem Leben
unter dem Willen Gottes, seinen Glauben an die Vorsehung,
sein Vertrauen auf die Gnade einerseits und sein oft zielsicheres,

oft zögerndes, manchmal abwegiges Handeln in dieser
Welt andrerseits. Trotzdem hier ein ausgiebiges Material
vorgelegt wird, kann nicht gesagt werden, der Autor verstehe
dieses so zielbewußt zu ordnen, daß ein plastisches und
einprägsames Menschenbild zustande kommt. Eine gewisse
Verschwommenheit, die hier ebensowenig wie in dem Knox
gewidmeten Kapitel überwunden wird, rührt daher, daß ein
reiches Rankenwerk von Zitaten und Erwägungen allzuoft an
die Stelle der zweckmäßigen Disposition von Tatsachen tritt,
aus denen klare und eindeutige Schlüsse gezogen werden.

Auch das Kapitel über John Milton befriedigt nicht,
obwohl die Interpretation des «Paradise Lost», die hier an erster
Stelle steht, viele wichtige Punkte berührt, obwohl interessante
Einzelbemerkungen fallen wie die, der Puritanismus sei
«wesenhaft unfeierlich in Form und äußerer Struktur» (206).
Die angestrebte Darstellung der Weltanschauung des Dichters
scheint uns aber auf einer viel zu schmalen Basis zu ruhen.
Weniger deshalb, weil die wichtigen Jugendgedichte und die
Prosaschriften der Commonwealth-Zeit nur kurz zu Worte



Rezensionen 307

kommen, als deshalb, weil es nicht angeht, «Paradise
Regained» und den posthumen lateinischen Traktat «De Doctrina
Christiana» so unter den Tisch zu wischen, wie das auf
S. 222 f. geschieht. Die Tatsache, daß in «Paradise Regained»
die Ueberwindung der Versuchungen Satans durch Jesus und
nicht der Kreuzestod als das entscheidende Erlösungsgeschehen

dargestellt wird, muß für jeden Erforscher der
unorthodoxen Theologie Miltons einen Kardinalpunkt bilden.
Kaum zu umgehen für ihn ist auch die Auseinandersetzung
mit den Büchern von Denis Saurat: «La Pensée de Milton»
(1920) und «Milton et le matérialisme chrétien en Angleterre»
(1928).

Das Kapitel über George Fox und die Quäker gehört zu
den gelungensten des Buches. Im Falle Bunyans und Baxters
dagegen scheint uns der ins Licht gerückte Ausschnitt aus
dem umfangreichen Gesamtwerk dieser Autoren wiederum
recht knapp bemessen. Das Baxter-Kapitel, welches das ganze
Buch beschließt, muß allerdings neben einer Skizze der
Gedankenwelt dieses Irenikers noch zahlreiche andere Dinge
aufnehmen. Sein Obertitel lautet: «Der Puritanismus als Kultur
und Aussaat». Hier erst erfahren wir etwas Zusammenfassendes

über die puritanische Lebensform. Das Nötigste über das
Verhältnis zu den Künsten wird gesagt, allzuwenig allerdings
über die Anschauungen von der Literatur. H. Schöfflers
grundlegendes Werk über «Protestantismus und Literatur» (1922)
bleibt unausgenutzt. Wir werden ganz kurz über die Ideen
zur FamilienOrdnung und Erziehung unterrichtet und recht
ausführlich über die Sonntagsheiligung. Hier wird kurz auf
L. Schücking Bezug genommen in einer Anmerkung, welche
die flüchtige Machart aufweist, die das Buch, wie wir sehen
werden, an zu vielen Orten entstellt.1 Gar nicht berührt wird

1 Die Anmerkung lautet (292) : «Zum einzelnen vgl. Schücking, ,Die
Familie im Puritanismus'. (William Perkins, 1558—1602, schreibt um 1590
die ,Oeconomia Christiana'; Rogers schreibt über ,Matrimonial Honour';
Gouge über .Domestical Duties'; Griffiths über .Bethel, or Form for Families'

u. a.).» Charakteristisch ist das Wegfallen von Vornamen und Daten
bei Daniel Rogers und den folgenden Autoren, deren Werke außer aller
chronologischen Ordnung hingeworfen werden; hei Matthew Griffith wird
der Geschlechtsname schon falsch geschrieben und der Titel ungenau
angegeben (richtig: Bethel: or, a Forme for Families).

20*



308 Rezensionen

die Frage des puritanischen Berufsethos und seiner Nachwirkungen,

an die sich so weitreichende Diskussionen geknüpft
haben. Wichtige Bücher wie R. H. Tawneys «Religion and the
Rise of Capitalism» (London 1927) und J. B. Kraus' «Scholastik,

Puritanismus und Kapitalismus» (Leipzig 1930) bleiben
außerhalb Chambons Gesichtskreis. Auch das Uebrige, was
dieses Kapitel bringt, bleibt Stückwerk. Was nach 1660 in England

geschehen ist, kann derjenige nicht verstehen, der die
Gegenkräfte, die den Puritanismus zersetzt haben, so negativ
sieht wie Chambon. Er hat viel zu sagen vom libertinistischen
und oberflächlichen Geist Karls II. und seiner Kavaliere. Dieser

Geist konnte die Puritaner zwar äußerlich plagen, in ihrer
inneren Haltung aber nur bestärken. Was diese innere
Haltung angriff, war eine neue rationalistische, empiristische und
anthropozentrische Grundwelle, die in der Restaurationszeit
die Geister überschwemmte und ihnen eine für den Glauben
gefährliche Richtung gab. Sie schuf eine ganz neue Situation,
in der auf dem Boden des erlebnisleer gewordenen Puritanismus

seltsame und teilweise geradezu giftige Pflanzen wachsen
konnten. Da Chambon offenbar auf diesen Prozeß nicht mehr
eingehen, sondern sich auf das heroische Zeitalter der Puritaner

beschränken wollte, hätte er gut daran getan, mit seiner
Darstellung nicht über das Jahr 1660 hinauszugehen. Was er
über die folgenden 28 Jahre sagt, ist entweder zu viel oder

zu wenig. Da das Thema in Angriff genommen wurde, ist es

unverständlich, daß auf eine so wertvolle Hilfe wie C. E.

Whitings «Studies in English Puritanism from the Restoration
to the Revolution, 1660—1688» (New York 1931) verzichtet
worden ist.

Dies führt uns zur Frage der von Chambon angewendeten
Zitiermethode. Wir haben mehrfach anmerken müssen, daß er
es liebt, sich auf wenige Hauptquellen und eine sehr
beschränkte Auswahl aus der Fachliteratur zu stützen. Trotzdem

zitiert er außerordentlich viel, und zwar die modernen1

Autoren, die der geistesgeschichtlich interessierte Zeitgenosse
kennt: George und Rilke, Kierkegaard, Nietzsche, Jung, Spranger,

Klages, Berdjajew, Ortega y Gasset, Péguy, Jünger, Wie-
chert usw. Manchmal ist die Bezugnahme interessant und tref-



Rezensionen 309

fend, manchmal aber entschieden de trop: eine Ausstellung von
Lesefrüchten.2

Leider fehlen bei Zitaten und Tatsachenangaben manchmal die
genauen Quellennachweise. Der Leser kann sie angesichts der unverhältnismäßig

großen Zahl von Irrtümern, welche das Buch enthält, nur sehr
schlecht entbehren. Auf die auffälligsten Entgleisungen sei hingewiesen:
Der amerikanische Staat Maryland ist nicht nach Maria Tudor benannt
worden, sondern nach Karls I. Gemahlin Henriette Marie (10). — Was der
folgende Satz bedeuten soll, wagen wir nicht zu entscheiden: «Die Herren
des Landes sind die Nachkommen der alten Scoten mit ihren ,Lairds', in
ihren .clann's' (sie!) deren Farben-Karrées wir als eine wunderliche
Reliquie längstvergangener Zeiten bestaunen» (33). — Eine unmögliche Art,
historische Tatsachen mitzuteilen, illustriert der folgende Satz: «Cromwell

war bereits (gegen 1630) Mitglied des Parlaments gewesen, das bald
vom König aufgelöst worden war» (115). Warum nicht sagen, daß Cromwell

1628 Mitglied des Parlamentes wurde, das Karl 1629 aufgelöst hat? —
Auf S. 118 bietet Chambon bei der Erwähnung des Namens «Ironsides» die
Information: «...um 950 schon hatte Edmund, König von Schottland, den
Zunamen ,Ironside' gehabt.» Derjenige englische König, der in Wahrheit
diesen Zunamen trug, war der Gegner Knuts des Großen und lebte von
981 bis 1016. Chambon verwechselt ihn mit dem älteren englischen
König Edmund, der allerdings schon 946 ermordet worden ist, und macht
ihn überdies zum König von Schottland! — Auf S. 134 wird von einem
Sonett Byrons an Cromwell gefabelt, in dem der Satz: «... see / What crimes
it cost to be a moment free!» vorkommen soll. Verwiesen wird natürlich
nicht auf das nicht existierende Sonett, sondern auf «Childe Harolds
Pilgrimage, LXXXV». Korrekt gegeben, würden Zitat und Verweis lauten:

«See / What crimes it costs to be a moment free, / And famous through
all ages!» (Childe Harold's Pilgrimage, Canto IV, LXXXV). — Von Milton
kann nicht gesagt werden, man habe ihm in Italien seiner Jugendwerke
wegen einen begeisterten Empfang bereitet, denn außer dem Shakespeare-
Sonett, dem Maskenspiel «Comus» und der Elegie «Lycidas», die anonym
oder nur mit Initialen versehen erschienen, hat er vor seiner Reise nichts
publiziert (196). — Nach allem, was über Miltons Stil geschrieben worden

ist, scheint es wenig nützlich, auch noch die Bezeichnung «sein schwe-

2 Auf S. 119 f. heißt es z.B. über Cromwells Ironsides: «Wurzelsog
aus der Tiefe des Volkstums ist hier unverkennbar wirksam und die
Triebkräfte der aufspringenden Bewegung haben etwas gemeinsam mit
dem Wort Hölderlins: ,Natur ist jetzt mit Waffenklang erwacht'. Dachte
wohl Stefan George, als er seine Skizze: ,Auf stiller Stadt' schrieb, an
diese gottverhafteten Aufrührer wider altes Königtum?» Es folgt ein
ausführliches George-Zitat und gleich darauf ein Satz Fukusawas über die
japanischen Samurai. All das mag angehen, wenn die elementaren Pflichten

des Historikers erfüllt sind. Wo sie es nicht sind, ist es Schminke
und Puder.



310 Rezensionen

rer Empire-Stil» zu prägen (204). — Das Zitat aus «Paradise Regained», II,
195 muß lauten: «on worthier things intent (Nicht: content, 123). — Auch
eine Reihe von Namenskorrekturen sind notwendig: Nathaniel Hawthorne
(nicht Daniel, 29), Edgar Allan Poe (nicht Allen, 29, 269, 274), Lord
Macaulay (nicht Macauley, 84, 120, 122, 299), Lancashire (nicht Lankashire,
84), C. G. Jung (nicht G. C. Jung, 90), Trevelyan (nicht Travelyan, 114),
Winstanley (nicht Winstantley, 152), Richard Bernard (nicht Bernhard,
258). William James' berühmtes Buch heißt «Varieties of Religious
Experience» (nicht: «Variety of Religious Experiences», 269). Falsche Daten
finden sich auf S. 189, wo Cromwell im Jahre 1677 etwas unternimmt, auf
S. 271, wo Jeremy Taylor von 1613 bis 1637 gelebt haben soll (richtig: bis
1667), und auf S. 288, wo sogar der Tod Shakespeares um zwei Jahre
verlegt wird.

Schließlich enthält das Buch auch Verstöße gegen den englischen
Sprachgebrauch und Fehlübersetzungen, welche die Vermutung nahelegen,
daß der Verfasser nicht die volle Herrschaft über die englische Sprache
besitzt. Oft werden Kleinschreibungen in englische Titel eingeführt, wo
sie der englische Gebrauch nicht kennt: «Book of common prayer» (73),
«How green was my valley» (92), «Second defence of the English People»
(188), «Paradise lost» (202) usw. Das Pronomen «ich» erscheint als großes

J anstatt als großes I (130, 274). Die Form «english-Scottising» ist
fehlerhaft (84). Das Genitiv-s wird gelegentlich ohne Apostroph gesetzt:
«Pilgrims Progress» (253 usw.), «Childe Harolds Pilgrimage» (134); das

Plural-s aber kann plötzlich durch Apostroph getrennt erscheinen: clann's
(33), Essay's (249). Auf S. 12 werden in der Uebersetzung einer Stelle
aus John Robinsons Abschiedsworten an die Auswanderer die reformierten
Kirchen erwähnt, «die in einer Periode der Religion stecken geblieben
sind». Dem Verfasser war offenbar bei dieser Uebersetzung nicht wohl;
er hat deshalb in sehr anerkennenswerter Weise den englischen Text

come to a period in religion) mitgedruckt. Richtig wiedergegeben
heißt er: «sind zu einem Stillstand gekommen in der Religion». Auch die
Uebersetzung aus Macaulay auf S. 120 f. gibt zu mancherlei Kritik Anlaß:
«gravity» erscheint als der «schwere Akzent (!)» anstatt der «Ernst».
«Stabilität» ist eine schwache Wiedergabe von «steadiness»; das Fremdwort

«Courage» weckt im Deutsehen ganz andere Assoziationen als

«courage» im Englischen. Im Satze «Andere Führer haben auf strikte
Ordnung als solche gehalten, wieder andere haben ihre Gefolgschaft mit
brennender Begeisterung als solcher erfüllt» sind Macaulays «order as strict»
und «zeal as ardent» gröblich mißverstanden worden. Auch auf S. 122 finden

«austere morality», «in that singular camp», «outrages» und «rough
gallantry» unbefriedigende Uebersetzungen: «herbe Sittlichkeit», «in
diesem Feldlager», «Vergehen» und «rohe Zudringlichkeit». Wir haben dieses

pedantische, aber keineswegs vollständige Sündenregister aufgestellt,
um eindeutig zu zeigen, daß auf die einzelnen Angaben dieses Buches ohne

Nachprüfung kein Verlaß ist.
Noch ein Wort zu Chambons eigenwilligem, mit ausführlichen

Vergleichen und farbigen Sprachbildern gesättigtem Stil. Er verrät Sprach-



Rezensionen 311

kraft und Phantasie, aber er wäre besser, wenn er disziplinierter und
direkter wäre. Allzuoft ist der Autor viel zu nachsichtig gewesen gegen
die Kinder seiner Phantasie und hat ärgerliche Stilblüten stehenlassen.
Es sei hier nur folgende Stelle genannt: «Aber auch die Achillesferse der
ehernen Rasse von New Plymouth verbleibt dem Organismus der Vereinigten

Staaten von Nordamerika und verzehrt weithin das innere Leben...»
(29).

Wir schließen diese Besprechung mit dem Ausdruck des
Bedauerns darüber, daß ein geistvoller und belesener Autor es

verfehlt hat, sein Werk zu einem wertvollen Beitrag zur
Kirchen- und Kulturgeschichte zu machen, weil er sein anspruchsvolles

Thema auf Grund eines zu knappen Quellenstudiums
und unter Uebergehung eines wichtigen Teiles der
wissenschaftlichen Literatur darzustellen versucht und die Ansprüche
wissenschaftlicher Methode und Arbeitsdisziplin allzuoft aus
den Augen verloren hat.

Basel. Rudolf Stamm.

Walter Bodmer, Der Einfluß der Refugianteneinwanderung
von 1550—1700 auf die schweizerische Wirtschaft (Beiheft
Nr. 3 der Zeitschrift für Schweizerische Geschichte), Zürich,
Verlag von Leemann. 1946, 151 S., Fr. 7.—.

Der Untertitel dieser Schrift: <Ein Beitrag zur Geschichte
des Frühkapitalismus und der Textilindustrie» scheint eine
Besprechung in einer theologischen Zeitschrift fraglich zu
machen. Aber es handelt sich eben doch um ein hochwichtiges
Kapitel der schweizerischen Reformationsgeschichte, auch
wenn hier nur die wirtschaftliche Seite der Geschichte der
Glaubensflüchtlinge dargestellt wird. Der Verfasser bietet uns
eine außerordentlich willkommene Gabe; es ist die erste
moderne Gesamtdarstellung des großen Stoffes in knapper,
übersichtlicher Form. Mörikofers Werk über die evangelischen
Flüchtlinge in der Schweiz (vor 70 Jahren erschienen) ist
veraltet und berücksichtigt die wirtschaftliche Seite zu wenig;
Bodmer hat nicht nur die zahlreichen seither erschienenen
Monographien, sondern auch eigene Archivstudien verwertet.

Stärker, als bisher geschehen, berücksichtigt er Genf; so weist er
z. B. nach, daß auch die Seidenbandindustrie zuerst nach Genf importiert
worden ist, bevor sie in Basel zum eigentlichen Refugiantengewerbe
wurde. Ebenso hebt Bodmer mehr als bisher die Bedeutung der oberita-



312 Rezensionen

lienischen Flüchtlinge der ersten Epoche hervor, wie denn überhaupt die
2. Hälfte des 16. Jahrhunderts, also die Zeit der Gegenreformation, auf
Jahrhunderte hinaus entscheidend war. Das Bild der Schweiz im 18.

Jahrhundert, des damals industriereichsten Landes auf dem Kontinent, ist nur
aus der Wirkung jener ersten Refugianteneinwanderung zu verstehen.
Wir gewinnen hier zum erstenmal einen deutlichen Einblick in die
Bedeutung Luccas für unser Land, speziell dafür, was die evangelischen
Luccheser Aristokraten zunächst in Genf, aber von hier aus auch in andern
Schweizer Städten schufen, indem sie das in Oberitalien längst fortgeschrittene

kapitalistische Wirtschaftssystem und neue Handels- und Betriebsformen

in die schweizerischen Handwerksstädte verpflanzten. Unter den in
Betracht kommenden evangelischen Städten Genf, Zürich und Basel kannte
nur das letztere bereits die Form großer Handelsgesellschaften. In St. Gallen

haben die Refugianten keine bedeutende Rolle gespielt; Bern, als
Hauptstadt eines Territorialstaates, hatte seine eigene Flüchtlingspolitik,
die der Verfasser am Schluß des 4. und im 6. Kapitel seiner Arbeit
besonders behandelt.

Zusammen mit den Glaubensrefugianten werden auch jene zahlreichen
Einwanderer aus Italien, Frankreich oder den Niederlanden besprochen, die
nicht aus religiösen, sondern aus wirtschaftlichen Gründen nach Basel
oder Zürich kamen (z. B. die Pestalozzi, die Werthemann, einzelne Glieder
der weitverzweigten Familie Pellizari). Die Motive der Zuwanderung sind
nicht immer klar erkennbar; vom Glaubensleben der einzelnen Flüchtlinge
wissen wir meist nicht sehr viel; davon zu reden liegt auch nicht in der
Aufgabe des Verfassers. Große Gestalten der ersten Zeit sind yor allen
Marcus Perez in Basel, der ursprünglich aus spanischer Judenfamilie
stammende Antwerpner Großkaufmann, und der Luccheser Francesco Tur-
retini in Genf. Beide sind überzeugte Bekenner des Evangeliums, zugleich
großartige Wohltäter gegenüber ihren armen Glaubens- und Schicksalsgenossen.

Der Italiener Zanino dagegen, der als einer der wenigen
Refugianten in Zürich Bürger werden durfte, erscheint mehr als der rastlos auf
Gewinn bedachte, allzu kühne und schließlich doch ruinierte Geschäftsmann

und Fabrikant.
Wichtig ist nun das verschiedene Verhalten der Altbürger gegen die

Fremden, sobald diese nicht nur eine provisorische Zuflucht, sondern eine
neue Heimat in den schweizerischen Städten suchten. Bekannt ist und vom
Verfasser anschaulich dokumentiert die eigentliche Neuprägung des Genfer

Gemeinwesens durch die gewaltige Zahl neu aufgenommener Bürger
zur Zeit Calvins und Bezas; hier wie in Basel wurden die Nachkommen
der Glaubensflüchtlinge aus der ersten Zeit (in Basel auch noch aus der
1. Hälfte des 17. Jahrhunderts) die eigentlichen Träger der städtischen
Kultur, verwandtschaftlich und geschäftlich mit den altbürgerlichen Familien

verbunden; in Zürich, wo das Bürgerrecht schwer erreichbar war,
kommen eigentlich nur die Orelli und Muralt in Betracht; aber altbürgerliche

Familien sind die erfolgreichen Erben der von den Refugianten
eingeführten wirtschaftlichen Arbeitsmethoden. In der 2. oder 3. Generation
erscheinen, speziell in Basel oder Genf, manche Nachkommen der flüch-



Rezensionen 318

tigen Fabrikanten und Kaufleute als Gelehrte, z. T. von europäischem Ruf,
wie die Turretini oder die Bernoulli.

In den Zunftstädten, und zwar in Basel wie in Zürich (erst später
auch in Genf), herrscht ein ständiger, sich immer wiederholender Kampf
zwischen den fremden initiativen, aber auch rücksichtslosen Vertretern
eines modernen Wirtschaftsgebarens und den Zünftlern, die sich verzweifelt

und oft kleinlich genug im Interesse des althergebrachten Handwerks
zur Wehre setzen. Dazu kommt oft noch, zumal in Zürich und Basel, die
Abneigung gegen die Welschen und ihre Sitten, auch das Mißtrauen gegen
ketzerische Abweichung vom Dogma und Kultus der Staatskirche. In
diesem Zusammenhang erwähnt Bodmer auch den Joris-Prozeß in Basel. Doch
ist es mir fraglich, ob der niederländische Erzketzer selbst als
«Großhändler» bezeichnet werden darf; soviel wir sehen, lebte er als Kapitalist
und Gutsbesitzer von gerettetem Kapital und Geldspenden seiner
Anhänger.

Es sei kurz zusammengefaßt, was die Schweiz nach Bodmers
übersichtlicher Darstellung an wirtschaftlicher Befruchtimg den Refugianten
verdankt: Typische Refugiantengewerbe sind die Uhrmacherei und
Goldschmiedekunst in Genf, die Bandweberei erst in Genf, dann in Basel, die
Floretfabrikation in Zürich, der Drogenhandel in Basel, wo übrigens die
ersten italienischen Refugianten vorwiegend Spediteure gewesen waren.
In Genf tritt dann im 17. Jahrhundert das Bankwesen an Stelle der
Passementerie. Der gewaltige Aufschwung des Buchdrucks und Buchhandels in
Genf ist den französischen Refugianten zu verdanken; es sei nur an Robert
Estienne erinnert. In Basel wird dank dem Verlagssystem die Bandweberei

aufs Land gebracht; Refugianten schaffen den Grundstock der sich
mächtig entwickelnden Heimindustrie; zahlreiche eingewanderte Handwerker

mit ihren Familien vermischen sich mit der einheimischen Bevölkerung.

Der Dreißigjährige Krieg brachte nur noch eine beschränkte Zahl
Refugianten, die in Genf und in Basel bleibenden Wohnsitz fanden und sich
selbständig etablieren konnten. Für die Masse der Flüchtlinge blieb die
Schweiz ein Durchgangsland; man sorgte für sie, aber schob sie wieder ab

in das entvölkerte Deutschland. Auch der stärkste Refugiantenstrom seit
1550, der mit der Aufhebung des Ediktes von Nantes einsetzte, brachte
relativ wenig bleibende neue Bürger; die Uebervölkerung der schweizerischen

Städte und die eigenen wirtschaftlichen und politischen Bedrängnisse

Basels und Genfs waren schuld daran. Doch die Opfer, die die
evangelischen Städte, besonders Bern und Genf, für den Unterhalt der
Glaubensflüchtlinge brachten, waren bewundernswert. Bern zeigte sich auch
darin großzügig, daß es zahlreiche Hugenotten im eigenen Land ansiedelte;

dabei wirkten allerdings wirtschaftliche Ueberlegungen mit: die
Einführung neuer Gewerbe im Waadtland und z. T. im Aargau sollte der
Arbeitslosigkeit steuern.

Der Verfasser berührt auch die Frage, wiefern sich die
wirtschaftliche Einwirkung der Refugianten auf die refor-



314 Miszellen

mierte Schweiz aus dem zwinglisch-calvinischen Geist erklären

lasse. Sicher ist, daß der erste Versuch staatlicher Förderung

eines neuen Gewerbes direkt auf Calvins Gutachten
zurückgeht; auch ist es richtig, daß die Arbeit im Dienst der
Förderung von Gottes Ehre und die Bekämpfung des Müßiggangs

als ein Stück reformierter Ethik bezeichnet werden darf;
doch kennen wir ja gleichlautende Mahnungen Luthers, dem
freilich das «Mehren des Ackerbaus» zuerst am Herzen lag.
Zurückhaltend aber ist Bodmer gegenüber der berühmten
These von Max Weber und Ernst Troeltsch, die im Calvinismus

die eine Wurzel des modernen Kapitalismus sehen, eine
These, die ja oft in vereinfachender und vergröbernder Form
vertreten wird. Der Verfasser weist nach, wie die calvinischen
Sittengesetze die Luxusindustrie in Genf direkt gehindert oder
zum Export genötigt haben und wie das Consistoire noch
nach Calvins Tod sich der Bildung einer Bank widersetzt hat.
Jedenfalls lag die kapitalistische Entwicklung dem genuinen
Geist der calvinischen und zwinglischen Sozialreform durchaus

fern. Anderseits ist das lutherische Hamburg ein
Gegenbeispiel der großkapitalistischen Wirtschaft. Wie komplex die
ganze Frage ist, hat schon Karl Holl in seinem Luther-Band
gründlich bewiesen.

Basel. Paul Burckhardt.

Miszellen.
Alttestamentliche Wortforschung.

Gilead.
Im 59. Band des Journal of Biblical Literature habe ich 1940, S. 35 den

Landschaftsnamen Gilboa und den Personennamen Pildasch erklärt, und
bei diesen Erklärungen, die schon seit Jahren in meiner Mappe lagen,
war mir längst klar, daß auch das Eigenschaftswort galmfld, welches hart,
zur Erzeugung oder Empfängnis unfähig und also unfruchtbar bedeutet,
und der Landschaftsname Gilead, dessen e nur ein neuzeitliches Mittel ist,
um den die zweite hebräische Silbe einleitenden Konsonanten auszudrücken,
nach denselben Erwägungen erklärt werden mußten.

Aber ich übersah völlig, daß schon Wilhelm Borée 1930 in seinem
Buch: Die alten Ortsnamen Palästinas, in der ersten Anmerkung zu
Seite 34 geschrieben hatte: «Es liegt nahe, an ein Derivat von gäba' zu
denken, aber worauf beruht die Einfügung des 1? Ist etwa verdoppeltes b

zu lb dissimiliert? Es fehlt aber jede Analogie.» Die genau ähnlichen


	Rezensionen

