Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 2 (1946)

Heft: 4

Artikel: Von der Arbeit eines hollandischen Theologen : G.J. Heering in Leiden
Autor: Liechtenhan, Rudolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877591

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877591
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

276 R. Liechtenhan, Von der Arbeit eines holldndischen Theologen

direktor Onni Kurvinen durch seine Abhandlung <«Das alte
Gesangbuch, Entstehung und Inhalt des finnischen Gesang-
buchs von 1701y (312 S.). Beide sind inzwischen Dozenten ge-
worden.

Helsinksi. Aimo T. Nikolainen.

Von der Arbeit eines holléindischen Theologen
(G. J. Heering in Leiden).

Zu den Nachkriegsaufgaben der Theologie gehort auch
die Beriihrung mit der Arbeit der Glaubensgenossen anderer
Zunge. Es fehlt unter uns nicht an solchen, die mit franzosi-
scher, englischer und amerikanischer Theologie in Fiihlung
stehen. Es wird aber billig sein, wenn wir unsere Aufmerk-
samkeit auch dem schenken, was in dem uns innerlich so nahe
stehenden hollindischen Volk theologisch gearbeitet worden
ist. Deshalb méchte ich versuchen, unsere Leser mit dem Den-
ken von Prof. G. J. Heering bekannt zu machen. Als Verfasser
des Buches ¢«De Zondeval van het Christendom» * und als Vor-
kimpfer christlicher Friedensarbeit hat er sich schon iiber
sein Land hinaus einen Namen gemacht. Diese Arbeit hat mich
mit ihm zusammengefiihrt, und seine Freundschaft ist mir
zu reichstem Lebensgewinn geworden. Seine Bedeutung be-
schrankt sich aber nicht auf den Kampf fiir den I'rieden. Er
hat auch die systematische Theologie seines Landes gekléirt
und befruchtet. Sein zweibéindiges Werk «Geloof en Open-
baring» hat schon die zweite Auflage erlebt. > Nun hat Heering

1 De Zondeval van het Christendom, een Studie over Christendom,
Staat en Oorlog, Arnhem, van Loghum Slaterus, 1928, 2. Aufl. 1929, 347 S.
In deutscher Uebersetzung von Octavia Miiller-Hofstede-de Groot, mit Ge-
leitwort von Martin Rade, Gotha, Leopold Klotz, 1930, 278 S.

? Geloof en Openbaring I. Bd.: Kritische Beschouwing over Dogmatiek
en moderne Theologie, 1935, 271 S.; IL. Bd.: Richtlijnen voor een dogmatiek
op den Grondslag van Evangelie en Reformatie. 1937, 404 S. 2. Aufl. 1944,
beide Teile in 1 Band, 566 S., Arnhem, van Loghum Slaterus. Vgl. meine
Besprechung in der Theol. Lit.-Ztg., 1939, Sp. 93 ff.

3 De Christelijke Godsidee, ebenda 1945, 183 S. Nach brieflicher Mit-
teilung ist die 1. Aufl. schon vergriffen.



(G.J. Heering in Leiden) 277

Es ist in dem triiben Winter 1943/44 unter sehr erschweren-
den Umstéinden entstanden, ein Zeugnis des innern geistigen
Widerstandes und der schwersten Hindernissen abgerungenen
unentwegten Arbeit, die wir an den Hollindern so sehr bewun-
dern. Ich suche vor allem das letzte Werk zu wiirdigen, werde
aber auf das friihere o6fters hinzuweisen Gelegenheit haben.

Heering gehort der remonstrantischen Kirche seines Lan-
des an und bekleidet deren Professur in Leiden. Er ist von
der «vrijzinnigen» Theologie Hollands, genau der Gruppe der
«Rechtsmoderneny, ausgegangen und gibt im 1. Band von «Ge-
loof en Openbaring» eine wertvolle Uebersicht und kritische
Auseinandersetzung mit der hollindischen liberalen Theologie.
Seine Besinnung und seine Kritik derselben, die in vorbildlich
vornehmem Tone gehalten ist, richtet sich vor allem auf den
einen Punkt, in dem er den entscheidenden Schritt iiber sie
hinaus getan hat. «Die Zeit ist vorbeiy, schreibt er im Vorwort
zum 2. Band, «<wo man meinte, aus einer persénlichen, mehr
oder weniger philosophisch durchdachten, mehr oder weniger
mystisch belebten Weltanschauung heraus eine Theologie ge-
stalten zu konnen, unbekiimmert darum, ob diese Weltan-
schauung mit den zentralen Gedanken des Evangeliums zu-
sammenstimmte oder nicht... Eine Theologie, die nicht im
christlichen Glauben und der christlichen Offenbarung wur-
zelt, ist nicht lebensfihig.» Der Hauptvorwurf, den H. gegen
diese liberale Theologie erhebt, ist, dafl sie in einer bedenk-
lichen Unklarheit iiber die beiden Grundbegriffe des Glaubens
und der Offenbarung befangen geblieben sei. Diese zu klidren,
als Grundlage aller religiosen Besinnung nachzuweisen, ihre
Bedeutung nach allen Seiten zu entfalten, ihrem Verstindnis
in der geschichtlichen Entwicklung der christlichen Theologie
nachzugehen, ist die Aufgabe, der das friihere Buch gewidmet
ist. Dabei ist charakteristisch, dal H. wohl die Selbstandigkeit
und FEigenart des Glaubens gegeniiber dem philosophischen
Erkennen und einem intellektualistischen Verstindnis heraus-
zuarbeiten versteht, aber anderseits auch gegen eine blof}
psychologische Beschreibung und phéinomenologische Analyse
der subjektiven Glaubensfunktion, eines «frommen Bewult-
seins», den Erkenntnischarakter des Glaubens, das in ihm ent-
haltene normative Moment betont. Der Glaube, den H. theo-



278 R. Liechtenhan, Von der Arbeit eines holldndischen Theologen

logisch zu erfassen sucht, ist nicht nur eine ganz persénliche
Angelegenheit des Einzelnen, sondern dahinter steht immer
ein Kollektiv, eine tragende Autoritit der Gemeinschaft. Der
kirchliche Charakter der Theologie wird gewahrt; sie ist nicht
rein deskriptiv, sondern immer zugleich normativ. « Dogmatik
ist die theologische Disziplin, welche die Aufgabe hat, Art und
Inhalt des christlichen Glaubens, von der Glaubensgemein-
schaft aus, der man angehort, gesehen, kritisch zu beschrei-
ben, zu reinigen und zu vertreten, mit dem Ziel, damit sowohl
der Wahrheit als der Kirche (im engern und weiteren Sinn)
zu dienen.» * Mit Unrecht hat sich die Theologie oft mit der
Rolle einer blofien Religionswissenschaft begniigt. H. fordert,
daf sie wieder im eigentlichen Sinn Theo-logie zu sein den
Mut haben miisse.

In Ausfiihrung dieser Forderung ist er nun in seinem
neuen Buch an die Aufgabe herangetreten, die christliche Got-
teserkenntnis nach ihrer Art und ihrem Inhalt darzustellen.
Dabei ist sein Interesse vor allem, ihren personalistischen Cha-
rakter und ihre inneren Spannungen zum Ausdruck zu brin-
gen. Die Ausdriicke Gottesbild und Gottesbegriff geniigen ihm
nicht; dem, worum es ihm geht, scheint ihm Konzeption oder
Gottesidee ndher zu kommen. Ich frage mich, ob im Deutschen
nicht auch «Idee» von des Gedankens Blisse angekrinkelt ist
und «Auffassungy der Sache nicht niher kommt: das, was
wir von Gott mit unserm Geist fassen konnen, nachdem wir
von ihm erfafit sind. Gott bleibt wohl immer der Verborgene,
Unergriindliche, aber er hat uns etwas von seinem Wesen
offenbart, etwas davon fassen lassen. Auf Grund dessen haben
wir Gedanken iiber ihn; er ist Gegenstand von denkendem
Glauben und glaubendem Denken. Aber soweit im Glauben
ein Erkenntnismoment liegt, ist es Erkenntnis sui generis.

H. steht im Unterschied zu den Theologen, mit denen er
sich kritisch auseinandersetzt, entschlossen auf der Voraus-
setzung, daB eine wirkliche Gottesidee nur auf dem Boden der
Offenbarung méglich ist. Nur die Selbsterschliefung Gottes in
der Offenbarung ermdéglicht eine Gotteserkenntnis. Glaube und
Offenbarung sind Korrelate. Was fiir den Menschen Offen-

4+ G. und O. Bd. I, S. 48. Die Zitate und Seitenzahlen beziehen sich auf
die mir allein zugédngliche 1. Aufl. :



(G.J. Heering in Leiden) 279

barung ist, das glaubt er, und was er wirklich glaubt, das ist
ihm Offenbarung. Es handelt sich bei Glauben und Offen-
barung um ein geistiges Geschehen, das sich in zwei Akten
vollzieht: dem Akt Gottes, der sich der menschlichen Seele
zuwendet, und dem pneumatisch-psychischen Akt des Men-
schen, der sich ihm aufschlieft. Man kann den Vorgang von
Gott oder vom Menschen aus, von oben oder von unten her ins
Auge fassen; je nachdem heilit er Offenbarung oder Glaube;
es handelt sich um eine gegenseitige Beziehung. Von da aus
lehnt H. eine natiirliche Theologie, aber auch jede immanente
Gottesauffassung ab. Inhalt der Offenbarung kann nur eine
unserm Bewuftsein transzendente Wirklichkeit sein. Gottes
wahre Wesenszlige, seine Heiligkeit und Persoénlichkeit, kon-
nen nicht durch Operationen rationalen Denkens aus den Ge-
gebenheiten der Natur und des Kosmos abgeleitet werden. So
nimmt H. seinen Ausgangspunkt durchaus im Neuen Testa-
ment, in dem, was hier Offenbarung und Glauben bedeuten, in
der geschichtlichen Wirklichkeit, die uns in Jesus Christus
begegnet, erfafit und umschafft. Sie ist Macht und Dynamik,
ein auf uns gerichtetes Geschehen, eine Gesinnung, die Gott
gegen uns hegt, eine Beziehung zu uns, ein Handeln an uns,
das Gemeinschaft stiftet, ein Anfang, der Hoffnung auf Voll-
endung in uns weckt. Diese Wirklichkeit begegnet uns in der
Heiligen Schrift und durch sie, aber ist nicht einfach mit ihr
identisch. So lehnt H. einen gesetzlichen Biblizismus entschie-
den ab. Schon in den Schriftworten finden wir denkende Ver-
arbeitung des in der Offenbarung Erfafiten, die nicht als fiir
alle Zeit verbindlich erklirt werden darf. Es ist ein verhing-
nisvoller Irrtum, wenn im Lauf der Entwicklung vielfach an
Stelle des offenbar gewordenen Gottes selbst eine vermeintlich
geoffenbarte Theologie gesetzt worden ist. H. wahrt sich hier
durchaus die Freiheit der Kritik an dem, was in der Kirche
als offizielle Lehre dekretiert worden ist, und es ist immer be-
achtenswerte religiose Kritik, die zwischen der Sache selbst
und der Reflexion dariiber unterscheidet. Es wiire darum ver-
kehrt, seine Theologie als Repristination einer Orthodoxie zu
beurteilen.

Es geht also H. immer um die in Jesus Christus offenbar
gewordene personliche Wirklichkeit Gottes. Offenbarung ist



280 R. Liechtenhan, Von der Arbeit eines holldndischen Theologen

immer Enthiillung eines Verborgenen. Darum wird der Ge-
heimnischarakter des Gottes, der uns begegnet, aufs stirkste
betont. Er ist unbegreiflich und undurchdringlich, aber nicht
schlechthin unerkennbar. H. unterscheidet hier zwischen mani-
festatio, dem Sichtbarwerden des zeitweise Verborgenen, und
revelatio im strengen Sinn, der Enthiillung des grundsitzlich
Unzugiinglichen. Letzte Glaubensgewillheit beruht auf der re-
velatio, aber in ihrem Licht darf in manchen Tatsachen der
Natur und personlichen Geschicken manifestatio gefunden
werden, die dem Glauben Bestéitigung gewihrt — eine Unter-
scheidung, die viele Unklarheit, Millverstindnisse und unniit-
zen Streit verhiiten koénnte.

Die in der geschichtlichen Wirklichkeit Jesu Christi uns
begegnende Offenbarung mull aber persénlich angeeignet wer-
den im Vorgang des Glaubens. In ihm ist der Mensch nicht
einfach ausgeschaltet; Glaube ist eine aktive Reaktion, die
sich nicht auflerhalb unseres Bewulitseins vollzieht. Aber es
ist eben Erkenntnis sui generis, Durchbrechen einer héhern
Wabhrheit, zu der die eigene Vernunft von sich aus nicht ge-
langen kann. Es bedarf dazu der Erleuchtung durch den Heili-
gen Geist, des testimonium spiritus sancti internum. Dieses
1at die menschliche intuitio zur divinatio werden, welche die
revelatio empfangt. H. spricht hier von einer Autonomie des
Glaubens; dieser stellt fest, wo uns in der Heiligen Schrift
Offenbarung begegnet. Das ist nicht die Autonomie des mensch-
lichen Geistes, die von Humanismus und Aufklirung in An-
spruch genommen wird, sondern eben des GGlaubens. Das will
sagen, daBl nicht wir die gottliche Wahrheit bestimmen, son-
dern daf sie iiber uns kommt und wir uns vor ihr beugen. Es
ist Glaubensurteil, das nicht ohne die Wirkung des Heiligen
Geistes zustande kommt. Der Vorgang, der sich unter der Wir-
kung des Heiligen Geistes im Menschen als Reue und Bekeh-
rung, Gebet, Vertrauen, Wagnis und treues Ausharren voll-
zieht, bedeutet auch das Durchbrechen einer héhern Wahr-
heit, eines Lichtes aus einer héheren Totalitét.

Wiéhrend das frithere Buch mehr den Vorgang beleuchtet,
in dem die géttliche Offenbarung den menschlichen Glauben
hervorruft, geht das neue dazu iiber, zu zeigen, wie durch die-
sen Vorgang und durch das im Glauben enthaltene Erkennt-



(G.J. Heering in Leiden) 281

nismoment auch bestimmte Gedanken und Vorstellungen iiber
Gott sich einstellen. Da das tiefste Geistige ein Unaussprech-
liches ist, kann man, streng genommen, nur in Bildern davon
reden. Aber das Bild bleibt nun nicht in der Sphéire der rein
subjektiven Empfindung und Aeullerung; um als Ausdrucks-
und Verstindigungsmittel zu dienen, wird es zum Symbol, das
im historischen religiosen Bewufitsein autochthon entsteht, als
gemeinschaftlich anerkanntes Zeichen des gemeinschaftlichen
Glaubens die Bekenner einer Religion verbindet, Triger und
Vehikel des Glaubens wird. Es kann Wort oder Gebirde sein.
H. will das Wort Symbol nicht, wie es in der Theologie oft ge-
schieht, als blofles Sinnbild fassen, sondern in seiner urspriing-
lichen Bedeutung, wo es das wirklich ist, was es bedeutet. Er
grenzt sich hier mit Sorgfalt und Entschiedenheit von einem
Symbolismus ab, der den Ursprung des Symbols einseitig im
menschlichen Subjekt, im «frommen Bewulitseiny sucht. Wohl
bringt der Symbolismus richtig zum Ausdruck, dafl Gott immer
vom Geheimnis umgeben ist, dall unsere Erkenntnis unsere
Distanz von ihm nie ganz iiberwindet. Aber er lif}t die Objek-
tivitdt der Wahrheit leicht zu kurz kommen. Seine Gefahr ist
ein Agnostizismus, der dem Offenbarungsbegriff und dem im
Glauben liegenden Erkenntnismoment nicht gerecht wird. H.
will nicht mit dem Symbolismus in der religiosen Psychologie
steckenbleiben. Symbol ist fiir ihn nicht nur Ausdruck des er-
kennenden Subjekts, sondern des Wesens des Erkannten. Es
ist mit diesem zwar nicht identisch, aber innig verwandt,
wesenseins; es steht in der Mitte zwischen «das isty und «das
stellt vory, aber niiher bei dem «das isty. Die Einheit mit dem
Objekt ist groBer als die Verschiedenheit.

«Wir sehen nach dem paulinischen Wort nur in einem
Spiegel ein undeutliches Bild. Gott sei Dank, dafl er uns dieses
Bild sehen ldBt!> sagt H. Es ist irdisches Symbol der himm-
lischen Wirklichkeit, Zeichen, Kennzeichen, das historisch-
psychologisch mit Notwendigkeit entstanden, von einer Ge-
meinschaft anerkannt wird. Es ist mehr als nur Gleichnis,
namlich mit dem Bezeichneten wesensverwandt; nicht mit ihm
identisch und voéllig adédquate Bezeichnung, aber auch nicht
inadiquat; es weist die Richtung fiir m6glichste Anndherung
an die geoffenbarte Wirklichkeit, die es bezeichnen will. Aus



282 R. Liechtenhan, Von der Arbeit eines holldndischen Theologen

der im Glauben erfafiten Offenbarung entstehen die einzelnen
Symbole, die sich nun in unserm Geist zur Einheit, zum Ge-
samtbild zusammenschlieBen. Solche Symbole sind: der Geist,
der Allméichtige und Allweise, der Gute, der Gerechte, die
Liebe. Das sind Prédikate, die direkt aus dem entstanden sind,
was der Glaube von der Offenbarung erfafit. Sie werden von
H. als primére Symbole bezeichnet, wihrend die sekundiren
Symbole Vater, Richter, Herr, Kénig, Licht mit Hilfe der
Phantasie aus dem Bediirfnis nach Konkretisierung entstan-
den sind. Besitzen sie nicht dieselbe unmittelbare Notwendig-
keit, so eignet ihnen dafiir stéirkere Gefiihlsbetonung. Sym-
bole sind immer andeutend, Richtung weisend und annéhernd.
Offenbarung will immer sagen: verborgen und doch durch die
Symbole erkennbar gemacht; Glaube will sagen: erkannt und
doch verborgen und nicht begriffen. '

Entscheidend ist nun das Kapitel: «Das verborgene Symbol
der Personlichkeit Gottes.» Durch dieses Symbol unterschei-
det sich der christliche Glaube von der unpersénlich-sachlichen
Konzeption der Gottheit im Taoismus und Buddhismus. Der
christliche Theologe weifl wohl, dall Gott alles iiberragt, was
wir als personlich kennen; das ist der inadédquate Rest, der
sich nicht beseitigen 140t. Aber die gottliche Personlichkeit
unterscheidet sich von der menschlichen nicht in der Richtung
nach dem Unpersoénlichen hin, sie bedeutet héchste Steigerung
des Personlichen. Das Symbol der Personlichkeit ist mit Not-
wendigkeit aus der Erfahrung erwachsen und weist in der Rich-
tung moglichster Anndherung an die unfallbare Wirklichkeit.
Selbstbewultsein, Selbstbestimmung, Spontaneitit sind Kenn-
zeichen des Personlichen; um die undurchdringliche Tiefe, die
alles Menschliche iiberragende Hohe Gottes auszudriicken,
spricht man von ihm als heiliger Personlichkeit. Alle Einwen-
dungen, die von religitésen und philosophischen Ueberlegungen
aus gegen die Personlichkeit Gottes erhoben werden, beruhen
im Grunde auf der Verkennung des symbolischen Charakters
dieser Konzeption. Wir miissen es uns versagen, die Abwehr
dieser Bedenken im einzelnen wiederzugeben.

Wenn nun H. die personalistische Gottesidee nur auf Grund
der Offenbarung, nicht auf Grund irgendeiner Metaphysik fiir
gegeben und moglich erkliart, so will er doch nicht leugnen,



(G.J. Heering in Leiden) 283

daf sich auch im philosophischen Denken Ziige aufweisen las-
sen, die in die Richtung des christlichen Denkens weisen. Er
hatte schon im Schluflabschnitt von «Geloof en Openbaring»
als Aufgabe christlicher Theologie eine Apologetik gefordert,
die Wege zeigt, welche vom empirischen Weltwissen her und
mit den allgemeinen Denkmitteln zu der Glaubenswahrheit
hinfiihren, ihr nahezukommen suchen. Als gldaubiger Denker,
der von der Offenbarung und dem Glauben aus denkt, nimmt
der Theologe der Glaubenswahrheit und -gewilBheit nichts von
ihrer Eigenart und Wiirde, wenn er einen solchen Weg aner-
kennt, der zu den Fragen, Bediirfnissen und Sehnsiichten hin-
fiihrt, fiir die allein die dem Glauben gegebene Offenbarung
Antwort gibt und Erfiillung gewéhrt. Denn es gibt fiir das all-
gemeine Denken fragmentarische Erkenntnisse von Sinn und
Ziel, von kosmischer Intelligenz, von allgemeingiiltigen Wer-
ten, die zum Glauben hin, aber noch nicht in ihn hineinfiih-
ren. Wo sittliches Urteil aufwacht und das Gewissen spricht,
da steigen Fragen und Noéte auf, auf die allein der Glaube Ant-
wort geben kann. Und wo Schuld und Verzweiflung wegen
eines verfehlten Lebens in einer ziellosen Welt sich erheben,
da kann nur der helfen, welcher der aus der Tiefe rufenden
Seele das Wort von der vergebenden Gnade und dem kommen-
den Reich sagen kann. Da erlebt der Mensch, dafl er mit sei-
ner ratio nicht durchkommt und auf eine Wahrheit angelegt
ist, die ihm anderswoher aufgehen mull. Es ist die Aufgabe
des gldubigen Denkers, die Verbindungslinie zu suchen zwi-
schen dem Logos, der sich ihm in der Offenbarung erschlossen
hat, und dem Logos, der sich in der Welt der Wahrnehmung
dem Denken nur fragmentarisch erschliefit, und er darf die
Aussage wagen, dall es zuletzt nur ein Sinn sei, der nur fiir
den Menschen auseinanderfillt, aber seine Einheit in Gott hat.

In Anwendung dieses Grundsatzes begriindet H. seine per-
sonalistische Gottesidee auf die Offenbarung und nicht auf
eine philosophische Beweisfithrung. Aber dazu steht es nicht
im Widerspruch, wenn er zu zeigen versucht, dafl von einer
philosophischen Erfassung des Wesens der menschlichen Per-
sonlichkeit aus sich Erkenntnisse aufdriingen, die in die Rich-
tung einer personalistischen Gottesidee weisen. Es tauchen
hier Fragen auf, die in dem Glauben an einen personlichen



284 R. Liechtenhan, Von der Arbeit eines holldndischen Theologen

Gott ihre Losung finden. Der Glaube darf die Aussage wagen,
daf} die menschliche Personlichkeit ihrem Wesen nach darauf
angelegt ist, in dem Bekenntnis eines persdnlichen Gottes zur
Ruhe zu kommen. Das ist nicht Beweis, Begriindung der Ge-
willheit, aber zeichenhafter Hinweis, in dem der Glaube nach-
triigliche Bestéitigung findet.

H. bestreitet die Behauptung Emil Brunners, dall jede
philosophische Gottesidee notwendig unpersénlich, jedes philo-
sophische System notwendig monistisch sein miisse. Der
menschliche Persoénlichkeitsgedanke fordert einen Dualismus
von Sein und Sollen, von empirischer Wirklichkeit und einem
transzendenten Reich der ewigen Werte und Normen. Die An-
erkennung dieses Transzendenten ist Bedingung fiir Entstehung
und richtige Auffassung der menschlichen Persénlichkeit. Vom
Transzendenten her wird die empirische Wirklichkeit beurteilt,
normiert und beherrscht. Der Glaube an absolute Wahrheiten
und Werte fiihrt auch die heutige Philosophie in die Richtung
nach einer personalistischen Metaphysik. Sie mufl mit einem
transzendenten Bewulitsein rechnen, aus dem voraussetzungs-
lose Geltungen fliefen, unabhingig von der immer nur an-
nihernden menschlichen Verwirklichung. Der menschliche
Geist ist nicht nur denkendes, sondern sittliches Bewultsein.
In der Tiefe liegen die Quellen des Gemiitslebens, aus denen
das Denken und Wollen genéhrt wird, liegt das sittliche Ur-
teil, das Gewissen, das Personlichste, was der Mensch besitzt.
Die menschliche Persénlichkeit hat so eine Tiefendimension,
die sie in ihrem Kern unerklirbar macht; sie ist ein Geheim-
nis, zu der wir den Schliissel nicht besitzen und vor der wir
in Ehrfurcht stehen. Der Mensch, der in Willensbildung und
Personlichkeit seine Bestimmung sieht, kommt so dazu, diesen
transzendenten Hintergrund persodnlich zu denken. Gott ist
nicht, wie Feuerbach behauptet, Projektion der menschlichen
Personlichkeit in die Ueberwelt; sondern der Mensch wird
zum Fenster, durch das wir das Ewige sehen. Das Geheimnis
der menschlichen Persénlichkeit weist auf die gottliche hin,
deren Abglanz sie ist. Aber nicht allein der Gedanke der Ur-
sichlichkeit, sondern auch der der Wesensverwandtschaft
macht die menschliche Personlichkeit zum Symbol der Per-
sénlichkeit Gottes. So bekédmpfen die philosophische und die



(G.J. Heering in Leiden) 285

gliubige Betrachtung einander nicht, sondern festigen ein-
ander in einem hohen Personalismus. Je mehr die philoso-
phische Betrachtung auf diesem Weg voranschreitet, desto
mehr gelangt sie unvermerkt auf den Boden des christlichen
Glaubens. Alle diese Ueberlegungen haben aber, das sei noch-
mals betont, nur die Bedeutung von Hinweisen auf die Selbst-
mitteilung Gottes in Jesus Christus, auf die persénliche Offen-
barung des personlichen Gottes.

Diese Tatsache kommt in dem Symbol des Sohnes und des
Vaters zum Ausdruck. Das fiihrt H. zur Erorterung der Tri-
nitiitslehre. Er sagt, dall sie die personalistische Gottesidee
teils vertieft, teils gefihrdet habe. Schon im friiheren Werk
hatte H. formuliert (Bd. I, S.156): «Es ist uns genug zu wis-
sen, daf} sich Gott als Vater im Sohn durch den Heiligen Geist
offenbart. Es ist eine Dreieinigkeit (wenn man das Wort brau-
chen will) von Offenbarung, d.h. die Offenbarung vollzieht
sich in diesen drei Beziehungen; diese sind dem christlichen
Gottesbegriff inhdrent. Es ist eine dreieinige Offenbarung, aber
es ist keine geoffenbarte Dreieinigkeit von drei Personen, d. h.
es ist keine Teilung von Gottes Wesen. Gott ist einer und un-
geteilt. Der eine Gott allein ist Gott. Thm iiberlassen wir die
Fragen, deren Beantwortung uns Menschen verborgen bleibt.»
In dieser Richtung fiihrt H. im neuen Buch die Kritik weiter.
Die Trinitidtslehre ist aus dem soteriologischen Bediirfnis ent-
standen, aber ist zur kosmologischen Spekulation erhoben
worden. Aus der Unterscheidung von drei Personen der Gott-
heit wurde eine Geteiltheit in drei Personen, so dal die Ein-
heit gefihrdet wurde. H. setzt sich hier mit Karl Barths For-
derung auseinander, dal} in jedem Werk Gottes alle drei Per-
sonen als Subjekt aktiv beteiligt sein miiliten. Damit leide die
Majestit des einen Gottes und der Farbenreichtum seines
Schopfungs- und Erlésungswerkes Schaden. H. anerkennt nur
die Offenbarungsdreieinigkeit; sie allein verleihe dem persoén-
lichen Gott seinen evangelischen Reichtum und lasse diesen
Reichtum in seinen drei Hauptaspekten sehen: den allméchti-
gen Schopfer, seine rettende Barmherzigkeit, seine erlésende
Gnade. «Offenbarungstrinitidt bedeutet: Christus redet nicht
allein von Gottes Barmherzigkeit, sondern als Offenbarung
(das ist mehr als Erscheinung) ist er auch géttliche Barmher-



286 R. Liechtenhan, Von der Arbeit eines holldndischen Theologen

zigkeit. Und der Heilige Geist schenkt nicht allein Gottes
Gnade, sondern ist selbst Gnade. Sie sind nicht allein gott-
lichen Ursprungs, sondern haben Teil an Gott (sofern er sich
in ihnen offenbart) und tragen Gott in sich. Der Vater, der
Sohn, der Heilige Geist sind insofern ,Existenzweisen’ Gottes.
So existiert Gott fiir uns Christen, fiir unser Bewulitsein, d. h.
so sehen und erfahren wir seine Wirkung, so glauben wir
seiner Offenbarung, die wirklich Gott uns nahebringt in sei-
nen verschiedenen Aspekten. Darum: wer es mit Christus zu
tun hat, der hat es mit Gott zu tun; wer durch den Heiligen
Geist beriihrt wird, wird von Gott beriihrt. Diese Ueberzeu-
gung beherrscht das Evangelium und gehért zu der dramati-
schen Tiefe der uns offenbarten christlichen Gottesidee, eine
dramatische Tiefe, die sich dem ganzen evangelischen KErlé-
sungsprozell mitteilty (S.113). Aber mit Entschiedenheit lehnt
H. Aussagen iiber eine immanente Trinitit ab, weil sie iiber
Dinge redet, die uns Geheimnis bleiben miissen.

H. steht viel zu entschieden auf dem Boden der Offen-
barung, als dafl er die Wahrheitsfrage durch die Bediirfnis-
frage ersetzen wiirde. Dazu kennt er zu gut die Gefahr des
Illusionismus. Das heilit aber nun nicht, dafl nicht gefragt
werden diirfte, inwiefern die letzten Wahrheiten auch den tief-
sten Aspirationen des Menschen entsprechen, der menschlichen
Bestimmung Erfiillung gewédhren. Bei diesen Aspirationen han-
delt es sich aber nicht nur um subjektive Wiinsche, sondern
um tiefstes Verlangen des menschlichen Geistes. Es ist das
Verlangen nach einem unbegrenzten Vertrauen, ohne das es
dem Leben an Ruhe und Festigkeit gebricht. Solches Ver-
trauen ist aber nur moglich gegeniiber einem allwissenden
Geist der Weisheit und Gerechtigkeit, nicht einer unperson-
lichen Gottheit. Der Gewissensernst, die Religion des Gewis-
sens ist allein moglich gegeniiber einem heiligen Willen, einer
personlichen Majestéit, die mit unbedingter Autoritdt auftritt.
Der Hunger des Menschen nach Liebe wird allein gestillt
durch eine Liebe von oben, die uns vor dem Griff der ddmoni-
schen Michte rettet, die vergeben und erlésen will. Und wie
das Gewissen kann diese Liebe nur persénlich gedacht wer-
den. Das Verlangen des Menschenherzens nach allméchtiger,
vergebender und rettender Liebe geht nach der persénlichen



(G.J. Heering in Leiden) - 287

Liebe Gottes, die von Herz zu Herz dringt. Die Hoffnung ist
unabtrennbar von der prophetischen Religion mit ihrem per-
sonlichen Gott, denn von einer unpersénlichen Macht hat man
keine Zukunft zu erwarten. Vor allem aber das Gebet, wenn
es sich nicht an einen persdnlichen Gott wendet, sondern an
eine unpersonliche Macht, bleibt ein Monolog einer triumenden
oder jubelnden Seele, aber ist nicht vertrauende Hingebung.
Speziell das Dankgebet ist nur mdoglich, wenn der Mensch
weifl, wem er danken soll. So weisen die tiefsten Bediirfnisse
und Aspirationen auf eine personalistische Gottesidee. Das
religiése Verlangen des menschlichen Geistes und das Evan-
gelium von Jesus Christus sind deutlich aufeinander angelegt.
Auch das ist zeichenhafter Hinweis; aber die nachtréigliche
Bestitigung, die in ihm liegt, ist nicht bedeutungslos.

. Die verschiedenen Symbole, in die der Glaube seine Konzep-
tion von Gott fallt, fligen sich nicht ohne weiteres zur Einheit
zusammen. Sie stehen zueinander in einer gewissen Spannung;
es ist eine unitas multiplex, die vom Gesamtbild zusammen-
gehalten wird. Die Spannung, der Widerspruch ist in der Erfah-
rung gegeben. Was wir sehen, ist eine Zweiheit oder Vielheit;
die Einheit ist Gegenstand des Glaubens. Diese Spannungen
setzen dem Glauben zu. Wenn einer behauptet, wer glaubt, der
habe es bequem, so weill er nicht, was Glauben ist. Es ist die
Spannung zwischen dem Bewufitsein der Abhéngigkeit, der
Geschopflichkeit, und dem der Gerechtigkeit, des ethischen
Charakters Gottes. Es zeigt sich die Kluft zwischen der natiir-
lichen und der sittlichen Weltordnung Gottes, und der Glaube
steht vor der Aufgabe, sie zu iiberbriicken. Die Linie der Ge-
rechtigkeit schneidet sich aber wieder mit der Linie der Aus-
erwidhltheit. Wo die Souverénitdt und Allmacht Gottes sich
dem Glauben einprigt, da tritt seine Gerechtigkeit, sein heili-
ger Wille nicht ohne weiteres in Erscheinung. Wo er dem Glau-
ben als erbarmende Liebe begegnet, da wird er nicht zugleich
als der Herr und Schopfer gespiirt. Ja auch die unerbittliche
Strenge des heiligen Gotteswillens steht in einer gewissen
Spannung mit der Liebe und Gnade des Vaters. Wo solche
Spannung den Gldubigen bedridngt, da gibt es zwei falsche
Wege. Der eine ist der Weg Marcions: um der Wahrhaftigkeit
willen die eine der widersprechenden Seiten preiszugeben und



288 R. Liechtenhan, Von der Arbeit eines holldndischen Theologen

nur die andere festzuhalten, die Allmacht und Schépierherr-
lichkeit und die Gerechtigkeit zu opfern, um ihn allein als
den Gott der Liebe und Gnade sich vorzustellen. Wo im Be-
wulltsein einseitig Gottes Heiligkeit dominiert, entsteht die Ge-
fahr der Moralisierung der Religion, der Abschwéchung von
Gottes Majestit. Ueberwiegt aber das mysterium tremendum,
so wird leicht das Gottesbild durch Willkiir und sittliche In-
differenz entstellt. Der andere Weg ist der Versuch, die beiden
Seiten rational zu harmonisieren. Damit wird aber die Gottes-
idee trivialisiert, kommt alle Tiefe abhanden. Der Glaube hat
und behiilt seine scandala; er bedeutet nicht, dafl man auf alle
Fragen eine Antwort weifl. So bleibt nur der dritte Weg einer
irrationalen Synthese iibrig, die auf dem Dennoch des Glau-
bens beruht: die beiden unentbehrlichen und doch einander ab-
stofenden Komponenten der Gottesidee festzuhalten und auf
eine glatte logische Liosung zu verzichten. Das BewulBtsein,
dafl unser Erkennen Stiickwerk ist und daf} auch die Symbole,
mit denen wir das Unaussprechliche auszusprechen suchen,
von einem Rest der Inadéquatheit belastet sind, ist uns da
eine Hilfe. Aber die Spannungen selbst kénnen wir damit nicht
aus der Welt schaffen. Diese Synthese 14t sich nur vollziehen,
sofern sie selbst, d. h. Gott selbst uns festhilt, sofern seine All-
macht, Gerechtigkeit und Liebe uns zusammen in einem méch-
tigen Griffe gefangenhilt. Aufgabe der Theologie ist es also,
statt die Spannung abzuschwéchen, die Gegensiitze glatt zu
harmonisieren und die Gottesidee als rationale Konzeption er-
scheinen zu lassen, vielmehr zugleich die Realitit der Span-
nung und die gottliche irrationale Synthese deutlich zu machen.
Das Dennoch des christlichen Glaubens erkennt Gott in seiner
Einheit, ohne doch die Spannung innerhalb der Gottesidee zu
leugnen. «Diese irrationale Synthese, die wir nicht rationali-
sieren konnen, erweist sich gerade als die ,dynamische Syn-
these’, der der christliche Glaube seine Spannkraft, seine Tiefe
und seinen Reichtum verdankt. Es ist eine Synthese von Ge-
gensiitzen, die zusammengehalten ist durch die Macht Gottes
und seiner Offenbarung und durch die Macht des uns geschenk-
ten Glaubens ... Gottes Souverénitit ist nicht ohne seine Liebe
denkbar, aber fillt mit ihr nicht zusammen, so wenig sich der
deus absconditus ganz mit dem deus revelatus deckt. Da bleibt



(G.J. Heering in Leiden) 289

ein verborgener Rest, von dem wir allein glauben kénnen, dal
er mit der Liebe nicht unvertriglich ist... Es fillt unserm
Bewufitsein recht schwer, Recht und Liebe zusammen zu den-
ken. Es sind zwei gegeneinander unabhéingige Grundsitze,
mag auch fiir das christliche BewubBtsein das Recht mit der
Liebe unverduferlich zusammengehéren. Wir kommen immer
wieder zu dem Schlul}: nicht fiir Gottes Sicht, aber fiir unser
Bewufitsein liegt zwischen den Elementen der christlichen Got-
tesidee etwas im Kampf, besteht ein Kampf zwischen Got-
tes Allmacht (Souverinitit), seiner Gerechtigkeit und seiner
Liebe ... Der christliche Glaube anerkennt die in Spannung
befindlichen Elemente unverkiirzt, einer Spannung, die nicht
abreagiert wird, sondern ausgewirkt in dem dramatischen
Kampf zwischen den heiligen Gotteskriften, die in Christus
und dem Heiligen Geist offenbar werden, und den unheiligen
Gegenkriften, einem Kampf, der gekimpft und entschieden
wird unter Gottes souveridner Leitung. Der Glaube besteht
nie ohne seine innern Widerspriiche, die in der Gottesidee
ihren Ursprung haben, nie ohne seine innern Schwierigkeiten.
Nehmt der Gottesidee durch Abschwichung oder Harmonisie-
rung ihre Schwierigkeiten weg, so beweist ihr dem Glauben
nur scheinbar einen Dienst: ihr habt ihm mehr Verlust als
Gewinn gebracht. Der Glaube lebt in gewissem Sinn von sei-
nen Spannungen und Anfechtungen; er wird allein im Kampf
bewahrt, einem Kampf, in dem er mit Gottes Hilfe siegty
(S. 151 ff.).

Die Betonung dieser fiir unser unmittelbares religiéses Be-
wultsein bestehenden und bedriickenden Spannungen fiihrt
aber auch zu einer Neubelebung der Hoffnungsgedanken, nicht
als blofle Flucht vor den Schwierigkeiten, sondern als Kon-
sequenz aus dem Gegebenen. Diese Neubelebung tut unserm
Christentum not. Schon in «Geloof en Openbaringy hatte H.
an der Reformation das Zuriicktreten des eschatologischen
Elementes kritisiert. Diese Kritik fithrt er nun fort. Trotz des
soli Deo gloria Calvins dringt die individuelle Erlosung die
universale immer mehr in den Hintergrund, das Reich Gottes
wird bloBes regnum spirituale und internum. Die Hoffnung
richtet sich auf das Urteil, das jeder fiir sich empfangen soll;
der Rechtfertigungslehre fehlt das Gegengewicht der Reichs-

19



290 R. Liechtenhan, Von der Arbeit eines hollindischen Theologen

hoffnung. Die Eschatologie mull heute wieder neu zu ihrem
Rechte kommen, nicht nur in der Form der zeitlosen Kritik des
Zeitlichen durch das Ewige, bei der das post in ein trans iiber-
geht, sondern in dem positiven Sinn eines Ausgerichtetseins
auf die kommende Gottesherrschaft der Gerechtigkeit und
Herrlichkeit als das grofle Ziel der géttlichen Weltleitung und
des menschlichen Dienstes. So belebt sich immer wieder das
Bewulitsein, in der Welt zu stehen und doch nicht von der
Welt zu sein, in dieser Zeit und doch nicht von dieser Zeit,
ausgestreckt nach der Zukunft des von Christus verbiirgten
Reiches. Wohl kommt die Zukunft von Gott und allein durch
ihn; aber der Mensch, der auf sie orientiert ist, ist von Gott
beseelt und wirkt in seinem Dienst.

In Jesus Christus wird die Spannung zwischen den Kom-
ponenten der personalistischen Gottesidee deutlich. In dem hei-
ligen Drama des Werkes und Kreuzes Christi wird die dyna-
mische Synthese, von der die Rede war, anschaulich; denn hier
treffen Allmacht, Gerechtigkeit und Liebe zusammen. Und der
gekreuzigte und auferstandene Christus ist der gottliche Strei-
ter, der zum Sieger bestimmt ist. Er fiihrt die Seinen zur mili-
tia Christi. Dieser Kampf kann nur ein Ende haben: den Sieg,
das definitive Gericht und das ewige Reich. Das ist das Ziel,
wo der Heilige als der Allméchtige und der Allmichtige als
der Heilige erscheint, wo die Einheit zwischen dem Logos der
Offenbarung und dem Logos des menschlichen Denkens ver-
wirklicht wird. Die These des hollindischen Theologen Ban-
ning, daB, je tiefer wir aus dem Glauben leben, die Bedeutung
der Erwartung abnehme, kehrt H. um: je mehr der Glaube
wichst, um so griélere Bedeutung gewinnt die Erwartung.
Auch die Verbindung von metaphysischem Pessimismus mit
ethischem Optimismus bei Albert Schweitzer erscheint H. als
Verkiirzung der christlichen Hoffnung. Ohne rettende Aus-
sicht mubBl der Glaubenskampf erlahmen. Wenn wir die christ-
liche Gottesidee nicht auf das Diesseits allein beziehen, son-
dern Gottes Macht und Weisheit, seine Gerechtigkeit und Liebe
auch iiber Zeit und Ewigkeit sich ausbreiten sehen, dann
zwingt sie durch ihre innere Spannung zur Eschatologie. Der
Gedanke eines permanenten Kampfes, eines fortwihrenden
Gerichtetseins des Zeitlichen durch das Ewige ohne Entschei-



(G.J. Heering in Leiden) 2N

dung macht das Weltgeschehen zu einer Farce. Wenn Gott
kein Weltrichter ist und keinen Endsieg iiber seine Wider-
sacher behilt, dann ist er nicht Gott. Keine ernsthafte Ge-
schichtsbetrachtung kann in unserer Zeit, wo der KEntwick-
lungsgedanke seine Position verloren hat, ohne eschatologische
Aussicht, ohne Erwartung einer Auflésung der Spannung be-
stehen, in der der Widerspruch, an dem unser Glaube zu zer-
brechen droht, bis auf den letzten Rest iiberwunden ist. Der
Gedanke an Gottes Reich, das da ist und das kommt, ist von
der christlichen Gottesidee nicht zu trennen. Der Glaubige, der
auf Gottes Reich hindenkt, hinwirkt, hinkdmpft, darf auf die
personliche Vollendung hoffen. Aber als kimpfender Christ
blickt er aus auf das kommende Reich. Das ist keine Flucht in
die Zukunft und ins Jenseits, sondern der Gedanke, dafi die
Spannungen, in die wir in diesem Leben, in dieser Welt des
Stiickwerks versetzt sind, eben iiber das empirisch Gegebene
und iiber dieses Leben hinausweisen auf ein Ziel der Ent-
scheidung und Erfiillung, des ewigen géttlichen Sinnes und
der definitiven Vollendung. Von diesem hoffenden Glauben
kann eine neue Kraft der Hilfe und Rettung in diese Welt der
Unzuldnglichkeit und Sinnlosigkeit, des Streites und der Riitsel
ausgehen. An dieser Hilfe entziindet sich aber auch wieder die
Hoffnung stets aufs neue.

Ich habe mich damit begniigen miissen, einige Hauptgedan-
ken des reichen Buches wiederzugeben, die seine Grundhal-
tung beleuchten. Auch im einzelnen enthélt es viel tiefe und
feine Bemerkungen. Namentlich die geschichtlichen Ueber-
blicke iiber die Entwicklung verschiedener Probleme enthalten
vortreffliche Charakterisierung und Kritik. Die Auseinander-
setzung ist immer durch eine ruhige Vornehmheit des Tones
ausgezeichnet. Wir spiiren, dafl wir es mit einem Denker von
grofler religioser Kraft und Tiefe zu tun haben. Wir bedauern
nur eines, dall seine Arbeit aus sprachlichen Griinden nur
einem beschrinkten Leserkreis zuginglich ist. Eine Ueberset-
zung ins Deutsche wire sehr zu begriilen. Dann wiirde es
auch in die Diskussion der Dogmatiker miteinbezogen, was
es vollauf verdienen wiirde. Als Nichtsystematiker mufite ich
mich auf diese referierende Wiedergabe beschrinken. - Ich
hoffe auch so einen Dienst geleistet zu haben.

Basel. Rudolf Liechtenhan.

19*



	Von der Arbeit eines holländischen Theologen : G.J. Heering in Leiden

