
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 2 (1946)

Heft: 4

Artikel: Von der Arbeit eines holländischen Theologen : G.J. Heering in Leiden

Autor: Liechtenhan, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877591

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877591
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


276 R. Liechtenhan, Von der Arbeit eines holländischen Theologen

direktor Onni Kurvinen durch seine Abhandlung «Das alte
Gesangbuch, Entstehung und Inhalt des finnischen Gesangbuchs

von 1701» (312 S.). Beide sind inzwischen Dozenten
geworden.

Helsinki. Aimo T. Nikolainen.

Von der Arbeit eines holländischen Theologen
(G. J. Heering in Leiden).

Zu den Nachkriegsaufgaben der Theologie gehört auch
die Berührung mit der Arbeit der Glaubensgenossen anderer
Zunge. Es fehlt unter uns nicht an solchen, die mit französischer,

englischer und amerikanischer Theologie in Fühlung
stehen. Es wird aber billig sein, wenn wir unsere Aufmerksamkeit

auch dem schenken, was in dem uns innerlich so nahe
stehenden holländischen Volk theologisch gearbeitet worden
ist. Deshalb möchte ich versuchen, unsere Leser mit dem Denken

von Prof. G. J. Heering bekannt zu machen. Als Verfasser
des Buches «De Zondeval van het Christendom» 1 und als
Vorkämpfer christlicher Friedensarbeit hat er sich schon über
sein Land hinaus einen Namen gemacht. Diese Arbeit hat mich
mit ihm zusammengeführt, und seine Freundschaft ist mir
zu reichstem Lebensgewinn geworden. Seine Bedeutung
beschränkt sich aber nicht auf den Kampf für den Frieden. Er
hat auch die systematische Theologie seines Landes geklärt
und befruchtet. Sein zweibändiges Werk «Geloof en Open-
baring» hat schon die zweite Auflage erlebt.2 Nun hat Heering
ein weiteres Werk folgen lassen: «De christelijke Godsidee».s

1 De Zondeval van het Christendom, een Studie over Christendom,
Staat en Oorlog, Arnhem, van Loghum Slaterus, 1928, 2. Aufl. 1929, 347 S.

In deutscher Uebersetzung von Octavia Müller-Hofstede-de Groot, mit
Geleitwort von Martin Rade, Gotha, Leopold Klotz, 1930, 278 S.

2 Geloof en Openbaring I. Bd.: Kritische Beschouwing over Dogmatiek
en moderne Theologie, 1935, 271 S.; II. Bd.: Richtlijnen voor een dogmatiek
op den Grondslag van Evangelie en Reformatie. 1937, 404 S. 2. Aufl. 1944,

beide Teile in 1 Band, 566 S., Arnhem, van Loghum Slaterus. Vgl. meine
Besprechung in der Theol. Lit.-Ztg., 1939, Sp. 93 ff.

3 De Christelijke Godsidee, ebenda 1945, 183 S. Nach brieflicher
Mitteilung ist die 1. Aufl. schon vergriffen.



(G. J. Heering in Leiden) 277

Es ist in dem trüben Winter 1943/44 unter sehr erschwerenden

Umständen entstanden, ein Zeugnis des innern geistigen
Widerstandes und der schwersten Hindernissen abgerungenen
unentwegten Arbeit, die wir an den Holländern so sehr bewundern.

Ich suche vor allem das letzte Werk zu würdigen, werde
aber auf das frühere öfters hinzuweisen Gelegenheit haben.

Heering gehört der remonstrantischen Kirche seines Landes

an und bekleidet deren Professur in Leiden. Er ist von
der «vrijzinnigen» Theologie Hollands, genau der Gruppe der
«Rechtsmodernen», ausgegangen und gibt im 1. Band von «Ge-
loof en Openbaring» eine wertvolle Uebersicht und kritische
Auseinandersetzung mit der holländischen liberalen Theologie.
Seine Besinnung und seine Kritik derselben, die in vorbildlich
vornehmem Tone gehalten ist, richtet sich vor allem auf den
einen Punkt, in dem er den entscheidenden Schritt über sie
hinaus getan hat. «Die Zeit ist vorbei», schreibt er im Vorwort
zum 2. Band, «wo man meinte, aus einer persönlichen, mehr
oder weniger philosophisch durchdachten, mehr oder weniger
mystisch belebten Weltanschauung heraus eine Theologie
gestalten zu können, unbekümmert darum, ob diese
Weltanschauung mit den zentralen Gedanken des Evangeliums
zusammenstimmte oder nicht... Eine Theologie, die nicht im
christlichen Glauben und der christlichen Offenbarung wurzelt,

ist nicht lebensfähig.» Der Hauptvorwurf, den H. gegen
diese liberale Theologie erhebt, ist, daß sie in einer bedenklichen

Unklarheit über die beiden Grundbegriffe des Glaubens
und der Offenbarung befangen geblieben sei. Diese zu klären,
als Grundlage aller religiösen Besinnung nachzuweisen, ihre
Bedeutung nach allen Seiten zu entfalten, ihrem Verständnis
in der geschichtlichen Entwicklung der christlichen Theologie
nachzugehen, ist die Aufgabe, der das frühere Buch gewidmet
ist. Dabei ist charakteristisch, daß H. wohl die Selbständigkeit
und Eigenart des Glaubens gegenüber dem philosophischen
Erkennen und einem intellektualistischen Verständnis
herauszuarbeiten versteht, aber anderseits auch gegen eine bloß
psychologische Beschreibung und phänomenologische Analyse
der subjektiven Glaubensfunktion, eines «frommen Bewußtseins»,

den Erkenntnischarakter des Glaubens, das in ihm
enthaltene normative Moment betont. Der Glaube, den H. theo-



278 R. Liechtenhan, Von der Arbeit eines holländischen Theologen

logisch zu erfassen sucht, ist nicht nur eine ganz persönliche
Angelegenheit des Einzelnen, sondern dahinter steht immer
ein Kollektiv, eine tragende Autorität der Gemeinschaft. Der
kirchliche Charakter der Theologie wird gewahrt; sie ist nicht
rein deskriptiv, sondern immer zugleich normativ. «Dogmatik
ist die theologische Disziplin, welche die Aufgabe hat, Art und
Inhalt des christlichen Glaubens, von der Glaubensgemeinschaft

aus, der man angehört, gesehen, kritisch zu beschreiben,

zu reinigen und zu vertreten, mit dem Ziel, damit sowohl
der Wahrheit als der Kirche (im engern und weiteren Sinn)
zu dienen.» 4 Mit Unrecht hat sich die Theologie oft mit der
Rolle einer bloßen Religionswissenschaft begnügt. H. fordert,
daß sie wieder im eigentlichen Sinn Theo-logie zu sein den
Mut haben müsse.

In Ausführung dieser Forderung ist er nun in seinem
neuen Buch an die Aufgabe herangetreten, die christliche
Gotteserkenntnis nach ihrer Art und ihrem Inhalt darzustellen.
Dabei ist sein Interesse vor allem, ihren personalistischen
Charakter und ihre inneren Spannungen zum Ausdruck zu bringen.

Die Ausdrücke Gottesbild und Gottesbegriff genügen ihm
nicht; dem, worum es ihm geht, scheint ihm Konzeption oder
Gottesidee näher zu kommen. Ich frage mich, ob im Deutschen
nicht auch «Idee» von des Gedankens Blässe angekränkelt ist
und «Auffassung» der Sache nicht näher kommt: das, was
wir von Gott mit unserm Geist fassen können, nachdem wir
von ihm erfaßt sind. Gott bleibt wohl immer der Verborgene,
Unergründliche, aber er hat uns etwas von seinem Wesen
offenbart, etwas davon fassen lassen. Auf Grund dessen haben
wir Gedanken über ihn; er ist Gegenstand von denkendem
Glauben und glaubendem Denken. Aber soweit im Glauben
ein Erkenntnismoment liegt, ist es Erkenntnis sui generis.

H. steht im Unterschied zu den Theologen, mit denen er
sich kritisch auseinandersetzt, entschlossen auf der Voraussetzung,

daß eine wirkliche Gottesidee nur auf dem Boden der
Offenbarung möglich ist. Nur die Selbsterschließung Gottes in
der Offenbarung ermöglicht eine Gotteserkenntnis. Glaube und
Offenbarung sind Korrelate. Was für den Menschen Offen-

* G. und 0. Bd. I, S. 48. Die Zitate und Seitenzahlen beziehen sich auf
die mir allein zugängliche 1. Aufl.



(G. J. Heering in Leiden) 279

barung ist, das glaubt er, und was er wirklich glaubt, das ist
ihm Offenbarung. Es handelt sich bei Glauben und
Offenbarung um ein geistiges Geschehen, das sich in zwei Akten
vollzieht: dem Akt Gottes, der sich der menschlichen Seele

zuwendet, und dem pneumatisch-psychischen Akt des
Menschen, der sich ihm aufschließt. Man kann den Vorgang von
Gott oder vom Menschen aus, von oben oder von unten her ins
Auge fassen; 3e nachdem heißt er Offenbarung oder Glaube;
es handelt sich um eine gegenseitige Beziehung. Von da aus
lehnt H. eine natürliche Theologie, aber auch jede immanente
Gottesauffassung ab. Inhalt der Offenbarung kann nur eine
unserm Bewußtsein transzendente Wirklichkeit sein. Gottes
wahre Wesenszüge, seine Heiligkeit und Persönlichkeit, können

nicht durch Operationen rationalen Denkens aus den
Gegebenheiten der Natur und des Kosmos abgeleitet werden. So

nimmt H. seinen Ausgangspunkt durchaus im Neuen Testament,

in dem, was hier Offenbarung und Glauben bedeuten, in
der geschichtlichen Wirklichkeit, die uns in Jesus Christus
begegnet, erfaßt und umschafft. Sie ist Macht und Dynamik,
ein auf uns gerichtetes Geschehen, eine Gesinnung, die Gott
gegen uns hegt, eine Beziehung zu uns, ein Handeln an uns,
das Gemeinschaft stiftet, ein Anfang, der Hoffnung auf
Vollendung in uns weckt. Diese Wirklichkeit begegnet uns in der
Heiligen Schrift und durch sie, aber ist nicht einfach mit ihr
identisch. So lehnt H. einen gesetzlichen Biblizismus entschieden

ab. Schon in den Schriftworten finden wir denkende
Verarbeitung des in der Offenbarung Erfaßten, die nicht als für
alle Zeit verbindlich erklärt werden darf. Es ist ein
verhängnisvoller Irrtum, wenn im Lauf der Entwicklung vielfach an
Stelle des offenbar gewordenen Gottes selbst eine vermeintlich
geoffenbarte Theologie gesetzt worden ist. H. wahrt sich hier
durchaus die Freiheit der Kritik an dem, was in der Kirche
als offizielle Lehre dekretiert worden ist, und es ist immer
beachtenswerte religiöse Kritik, die zwischen der Sache selbst
und der Reflexion darüber unterscheidet. Es wäre darum
verkehrt, seine Theologie als Repristination einer Orthodoxie zu
beurteilen.

Es geht also H. immer um die in Jesus Christus offenbar
gewordene persönliche Wirklichkeit Gottes. Offenbarung ist



280 R. Liechtenhan, Von der Arbeit eines holländischen Theologen

immer Enthüllung eines Verborgenen. Darum wird der
Geheimnischarakter des Gottes, der uns begegnet, aufs stärkste
betont. Er ist unbegreiflich und undurchdringlich, aber nicht
schlechthin unerkennbar. H. unterscheidet hier zwischen mani-
festatio, dem Sichtbarwerden des zeitweise Verborgenen, und
revelatio im strengen Sinn, der Enthüllung des grundsätzlich
Unzugänglichen. Letzte Glaubensgewißheit beruht auf der
revelatio, aber in ihrem Licht darf in manchen Tatsachen der
Natur und persönlichen Geschicken manifestatio gefunden
werden, die dem Glauben Bestätigung gewährt — eine
Unterscheidung, die viele Unklarheit, Mißverständnisse und unnützen

Streit verhüten könnte.
Die in der geschichtlichen Wirklichkeit Jesu Christi uns

begegnende Offenbarung muß aber persönlich angeeignet werden

im Vorgang des Glaubens. In ihm ist der Mensch nicht
einfach ausgeschaltet; Glaube ist eine aktive Reaktion, die
sich nicht außerhalb unseres Bewußtseins vollzieht. Aber es
ist eben Erkenntnis sui generis, Durchbrechen einer höhern
Wahrheit, zu der die eigene Vernunft von sich aus nicht
gelangen kann. Es bedarf dazu der Erleuchtung durch den Heiligen

Geist, des testimonium spiritus sancti internum. Dieses
läßt die menschliche intuitio zur divinatio werden, welche die
revelatio empfängt. H. spricht hier von einer Autonomie des

Glaubens; dieser stellt fest, wo uns in der Heiligen Schrift
Offenbarung begegnet. Das ist nicht die Autonomie des menschlichen

Geistes, die von Humanismus und Aufklärung in
Anspruch genommen wird, sondern eben des Glaubens. Das will
sagen, daß nicht wir die göttliche Wahrheit bestimmen,
sondern daß sie über uns kommt und wir uns vor ihr beugen. Es
ist Glaubensurteil, das nicht ohne die Wirkung des Heiligen
Geistes zustande kommt. Der Vorgang, der sich unter der
Wirkung des Heiligen Geistes im Menschen als Reue und Bekehrung,

Gebet, Vertrauen, Wagnis und treues Ausharren
vollzieht, bedeutet auch das Durchbrechen einer höhern Wahrheit,

eines Lichtes aus einer höheren Totalität.
Während das frühere Buch mehr den Vorgang beleuchtet,

in dem die göttliche Offenbarung den menschlichen Glauben
hervorruft, geht das neue dazu über, zu zeigen, wie durch diesen

Vorgang und durch das im Glauben enthaltene Erkennt-



(G. J. Heering in Leiden) 281

nismoment auch bestimmte Gedanken und Vorstellungen über
Gott sich einstellen. Da das tiefste Geistige ein Unaussprechliches

ist, kann man, streng genommen, nur in Bildern davon
reden. Aber das Bild bleibt nun nicht in der Sphäre der rein
subjektiven Empfindung und Aeußerung; um als Ausdrucksund

Verständigungsmittel zu dienen, wird es zum Symbol, das
im historischen religiösen Bewußtsein autochthon entsteht, als
gemeinschaftlich anerkanntes Zeichen des gemeinschaftlichen
Glaubens die Bekenner einer Religion verbindet, Träger und
Vehikel des Glaubens wird. Es kann Wort oder Gebärde sein.
H. will das Wort Symbol nicht, wie es in der Theologie oft
geschieht, als bloßes Sinnbild fassen, sondern in seiner ursprünglichen

Bedeutung, wo es das wirklich ist, was es bedeutet. Er
grenzt sich hier mit Sorgfalt und Entschiedenheit von einem
Symbolismus ab, der den Ursprung des Symbols einseitig im
menschlichen Subjekt, im «frommen Bewußtsein» sucht. Wohl
bringt der Symbolismus richtig zum Ausdruck, daß Gott immer
vom Geheimnis umgeben ist, daß unsere Erkenntnis unsere
Distanz von ihm nie ganz überwindet. Aber er läßt die Objektivität

der Wahrheit leicht zu kurz kommen. Seine Gefahr ist
ein Agnostizismus, der dem Offenbarungsbegriff und dem im
Glauben liegenden Erkenntnismoment nicht gerecht wird. H.
will nicht mit dem Symbolismus in der religiösen Psychologie
steckenbleiben. Symbol ist für ihn nicht nur Ausdruck des
erkennenden Subjekts, sondern des Wesens des Erkannten. Es
ist mit diesem zwar nicht identisch, aber innig verwandt,
wesenseins; es steht in der Mitte zwischen «das ist» und «das
stellt vor», aber näher bei dem «das ist». Die Einheit mit dem

Objekt ist größer als die Verschiedenheit.
«Wir sehen nach dem paulinischen Wort nur in einem

Spiegel ein undeutliches Bild. Gott sei Dank, daß er uns dieses
Bild sehen läßt!» sagt H. Es ist irdisches Symbol der
himmlischen Wirklichkeit, Zeichen, Kennzeichen, das
historischpsychologisch mit Notwendigkeit entstanden, von einer
Gemeinschaft anerkannt wird. Es ist mehr als nur Gleichnis,
nämlich mit dem Bezeichneten wesensverwandt; nicht mit ihm
identisch und völlig adäqiiate Bezeichnung, aber auch nicht
inadäquat; es weist die Richtung für möglichste Annäherung
an die geoffenbarte Wirklichkeit, die es bezeichnen will. Aus



282 R. Liechtenhan, Von der Arbeit eines holländischen Theologen

der im Glauben erfaßten Offenbarung entstehen die einzelnen
Symbole, die sich nun in unserm Geist zur Einheit, zum
Gesamtbild zusammenschließen. Solche Symbole sind: der Geist,
der Allmächtige und Allweise, der Gute, der Gerechte, die
Liebe. Das sind Prädikate, die direkt aus dem entstanden sind,
was der Glaube von der Offenbarung erfaßt. Sie werden von
H. als primäre Symbole bezeichnet, während die sekundären
Symbole Vater, Richter, Herr, König, Licht mit Hilfe der
Phantasie aus dem Bedürfnis nach Konkretisierung entstanden

sind. Besitzen sie nicht dieselbe unmittelbare Notwendigkeit,

so eignet ihnen dafür stärkere Gefühlsbetonung. Symbole

sind immer andeutend, Richtung weisend und annähernd.
Offenbarung will immer sagen: verborgen und doch durch die
Symbole erkennbar gemacht; Glaube will sagen: erkannt und
doch verborgen und nicht begriffen.

Entscheidend ist nun das Kapitel: «Das verborgene Symbol
der Persönlichkeit Gottes.» Durch dieses Symbol unterscheidet

sich der christliche Glaube von der unpersönlich-sachlichen
Konzeption der Gottheit im Taoismus und Buddhismus. Der
christliche Theologe weiß wohl, daß Gott alles überragt, was
wir als persönlich kennen; das ist der inadäquate Rest, der
sich nicht beseitigen läßt. Aber die göttliche Persönlichkeit
unterscheidet sich von der menschlichen nicht in der Richtung
nach dem Unpersönlichen hin, sie bedeutet höchste Steigerung
des Persönlichen. Das Symbol der Persönlichkeit ist mit
Notwendigkeit aus der Erfahrung erwachsen und weist in der Richtung

möglichster Annäherung an die unfaßbare Wirklichkeit.
Selbstbewußtsein, Selbstbestimmung, Spontaneität sind
Kennzeichen des Persönlichen; um die undurchdringliche Tiefe, die
alles Menschliche überragende Höhe Gottes auszudrücken,
spricht man von ihm als heiliger Persönlichkeit. Alle Einwendungen,

die von religiösen und philosophischen Ueberlegungen
aus gegen die Persönlichkeit Gottes erhoben werden, beruhen
im Grunde auf der Verkennung des symbolischen Charakters
dieser Konzeption. Wir müssen es uns versagen, die Abwehr
dieser Bedenken im einzelnen wiederzugeben.

Wenn nun H. die personalistische Gottesidee nur auf Grund
der Offenbarung, nicht auf Grund irgendeiner Metaphysik für
gegeben und möglich erklärt, so will er doch nicht leugnen,



(G. J. Heering in Leiden) 283

daß sich auch im philosophischen Denken Züge aufweisen
lassen, die in die Richtung des christlichen Denkens weisen. Er
hatte schon im Schlußabschnitt von «Geloof en Openbaring»
als Aufgabe christlicher Theologie eine Apologetik gefordert,
die Wege zeigt, welche vom empirischen Weltwissen her und
mit den allgemeinen Denkmitteln zu der Glaubenswahrheit
hinführen, ihr nahezukommen suchen. Als gläubiger Denker,
der von der Offenbarung und dem Glauben aus denkt, nimmt
der Theologe der Glaubenswahrheit und -gewißheit nichts von
ihrer Eigenart und Würde, wenn er einen solchen Weg
anerkennt, der zu den Fragen, Bedürfnissen und Sehnsüchten
hinführt, für die allein die dem Glauben gegebene Offenbarung
Antwort gibt und Erfüllung gewährt. Denn es gibt für das
allgemeine Denken fragmentarische Erkenntnisse von Sinn und
Ziel, von kosmischer Intelligenz, von allgemeingültigen Werten,

die zum Glauben hin, aber noch nicht in ihn hineinführen.

Wo sittliches Urteil aufwacht und das Gewissen spricht,
da steigen Fragen und Nöte auf, auf die allein der Glaube
Antwort geben kann. Und wo Schuld und Verzweiflung wegen
eines verfehlten Lebens in einer ziellosen Welt sich erheben,
da kann nur der helfen, welcher der aus der Tiefe rufenden
Seele das Wort von der vergebenden Gnade und dem kommenden

Reich sagen kann. Da erlebt der Mensch, daß er mit
seiner ratio nicht durchkommt und auf eine Wahrheit angelegt
ist, die ihm anderswoher aufgehen muß. Es ist die Aufgabe
des gläubigen Denkers, die Verbindungslinie zu suchen
zwischen dem Logos, der sich ihm in der Offenbarung erschlossen
hat, und dem Logos, der sich in der Welt der Wahrnehmung
dem Denken nur fragmentarisch erschließt, und er darf die
Aussage wagen, daß es zuletzt nur ein Sinn sei, der nur für
den Menschen auseinanderfällt, aber seine Einheit in Gott hat.

In Anwendung dieses Grundsatzes begründet H. seine per-
sonalistische Gottesidee auf die Offenbarung und nicht auf
eine philosophische Beweisführung. Aber dazu steht es nicht
im Widerspruch, wenn er zu zeigen versucht, daß von einer
philosophischen Erfassung des Wesens der menschlichen
Persönlichkeit aus sich Erkenntnisse aufdrängen, die in die Richtung

einer personalistischen Gottesidee weisen. Es tauchen
hier Fragen auf, die in dem Glauben an einen persönlichen



284 R. Liechtenhan, Von der Arbeit eines holländischen Theologen

Gott ihre Lösung finden. Der Glaube darf die Aussage wagen,
daß die menschliche Persönlichkeit ihrem Wesen nach darauf
angelegt ist, in dem Bekenntnis eines persönlichen Gottes zur
Ruhe zu kommen. Das ist nicht Beweis, Begründung der
Gewißheit, aber zeichenhafter Hinweis, in dem der Glaube
nachträgliche Bestätigung findet.

H. bestreitet die Behauptung Emil Brunners, daß jede
philosophische Gottesidee notwendig unpersönlich, jedes
philosophische System notwendig monistisch sein müsse. Der
menschliche Persönlichkeitsgedanke fordert einen Dualismus
von Sein und Sollen, von empirischer Wirklichkeit und einem
transzendenten Reich der ewigen Werte und Normen. Die
Anerkennung dieses Transzendenten ist Bedingung für Entstehung
und richtige Auffassung der menschlichen Persönlichkeit. Vom
Transzendenten her wird die empirische Wirklichkeit beurteilt,
normiert und beherrscht. Der Glaube an absolute Wahrheiten
und Werte führt auch die heutige Philosophie in die Richtung
nach einer personalistischen Metaphysik. Sie muß mit einem
transzendenten Bewußtsein rechnen, aus dem voraussetzungslose

Geltungen fließen, unabhängig von der immer nur
annähernden menschlichen Verwirklichung. Der menschliche
Geist ist nicht nur denkendes, sondern sittliches Bewußtsein.
In der Tiefe liegen die Quellen des Gemütslebens, aus denen
das Denken und Wollen genährt wird, liegt das sittliche
Urteil, das Gewissen, das Persönlichste, was der Mensch besitzt.
Die menschliche Persönlichkeit hat so eine Tiefendimension,
die sie in ihrem Kern unerklärbar macht; sie ist ein Geheimnis,

zu der wir den Schlüssel nicht besitzen und vor der wir
in Ehrfurcht stehen. Der Mensch, der in Willensbildung und
Persönlichkeit seine Bestimmung sieht, kommt so dazu, diesen
transzendenten Hintergrund persönlich zu denken. Gott ist
nicht, wie Feuerbach behauptet, Projektion der menschlichen
Persönlichkeit in die Ueberwelt; sondern der Mensch wird
zum Fenster, durch das wir das Ewige sehen. Das Geheimnis
der menschlichen Persönlichkeit weist auf die göttliche hin,
deren Abglanz sie ist. Aber nicht allein der Gedanke der
Ursächlichkeit, sondern auch der der Wesensverwandtschaft
macht die menschliche Persönlichkeit zum Symbol der
Persönlichkeit Gottes. So bekämpfen die philosophische und die



CG. J. Heering in Leiden) 285

gläubige Betrachtung einander nicht, sondern festigen
einander in einem hohen Personalismus. Je mehr die philosophische

Betrachtung auf diesem Weg voranschreitet, desto
mehr gelangt sie unvermerkt auf den Boden des christlichen
Glaubens. Alle diese Ueberlegungen haben aber, das sei nochmals

betont, nur die Bedeutung von Hinweisen auf die
Selbstmitteilung Gottes in Jesus Christus, auf die persönliche
Offenbarung des persönlichen Gottes.

Diese Tatsache kommt in dem Symbol des Sohnes und des
Vaters zum Ausdruck. Das führt H. zur Erörterung der Tri-
nitätslehre. Er sagt, daß sie die personalistische Gottesidee
teils vertieft, teils gefährdet habe. Schon im früheren Werk
hatte H. formuliert (Bd. I, S. 156): «Es ist uns genug zu wissen,

daß sich Gott als Vater im Sohn durch den Heiligen Geist
offenbart. Es ist eine Dreieinigkeit (wenn man das Wort brauchen

will) von Offenbarung, d. h. die Offenbarung vollzieht
sich in diesen drei Beziehungen; diese sind dem christlichen
Gottesbegriff inhärent. Es ist eine dreieinige Offenbarung, aber
es ist keine geoffenbarte Dreieinigkeit von drei Personen, d. h.
es ist keine Teilung von Gottes Wesen. Gott ist einer und
ungeteilt. Der eine Gott allein ist Gott. Ihm überlassen wir die
Fragen, deren Beantwortung uns Menschen verborgen bleibt.»
In dieser Richtung führt H. im neuen Buch die Kritik weiter.
Die Trinitätslehre ist aus dem soteriologischen Bedürfnis
entstanden, aber ist zur kosmologischen Spekulation erhoben
worden. Aus der Unterscheidung von drei Personen der Gottheit

wurde eine Geteiltheit in drei Personen, so daß die Einheit

gefährdet wurde. H. setzt sich hier mit Karl Barths
Forderung auseinander, daß in jedem Werk Gottes alle drei
Personen als Subjekt aktiv beteiligt sein müßten. Damit leide die
Majestät des einen Gottes und der Farbenreichtum seines
Schöpfungs- und Erlösungswerkes Schaden. H. anerkennt nur
die Offenbarungsdreieinigkeit; sie allein verleihe dem persönlichen

Gott seinen evangelischen Reichtum und lasse diesen
Reichtum in seinen drei Hauptaspekten sehen: den allmächtigen

Schöpfer, seine rettende Barmherzigkeit, seine erlösende
Gnade. «Offenbarungstrinität bedeutet: Christus redet nicht
allein von Gottes Barmherzigkeit, sondern als Offenbarung
(das ist mehr als Erscheinung) ist er auch göttliche Barmher-



286 R. Liechtenhan, Von der Arbeit eines holländischen Theologen

zigkeit. Und der Heilige Geist schenkt nicht allein Gottes
Gnade, sondern ist selbst Gnade. Sie sind nicht allein
göttlichen Ursprungs, sondern haben Teil an Gott (sofern er sich
in ihnen offenbart) und tragen Gott in sich. Der Vater, der
Sohn, der Heilige Geist sind insofern ,Existenzweisen' Gottes.
So existiert Gott für uns Christen, für unser Bewußtsein, d. h.
so sehen und erfahren wir seine Wirkung, so glauben wir
seiner Offenbarung, die wirklich Gott uns nahebringt in
seinen verschiedenen Aspekten. Darum: wer es mit Christus zu
tun hat, der hat es mit Gott zu tun; wer durch den Heiligen
Geist berührt wird, wird von Gott berührt. Diese Ueberzeu-

gung beherrscht das Evangelium und gehört zu der dramatischen

Tiefe der uns offenbarten christlichen Gottesidee, eine
dramatische Tiefe, die sich dem ganzen evangelischen
Erlösungsprozeß mitteilt» (S. 113). Aber mit Entschiedenheit lehnt
H. Aussagen über eine immanente Trinität ab, weil sie über
Dinge redet, die uns Geheimnis bleiben müssen.

H. steht viel zu entschieden auf dem Boden der
Offenbarung, als daß er die Wahrheitsfrage durch die Bedürfnisfrage

ersetzen würde. Dazu kennt er zu gut die Gefahr des
Illusionismus. Das heißt aber nun nicht, daß nicht gefragt
werden dürfte, inwiefern die letzten Wahrheiten auch den
tiefsten Aspirationen des Menschen entsprechen, der menschlichen
Bestimmung Erfüllung gewähren. Bei diesen Aspirationen handelt

es sich aber nicht nur um subjektive Wünsche, sondern
um tiefstes Verlangen des menschlichen Geistes. Es ist das
Verlangen nach einem unbegrenzten Vertrauen, ohne das es
dem Leben an Ruhe und Festigkeit gebricht. Solches
Vertrauen ist aber nur möglich gegenüber einem allwissenden
Geist der Weisheit und Gerechtigkeit, nicht einer unpersönlichen

Gottheit. Der Gewissensernst, die Religion des Gewissens

ist allein möglich gegenüber einem heiligen Willen, einer
persönlichen Majestät, die mit unbedingter Autorität auftritt.
Der Hunger des Menschen nach Liebe wird allein gestillt
durch eine Liebe von oben, die uns vor dem Griff der dämonischen

Mächte rettet, die vergeben und erlösen will. Und wie
das Gewissen kann diese Liebe nur persönlich gedacht werden.

Das Verlangen des Menschenherzens nach allmächtiger,
vergebender und rettender Liebe geht nach der persönlichen



(G. J. Heering in Leiden) 287

Liebe Gottes, die von Herz zu Herz dringt. Die Hoffnung ist
unabtrennbar von der prophetischen Religion mit ihrem
persönlichen Gott, denn von einer unpersönlichen Macht hat man
keine Zukunft zu erwarten. Vor allem aber das Gebet, wenn
es sich nicht an einen persönlichen Gott wendet, sondern an
eine unpersönliche Macht, bleibt ein Monolog einer träumenden
oder jubelnden Seele, aber ist nicht vertrauende Hingebung.
Speziell das Dankgebet ist nur möglich, wenn der Mensch
weiß, wem er danken soll. So weisen die tiefsten Bedürfnisse
und Aspirationen auf eine personalistische Gottesidee. Das
religiöse Verlangen des menschlichen Geistes und das
Evangelium von Jesus Christus sind deutlich aufeinander angelegt.
Auch das ist zeichenhafter Hinweis; aber die nachträgliche
Bestätigung, die in ihm liegt, ist nicht bedeutungslos.

Die verschiedenen Symbole, in die der Glaube seine Konzeption

von Gott faßt, fügen sich nicht ohne weiteres zur Einheit
zusammen. Sie stehen zueinander in einer gewissen Spannung;
es ist eine unitas multiplex, die vom Gesamtbild zusammengehalten

wird. Die Spannung, derWiderspruch ist in der Erfahrung

gegeben. Was wir sehen, ist eine Zweiheit oder Vielheit;
die Einheit ist Gegenstand des Glaubens. Diese Spannungen
setzen dem Glauben zu. Wenn einer behauptet, wer glaubt, der
habe es bequem, so weiß er nicht, was Glauben ist. Es ist die
Spannung zwischen dem Bewußtsein der Abhängigkeit, der
Geschöpflichkeit, und dem der Gerechtigkeit, des ethischen
Charakters Gottes. Es zeigt sich die Kluft zwischen der natürlichen

und der sittlichen Weltordnung Gottes, und der Glaube
steht vor der Aufgabe, sie zu überbrücken. Die Linie der
Gerechtigkeit schneidet sich aber wieder mit der Linie der Aus-
erwähltheit. Wo die Souveränität und Allmacht Gottes sich
dem Glauben einprägt, da tritt seine Gerechtigkeit, sein heiliger

Wille nicht ohne weiteres in Erscheinung. Wo er dem Glauben

als erbarmende Liebe begegnet, da wird er nicht zugleich
als der Herr und Schöpfer gespürt. Ja auch die unerbittliche
Strenge des heiligen Gotteswillens steht in einer gewissen
Spannung mit der Liebe und Gnade des Vaters. Wo solche
Spannung den Gläubigen bedrängt, da gibt es zwei falsche
Wege. Der eine ist der Weg Marcions: um der Wahrhaftigkeit
willen die eine der widersprechenden Seiten preiszugeben und



288 R. Liechtenhan, Von der Arbeit eines holländischen Theologen

nur die andere festzuhalten, die Allmacht und Schöpferherrlichkeit

und die Gerechtigkeit zu opfern, um ihn allein als
den Gott der Liebe und Gnade sich vorzustellen. Wo im
Bewußtsein einseitig Gottes Heiligkeit dominiert, entsteht die
Gefahr der Moralisierung der Religion, der Abschwächung von
Gottes Majestät. Ueberwiegt aber das mysterium tremendum,
so wird leicht das Gottesbild durch Willkür und sittliche
Indifferenz entstellt. Der andere Weg ist der Versuch, die beiden
Seiten rational zu harmonisieren. Damit wird aber die Gottesidee

trivialisiert, kommt alle Tiefe abhanden. Der Glaube hat
und behält seine scandala; er bedeutet nicht, daß man auf alle
Fragen eine Antwort weiß. So bleibt nur der dritte Weg einer
irrationalen Synthese übrig, die auf dem Dennoch des Glaubens

beruht: die beiden unentbehrlichen und doch einander
abstoßenden Komponenten der Gottesidee festzuhalten und auf
eine glatte logische Lösung zu verzichten. Das Bewußtsein,
daß unser Erkennen Stückwerk ist und daß auch die Symbole,
mit denen wir das Unaussprechliche auszusprechen suchen,
von einem Rest der Inadäquatheit belastet sind, ist uns da
eine Hilfe. Aber die Spannungen selbst können wir damit nicht
aus der Welt schaffen. Diese Synthese läßt sich nur vollziehen,
sofern sie selbst, d. h. Gott selbst uns festhält, sofern seine
Allmacht, Gerechtigkeit und Liebe uns zusammen in einem mächtigen

Griffe gefangenhält. Aufgabe der Theologie ist es also,
statt die Spannung abzuschwächen, die Gegensätze glatt zu
harmonisieren und die Gottesidee als rationale Konzeption
erscheinen zu lassen, vielmehr zugleich die Realität der Spannung

und die göttliche irrationale Synthese deutlich zu machen.
Das Dennoch des christlichen Glaubens erkennt Gott in seiner
Einheit, ohne doch die Spannung innerhalb der Gottesidee zu
leugnen. «Diese irrationale Synthese, die wir nicht rationalisieren

können, erweist sich gerade als die ,dynamische
Synthese', der der christliche Glaube seine Spannkraft, seine Tiefe
und seinen Reichtum verdankt. Es ist eine Synthese von
Gegensätzen, die zusammengehalten ist durch die Macht Gottes
und seiner Offenbarung und durch die Macht des uns geschenkten

Glaubens Gottes Souveränität ist nicht ohne seine Liebe
denkbar, aber fällt mit ihr nicht zusammen, so wenig sich der
deus absconditus ganz mit dem deus revelatus deckt. Da bleibt



(G.J. Heeling in Leiden) 289

ein verborgener Rest, von dem wir allein glauben können, daß

er mit der Liebe nicht unverträglich ist... Es fällt unserm
Bewußtsein recht schwer, Recht und Liebe zusammen zu denken.

Es sind zwei gegeneinander unabhängige Grundsätze,
mag auch für das christliche Bewußtsein das Recht mit der
Liebe unveräußerlich zusammengehören. Wir kommen immer
wieder zu dem Schluß: nicht für Gottes Sicht, aber für unser
Bewußtsein liegt zwischen den Elementen der christlichen
Gottesidee etwas im Kampf, besteht ein Kampf zwischen Gottes

Allmacht (Souveränität), seiner Gerechtigkeit und seiner
Liebe... Der christliche Glaube anerkennt die in Spannung
befindlichen Elemente unverkürzt, einer Spannung, die nicht
abreagiert wird, sondern ausgewirkt in dem dramatischen
Kampf zwischen den heiligen Gotteskräften, die in Christus
und dem Heiligen Geist offenbar werden, und den unheiligen
Gegenkräften, einem Kampf, der gekämpft und entschieden
wird unter Gottes souveräner Leitung. Der Glaube besteht
nie ohne seine innern Widersprüche, die in der Gottesidee
ihren Ursprung haben, nie ohne seine innern Schwierigkeiten.
Nehmt der Gottesidee durch Abschwächung oder Harmonisierung

ihre Schwierigkeiten weg, so beweist ihr dem Glauben
nur scheinbar einen Dienst: ihr habt ihm mehr Verlust als
Gewinn gebracht. Der Glaube lebt in gewissem Sinn von
seinen Spannungen und Anfechtungen; er wird allein im Kampf
bewahrt, einem Kampf, in dem er mit Gottes Hilfe siegt»
(S. 151 ff.).

Die Betonung dieser für unser unmittelbares religiöses
Bewußtsein bestehenden und bedrückenden Spannungen führt
aber auch zu einer Neubelebung der Hoffnungsgedanken, nicht
als bloße Flucht vor den Schwierigkeiten, sondern als
Konsequenz aus dem Gegebenen. Diese Neubelebung tut unserm
Christentum not. Schon in «Geloof en Openbaring» hatte H.
an der Reformation das Zurücktreten des eschatologischen
Elementes kritisiert. Diese Kritik führt er nun fort. Trotz des
soli Deo gloria Calvins drängt die individuelle Erlösung die
universale immer mehr in den Hintergrund, das Reich Gottes
wird bloßes regnum spirituale und internum. Die Hoffnung
richtet sich auf das Urteil, das jeder für sich empfangen soll;
der Rechtfertigungslehre fehlt das Gegengewicht der Reichs-

19



290 R. Liechtenhan, Von der Arbeit eines holländischen Theologen

hoffnung. Die Eschatologie muß heute wieder neu zu ihrem
Rechte kommen, nicht nur in der Form der zeitlosen Kritik des
Zeitlichen durch das Ewige, bei der das post in ein trans übergeht,

sondern in dem positiven Sinn eines Ausgerichtetseins
auf die kommende Gottesherrschaft der Gerechtigkeit und
Herrlichkeit als das große Ziel der göttlichen Weltleitung und
des menschlichen Dienstes. So belebt sich immer wieder das
Bewußtsein, in der Welt zu stehen und doch nicht von der
Welt zu sein, in dieser Zeit und doch nicht von dieser Zeit,
ausgestreckt nach der Zukunft des von Christus verbürgten
Reiches. Wohl kommt die Zukunft von Gott und allein durch
ihn; aber der Mensch, der auf sie orientiert ist, ist von Gott
beseelt und wirkt in seinem Dienst.

In Jesus Christus wird die Spannung zwischen den
Komponenten der personalistischen Gottesidee deutlich. In dem
heiligen Drama des Werkes und Kreuzes Christi wird die
dynamische Synthese, von der die Rede war, anschaulich; denn hier
treffen Allmacht, Gerechtigkeit und Liebe zusammen. Und der
gekreuzigte und auferstandene Christus ist der göttliche Streiter,

der zum Sieger bestimmt ist. Er führt die Seinen zur militia

Christi. Dieser Kampf kann nur ein Ende haben: den Sieg,
das definitive Gericht und das ewige Reich. Das ist das Ziel,
wo der Heilige als der Allmächtige und der Allmächtige als
der Heilige erscheint, wo die Einheit zwischen dem Logos der
Offenbarung und dem Logos des menschlichen Denkens
verwirklicht wird. Die These des holländischen Theologen
Banning, daß, je tiefer wir aus dem Glauben leben, die Bedeutung
der Erwartung abnehme, kehrt H. um: je mehr der Glaube
wächst, um so größere Bedeutung gewinnt die Erwartung.
Auch die Verbindung von metaphysischem Pessimismus mit
ethischem Optimismus bei Albert Schweitzer erscheint PI. als
Verkürzung der christlichen Hoffnung. Ohne rettende Aussicht

muß der Glaubenskampf erlahmen. Wenn wir die christliche

Gottesidee nicht auf das Diesseits allein beziehen,
sondern Gottes Macht und Weisheit, seine Gerechtigkeit und Liebe
auch über Zeit und Ewigkeit sich ausbreiten sehen, dann
zwingt sie durch ihre innere Spannung zur Eschatologie. Der
Gedanke eines permanenten Kampfes, eines fortwährenden
Gerichtetseins des Zeitlichen durch das Ewige ohne Entschei-



(G. J. Heering in Leiden) 291

dung macht das Weltgeschehen zu einer Farce. Wenn Gott
kein Weltrichter ist und keinen Endsieg über seine Widersacher

behält, dann ist er nicht Gott. Keine ernsthafte
Geschichtsbetrachtung kann in unserer Zeit, wo der
Entwicklungsgedanke seine Position verloren hat, ohne eschatologische
Aussicht, ohne Erwartung einer Auflösung der Spannung
bestehen, in der der Widerspruch, an dem unser Glaube zu
zerbrechen droht, bis auf den letzten Rest überwunden ist. Der
Gedanke an Gottes Reich, das da ist und das kommt, ist von
der christlichen Gottesidee nicht zu trennen. Der Gläubige, der
auf Gottes Reich hindenkt, hinwirkt, hinkämpft, darf auf die
persönliche Vollendung hoffen. Aber als kämpfender Christ
blickt er aus auf das kommende Reich. Das ist keine Flucht in
die Zukunft und ins Jenseits, sondern der Gedanke, daß die
Spannungen, in die wir in diesem Leben, in dieser Welt des
Stückwerks versetzt sind, eben über das empirisch Gegebene
und über dieses Leben hinausweisen auf ein Ziel der
Entscheidung und Erfüllung, des ewigen göttlichen Sinnes und
der definitiven Vollendung. Von diesem hoffenden Glauben
kann eine neue Kraft der Hilfe und Rettung in diese Welt der
Unzulänglichkeit und Sinnlosigkeit, des Streites und der Rätsel
ausgehen. An dieser Hilfe entzündet sich aber auch wieder die
Hoffnung stets aufs neue.

Ich habe mich damit begnügen müssen, einige Hauptgedanken
des reichen Buches wiederzugeben, die seine Grundhaltung

beleuchten. Auch im einzelnen enthält es viel tiefe und
feine Bemerkungen. Namentlich die geschichtlichen Ueber-
blicke über die Entwicklung verschiedener Probleme enthalten
vortreffliche Charakterisierung und Kritik. Die Auseinandersetzung

ist immer durch eine ruhige Vornehmheit des Tones
ausgezeichnet. Wir spüren, daß wir es mit einem Denker von
großer religiöser Kraft und Tiefe zu tun haben. Wir bedauern
nur eines, daß seine Arbeit aus sprachlichen Gründen nur
einem beschränkten Leserkreis zugänglich ist. Eine Ueberset-
zung ins Deutsche wäre sehr zu begrüßen. Dann würde es
auch in die Diskussion der Dogmatiker miteinbezogen, was
es vollauf verdienen würde. Als Nichtsystematiker mußte ich
mich auf diese referierende Wiedergabe beschränken. Ich
hoffe auch so einen Dienst geleistet zu haben.

Basel. Rudolf Liechtenhan.

19*


	Von der Arbeit eines holländischen Theologen : G.J. Heering in Leiden

