Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 2 (1946)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen 221

auf die existentielle Bedeutung von Glaube und Vernunft un-
anfechtbar zu sein. Auch der «gldubige Christy schwankt hin
und her zwischen einem glaubenslosen Weltleben und einem
weltlosen Glaubensleben; und er gibt in dieser Fragwiirdig-
keit Aergernis. Vielleicht kann er immerhin erkennen, wo der
Fehler liegt. Er 146t sich warnen durch den Hinweis auf den
«Turm zu Babely. Aber auf der andern Seite wird er sich da-
vor hiiten, auf dem Berge der Verklirung Hiitten bauen zu
wollen. Im Hinblick auf sein Innenleben wird er sich sagen
lassen: ¢«Denn wir wissen nicht, was wir beten sollen, wie
sich’s gebiihrty (Rom. 8, 26). Ueber die Darstellung seines
Glaubens in einem kirchlichen Lebensstile wird er sich keinen
Illusionen hingeben, eingedenk des Wortes: «Wir haben aber
diesen Schatz in irdenen Gefallen, auf dafl die iiberschweng-
liche Kraft sei Gottes und nicht von uns» (2. Kor. 4, 7). Glaube
ist nicht eine Gestalt der Existenz unter andern, vielmehr die
Voraussetzung aller Existenzmoglichkeiten. «Denn ihr seid ge-
storben; und euer Leben ist verborgen mit Christus in Gott»
(Kol. 3, 3). — In solchem Glauben ist beschlossen die Freiheit,
mit Pascal den sidkularen Menschen in seinem Elend und in
seiner Grofle zu sehen. Merkwiirdig lichtvolle Worte aus einem
Gemeinschaftsliede erhellen unsern Gegenstand:

Ewigkeit — In die Zeit — Leuchte hell herein! Dall uns
werde klein das Kleine und das Grofie groll erscheine. —
Sel’ze Ewigkeit.

Basel. Heinrich Barth.

Rezensionen.

Wilhelm Vischer, Die evangelische Gemeindeordnung, Mat-
thiaus 16, 13 bis 20, 28 ausgelegt, Zollikon-Ziirich, Evan-
gelischer Verlag, 1946, 128 S., kart. Fr. 5.40.

Ein Freund sagte mir letzthin: «Wir sollten mehr Leute
wie Wilhelm Vischer haben. Man mufl bei manchem, was er
schreibt, nein sagen. Man mull vieles, was er nur andeutet,
selber zu Ende denken. Aber gerade so fiihrt er immer wirk-
lich ein Stiick weiter.» Das gilt auch von diesem Biichlein.
Der Titel ist ein wenig verwirrend. Wer eine systematische
Behandlung der Probleme einer evangelischen Gemeindeord-



222 Rezensionen

nung erwartet, wird enttiuscht sein. Wichtigste Fragen,
etwa die nach Bischofsordnung und Gemeindeprinzip oder
nach der Finanzgestaltung, werden gar nicht angeschnitten,
und was z. B. zur Ordination ganz nebenbei gesagt wird
(S.91), ist recht ungesichert (1. Tim. 5, 22 redet m. E. eher von
der Handauflegung bei Wiederaufnahme eines Siinders, die
schon Euseb als «alten Brauch» kennt). Vischers Schrift
gleicht nicht einer modernen Betonstrafle, die schnurgerade
aufs Ziel zufiihrt, sondern folgt dem Text wie eines jener
alten, reizenden Strillein, die jede Windung des Flusses be-
gleiten. So werden einem die theologischen Hauptanliegen
iener Matthdus-Kapitel eindringlich und schén gesagt: dafl
nur der getétete und auferstandene der wahre Christus ist
(S.28); dab die einzige wahrhaft ernste Gefahr der Gemeinde
die ist, daB sie dem Leiden entgehen und sich mit dem Fiirsten
dieser Welt auf einen Handel einlassen will, statt iiberhaupt
nicht mehr mit ihm zu rechnen (S. 30 ff.); daBl in der Gemeinde
die «Kleineny die wichtigsten, Kinder also gerade ihre «mu-
stergiiltigen Gliedery sind (wobei aber solche «Kleinheity nie
durch eine asketische Methode zu erreichen ist! S. 59, 67, 91);
dafl darum in der Gemeinde grundsétzlich niemand herrschen
darf, weder in monarchischer noch in oligarchischer noch in
demokratischer Form (S. 121). Es tun sich aber auch allerhand
Nebenweglein auf, denen man selber folgen muf}, um zu er-
fahren, ob sie nur auf die nichste Blumenmatte fiithren oder
zu neuen Zielen. Eins dieser letzten Weglein zeigt der Ab-
schnitt auf S. 120: «Jesus klagt mit keinem Wort dariiber, dal
die Volker so beherrscht und vergewaltigt werden, er klagt
niemanden an, erkldrt auch nicht, wie es dazu gekommen ist.
Er sagt einfach: Thr willit, dal es so ist. Und ebenso einfach
fahrt er fort: Nicht so wird es bei euch sein. Die Gemeinde hat
also weder iiber die politische Not Klagereden zu halten oder
Anklagen in die Welt hinauszuschleudern, noch eine revolu-
tiondre oder reaktionidre Theologie des Staates zu entwickeln.
Sie hat einfach selbst anders zu sein.» So gibt es manchen
Ausblick, der streng genommen nicht zum Thema gehort, bei
dem man aber dies und jenes erfihrt, was schon zu lesen und
gut zu wissen ist (etwa die Ausfiihrungen iiber Arbeits- und
Lohnverhiltnisse in Paldstina S.107). Viel Bekanntes wird



Rezensionen 223

einem in einer reizenden und packenden Form neu. So liest
man etwa S. 10: ¢ Was ist (der Menschensohn) nun eigentlich?
Der Weltrichter oder ein Rechtloser, der Zukiinftige oder ein
Gegenwiirtiger, bringen ihn die Wolken des Himmels oder
verschlingt ihn die Erde, ist er der Herr aller Herren oder der
Knecht aller Knechte, ist er der allméchtige Retter des heiligen
Volkes des Hochsten oder ein wehrloser, hilfloser Mensch? Wer
versteht die ritselhafte Menschlichkeit des Menschensohnes?>»
Manch Unbekanntes findet man auch, besonders in den reich-
lich angefiihrten alttestamentlichen und jiidischen Quellen.
Aber auch Goethe und Pestalozzi, Blumhardt und Schlatter
kommen zum Wort. Einzelheiten sind nicht immer iiberzeu-
gend (wieso die Landschaft von Caesarea Philippi Jesu Le-
benslauf vorzeichnet, ist mir nicht klargeworden; wo Matthidus
den Karfreitag ausdriicklich «<nach dem Anbruch des sechsten
Tagesy datiert und so mit 17, 1 verbindet, habe ich nicht ge-
funden; die Verbindung des Abendmahlbechers mit dem, den
die Zebedaiden trinken sollen, hat mich nicht iiberzeugt; auch
habe ich nicht recht verstanden, wieso Matthius 19, 9 Ehe-
scheidung auch bei Unzucht der Frau nicht gestattet, so gern
ich dies verstiinde). Aber es ist sehr erfreulich, daB gerade
Vischer gewaltsamen Umdeutungen, die sonst beliebt sind,
niichtern aus dem Wege geht. Matthédus 16, 28 versteht er von
der Wiederkunft, die Gott nur hinausgeschoben hat, um dem
Unglauben die BuBmoglichkeit zu lassen. Matthidus 18, 17 be-
zeichnet wirklich den Ausschlufl aus der Gemeinde, obwohl
der «Heide» wie der «Zdéllners durch Jesu Gnade zum Bruder
werden kann. Die Realitit der «Feuerhoélley (die kein zeitlich
begrenztes Fegfeuer ist) wird ebenso ernst genommen, wie es
dem Leser verwehrt bleibt, sich als «frommeny Zuschauer
aullerhalb des Gerichtes zu stellen. Wenn Vischer den Text
«bis auf den letzten Buchstaben auszulegen versuchen» will
(S.6), ist das etwas viel gesagt. Es ist jedenfalls nicht so zu
verstehen, daf Wort fiir Wort auch mit Grammatik, Worter-
buch und Konkordanz gesichert wiirde, obwohl im ganzen
auf solider Grundlage ausgelegt wird. Aber die explizite Aus-
einandersetzung mit andern ist nur sporadisch da (so kénnte
der Zusammenhang zwischen <Rahmen» und «Perikope» noch
kritischer gekldrt werden, oder eine so breite und fruchtbare



224 Rezensionen

Auslegung wie die der Zinsgroschenperikope diirfte noch
deutlicher abgesetzt werden gegeniiber anderen Moglichkeiten,
z. B. der Deutung der grundséitzlichen Freiheit des Sohnes auf
das «vere deusy, der freiwilligen Steuerleistung auf das «vere
homo>»).* Denkt man aber an die wesentlichen prinzipiellen
Erkenntnisse, die oben zusammengestellt sind, und an einiges,
was noch nebenbei abfallt (S. 88: «Noch grofer ist die Schuld
einer Kirche, die durch die Vermehrung der Geburten die
Uebermacht in der Welt gewinnen willy; S. 71 die fast er-
schreckend starke Betonung der Souverinitit der Gemeinde;
S. 78 ff. die Bemerkungen zur Ehe und der sozialen Frage),
dann kann man nur danken fiir dieses Biichlein.
Neflau/St. Gallen. Eduard Schweizer.

Ernst Gaugler, Der Romerbrief, 1. Teil: Kapitel 1—8 (Prophe-
zei, Schweizerisches Bibelwerk fiir die Gemeinde), Ziirich,
Zwingli-Verlag, 1945, 365 S., Fr. 9.50.

Die neutestamentliche Reihe der Sammlung allgemeinver-
stindlicher Kommentare des Zwingli-Verlages, deren erste
fiinf Bande hier bereits angezeigt wurden (1945, S. 229 ff.), ist
nun durch die Auslegung der ersten Hilfte des Romerbriefs
bereichert worden. Mufiten jenen Biénden gegeniiber z. T. sehr
erhebliche kritische Einwendungen erhoben werden, so kann
die Arbeit von E. Gaugler (o. Prof. fiir NT und prakt. Theol.
an der Christkatholischen Theologischen Fakultit der Uni-

* Anmerkung des Redaktors: Auf die Gefahr hin, pro domo zu reden,
verweise ich auf die Exegese der Perikope von der Tempelsteuer in
meiner Arbeit iiber «Das Christuszeugnis der synoptischen Evangeliens,
im Sammelband «Jesus Christus im Zeugnis der Heiligen Schrift und der
Kirche», 1936, S. 22 ff.: <... Auch, ja gerade der Messias unter das Ge-
setz getan. Wieder st6Bt die reformatorische Exegese Calvins ins Zen-
trum, wenn da streng methodologisch gefragt und gesagt wird: ,Jmprimis
notandus est huius historiae scopus: nempe quod tributum solvendo
subiectionem ultro testatus sit, sicut formam servi induerat.’ ...in der
... Geschichte von der Tempelsteuer irrlichtert das von Jesus geradezu
provozierte MiBverstindnis seitens seiner Jiinger ...Gott, der seinen
Sohn geschickt und unter das Gesetz getan hat, zahlt letztlich selbst den
vom Gesetz geforderten Preis, indem er ein Wunder (scil. die Findung
des Staters im Fischmaul) vollzieht.» J. Schniewind hat sich dem in seiner
Erklirung des Evangeliums nach Matthius, 1937, S.190 («Das Neue Testa-
ment Deutsch, Neues Gittinger Bibelwerk»), angeschlossen. K. L.S.



Rezensionen 225

versitdt Bern) ohne weiteres als vorziigliche und wissenschaft-
lich bestens fundierte Leistung anerkannt werden. G. verrit
auf jeder Seite, daB er die wissenschaftliche Diskussion be-
riicksichtigt und beherrscht, er bietet auch ein ausfiihrliches
Literaturverzeichnis und zitiert hdufig frithere Ausleger. Die
von ihm geschaffene Uebersetzung ist sehr genau und gut ver-
standlich; die Einleitung behandelt die historischen Probleme
klar und iiberzeugend (judaistische Einfliisse in der rémischen
Gemeinde werden abgelehnt; Rém. 16 gilt als Teil des Rom.,
16, 25—27 als unpaulinische Zufiigung). Die eigentliche Aus-
legung ist ungewohnlich eindringlich und genau. Der Leser
wird nicht nur auf Schwierigkeiten der Uebersetzung und
ungesicherte Lesarten aufmerksam gemacht (zu 2, 8; 5, 1; 6,
17; 8, 11.28), er wird nicht nur vor allen iiblichen Fehldeu-
tungen im ganzen und im einzelnen gewarnt, sondern er mull
die Fragen, die der Text stellt, mit dem Verf. in ernsthafter
Arbeit durchdenken, da der Verf. mit Recht der Meinung ist,
dal der Gemeinde die Anstrengung des Mit-Denkens «um der
Achtung willen, die man ihr schuldig ist, nicht erspart wer-
deny diirfe (S.IV). So entsteht eine Erkldrung, die allen be-
rechtigten Anspriichen an eine nicht streng fachwissenschaft-
liche Auslegung Geniige tut und doch auf Schritt und Tritt
die genaue fachwissenschaftliche Unterbauung spiiren 140t.
Freilich iiberschétzt der Verf. gelegentlich doch wohl die Ver-
stindnismoglichkeit des Laien, indem er da und dort unerklirte
fremdsprachliche Worter stehenlibt (S.69 Goj, Thora; S. 72
Skandalon; S. 315 Chassid, Zaddik) oder die Kenntnis moder-
ner Wissenschaftssprache voraussetzt (S. 67 «existentielles
Gericht an sich selbsty; S. 103 «Vegetationsgotters; S. 130 «die
Namenlosigkeit des ,man’ im Heideggerschen Sinn»). Und
ebenso ist es fiir den Laien kaum von Wert, wenn etwa 23mal
zu einem Zitat die Namen von Forschern hinzugefiigt werden,
deren Arbeiten nicht genannt sind und selbst vom Fachmann
nicht immer mit Sicherheit aufgefunden werden kénnen. Aber
solche Grenziiberschreitungen des wissenschaftlichen Erkli-
rers sind ja nur ein Zeichen fiir die Sorgfalt der geleisteten
Arbeit und dndern nichts an dem Urteil, daB hier eine wirk-
lich vorziigliche Erklirung des schwierigen Textes vorliegt.

Als Leitmotive der Erkldrung im ganzen diirften sich wohl

15



226 Rezensionen

zwei Gedanken herausstellen lassen. Einerseits wird mit unge-
heurer Eindringlichkeit immer wieder darauf hingewiesen, dall
Paulus das Heil in keiner Weise auf menschliche Leistung oder
menschliche Erfahrung begriindet, sondern ganz ausschlieflich
auf das Wissen um Gottes Tat in Christus, wodurch allein die
Realitit des Heils unabhéingig von aller menschlichen Zufillig-
keit garantiert ist; anderseits wird durchgehend betont, daBl Pau-
lus nicht vom Heil des Einzelnen, sondern der Gemeinde spricht.
Diese beiden Grundgedanken der Erklarung sind zweifellos
richtig, und dementsprechend finden sich ausgezeichnete Aus-
fiithrungen iiber die selbstverstindliche Zugehdorigkeit der
Heiligung zur Rechtfertigung, iiber die Geschichtlichkeit des
Heilsgeschehens, gerade auch in der Wirkung der Sakramente,
iiber die Bedeutung des Erwiahlungsgedankens fiir die Heils-
gewiBheit, iiber die ganzheitliche Menschenanschauung des
Paulus usw. Die Schirfe der Betonung, dall zwischen den
Religionen einschlieflich des Christentums als einer Religion
und der Offenbarung ein absoluter Unterschied besteht, fiihrt
dazu, dafB die Anlehnung des Paulus an hellenistische Gedan-
kenginge (etwa in Rom.1, 19 ff.; 6, 2ff.) nur zoégernd zuge-
geben wird, obwohl sich gerade aus der Uebernahme dieser
naturhaften Gedankenformen doch die Miliverstindlichkeit
mancher paulinischen Gedanken ergibt. Besonders iiberzeu-
gend sind die Ausfiihrungen iiber den Glauben als «Antwort
auf Gottes Tun, selbst erst von Gott geschaffene Moglichkeit
des Ergreifensy (S. 108), iiber die Verbindung des Christen
mit dem geschichtlichen Vorgang des Kreuzestodes durch die
Taufe (S.157), iiber das Stehen der Kirche in der wirklichen
Tat Gottes und im Warten auf die Vollendung (S.169), iiber
die Deutung von 7, 7 ff., 14 ff. auf den natiirlichen Menschen
(S.196 ff.), schlieBlich dariiber, dal nicht unser Gebet ein
unaussprechliches Seufzen genannt wird, sondern <«das fiir
uns nicht wahrnehmbare Beten des Geistes, sein Eintreten vor
Gott selbsty (S.323). Und iiberall werden die Einwédnde des
Menschen von heute beriicksichtigt, freilich um dabei immer
wieder zu zeigen, dall diese Einwinde in der Regel die allein
von Gottes Tun handelnde Botschaft des Apostels mifiver-
stehen. So wird der Leser trotz aller Einfiihrung in die
Schwierigkeiten des Textes zu einer personlichen Auseinan-



Rezensionen 227

dersetzung mit dem Text gezwungen, und das ist zweifellos
die wichtigste Aufgabe einer solchen Erklarung. Es ist zu
hoffen, dafl das wertvolle Werk bald durch die zweite Hilfte
vervollstindigt wird.

Nur wenige Einwinde sind gegen die Uebersetzung zu erheben. Die
Wiedergabe von voolueva 1, 20 durch «als etwas, was man erkennen kann»
ist bedenklich, weil die Funktion des voD¢ bei dieser Gotteserkenntnis
nicht geniigend heraustritt; die Uebersetzung «alle...ermangeln dsr An-
erkennung (Ehre, Herrlichkeit) bei Gotty 3,24 ist sprachlich unm#lich;
die Uebersetzung von ihasthprov 3,25 durch «Gnadenthrony iibersieiit, dafB
diese Septuaginta-Bedeutung von Paulus bei seinen romischen Lesern
schwerlich vorausgesetzt werden konnte; zu 3, 25 hiitte erwihnt werden
sollen, dafl man statt «<weil er die ... Siinden hatte hingehen lassen» auch,
m. E. richtiger, iibersetzen kann «dadurch, dafl er die ... Siinden vergab». —
Nur selten vermifit man eine Erklirung. Zu 1,20 ist nicht darauf ver-
wiesen, dall der volg als das alleinige Organ fiir die Erkenntnis der Ur-
offenbarung Gottes gekennzeichnet ist; die logisch schwierige Verbindung
in 1,23 <nicht allein tun, sondern auch Beifall spenden denen, die es
treibeny ist nicht erklirt; zu 3, 20 hiitte darauf verwiesen werden miissen,
dafl Paulus nach rabbinischer Art zu dem Psalmzitat die entscheidenden
Worte «durch Gesetzeswerkey erst hinzufiigt; zu 3, 25 ist elc &vdeifiv nicht
deutlich erkldrt, man erfihrt nicht, ob an Erweis oder Nachweis der Ge-
rechtigkeit gedacht ist; in der Erkldrung von 5,12 wird die Uebersetzung
des ép’® durch «weily mit Recht festgehalten, dann aber behauptet, es
sei ein Kurzschluff, dafl Paulus die Siinde jedes einzelnen Menschen als
Ursache seines Todes bezeichne, und dementsprechend fillt dann das Sitz-
chen «dieweil sie alle gesiindigt haben> bei der Erklidrung S.128 f. villig
unter den Tisch, was eine Umgehung der Schwierigkeit des Textes be-
deutet. — Die Bestreitung des Zukunftscharakters von écépedo in 6,5
(¢«wir werden zusammenwachsen mit der Gestalt seiner Auferstehungy)
ist unbegriindet; da der Verf. mit Recht sich so scharf gegen jede natur-
hafte Erkliarung der paulinischen Heilslehre wendet, ist es unbegreiflich,
daB er S.338 (zu 8,29) die eschatologische Gleichgestaltung mit dem
Bilde Christi erldutert durch das Teilhaftigwerden gottlicher Natur in
2. Petr. 1, 4! — Einige Male 148t sich der Verf. in der Polemik zu iiber-
treibenden Formulierungen verfithren (die Frage nach dem Ankniipfungs-
punkt wird als «Dilettantenfrage» bezeichnet, S.54; die Streichung der
‘Werke aus dem Heilsvorgang wird einem «hysterischen Ueberpaulinismus»
zugeschrieben, S. 143; die z. B. von Wernle vertretene Anschauung von der
Ueberfliegung der sittlichen Wirklichkeit durch die Theorie bei Paulus
heilt <hoffnungslos zuschauerhaft und studierstubenmifBig», S.168; die
VerheiBung der eschatologischen Herrlichkeit Gottes an alle Kreaturen
wird nach G. von <einigen geizigen Exegeten» bestritten, S.304; und die
Religionspsychologie wird als «unkeusche Beschiftigung mit der Psycho-
logie der Frommigkeit> gekennzeichnet, S. 313).

Ziirich. Werner Georg Kiimmel.

15%



228 Rezensionen

Emanuel Kellerhals, Der Islam, seine Geschichte, seine Lehre,
sein Wesen, Basel, Basler Missionsbuchhandlung G.m.b.H.,
1945, 383 S., geb. Fr. 14.—

Zwei Erwiagungen sind es gewesen, die den Verf., einen
Missionsinspektor und Nichtarabisten, veranlafit haben, ein
neues Buch iiber den Islam zu schreiben. Erstens die Tat-
sache, die ihm besonders durch die Lektiire der Biicher von
Paul Schmitz (All-Islam!, 1937, u. a.) zum Bewulitsein gekom-
men ist, dall der Islam als politische und religiose Bewegung
ganz anders ernst genommen werden miisse, als man es vor
und unmittelbar nach dem Zusammenbruch des tiirkischen
Reiches im Abendland zu tun gewohnt war. Die existierenden
Werke iiber den Islam sind vor dem Weltkrieg geschrieben
und beriicksichtigen nicht die seitdem eingetretenen gewalti-
gen Verdnderungen unserer Welt. Zweitens die Erkenntnis,
daB die tiefgreifende Neubesinnung der evangelischen Theo-
logie in den letzten beiden Jahrzehnten eine neue Betrach-
tungsweise des Islams erfordere. Der Verf. nimmt seinen Stand-
ort bewullt auf dem Boden des kirchlichen Bekenntnisses.
Eine «vergleichende Religionswissenschafty gibt es fiir ihn
nicht mehr. Verglichen werden konnen nur gleichartige Gro-
fen, Denksysteme, Lebensordnungen, Kultformen... Dinge,
die zum gegebenen oder erworbenen geistigen Besitz des Men-
schen gehoren.

<Ein anderes ist es jedoch, wenn diese historisch gewordenen und erschei-
nungsmiflig feststellbaren LebensduBlerungen dessen, was wir Religion
nennen, mit der Offenbarung verglichen werden sollen, d.h. mit einer
Wirklichkeit, die auf der zweidimensionalen Ebene des menschlichen Gei-
steslebens iiberhaupt nicht vorkommt, sondern deren Natur gerade darin
besteht, daB sie aus einer dritten Dimension vertikal auf die Ebene des
menschlichen Geisteslebens hereinbricht oder hereingebrochen ist. Reli-
gion und Offenbarung gehioren zwei verschiedenen Dimensionen an und
sind deshalb inkommensurabel...> (S.14).

Der «theologischen Religionswissenschafty> wird es ein ernst-
liches und ehrliches Anliegen sein, zuerst einmal rein sach-
lich feststellend die Botschaft der fremden Religion zu erken-
nen und zu verstehen. Sie weill, dal hinter der ungeheuren
Vielfalt der Religionen die eine Frage nach der Wahrheit steht.

Sie wird deshalb <dort, wo Menschen ihre eignen Erfindungen, die von
ihnen erprobte Technik, die von ihnen erdachte Weisheit iiber Gott, Welt



Rezensionen 229

und Mensch, den von ihnen erhobenen Anspruch als die Wahrheit aus-
geben, nicht voll Entriistung verdammen, aber auch nicht in falscher Nach-
sicht verharmlosen, als diirfte jede Stimme gleichberechtigt in dieselbe
Reihe mit der Stimme der Offenbarung treten, sondern sie wird mit der
Barmherzigkeit der Liebe und gleichzeitig mit der Unbarmherzigkeit der
Wahrheit den Unterschied, die Gegensitzlichkeit herausstellen» (S.17).
Das Wesen der Wahrheit bestehe darin, daBl sie nicht von
Menschen erdacht, sondern von Gott gesetzt ist. Die Ehrfurcht
vor diesem heiligsten Reservat gebe dem offenbarungsgliubi-
gen Theologen die getroste Freudigkeit, theologische, d. h. be-
kenntnisgebundene Religionskunde zu treiben.

Man mul} sich diese Sitze aus der Einleitung des vorliegen-
den Buches vergegenwirtigen, um die Gesichtspunkte, die den
Verf. bei der Abfassung seines Buches geleitet haben, recht
zu verstehen. Es ist bezeichnend, dal er am Schlusse seiner
Ausfiihrung theologische Religionswissenschaft durch be-
kenntnisgebundene Religionskunde zu ersetzen unternimmt. Es
ist verstdndlich, dafl ein Missionsmann die ihm geoffenbarte
Wahrheit in den Mittelpunkt seiner Betrachtungen stellt. Es
ist fiir ihn ganz konsequent gedacht, wenn er auf die Frage,
welche Aufgabe der offenbarungsgldubige Theologe nach Ver-
zicht auf das vergleichende Verfahren gegeniiber dem Islam
hat, antwortet:

<«Wir machen Ernst mit der Tatsache, daBl nicht wir zu bewerten haben,
sondern dall die Bewertung schon vollzogen ist, und zwar von Gott, ndm-
lich in der in Jesus Christus geschehenen Offenbarung» (S.337)
und dafB er in den folgenden Kapiteln die Fragen nach der
Offenbarung, der Gotteserkenntnis, der Theokratie, der Erls-
sung und des Erlésers in entsprechender Weise beantwortet.
Was er hier vorbringt, sind religiose Erfahrungen, die man
mit den Mitteln der Wissenschaft weder als wahr noch als
falsch erweisen kann. Es sind Instruktionen fiir seine Schii-
ler, die angehenden Missionare. Als solche sind sie ganz am
Platz. Es ist sogar damit zu rechnen, dafl die Mohammedaner
ihren Zoéglingen, die unter Christen Mission treiben sollen,
entsprechende Instruktionen geben werden und dal sie sie mit
derselben Zuversicht auf géttliche Offenbarung, die ihnen zu-
teil geworden ist, zuriickfiihren werden.

Aber wenden wir uns dem Hauptteil des Buches zu, der
der Darstellung des Islams in seinen Voraussetzungen und



230 Rezensionen

mannigfaltigen Erscheinungen gewidmet ist (S.19—335). Dafl
der Verf. dem Arabischen fernsteht, merkt man bei allerlei
kleinen Miflverstindnissen und besonders bei der Transskrip-
tion arabischer Worter. Diese Dinge sind aber fiir das Wesen
des Buches nicht von Belang. Dafiir hat er Verstidndnis fiir
geschichtliche und religiose Fragen, das der Arabist oft nicht
in dem Malle hat. Er hat sich in die Probleme wirklich ein-
gearbeitet, hat es im groflen und ganzen verstanden, sich gute
Biicier als Grundlage seiner Darstellung herauszusuchen,
und er hat diese mit Verstindnis benutzt. Ich méchte z. B. auf
die feine Charakterisierung von Islamforschern wie I. Gold-
ziher und C. H. Becker hinweisen (S. 323—327). Er hat ein an-
regendes Buch geschrieben, das man mit Genul} liest und das
fiir die Zwecke, die er im Auge hat, als eine brauchbare Ein-
fihrung in Geschichte und Lehre des Islams bezeichnet wer-
den kann. Damit ist ja nun freilich nur ein kleiner Teil von
dem umfafit, was zum Wesen des Islams gehort. Von den ge-
waltigen Leistungen der islamischen Vélker auf den Gebieten
der Philologie, der Philosophie, der Geschichte, der Geogra-
phie, der Astronomie, der Mathematik, der Medizin, der exak-
ten Wissenschaften im allgemeinen, der Dichtkunst und der
bildenden Kiinste usw. ist kaum oder gar nicht die Rede, und
man wird das Wesen des Islams doch nur sehr unvollkommen
erfassen, wenn man unberiicksichtigt 148¢t, daB alle diese Lei-
stungen auf dem Boden des Islams moglich waren und von
ihm geférdert wurden.

Aber auch zu den Gebieten, die der Verf. behandelt hat,
148t sich mancherlei sagen. Zu unsrer Orientierung iiber die
Verhiltnisse der islamischen Voélker nach dem Weltkriege hat
der italienische Orientalist Carlo Nallino Jahrzehnte hindurch
in der italienischen Monatsschrift «Oriente Modernoy regel-
miiflig ausgezeichnete Berichte verfalit, die mit Recht Beriihmt-
heit erlangt haben. Sie haben z.T. als Grundlage gedient fiir
die glinzende Darstellung der Verhéltnisse der islamischen
Welt nach dem Friedensschlufl, die der englische Historiker
Arnold J. Toynbee in zahlreichen Verdéffentlichungen gegeben
hat (¢The Islamic World since the Peace Settlement», in: Sur-
vey of International Affairs 1925, Oxford 1927, 611 S., mit zahl-
reichen umfangreichen Fortfilhrungen in den spéteren Bin-



Rezensionen 231

den des «Survey»). Das Abendland brauchte also eigentlich
nicht auf die stark propagandistisch aufgezogenen und mit
Schlagwortern arbeitenden Biicher von Paul Schmitz zu war-
ten, um iiber die Verhiltnisse in der islamischen Welt nach
dem Weltkriege aufgeklért zu werden.

Ueber islamische Eschatologie sollte niemand schreiben,
der nicht das bedeutsame Buch des kiirzlich verstorbenen spa-
nischen Islamforschers Miguel Asin Palacios genau studiert
hat, das den Titel hat: <«La KEschatologia musulmana en la
Divina Comedia», das zuerst 1919 in Madrid erschien, in ver-
schiedene andere Sprachen iibersetzt worden ist und vor kur-
zem in neuer Auflage herausgekommen ist. Dieser gelehrte
Verfasser hat hier den Versuch unternommen, den mafigeben-
den EinfluB der muhammedanischen Eschatologie auf die
grofite Dichtung des christlichen Mittelalters nachzuweisen.
Er hat dabei eine Darstellung dieser Eschatologie gegeben,
die weithin alles iibertrifft, was wir bisher davon gewult
haben.

Es beriihrt etwas seltsam, daB in dem 8. Kapitel, das der
Glaubenslehre des Islams gewidmet ist, fast nur veraltete Bii-
cher und Missionsliteratur verwendet sind. Die auf die Initia-
tive des holléndischen Islamforschers Snouck Hurgronje unter-
nommene <«Enzyklopiddie des Islams» liegt seit etwa zehn
Jahren in vier umfangreichen Bédnden und einem Erginzungs-
band abgeschlossen vor. Hier hiitte der Verf. reichlich Material
fiir dieses Kapitel finden kénnen. Er hat zwar gelegentlich den
Auszug daraus benutzt, daneben aber als Hauptquelle das ver-
altete und unzureichende «Dictionary of Islam» von Hughes
und Biicher, die der Missionsliteratur angehéren.

In dem Kapitel iiber die Mystik (S.124 ff.) ist neben Bii-
chern des kiirzlich verstorbenen R. A. Nicholson, der ein her-
vorragender Kenner auf diesem Gebiete war, allerlei unwesent-
liche Literatur angegeben, aber von den grundlegenden Wer-
ken von Louis Massignon, der uns doch z.B. fiir wichtige
Probleme gerade der dlteren islamischen Mystik erst das Ver-
stdndnis erschlossen hat, nichts erwihnt.

Sehr unzureichend ist, was der Verf. iiber die islamischen
Orden ausfiihrt, unter denen er die «Derwischorden» merk-
wiirdigerweise als besondere Gruppe absondert. Er ahnt nicht,



232 Rezensionen

daf} es hier eine sehr umfangreiche und bedeutsame Literatur
gibt. Ich mochte hier nur auf die grundlegenden Arbeiten von
Georg Jacob und seinen Schiilern hinweisen. Die feinen Be-
obachtungen ferner, die ein so hervorragender Kenner des
islamischen Orients wie Hellmut Ritter iiber einen dieser Or-
den, den der Mewlewi, gemacht hat, konnten dem Verf. einen
Eindruck davon geben, wieviel Positives iiber die Gebriduche
dieser Orden zu sagen ist. Der Griinder dieses Ordens, Djala-
leddin ar-Rami (starb 1273), war einer der grofiten mystischen
Dichter des Islams. Sein Hauptwerk, el-Methnewi, ist kiirzlich
in einer monumentalen Ausgabe von R. A.Nicholson (persi-
scher Text, Uebersetzung, Kommentar) in neun umfangreichen
Béinden der «Gibb Memorial Series» verdffentlicht worden.

Ich koénnte noch auf vieles hinweisen. Die Islamforschung
hat sich in den letzten Jahrzehnten zu einer sehr umfassenden
Wissenschaft entwickelt, auch mit vielen Fragestellungen und
Problemen, die der Zeit, da Goldziher und C. H. Becker ihre
Werke schrieben, noch fern lagen. Es ist zuzugeben, daf} es
nicht einfach ist, sich auch nur einen Ueberblick iiber das hier
erschlossene Material zu verschaffen, und es erfordert schon
sehr eindringende Studien, um hier auf dem einen oder andern
Gebiete mit Autoritit mitreden zu koénnen. Aber das wollte
der Verf. ja nicht. Er wollte ein Handbuch fiir die Mission
unter den Muhammedanern schreiben, das den neuen Frage-
stellungen, die sich fiir diese Mission seit dem Abschlull des
Weltkrieges ergeben haben, gerecht wird. Man mufl zugeben,
daB er sich in ernstem Studium um die Dinge bemiiht hat und
daf ihm das, was er erstrebt hat, in anerkennenswertem Mafle
gelungen ist.

Zum Schlusse mochte ich noch auf eine Einzelheit hinweisen, die wohl
gerade fiir den Theologen von allgemeinerem Interesse sein diirfte. Der
Verf. erwihnt auf S.140, wo er von al-Ghazal, einem der gréften Theo-
logen des Islams, spricht, dall er sich ohne Zweifel auch mit dem Chri-
stentum eingehend bekannt gemacht hat. Wir haben in der Tat ein Buch
von al-Ghazil, das davon Kunde gibt. Louis Massignon war darauf aui-
merksam gemacht worden durch Zitate aus einer christlichen Gegenschrift,
die Paul Sbath aus einer seiner Handschriften 1929 versffentlicht hatte.
Massignon verschaffte sich Photographien von Ghazalis Buch aus Stambul
und verdffentlichte einen sehr interessanten Artikel <«Le Christ dans les

Evangiles, selon Ghaziliy iiber das Ergebnis seiner Studien in der von
ihm herausgegebenen Zeitschrift «Revue des Etudes Islamiques», 1932,



Miszelle 233

p. 523—536. Ghazall hatte sich nach seiner «Bekehrungs (1095) zeitweise
in Jerusalem aufgehalten, wo er in voélliger Zuriickgezogenheit lebte.
Er arbeitete dort an seinem grolen Werke der «Wiederbelebung der Reli-
gionswissenschafteny. Was er von Christus wulite, war ausschliellich ge-
griindet auf Material, das er in der islamischen Tradition gefunden hatte,
hauptsidchlich «Logia» asketischen Charakters. Die herannahenden Kreuz-
fahrer (die 1099 Jerusalem eroberten) hatten ihn veranlalt, seinen Wohn-
sitz zu wechseln. Er wurde nun begierig, sich mit den Quellen des Chri-
stentums selber zu befassen, und begann die Evangelien, besonders das
Johannes-Evangelium, zu studieren. Das Resultat dieser Studien legte er
in einer Schrift dar, die er etwa 1101 in Alexandria verfalite und in der
er sich insbesondere mit dem Problem der Trinitit und der Gottheit
Christi auseinandersetzte. Das Buch Ghazalis ist von einem Schiiler Mas-
signons, dem gelehrten Jesuitenpater Robert Chidiac, im arabischen Ori-
ginal, mit einer vortrefflichen franziosischen Uebersetzung und einem
griindlichen Kommentar, herausgegeben worden: «Al Ghazili, Réfutation
Excellente de la Divinité de Jésus-Christ d’aprés les Evangiles» (Biblio-
théque de I’Ecole des Hautes Etudes, Sciences Religieuses, LIVe Volume),
Paris, Leroux, 1939. Die Schrift sei allen denen, die sich fiir die Bezie-
hungen zwischen Islam und Christentum interessieren, zum Studium emp-
fohlen.

Das Buch Ghazalis und eine von der damaligen #gyptischen Regie-
rung veranlalte Gegenschrift der Kopten haben noch eine ganz inter-
essante Geschichte gehabt. Man wird dariiber Niéheres finden in meinen
¢«Schweich Lectures 1941y, die zurzeit im Druck sind, in dem Abschnitt,
der dem arabischen Diatessaron gewidmet ist.

Ozford. Paul Kahle.

Miszelle.

Znr Etymologie von sche’ol.

In Heft 1 dieses Jahrganges unserer Zeitschrift, S. 71 ff, stellt
L. Koehler fiir dieses seiner Herkunft nach bisher ungeklirte Wort eine
neue Etymologie auf, Ableitung von hebr. scha’a dde sein, wobei 1 dann
nicht Wurzelkonsonant, sondern wie in anderen I‘illen Bildungselement
wire. Das liBt sich héren; so gut wie ein scha'on ist auch ein sche’sl
moglich.

Indes ziehe ich doch eine andere Méglichkeit vor, nimlich eine Ab-
leitung von einer babylonischen, letztlich sumerischen Bezeichnung der
Unterwelt, die W.F. Albright schon vor 20 Jahren, allerdings an einem
ziemlich abgelegenen Orte, vorgeschlagen hat: in einem Aufsatz iiber
¢Mesopotamian FElements in Canaanite Eschatology», in den «Oriental
Studies dedicated to Paul Haupt> (1926) S.143—154. Da leitet er auf
S.151 f. mit kurzer Begriindung sche’sl von bab. Schu’ara ab, dem Namen
der Wohnung des Tammuz in der Unterwelt, und darnach auch Bezeich-
nung fiir die Unterwelt selber. Dieses Schu'ara ist — nihere Angaben
dariiber findet man bei Arthur Ungnad, Subartu (1926) S.28 ff. — eine



	Rezensionen

