
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 2 (1946)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen 221

auf die existentielle Bedeutung von Glaube und Vernunft
unanfechtbar zu sein. Auch der «gläubige Christ» schwankt hin
und her zwischen einem glaubenslosen .Weltleben und einem
weltlosen Glaubensleben; und er gibt in dieser Fragwürdigkeit

Aergernis. Vielleicht kann er immerhin erkennen, wo der
Fehler liegt. Er läßt sich warnen durch den Hinweis auf den
«Turm zu Babel». Aber auf der andern Seite wird er sich
davor hüten, auf dem Berge der Verklärung Hütten bauen zu
wollen. Im Hinblick auf sein Innenleben wird er sich sagen
lassen: «Denn wir wissen nicht, was wir beten sollen, wie
sich's gebührt» (Rom. 8, 26). Ueber die Darstellung seines
Glaubens in einem kirchlichen Lebensstile wird er sich keinen
Illusionen hingeben, eingedenk des Wortes: «Wir haben aber
diesen Schatz in irdenen Gefäßen, auf daß die überschwengliche

Kraft sei Gottes und nicht von uns» (2. Kor. 4, 7). Glaube
ist nicht eine Gestalt der Existenz unter andern, vielmehr die
Voraussetzung aller Existenzmöglichkeiten. «Denn ihr seid
gestorben; und euer Leben ist verborgen mit Christus in Gott»
(Kol. 3, 3). — In solchem Glauben ist beschlossen die Freiheit,
mit Pascal den säkularen Menschen in seinem Elend und in
seiner Größe zu sehen. Merkwürdig lichtvolle Worte aus einem
Gemeinschaftsliede erhellen unsern Gegenstand:

Ewigkeit — In die Zeit — Leuchte hell herein! Daß uns
werde klein das Kleine und das Große groß erscheine. —
Sel'ge Ewigkeit.

Basel. Heinrich Barth.

Rezensionen.

iWilhelm Vischer, Die evangelische Gemeindeordnung,
Matthäus 16, 13 bis 20, 28 ausgelegt, Zollikon-Zürich,
Evangelischer Verlag, 1946, 128 S., kart. Fr. 5.40.

Ein Freund sagte mir letzthin: «Wir sollten mehr Leute
wie Wilhelm Vischer haben. Man muß bei manchem, was er
schreibt, nein sagen. Man muß vieles, was er nur andeutet,
selber zu Ende denken. Aber gerade so führt er immer wirklich

ein Stück weiter.» Das gilt auch von diesem Büchlein.
Der Titel ist ein wenig verwirrend. Wer eine systematische
Behandlung der Probleme einer evangelischen Gemeindeord-



222 Rezensionen

nung erwartet, wird enttäuscht sein. Wichtigste Fragen,
etwa die nach Bischofsordnung und Gemeindeprinzip oder
nach der Finanzgestaltung, werden gar nicht angeschnitten,
und was z. B. zur Ordination ganz nebenbei gesagt wird
(S. 91), ist recht ungesichert (1. Tim. 5,22 redet m. E. eher von
der Handauflegung hei Wiederaufnahme eines Sünders, die
schon Euseh als «alten Brauch» kennt). Yischers Schrift
gleicht nicht einer modernen Betonstraße, die schnurgerade
aufs Ziel zuführt, sondern folgt dem Text wie eines jener
alten, reizenden Sträßlein, die jede Windung des Flusses
begleiten. So werden einem die theologischen Hauptanliegen
jener Matthäus-Kapitel eindringlich und schön gesagt: daß

nur der getötete und auferstandene der wahre Christus ist
(S. 28) ; daß die einzige wahrhaft ernste Gefahr der Gemeinde
die ist, daß sie dem Leiden entgehen und sich mit dem Fürsten
dieser Welt auf einen Handel einlassen will, statt überhaupt
nicht mehr mit ihm zu rechnen (S. 30 ff.) ; daß in der Gemeinde
die «Kleinen» die wichtigsten, Kinder also gerade ihre
«mustergültigen Glieder» sind (wobei aber solche «Kleinheit» nie
durch eine asketische Methode zu erreichen ist! S. 59, 67, 91);
daß darum in der Gemeinde grundsätzlich niemand herrschen
darf, weder in monarchischer noch in oligarchischer noch in
demokratischer Form (S. 121). Es tun sich aber auch allerhand
Nebenweglein auf, denen man selber folgen muß, um zu
erfahren, ob sie nur auf die nächste Blumenmatte führen oder
zu neuen Zielen. Eins dieser letzten Weglein zeigt der
Abschnitt auf S. 120: «Jesus klagt mit keinem Wort darüber, daß
die Völker so beherrscht und vergewaltigt werden, er klagt
niemanden an, erklärt auch nicht, wie es dazu gekommen ist.
Er sagt einfach: Ihr wißt, daß es so ist. Und ebenso einfach
fährt er fort: Nicht so wird es bei euch sein. Die Gemeinde hat
also weder über die politische Not Klagereden zu halten oder
Anklagen in die Welt hinauszuschleudern, noch eine
revolutionäre oder reaktionäre Theologie des Staates zu entwickeln.
Sie hat einfach selbst anders zu sein.» So gibt es manchen
Ausblick, der streng genommen nicht zum Thema gehört, bei
dem man aber dies und jenes erfährt, was schön zu lesen und
gut zu wissen ist (etwa die Ausführungen über Arbeits- und
Lohnverhältnisse in Palästina S. 107). Viel Bekanntes wird



Rezensionen 223

einem in einer reizenden und packenden Form neu. So liest
man etwa S. 10: «Was ist (der Menschensohn) nun eigentlich?
Der Weltrichter oder ein Rechtloser, der Zukünftige oder ein
Gegenwärtiger, bringen ihn die Wolken des Himmels oder
verschlingt ihn die Erde, ist er der Herr aller Herren oder der
Knecht aller Knechte, ist er der allmächtige Retter des heiligen
Volkes des Höchsten oder ein wehrloser, hilfloser Mensch? Wer
versteht die rätselhafte Menschlichkeit des Menschensohnes ?>

Manch Unbekanntes findet man auch, besonders in den reichlich

angeführten alttestamentlichen und jüdischen Quellen.
Aber auch Goethe und Pestalozzi, Blumhardt und Schlatter
kommen zum Wort. Einzelheiten sind nicht immer überzeugend

(wieso die Landschaft von Caesarea Philippi Jesu
Lehenslauf vorzeichnet, ist mir nicht klargeworden; wo Matthäus
den Karfreitag ausdrücklich «nach dem Anbruch des sechsten
Tages» datiert und so mit 17, 1 verbindet, habe ich nicht
gefunden; die Verbindung des Ahendmahlbechers mit dem, den
die Zebedaiden trinken sollen, hat mich nicht überzeugt; auch
habe ich nicht recht verstanden, wieso Matthäus 19, 9

Ehescheidung auch bei Unzucht der Frau nicht gestattet, so gern
ich dies verstünde). Aber es ist sehr erfreulich, daß gerade
Vischer gewaltsamen Umdeutungen, die sonst belieht sind,
nüchtern aus dem Wege geht. Matthäus 16, 28 versteht er von
der Wiederkunft, die Gott nur hinausgeschoben hat, um dem
Unglauben die Bußmöglichkeit zu lassen. Matthäus 18, 17
bezeichnet wirklich den Ausschluß aus der Gemeinde, obwohl
der «Heide> wie der «Zöllner» durch Jesu Gnade zum Bruder
werden kann. Die Realität der «Feuerhölle» (die kein zeitlich
begrenztes Fegfeuer ist) wird ebenso ernst genommen, wie es
dem Leser verwehrt bleibt, sich als «frommen» Zuschauer
außerhalb des Gerichtes zu stellen. Wenn Vischer den Text
«bis auf den letzten Buchstaben auszulegen versuchen» will
(S. 6), ist das etwas viel gesagt. Es ist jedenfalls nicht so zu
verstehen, daß Wort für Wort auch mit Grammatik, Wörterbuch

und Konkordanz gesichert würde, obwohl im ganzen
auf solider Grundlage ausgelegt wird. Aber die explizite
Auseinandersetzung mit andern ist nur sporadisch da (so könnte
der Zusammenhang zwischen «Rahmen» und «Perikope» noch
kritischer geklärt werden, oder eine so breite und fruchtbare



224 Rezensionen

Auslegung wie die der Zinsgroschenperikope dürfte noch
deutlicher abgesetzt werden gegenüber anderen Möglichkeiten,
z. B. der Deutung der grundsätzlichen Freiheit des Sohnes auf
das «vere deus», der freiwilligen Steuerleistung auf das «vere
homo»).* Denkt man aber an die wesentlichen prinzipiellen
Erkenntnisse, die oben zusammengestellt sind, und an einiges,
was noch nebenbei abfällt (S. 88: «Noch größer ist die Schuld
einer Kirche, die durch die Vermehrung der Geburten die
Uebermacht in der Welt gewinnen will»; S. 71 die fast
erschreckend starke Betonung der Souveränität der Gemeinde;
S. 78 ff. die Bemerkungen zur Ehe und der sozialen Frage),
dann kann man nur danken für dieses Büchlein.

Neßlau/St. Gallen. Eduard Schweizer.

Ernst Gaugier, Der Römerbrief, 1. Teil: Kapitel 1—8 (Prophezei,
Schweizerisches Bibelwerk für die Gemeinde), Zürich,

Zwingli-Verlag, 1945, 365 S., Fr. 9.50.

Die neutestamentliche Reihe der Sammlung allgemeinverständlicher

Kommentare des Zwingli-Verlages, deren erste
fünf Bände hier bereits angezeigt wurden (1945, S. 229 ff.), ist
nun durch die Auslegung der ersten Hälfte des Römerbriefs
bereichert worden. Mußten jenen Bänden gegenüber z. T. sehr
erhebliche kritische Einwendungen erhoben werden, so kann
die Arbeit von E. Gaugier (o. Prof. für NT und prakt. Theol.
an der Christkatholischen Theologischen Fakultät der Uni-

* Anmerkung des Redaktors: Auf die Gefahr hin, pro domo zu reden,
verweise ich auf die Exegese der Perikope von der Tempelsteuer in
meiner Arbeit über «Das Christuszeugnis der synoptischen Evangelien»,
im Sammelband «Jesus Christus im Zeugnis der Heiligen Schrift und der
Kirche», 1936, S. 22 ff.: «...Auch, ja gerade der Messias unter das
Gesetz getan. Wieder stößt die reformatorische Exegese Calvins ins
Zentrum, wenn da streng methodologisch gefragt und gesagt wird: .Imprimis
notandus est huius historiae scopus: nempe quod tributum solvendo
subiectionem ultro testatus sit, sicut formam servi induerat.' in der

Geschichte von der Tempelsteuer irrliehtert das von Jesus geradezu
provozierte Mißverständnis seitens seiner Jünger Gott, der seinen
Sohn geschickt und unter das Gesetz getan hat, zahlt letztlich selbst den

vom Gesetz geforderten Preis, indem er ein Wunder (seil, die Findung
des Staters im Fischmaul) vollzieht.» J. Schniewind hat sich dem in seiner
Erklärung des Evangeliums nach Matthäus, 1937, S. 190 («Das Neue Testament

Deutsch, Neues Göttinger Bibelwerk»), angeschlossen. K.L.S.



Rezensionen 225

versität Bern) ohne weiteres als vorzügliche und wissenschaftlich

bestens fundierte Leistung anerkannt werden. G. verrät
auf jeder Seite, daß er die wissenschaftliche Diskussion
berücksichtigt und beherrscht, er bietet auch ein ausführliches
Literaturverzeichnis und zitiert häufig frühere Ausleger. Die
von ihm geschaffene Uebersetzung ist sehr genau und gut
verständlich; die Einleitung behandelt die historischen Probleme
klar und überzeugend (judaistische Einflüsse in der römischen
Gemeinde werden abgelehnt; Eöm. 16 gilt als Teil des Rom.,
16, 25—27 als unpaulinische Zufügung). Die eigentliche
Auslegung ist ungewöhnlich eindringlich und genau. Der Leser
wird nicht nur auf Schwierigkeiten der Uebersetzung und
ungesicherte Lesarten aufmerksam gemacht (zu 2, 8; 5, 1; 6,

17; 8, 11.28), er wird nicht nur vor allen üblichen Fehldeutungen

im ganzen und im einzelnen gewarnt, sondern er muß
die Fragen, die der Text stellt, mit dem Verf. in ernsthafter
Arbeit durchdenken, da der Verf. mit Recht der Meinung ist,
daß der Gemeinde die Anstrengung des Mit-Denkens «um der
Achtung willen, die man ihr schuldig ist, nicht erspart
werden» dürfe (S. IV). So entsteht eine Erklärung, die allen
berechtigten Ansprüchen an eine nicht streng fachwissenschaftliche

Auslegung Genüge tut und doch auf Schritt und Tritt
die genaue fachwissenschaftliche Unterbauung spüren läßt.
Freilich überschätzt der Verf. gelegentlich doch wohl die
Verständnismöglichkeit des Laien, indem er da und dort unerklärte
fremdsprachliche -Wörter stehenläßt (S. 69 Goj, Thora; S. 72

Skandalon; S. 315 Chassid, Zaddik) oder die Kenntnis moderner

Wissenschaftssprache voraussetzt (S. 67 «existentielles
Gericht an sich seihst»; S. 103 «Vegetationsgötter»; S. 130 «die
Namenlosigkeit des ,man' im Heideggerschen Sinn»). Und
ebenso ist es für den Laien kaum von Wert, wenn etwa 23mal
zu einem Zitat die Namen von Forschern hinzugefügt werden,
deren Arbeiten nicht genannt sind und selbst vom Fachmann
nicht immer mit Sicherheit aufgefunden werden können. Aber
solche Grenzüberschreitungen des wissenschaftlichen Erklärers

sind ja nur ein Zeichen für die Sorgfalt der geleisteten
Arbeit und ändern nichts an dem Urteil, daß hier eine wirklich

vorzügliche Erklärung des schwierigen Textes vorliegt.
Als Leitmotive der Erklärung im ganzen dürften sich wohl

15



226 Rezensionen

zwei Gedanken herausstellen lassen. Einerseits wird mit
ungeheurer Eindringlichkeit immer wieder darauf hingewiesen, daß
Paulus das Heil in keiner Weise auf menschliche Leistung oder
menschliche Erfahrung begründet, sondern ganz ausschließlich
auf das Wissen um Gottes Tat in Christus, wodurch allein die
Realität des Heils unabhängig von aller menschlichen Zufälligkeit

garantiert ist; anderseits wird durchgehend betont, daß Paulus

nicht vom Heil des Einzelnen, sondern der Gemeinde spricht.
Diese beiden Grundgedanken der Erklärung sind zweifellos
richtig, und dementsprechend finden sich ausgezeichnete
Ausführungen über die selbstverständliche Zugehörigkeit der
Heiligung zur Rechtfertigung, über die Geschichtlichkeit des

Heilsgeschehens, gerade auch in der Wirkung der Sakramente,
über die Bedeutung des Erwählungsgedankens für die
Heilsgewißheit, über die ganzheitliche Menschenanschauung des
Paulus usw. Die Schärfe der Betonung, daß zwischen den
Religionen einschließlich des Christentums als einer Religion
und der Offenbarung ein absoluter Unterschied besteht, führt
dazu, daß die Anlehnung des Paulus an hellenistische
Gedankengänge (etwa in Rom. 1, 19 ff.; 6, 2ff.) nur zögernd
zugegeben wird, obwohl sich gerade aus der Uehernahme dieser
naturhaften Gedankenformen doch die Mißverständlichkeit
mancher paulinischen Gedanken ergibt. Besonders überzeugend

sind die Ausführungen über den Glauben als «Antwort
auf Gottes Tun, selbst erst von Gott geschaffene Möglichkeit
des Ergreifens» (S. 108), über die Verbindung des Christen
mit dem geschichtlichen Vorgang des Kreuzestodes durch die
Taufe (S. 157), über das Stehen der Kirche in der wirklichen
Tat Gottes und im Warten auf die Vollendung (S. 169), über
die Deutung von 7, 7 ff., 14 ff. auf den natürlichen Menschen
(S. 196 ff.), schließlich darüber, daß nicht unser Gebet ein
unaussprechliches Seufzen genannt wird, sondern «das für
uns nicht wahrnehmbare Beten des Geistes, sein Eintreten vor
Gott selbst» (S. 323). Und überall werden die Einwände des
Menschen von heute berücksichtigt, freilich um dabei immer
wieder zu zeigen, daß diese Einwände in der Regel die allein
von Gottes Tun handelnde Botschaft des Apostels mißverstehen.

So wird der Leser trotz aller Einführung in die
Schwierigkeiten des Textes zu einer persönlichen Auseinan-



Rezensionen 227

dersetzimg mit dem Text gezwungen, und das ist zweifellos
die wichtigste Aufgabe einer solchen Erklärung. Es ist zu
hoffen, daß das wertvolle .Werk bald durch die zweite Hälfte
vervollständigt wird.

Nur wenige Einwände sind gegen die Uebersetzung zu erheben. Die
Wiedergabe von vooûgEvct 1, 20 durch «als etwas, was man erkennen kann»
ist bedenklich, weil die Funktion des voûç bei dieser Gotteserkenntnis
nicht genügend heraustritt; die Uebersetzung «alle ermangeln d ir
Anerkennung (Ehre, Herrlichkeit) bei Gott» 3,24 ist sprachlich unmöglich;
die Uebersetzung von i\ao-rf|piov 3, 25 durch «Gnadenthron» übersieht, daß
diese Septuaginta-Bedeutung von Paulus bei seinen römischen Lesern
schwerlich vorausgesetzt werden konnte; zu 3, 25 hätte erwähnt werden
sollen, daß man statt «weil er die Sünden hatte hingehen lassen» auch,
m. E. richtiger, übersetzen kann «dadurch, daß er die Sünden vergab». —
Nur selten vermißt man eine Erklärung. Zu 1,20 ist nicht darauf
verwiesen, daß der voûç als das alleinige Organ für die Erkenntnis der Ur-
offenbarung Gottes gekennzeichnet ist; die logisch schwierige Verbindung
in 1,23 «nicht allein tun, sondern auch Beifall spenden denen, die es
treiben» ist nicht erklärt; zu 3, 20 hätte darauf verwiesen werden müssen,
daß Paulus nach rabbinischer Art zu dem Psalmzitat die entscheidenden
Worte «durch Gesetzeswerke» erst hinzufügt; zu 3,25 ist eïç êvbeiEiv nicht
deutlich erklärt, man erfährt nicht, ob an Erweis oder Nachweis der
Gerechtigkeit gedacht ist; in der Erklärung von 5,12 wird die Uebersetzung
des l<p 'tb durch «weil» mit Recht festgehalten, dann aber behauptet, es
sei ein Kurzschluß, daß Paulus die Sünde jedes einzelnen Menschen als
Ursache seines Todes bezeichne, und dementsprechend fällt dann das Sätzchen

«dieweil sie alle gesündigt haben» bei der Erklärung S. 128 f. völlig
unter den Tisch, was eine Umgehung der Schwierigkeit des Textes
bedeutet. — Die Bestreitung des Zukunftscharakters von éaôpeOa in 6,5
(«wir werden zusammenwachsen mit der Gestalt seiner Auferstehung»)
ist unbegründet; da der Verf. mit Recht sich so scharf gegen jede naturhafte

Erklärung der paulinischen Heilslehre wendet, ist es unbegreiflich,
daß er S. 338 (zu 8,29) die eschatologische Gleichgestaltung mit dem
Bilde Christi erläutert durch das Teilhaftigwerden göttlicher Natur in
2. Petr. 1, 4! — Einige Male läßt sich der Verf. in der Polemik zu
übertreibenden Formulierungen verführen (die Frage nach dem Anknüpfungspunkt

wird als «Dilettantenfrage» bezeichnet, S. 54; die Streichung der
Werke aus dem Heilsvorgang wird einem «hysterischen Ueberpaulinismus»
zugeschrieben, S. 143; die z. B. von Wernle vertretene Anschauung von der
Ueberfliegung der sittlichen Wirklichkeit durch die Theorie bei Paulus
heißt «hoffnungslos zuschauerhaft und studierstubenmäßig», S. 168; die
Verheißung der eschatologischen Herrlichkeit Gottes an alle Kreaturen
wird nach G. von «einigen geizigen Exegeten» bestritten, S. 304; und die
Religionspsychologie wird als «unkeusche Beschäftigung mit der Psychologie

der Frömmigkeit» gekennzeichnet, S. 313).

Zürich. !Werner Georg Kümmel.

15*



228 Rezensionen

Emanuel Kellerhals, Der Islam, seine Geschichte, seine Lehre,
sein Wesen, Basel, Basler Missionsbuchhandlung G.m.b.H.,
1945, 383 S., geb. Fr. 14.—

Zwei Erwägungen sind es gewesen, die den Verf., einen
Missionsinspektor und Nichtarabisten, veranlaßt haben, ein
neues Buch über den Islam zu schreiben. Erstens die
Tatsache, die ihm besonders durch die Lektüre der Bücher von
Paul Schmitz (All-Islam!, 1937, u. a.) zum Bewußtsein gekommen

ist, daß der Islam als politische und religiöse Bewegung
ganz anders ernst genommen werden müsse, als man es vor
und unmittelbar nach dem Zusammenbruch des türkischen
Reiches im Abendland zu tun gewohnt war. Die existierenden
Werke über den Islam sind vor dem Weltkrieg geschrieben
und berücksichtigen nicht die seitdem eingetretenen gewaltigen

Veränderungen unserer Welt. Zweitens die Erkenntnis,
daß die tiefgreifende Neubesinnung der evangelischen Theologie

in den letzten beiden Jahrzehnten eine neue
Betrachtungsweise des Islams erfordere. Der Verf.' nimmt seinen Standort

bewußt auf dem Boden des kirchlichen Bekenntnisses.
Eine «vergleichende Religionswissenschaft» gibt es für ihn
nicht mehr. Verglichen werden können nur gleichartige Größen,

Denksysteme, Lebensordnungen, Kultformen Dinge,
die zum gegebenen oder erworbenen geistigen Besitz des
Menschen gehören.
«Ein anderes ist es jedoch, wenn diese historisch gewordenen und
erscheinungsmäßig feststellbaren Lebensäußerungen dessen, was wir Religion
nennen, mit der Offenbarung verglichen werden sollen, d. h. mit einer
Wirklichkeit, die auf der zweidimensionalen Ebene des menschlichen
Geisteslebens überhaupt nicht vorkommt, sondern deren Natur gerade darin
besteht, daß sie aus einer dritten Dimension vertikal auf die Ebene des
menschlichen Geisteslebens hereinbricht oder hereingebrochen ist. Religion

und Offenbarung gehören zwei verschiedenen Dimensionen an und
sind deshalb inkommensurabel...» (S. 14).

Der «theologischen Religionswissenschaft» wird es ein ernstliches

und ehrliches Anliegen sein, zuerst einmal rein sachlich

feststellend die Botschaft der fremden Religion zu erkennen

und zu verstehen. Sie weiß, daß hinter der ungeheuren
Vielfalt der Religionen die eine Frage nach der Wahrheit steht.
Sie wird deshalb «dort, wo Menschen ihre eignen Erfindungen, die von
ihnen erprobte Technik, die von ihnen erdachte Weisheit über Gott, Welt



Rezensionen 229

und Mensch, den von ihnen erhobenen Anspruch als die Wahrheit
ausgehen, nicht voll Entrüstung verdammen, aber auch nicht in falscher Nachsicht

verharmlosen, als dürfte jede Stimme gleichberechtigt in dieselbe
Reihe mit der Stimme der Offenbarung treten, sondern sie wird mit der
Barmherzigkeit der Liebe und gleichzeitig mit der Unbarmherzigkeit der
Wahrheit den Unterschied, die Gegensätzlichkeit herausstellen» (S. 17).

Das .Wesen der Wahrheit bestehe darin, daß sie nicht von
Menschen erdacht, sondern von Gott gesetzt ist. Die Ehrfurcht
vor diesem heiligsten Reservat gebe dem offenbarungsgläubigen

Theologen die getroste Freudigkeit, theologische, d. h.
bekenntnisgebundene Religionskunde zu treiben.

Man muß sich diese Sätze aus der Einleitung des vorliegenden

Buches vergegenwärtigen, um die Gesichtspunkte, die den
Verf. bei der Abfassung seines Buches geleitet haben, recht
zu verstehen. Es ist bezeichnend, daß er am Schlüsse seiner
Ausführung theologische Religionswissenschaft durch
bekenntnisgebundene Religionskunde zu ersetzen unternimmt. Es
ist verständlich, daß ein Missionsmann die ihm geoffenbarte
Wahrheit in den Mittelpunkt seiner Betrachtungen stellt. Es
ist für ihn ganz konsequent gedacht, wenn er auf die Frage,
welche Aufgabe der offenbarungsgläubige Theologe nach
Verzicht auf das vergleichende Verfahren gegenüber dem Islam
hat, antwortet:
«Wir machen Ernst mit der Tatsache, daß nicht wir zu bewerten haben,
sondern daß die Bewertung schon vollzogen ist, und zwar von Gott, nämlich

in der in Jesus Christus geschehenen Offenbarung» (S. 337)

und daß er in den folgenden Kapiteln die Fragen nach der
Offenbarung, der Gotteserkenntnis, der Theokratie, der Erlösung

und des Erlösers in entsprechender Weise beantwortet.
Was er hier vorbringt, sind religiöse Erfahrungen, die man
mit den Mitteln der Wissenschaft weder als wahr noch als
falsch erweisen kann. Es sind Instruktionen für seine Schüler,

die angehenden Missionare. Als solche sind sie ganz am
Platz. Es ist sogar damit zu rechnen, daß die Mohammedaner
ihren Zöglingen, die unter Christen Mission treiben sollen,
entsprechende Instruktionen geben werden und daß sie sie mit
derselben Zuversicht auf göttliche Offenbarung, die ihnen
zuteil geworden ist, zurückführen werden.

Aber wenden wir uns dem Hauptteil des Buches zu, der
der Darstellung des Islams in seinen Voraussetzungen und



230 Rezensionen

mannigfaltigen Erscheinungen gewidmet ist (S. 19—335). Daß
der Verf. dem Arabischen fernsteht, merkt man bei allerlei
kleinen Mißverständnissen und besonders bei der Transskription

arabischer Wörter. Diese Dinge sind aber für das Wesen
des Buches nicht von Belang. Dafür hat er Verständnis für
geschichtliche und religiöse Fragen, das der Arabist oft nicht
in dem Maße hat. Er hat sich in die Probleme wirklich
eingearbeitet, hat es im großen und ganzen verstanden, sich gute
Bücher als Grundlage seiner Darstellung herauszusuchen,
und er hat diese mit Verständnis benutzt. Ich möchte z. B. auf
die feine Charakterisierung von Islamforschern wie I. Gold-
ziher und C. H. Becker hinweisen (S. 323—327). Er hat ein
anregendes Buch geschrieben, das man mit Genuß liest und das
für die Zwecke, die er im Auge hat, als eine brauchbare
Einführung in Geschichte und Lehre des Islams bezeichnet werden

kann. Damit ist ja nun freilich nur ein kleiner Teil von
dem umfaßt, was zum Wesen des Islams gehört. Von den
gewaltigen Leistungen der islamischen Völker auf den Gebieten
der Philologie, der Philosophie, der Geschichte, der Geographie,

der Astronomie, der Mathematik, der Medizin, der exakten

Wissenschaften im allgemeinen, der Dichtkunst und der
bildenden Künste usw. ist kaum oder gar nicht die Rede, und
man wird das Wesen des Islams doch nur sehr unvollkommen
erfassen, wenn man unberücksichtigt läßt, daß alle diese
Leistungen auf dem Boden des Islams möglich waren und von
ihm gefördert wurden.

Aber auch zu den Gebieten, die der Verf. behandelt hat,
läßt sich mancherlei sagen. Zu unsrer Orientierung über die
Verhältnisse der islamischen Völker nach dem Weltkriege hat
der italienische Orientalist Carlo Nallino Jahrzehnte hindurch
in der italienischen Monatsschrift «Oriente Moderno»
regelmäßig ausgezeichnete Berichte verfaßt, die mit Recht Berühmtheit

erlangt haben. Sie haben z. T. als Grundlage gedient für
die glänzende Darstellung der Verhältnisse der islamischen
Welt nach dem Friedensschluß, die der englische Historiker
Arnold J. Toynbee in zahlreichen Veröffentlichungen gegeben
hat («The Islamic World since the Peace Settlement», in: Survey

of International Affairs 1925, Oxford 1927, 611 S., mit
zahlreichen umfangreichen Fortführungen in den späteren Bän-



Rezensionen 231

den des «Survey»). Das Abendland brauchte also eigentlich
nicht auf die stark propagandistisch aufgezogenen und mit
Schlagwörtern arbeitenden Bücher von Paul Schmitz zu warten,

um über die Verhältnisse in der islamischen .Welt nach
dem Weltkriege aufgeklärt zu werden.

Ueber islamische Eschatologie sollte niemand schreiben,
der nicht das bedeutsame Buch des kürzlich verstorbenen
spanischen Islamforschers Miguel Asin Palacios genau studiert
hat, das den Titel hat: «La Eschatologia musulmana en la
Divina Comedia», das zuerst 1919 in Madrid erschien, in
verschiedene andere Sprachen übersetzt worden ist und vor kurzem

in neuer Auflage herausgekommen ist. Dieser gelehrte
Verfasser hat hier den Versuch unternommen, den maßgebenden

Einfluß der muhammedanischen Eschatologie auf die
größte Dichtung des christlichen Mittelalters nachzuweisen.
Er hat dabei eine Darstellung dieser Eschatologie gegeben,
die weithin alles übertrifft, was wir bisher davon gewußt
haben.

Es berührt etwas seltsam, daß in dem 8. Kapitel, das der
Glaubenslehre des Islams gewidmet ist, fast nur veraltete
Bücher und Missionsliteratur verwendet sind. Die auf die Initiative

des holländischen Islamforschers Snouck Hurgronje
unternommene «Enzyklopädie des Islams» liegt seit etwa zehn
Jahren in vier umfangreichen Bänden und einem Ergänzungsband

abgeschlossen vor. Hier hätte der Verf. reichlich Material
für dieses Kapitel finden können. Er hat zwar gelegentlich den

Auszug daraus benutzt, daneben aber als Hauptquelle das
veraltete und unzureichende «Dictionary of Islam» von Hughes
und Bücher, die der Missionsliteratur angehören.

In dem Kapitel über die Mystik (S. 124 ff.) ist neben
Büchern des kürzlich verstorbenen R. A. Nicholson, der ein
hervorragender Kenner auf diesem Gebiete war, allerlei unwesentliche

Literatur angegeben, aber von den grundlegenden Werken

von Louis Massignon, der uns doch z. B. für wichtige
Probleme gerade der älteren islamischen Mystik erst das
Verständnis erschlossen hat, nichts erwähnt.

Sehr unzureichend ist, was der Verf. über die islamischen
Orden ausführt, unter denen er die «Derwischorden»
merkwürdigerweise als besondere Gruppe absondert. Er ahnt nicht,



232 Rezensionen

daß es hier eine sehr umfangreiche und bedeutsame Literatur
gibt. Ich möchte hier nur auf die grundlegenden Arbeiten von
Georg Jacob und seinen Schülern hinweisen. Die feinen
Beobachtungen ferner, die ein so hervorragender Kenner des
islamischen Orients wie Hellmut Ritter über einen dieser
Orden, den der Mewlewi, gemacht hat, könnten dem Verf. einen
Eindruck davon geben, wieviel Positives über die Gebräuche
dieser Orden zu sagen ist. Der Gründer dieses Ordens, Djalä-
leddïn ar-Rümi (starb 1273), war einer der größten mystischen
Dichter des Islams. Sein Hauptwerk, el-Methnewi, ist kürzlich
in einer monumentalen Ausgabe von R. A. Nicholson (persischer

Text, Uebersetzung, Kommentar) in neun umfangreichen
Bänden der «Gibb Memorial Series» veröffentlicht worden.

Ich könnte noch auf vieles hinweisen. Die Islamforschung
hat sich in den letzten Jahrzehnten zu einer sehr umfassenden
.Wissenschaft entwickelt, auch mit vielen Fragestellungen und
Problemen, die der Zeit, da Goldziher und C. H. Becker ihre
Werke schrieben, noch fern lagen. Es ist zuzugeben, daß es
nicht einfach ist, sich auch nur einen Ueberblick über das hier
erschlossene Material zu verschaffen, und es erfordert schon
sehr eindringende Studien, um hier auf dem einen oder andern
Gebiete mit Autorität mitreden zu können. Aber das wollte
der Verf. ja nicht. Er wollte ein Handbuch für die Mission
unter den Muhammedanern schreiben, das den neuen
Fragestellungen, die sich für diese Mission seit dem Abschluß des

Weltkrieges ergeben haben, gerecht wird. Man muß zugeben,
daß er sich in ernstem Studium um die Dinge bemüht hat und
daß ihm das, was er erstrebt hat, in anerkennenswertem Maße
gelungen ist.

Zum Schlüsse möchte ich noch auf eine Einzelheit hinweisen, die wohl
gerade für den Theologen von allgemeinerem Interesse sein dürfte. Der
Verf. erwähnt auf S. 140, wo er von al-Ghazäl, einem der größten Theologen

des Islams, spricht, daß er sich ohne Zweifel auch mit dem
Christentum eingehend bekannt gemacht hat. Wir haben in der Tat ein Buch
von al-Ghazäl, das davon Kunde gibt. Louis Massignon war darauf
aufmerksam gemacht worden durch Zitate aus einer christlichen Gegenschrift,
die Paul Sbath aus einer seiner Handschriften 1929 veröffentlicht hatte.
Massignon verschaffte sich Photographien von Ghazälis Buch aus Stambul
und veröffentlichte einen sehr interessanten Artikel «Le Christ dans les
Evangiles, selon GhazälL» über das Ergebnis seiner Studien in der von
ihm herausgegebenen Zeitschrift «Revue des Etudes Islamiques», 1932,



Miszelle 233

p. 523—536. Ghazâlï hatte sich nach seiner «Bekehrung» (1095) zeitweise
in Jerusalem aufgehalten, wo er in völliger Zurückgezogenheit lebte.
Er arbeitete dort an seinem großen Werke der «Wiederbelebung der
Religionswissenschaften». Was er von Christus wußte, war ausschließlich
gegründet auf Material, das er in der islamischen Tradition gefunden hatte,
hauptsächlich «Logia» asketischen Charakters. Die herannahenden Kreuzfahrer

(die 1099 Jerusalem eroberten) hatten ihn veranlaßt, seinen Wohnsitz

zu wechseln. Er wurde nun begierig, sich mit den Quellen des
Christentums selber zu befassen, und begann die Evangelien, besonders das

Johannes-Evangelium, zu studieren. Das Resultat dieser Studien legte er
in einer Schrift dar, die er etwa 1101 in Alexandria verfaßte und in der
er sich insbesondere mit dem Problem der Trinität und der Gottheit
Christi auseinandersetzte. Das Buch Ghazâlîs ist von einem Schüler Mas-
signons, dem gelehrten Jesuitenpater Robert Chidiac, im arabischen
Original, mit einer vortrefflichen französischen Uehersetzung und einem
gründlichen Kommentar, herausgegeben worden: «Al Ghazâlï, Réfutation
Excellente de la Divinité de Jésus-Christ d'après les Evangiles» (Bibliothèque

de l'Ecole des Hautes Etudes, Sciences Religieuses, LIVe Volume),
Paris, Leroux, 1939. Die Schrift sei allen denen, die sich für die
Beziehungen zwischen Islam und Christentum interessieren, zum Studium
empfohlen.

Das Buch Ghazâlîs und eine von der damaligen ägyptischen Regierung

veranlaßte Gegenschrift der Kopten haben noch eine ganz
interessante Geschichte gehabt. Man wird darüber Näheres finden in meinen
«Schweich Lectures 1941», die zurzeit im Druck sind, in dem Abschnitt,
der dem arabischen Diatessaron gewidmet ist.

Oxford. Paul Kahle.

Miszelle.
Znr Etymologie von sche'öl.

In Heft 1 dieses Jahrganges unserer Zeitschrift, S. 71 ff., stellt
L. Koehler für dieses seiner Herkunft nach bisher ungeklärte Wort eine
neue Etymologie auf, Ableitung von hehr, schä'ä öde sein, wobei 1 dann
nicht Wurzelkonsonant, sondern wie in anderen Fällen Bildungselement
wäre. Das läßt sich hören; so gut wie ein schä'ön ist auch ein sche'öl

möglich.
Indes ziehe ich doch eine andere Möglichkeit vor, nämlich eine

Ableitung von einer babylonischen, letztlich sumerischen Bezeichnung der
Unterwelt, die W. F. Albright schon vor 20 Jahren, allerdings an einem
ziemlich abgelegenen Orte, vorgeschlagen hat: in einem Aufsatz über
«Mesopotamian Elements in Canaanite Eschatology», in den «Oriental
Studies dedicated to Paul Haupt» (1926) S. 143—154. Da leitet er auf
S. 151 f. mit kurzer Begründung sche'öl von bah. Schu'ära ah, dem Namen
der Wohnung des Tammuz in der Unterwelt, und darnach auch Bezeichnung

für die Unterwelt selber. Dieses Schu'ära ist — nähere Angaben
darüber findet man bei Arthur Ungnad, Sübartu (1926) S. 28 ff. — eine


	Rezensionen

