Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 2 (1946)

Heft: 3

Artikel: Glaube und Vernunft als Existenzproblem
Autor: Barth, Heinrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877588

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877588
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

204 H. Barth, Glaube und Vernunft als Existenzproblem

mégen.y ** Ein Reformierter wiirde sich kaum so ausdriicken.
Calvin redet niichterner, und zwar im Sinne der Heiligen
Schrift. Und doch ist Luther auch da, gerade da nicht Mysti-
ker, sondern ein treuer Zeuge der in Christus geschenkten
Sohnschaft, ein gewissenhafter Prediger des Evangeliums.
Sein Verstindnis des Bittens ist gewonnen am Verstindnis
des Unser Vater.
Laufen/Berner Jura. Alfred de Quervain.

Glaube und Vernunft als Existenzproblem.
Vortrag am 18. Februar 1946 in der Basler Predigergesellschaft.

Wer sich anschickt, iiber «Glaube und Vernunfty vorzu-
tragen, der greift damit zunichst auf eine Fragestellung zu-
riick, die im Denken der Patristik und im christlichen Mittel-
alter ihre Wurzel hat. Auch der christliche Denker der Ge-
genwart macht sich zumeist die Frage der Beziehung von
Glaube und Vernunft in dem relativ einfachen Sinne zu eigen,
in dem das mittelalterliche Denken eine Abklirung seiner
letzten Probleme gesucht hatte — ohne daf er sich immer be-
wullt wird, wie sehr diese Fragestellung durch die Griéfle, aber
auch durch die Schranken jener Geisteswelt mitbedingt ist.

Patristisches und scholastisches Denken sahen sich vor die
ebenso gewaltige wie unausweichliche Aufgabe gestellt, im
Hinblick auf die Beziehung der christlichen Glaubenslehre zu
der iiberlieferten Weisheit der Alten zur Klarheit zu gelangen.
Mit staunender Bewunderung wurde der christliche Denker
jener Epoche der zwar nur in Bruchstiicken vermittelten, aber
in ihrem sublimen Gehalte und ihrer geistigen Durchbildung
wohl erkennbaren philosophischen Einsicht der Alten gewahr,
mit der es bei ihrer einleuchtenden Klarheit und unverkenn-
baren Tiefe in jedem Falle eine weittragende Bewandtnis ha-
ben mufite. s waren Einsichten der «Vernunfty, die aus dem
Munde der alten Meister des philosophischen Gedankens ver-
nehmbar wurden — Einsichten, die zwar die Héhe und Tiefe
christlicher Glaubenserkenntnis vermissen lielen, denen man
aber eine Kraft der Erhellung auch fiir die christliche Welt-

1 Luthers Auslegung von Joh. 15,13 ff.,, W. A, 45, 540.



H. Barth, Glaube und Vernunft als Existenzproblem 205

und Lebensanschauung nicht von vornherein abzusprechen
wagte. Was immer von heidnischer Weisheit Wahres, Gutes
und Edles gedacht worden war, das durfte offenbar auch fiir
den christlichen Denker seinen Wert und seine Bedeutung
haben — bei allem Bewulitsein des Abstandes, der zwischen
den Wahrheiten der Offenbarung und der profanen Vernunft
bestehen blieb. Im Hinblick auf das hier auftauchende, grofie
Problem hat das mittelalterliche Denken — wie wir wissen —
verschiedene Wege eingeschlagen: Entweder es traute der
philosophischen Vernunft die Kraft zu, wenigstens in weit-
gehender Annédherung auf ihrem eigenen Wege der offenbarten
Wahrheit innezuwerden. Oder es lieR die Ordnung der Glau-
benswahrheiten derjenigen der Vernunftwahrheiten in eindeu-
tigem Rangverhiltnis iibergeordnet sein, ohne dal zwischen
beiden ein Widerspruch aufklaffen durfte. Oder es meinte ein
letztgiiltiges Auseinanderbrechen von zwei Wahrheiten wahr-
zunehmen, indem die Paradoxie des Glaubens alle Beziehung
zur Vernunftwahrheit verloren zu haben schien — die Losung
des Verzichtes mit ihrer ausweglosen Grofle!

Solche Konfrontation von Glaube und Vernunft — die im
Rationalismus, im deutschen Idealismus und bis zur Gegen-
wart weiterlebte — bedeutet aber noch lange nicht die wirk-
liche Begegnung derjenigen Liebensrealititen, die in den Stich-
worten <Glaubey» und «Vernunfty vertreten sind. Denn sie
vollzieht sich auf einer Ebene, die keinen Raum hat, die Exi-
stenz des Menschen mit ihren Problemen in sich aufzunehmen:
auf der Ebene der Einsicht, des Denkens, der Lehre. Die von
uns bis dahin ins Auge gefalite dialektische Spannung zwi-
schen Glaube und Vernunft entspringt der gegensitzlichen,
und doch nicht beziehungslosen Polaritit von christlicher
Glaubenslehre und antiker Philosophie, die sich als gottliche
und menschliche Weisheit, als heilige und profane «Theoria»
entgegenzustehen scheinen. In der <«Theoriay, in der denken-
den Betrachtung jenseitiger und diesseitiger Wahrheiten, in
der Lehre des Glaubens und der sdkularen Erkenntnis er-
schopit sich aber die Existenz des Menschen nicht. Denn der
Mensch existiert in andern Entscheidungen, als wie sie seiner
denkenden Erkenntnis offenstehen. Gibt es doch eine Aus-
einandersetzung zwischen Glaube und Vernunft, die mehr ist



206 H. Barth, Glaube und Vernunft als Existenzproblem

als ein bloBes Denkproblem — eine Begegnung von noch gro-
ferem Ernste und noch strengerem Anspruche an den Men-
schen.

Wenn wir in der Formulierung unseres Themas Glaube
und Vernunft als «Existenzproblemy» bezeichnen, dann soll
durch diesen Zusatz zum Ausdruck kommen, dall wir nicht
nur ein Problem des theoretisch erkennenden Menschen, nicht
nur eine Frage des Denkens und der Lehre im Auge haben —
eine Frage, wie sie zu allen Zeiten den Intellekt einer gléu-
bigen und ungldubigen Menschheit beschéiftigen mufite. Diese
intellektuelle Frage nach dem Verhiltnis zwischen der auf
Offenbarung gegriindeten Glaubenslehre und einer sidkularen
Philosophie und Wissenschaft erweist sich uns als die Teil-
frage eines noch grofleren Problems, das das Problem des gan-
zen Menschen, des Menschen als solchen ist. In diesem Pro-
bleme sehen wir uns vor die erst recht aktuelle und dringliche
Frage gestellt, wie sich die Existenz im Glauben zur Existenz
im S&kulum verhalten mag. Zur Existenz des Menschen in
der «Welty, die wir hier im Blickpunkt haben, wenn wir dem
«Glaubeny die «Vernunfty gegeniiberstellen! Bei solcher Kon-
frontation geht es nicht mehr um ein Anliegen der denkenden
Rechenschaft, vielmehr um eine Frage der personlich hochst
belangvollen, unser alltigliches Leben und vor allem unsere
Arbeit in Mitleidenschaft ziehenden Auseinandersetzung, die
sich iiber die blofie Dialektik hinaus zum Konflikte auswachsen
mull — zum Konflikte im persénlichen Leben des Christen,
der sich bedrédngt sieht von der F'rage des Verhaltens seines
Glaubens zu seiner Existenz in den Verflechtungen seines si-
kularen Daseins, aber auch zu dem groflen geschichtlichen
Konflikte, der durch den Gegensatz von Kirche und Staat am
besten bezeichnet ist. Wohl mag dieser Konflikt in der harm-
losen Existenzform einer kirchlichen Biirgerlichkeit verdeckt
bleiben. Er wird aber iiberall dort aufbrechen, wo auf der
einen Seite der Glaube seinen unvergleichlichen Anspruch gel-
tend macht, und wo auf der andern Seite die sikulare Existenz
nicht nur in einer fraglosen Alltiglichkeit, sondern ihrerseits
in ihrer unerhoérten Anforderung sichtbar wird. Mag immer-
hin eine konventionelle kirchliche Haltung mit einem in festen
Bahnen geleiteten Berufsleben friedlich Hand in Hand gehen,



H. Barth, Glaube und Vernunft als Existenzproblem 207

so bleibt doch einem wach gewordenen Glauben, so gut wie
der scharfen Sicht einer sikularen Kritik des Glaubenslebens,
die Problematik einer existentiellen Begegnung von Glaube
und Vernunft nicht verborgen — besonders dort, wo wir eine
Ahnung von der Grofle dessen haben, was auf beiden Seiten
auf dem Spiele steht! — M6gen wir nun aber immerhin fiir die
Grole der hier gestellten Frage ein Augenmaf} besitzen, mégen
wir sogar zu einer haltbaren grundsétzlichen Einsicht in
dieses tiefe menschliche Existenzproblem gelangen, so diirfen
wir doch eines kaum erhoffen: Dafl wir nicht nur in unserm
Denken, sondern eben in unserer Existenz, in unserm Tun und
Lassen wie in unserer ganzen Haltung, die zwischen Glaube
und Vernunft bestehende Spannung zu einer iiberzeugenden
Losung bringen — zu einer Liosung, die die Umwelt unmittel-
bar davon iiberzeugt, dall wir nicht in Verkiirzungen der Pro-
bleme, in Harmonisierungen und Kompromissen existieren,
sondern in glidubiger Existenz, die doch wiederum nicht in
einem bloflen «Innenlebeny, sondern — wie es dem Menschen
beschieden ist — im Sdkulum existiert. Eine schlechthin iiber-
zeugende, ungebrochene, unanfechtbare Existenz des glauben-
den Menschen im Sdkulum geht — wie wir sehen werden —
iiber das Vermoégen des Menschen, so dal wir im Hinblick auf
die eigentliche, existentielle Losung unserer Frage uns von
vornherein demiitig bescheiden miissen. — Solche Bescheidung
ist um so mehr am Platze, als wir ja unter «Glauben» nicht
irgendeine Religiositdt verstehen wollen, nicht einen Glauben
im allgemeinen, aus dem sich vollig unbestimmte Verbindlich-
keiten fiir unsere Existenz in der Welt ergeben kénnten, viel-
mehr — wenigstens nach bester Moglichkeit! — ein biblisch-
christlicher Glaube, der nicht im weiten Felde der Weltlitera-
tur, sondern im Glaubenszeugnis der Schrift seine Wurzel
hat und bereit ist, an eben diesem Zeugnis sich selbst stindig
zu beglaubigen und zu erwdhren. Wir méchten also an dieser
Stelle nicht dem naheliegenden Verdachte ausgesetzt sein, daf}
wir von irgendwelchen allgemein und unbestimmt gedachten
«Glaubensvorstellungeny unsern Ausgangspunkt nehmen, um
mit ihnen eine ebenso unfallbare «Vernunfty zu vergleichen.
Unsere Entgegensetzung soll so inhalterfiillt wie immer még-
lich verstanden sein — wie sich ja auch unsere Lebensent-



208 H. Barth, Glaube und Vernunft als Existenzproblem

scheidungen nicht in der Auseinandersetzung mit leeren Be-
griffen vollziehen, sondern in der Konkurrenz bestimmter, er-
fiillter Moglichkeiten menschlicher Existenz. Als das Gebiet
unserer aktuellen Lebensentscheidungen fassen wir den Be-
reich derjenigen existentiellen Spannungen ins Auge, in dem
es um das wahre und sachgerechte Sich-Verhalten unserer
christlich-gldubigen Existenz zu unserm Sein im Sikulum
geht. Wobei mit dem <«Sikulumy wiederum nicht eine ab-
strakte, zeitlose « Welt»> gemeint sein soll, sondern unsere kon-
krete, geschichtliche Lage mit allen ihren groflen geistigen und
materiellen Problemen.

Wenn wir im folgenden eine Konfrontation von «Glaube»
und <Vernunfty zu vollziehen versuchen, dann bedeuten uns
diese beiden Worte — wir unterstreichen es noch einmal! —
Abbreviaturen fiir Lebensrealititen, deren Gehalt und Reich-
tum auch nur zu iiberblicken wir uns kaum getrauen diirften.
Im vollen Bewulitsein dieses Vorbehaltes wagen wir nun aber
folgende Feststellung: Eine Uebersicht iiber die Moglichkeiten
des Verhaltens von Glaube und Vernunft fithrt uns zunéchst
zu einer Unterscheidung von vier typischen Gestalten eben
dieser Beziehung, die wir in der Geschichte und im gegenwér-
tigen Leben da und dort aufzuweisen vermochten. Im Hin-
blick auf sie nehmen wir freilich schon hier das eine voraus,
dafl sie nach unserm Urteil der wirklichen Begegnung von
Glaube und Vernunft nicht entsprechen, so dafl uns nur iibrig-
bleibt, nach einer weitern Moglichkeit Ausschau zu halten, in
der diese vierfache Verirrung des Lebens und der Liehre durch
ein diesem groflen Probleme besser angemessenes Verhalten
iiberboten wird.

Im Hinblick auf die beiden ersten Mdéglichkeiten bedarf es
keiner langen Verhandlung. Wir denken erstens an alle die-
jenigen Auffassungen von Glaube und Vernunft, nach denen
der christliche Glaube in eine sidkulare Existenzform des
Menschen aufgelost wird. Wir konnen hier an die rationali-
stische Deutung der Religion denken, nach der sich die Offen-
barungswahrheit als die besondere, durch geschichtliche Zu-
falligkeiten bedingte Erscheinungsform der allgemeinen Ver-
nunfterkenntnis verstehen 148t. Oder an die Lehre Hegels, fiir
die der Glaube denselben Erkenntnisgehalt besitzt, wie er sich



H. Barth, Glaube und Vernunft als Existenzproblem 209

der zu sich selbst kommenden Weltvernunft erschlieft, nur auf
der Ebene der Vorstellung, die hinter der Erkenntnis des Be-
griffs grundsétzlich zuriickbleibt. Oder an die Lehre irgend-
einer Anthropologie, die sich das Phédnomen der <«Religion»
aus psychologischen Faktoren klarzumachen sucht. Mdgen in
allen diesen Lehrbildungen gewisse Teilwahrheiten enthalten
sein, so sollen sie uns doch in diesem Zusammenhange nicht
den Anlal} geben, uns bei der Moglichkeit der reinen Destruk-
tion des Glaubens aufzuhalten — bei derjenigen Moglichkeit,
die das eine Glied des Gegensatzes iiberhaupt ausfallen 146t.
— Es gibt aber auch die Gegenmoglichkeit, nach der das an-
dere Glied, die Vernunft, in Ausfall gerit. Wir denken hier
weniger an eine mit Totalititsanspruch auftretende christliche
Theologie als an gewisse Formen pietistischer Glaubigkeit,
fiir die es eine sidkulare Existenz iiberhaupt nicht zu geben
scheint, indem das ganze Dasein desGlaubigen in eine weltlose
Innerlichkeit, und dies soll bedeuten: in ein reines Glaubens-
leben eingegangen ist. I'iir solche Glaubigkeit scheint es neben
dem Glauben eine Vernunft iiberhaupt nicht zu geben — in dem
Sinne, dal es dem Glaubigen mdoglich ist, iiber die Beziehungen
seiner Existenz zu den Weltverhédltnissen hinwegzusehen, sie
gegeniiber dem einen, groflen Glaubensanliegen als véllig un-
wesentlich erscheinen zu lassen. Ueber Vernunft und Sakulum
weill sich dieser Gldubige dermaflen hinausgehoben, daf} sie
ihm nicht einmal zum Probleme werden. Wer sich aber in der
Berufung auf sein Glaubensleben eine Auseinandersetzung mit
der Welt von vornherein meint ersparen zu diirfen, der ist
nicht nur im Hinblick auf die Welt, sondern auch auf seinen
Glauben in eine ungeheure Tduschung verstrickt. IThm fehlt
alles Augenmal fiir seine wirkliche Verhaftung an die sdku-
laren Lebensbeziehungen, die ihn mitsamt seiner Innerlich-
keit gefangenhalten und die seine Existenz in Probleme ver-
flechten, denen er nur um den Preis einer tiefen Unwahrhaf-
tigkeit aus dem Wege geht. — Weltloses Glaubensleben ist
eine Verirrung, die nicht geringer ist als diejenige eines glau-
benslosen Weltlebens. Der sdikularen Verblendung steht gegen-
iiber der illusiondre Selbstbetrug einer reinen, erdenfernen
Religiositét.

Wihrend die beiden ersten von uns ins Auge gefaliten

14



210 H. Barth, Glaube und Vernunft als Existenzproblem

Moéglichkeiten der Beziehung von Glaube und Vernunft zwei
extreme Fille darstellen, nach denen je ein Glied der Korrela-
tion von dem andern aufgehoben wird, werden im dritten und
vierten Falle beide Instanzen in einem bestimmten Sinne an-
erkannt, so dafl wir bei den nun folgenden Méglichkeiten ihrer
Beziehung mit einem Gegeniiber von Glaube und Vernunft zu
rechnen haben. Dieses Gegeniiber bedeutet freilich nicht die
einfache Koordination von Glaube und Vernunft, die sich nun
soz. in gleichem Range gegeniiberstehen wiirden. Eine derart
fragwiirdige Ebenbiirtigkeit, mit der das Problem erst recht
offen bliebe, ist denn auch kaum je behauptet worden. Viel-
mehr geht es darum, daf Vernunft als ein Prinzip eigenen
Rechtes und eigener Gesetzlichkeit zwar anerkannt, aber in
Anerkennung seiner Eigenbedeutung dem Glauben untergeord-
net wird. — Worin besteht uns diese Méglichkeit, wenn wir
nicht bei den beiden Stichworten stehenbleiben, sondern auf
die in ihnen vertretenen Realititen einen Blick werfen? Unser
Auge fillt auf das weit ausgebreitete, vielgegliederte Feld
menschlicher Kultur: auf die Wissenschaften, die in der Philo-
sophie ihre hochste Méglichkeit finden, auf Moral und Recht,
Politik, Kunst, Wirtschaft und Technik, samt den Anstalten
und Bemiihungen, die zu ihrer Erhaltung und Weiterbildung
dienen. In allen diesen Gebieten — so heiflit es nach der hier
mafgebenden Voraussetzung — betitigt sich der Mensch in
der Bindung an diejenigen Prinzipien und Gesetze, von denen
die Kultur in ihren verschiedenen Auszweigungen beherrscht
wird — gehorsam der Norm der wissenschaftlichen Vernunfit,
der rechtlichen Regelung im Sinne der Gerechtigkeit, der
innern Notwendigkeit kiinstlerischen Schaffens, und welche
immanenten Normen menschlicher Bildung immer aufgewiesen
werden mogen. Diese Normen bedeuten nach unserer Voraus-
setzung nicht ein Letztes. Denn es wird ja eine Ordnung iiber-
legener Wahrheit anerkannt — die Wahrheit des Glaubens,
wie sie dem Menschen durch Offenbarung erschlossen wor-
den ist. Allein innerhalb des durch die Glaubenswahrheit
beherrschten Raumes moéglicher Erkenntnis und Sinngebung
geniefen — nach der hier in Frage kommenden Grundan-
schauung — die Bereiche menschlicher Bildung «Autonomiey,
als die im Gehorsam gegeniiber dem ihnen innewohnenden



H. Barth, Glaube und Vernunft als Existenzproblem 211

sinngebenden Prinzip ihre Begriindung und ihre Rechtferti-
gung finden. Von einer «Selbstherrlichkeits all dieser Betéti-
gungen der «Vernunft> darf somit wohl gesprochen werden.
Nur daB es sich um eine relative Selbstherrlichkeit handelt,
die sich willig der Herrschaft jener letzten, absoluten Wahr-
heit unterordnet.

Von einer Vielheit der Kulturbereiche haben wir zunichst
geredet. Dem menschlichen Denken aller Zeiten ist diese Viel-
heit aber als ein einziges Problem gegenwirtig — als das ein-
zige Problem bildender Lebensgestaltung. Und unter dem Ein-
flufl bestimmter philosophischer Voraussetzungen hat dieses
Denken nicht versdumt, die Entfaltungen der Kultur auf ein
einziges Prinzip zuriickzubeziehen, in dem so etwas wie ihre
ontische Grundlage wahrgenommen wurde: auf das Prinzip
der «Natur>». Einem vor allem von Aristoteles und der Stoa an-
geregten Denken schien sich in der «Natur» diejenige onto-
logische Hypostase darzubieten, als deren Auswirkung alles
bildende Tun des Menschen begriffen werden durfte — wobei
die Frage nach der genauern Bedeutung des Naturbegriffes
bis auf den heutigen Tag eine geringe Sorge derer ist, die
im Zusammenhange theologischer Rechenschaft «Natury» im
Munde fiihren! So hat es sich denn ergeben, dafl Vernunft —
und mit ihr Wissenschaft und Philosophie — unter den Titel
einer «natiirlichen Vernunfty geriickt wurden. Und das biir-
gerliche Recht fand fiir weite Epochen der Geschichte seine
Grundlage in einem «Naturrechty, auf das sich «natiirliche»
Ordnungen der menschlichen Gemeinschaft aufbauten.

Wie gelangen wir eigentlich dazu, menschliche Betidtigung
in wissenschaftlicher, politischer oder &sthetischer Erkenntnis
als etwas «Natiirliches» zu bezeichnen? Beziehen wir doch im
iibrigen den Begriff des «Natiirlicheny zumeist gerade auf
solche Verhaltungsweisen des Menschen, die der Erkenntnis
ferneliegen! Diese Begriindung der Humanitéit in der «Natur>
hat nur dann einen Sinn, wenn uns als die «Natur> des
Menschen ein ontisches Grundprinzip menschlichen Seins vor
Augen steht — gedacht etwa im Sinne der «substantiellen
Formy» des Aristoteles —, als ein zwar untergeordnetes, aber
doch relativ selbstdndiges Prinzip, auf das sich Ordnungen
von relativ eigenstindiger Gerechtsame aufbauen.

14*



212 H. Barth, Glaube und Vernunft als Existenzproblem

Wo die Humanitit als ein relativ eigenstindiger, in der
Natur begriindeter Bereich von Ordnung verstanden wird,
und wo dieser Bereich in seinem Eigenwerte theologische und
philosophische Anerkennung findet, da bewegen wir uns im
Raume katholisch-kirchlicher Grundanschauung, sofern sie
wenigstens in aristotelisch-thomistischer Philosophie verwur-
zelt ist. Eine spezifisch katholische Philosophie 148t die Natur
und die in ihr begriindeten menschlichen Bindungen gelten,
ja mehr als dies: Sie gewidhrt ihr in der sich abstufenden
gottlich-menschlichen Weltordnung ein unverlierbares Eigen-
recht. — Von hier aus gelangen wir aber zu einer dritten Mog-
lichkeit, Glaube und Vernunft zueinander in Beziehung zu
setzen. Vertritt doch nach diesem Schema Vernunft den Be-
reich der Natur, wihrend der Glaube auf die iibernatiirliche
Gnade zuriickweist. Und so wird denn von hier aus der Glaube
die Vernunft gelten lassen und anerkennen als ein ihm zwar
untergeordnetes, aber doch in sich selbst sinnvolles und auto-
nomes Erkenntnisprinzip. Das Problem menschlicher Kultur
findet von katholischen Voraussetzungen bekanntlich darin
seine Losung, daf der natiirlich begriindeten menschlichen
Existenz einerseits ihr Raum bereitgestellt wird, wéhrend
andrerseits an einer Ueberhéhung des Naturbereiches durch
den Bereich der Gnade ein Zweifel nicht bestehen kann.

Gerade das Prinzip dieser Ueberhéhung mull aber dem
evangelischen Denken bestimmte Vorbehalte nahelegen. Thm
mufl die katholische Loésung darum bedenklich erscheinen,
weil sie dem Menschen einen weitesten Existenzbereich zu-
gesteht, der durch rein sékulare Gesetzméfigkeit gebunden
ist. Denn eben das Siakulum menschlicher Betédtigungen ist es,
was dort auf die ontische Grundlage der «Natury zuriickbezo-
gen wird. Es bedarf an dieser Stelle keiner weitern Ausfiih-
rungen, dafl eine Eigengesetzlichkeit und Eigenméchtigkeit
menschlicher Ordnungen fiir den evangelischen Glauben mit
der Autonomie des Willens Gottes nicht vereinbar ist — auch
dann nicht, wenn jene relative Autonomie einer theokratischen
Weltordnung eingefiigt wird! Vernunft darf sich nicht neben
dem Glauben als eigenes Reich auftun.

Es scheint nun aber eine vierte Moglichkeit der Beziehung
von Glaube und Vernunft zu geben, zu deren Abweisung sich



H. Barth, Glaube und Vernunft als Existenzproblem 213

das evangelisch-theologische Denken schon weniger leicht ent-
schliefen kann. Eben sie scheint uns vor eine sehr aktuelle
Frage zu stellen, mit der wir sicher nicht leicht fertig wer-
den. Diese vierte Moglichkeit ist darin zu erkennen, dall auch
hier Vernunft dem Glauben als ein untergeordnetes Prinzip
gegeniibergestellt wird. Allein sie steht nicht — wie im katho-
lischen Denken — unter positivem, sondern unter negativem
Akzente. Die in der Vernunft vertretene Lebensrealitit wird
auch hier als ein Bereich eigenstidndiger Sinngebung gesehen
und in solcher Autarkie vorderhand vorausgesetzt. Auch hier
ist viel vom «natiirlicheny Vermodgen des Menschen, von «na-
tiirlichery Vernunft und «natiirlichen» Ordnungen die Rede,
so dal wir uns zunéchst vor dasselbe Bild gestellt sehen, das
auch vom katholischen Denker entworfen wird. Nur daB sich
die Bewertung des «natiirlichen» Bestandes menschlicher Exi-
stenz nunmehr ins Negative gewendet hat. Auf die «Natur»
des Menschen wird zwar auch bei dieser vierten Moglich-
keit — die wir als das negative Komplement der dritten auf-
fassen diirfen — Bezug genommen. Auch wird mehr oder
weniger ausdriicklich eine menschliche «Natury vorausgesetzt,
die sich in den Gestaltungen der Humanitit nach eigener Ge-
setzméfigkeit auswirkt. In der Berufung auf den Siindenfall
wird aber diese Natur — und mit ihr die «natiirliche Ver-
nunfty — unter ein Verdikt gestellt. Sie ist verdorbene Natur,
deren Auswirkungen das Geprége der Siinde tragen, als die
im Zeichen der Abkehr von Gott stehen und vor allem von der
Verkehrtheit des Menschen nach dem Falle Kunde geben. Ja
wir begegnen auf evangelisch-theologischer Seite der Auffas-
sung, dafl eben in der Auswirkung kultureller Existenzmog-
lichkeiten eine Emanzipation von der Herrschaft Gottes zu er-
kennen und zu beklagen sei. Vernunft wird jetzt zu einem
Prinzip, dem — gerade wie im katholischen Denken — eine
gewisse Autarkie zugestanden wird. Aber sie wird nunmehr
als ein feindseliges Gegenprinzip gegen den Willen Gottes auf-
gefalit — als ein Quellpunkt menschlicher Auflehnung gegen
Gott, dem zur Last gelegt wird, dafl sich der Mensch Gott-
dhnlichkeit anmallen wolle.

Wenn wir recht sehen, bewegt sich die durchschnittliche
Auffassung unserer evangelischen Theologen in dieser eigen-



214 H. Barth, Glaube und Vernunft als Existenzproblem

artigen Dialektik der Einschitzung menschlicher Kultur, nach
der ihr einerseits zu viel zugestanden wird, indem eine auto-
nome Gesetzméafigkeit «<menschlicher Vernunfts unwiderspro-
chen bleibt, wihrend ihr andrerseits zu viel genommen wird,
sofern die humane Betétigung des Menschen als solche — sein
Erkenntnisstreben, sein politisches, kiinstlerisches, wirtschaft-
liches Schaffen — dem Verdachte prometheischer Ueberhebung
anheimféllt. In solcher Auseinandersetzung mit dem Kultur-
probleme ist eine verhéngnisvolle Zwiespéiltigkeit nicht zu ver-
kennen: Der Glaube scheint eine ihm wesensfremde Gerecht-
same gelten zu lassen. Aber er tut es wie notgedrungen, indem
er dem sidkularen Tun der Menschen doch irgendwie einen
Raum zugestehen mul}. Mit den Wissenschaften, mit den Kiin-
sten und den technischen Fertigkeiten muf} es irgendwie eine
Bewandtnis haben. So werden sie denn zusammengefalit in
dem, was der Mensch «von sich aus» zu tun vermoége, indem
sie so seiner Kraft und seiner Féhigkeit zur Verfiigung ge-
stellt werden. Eben damit scheint sich aber die sdkulare Bil-
dung als gottfeindliches Gebaren darzustellen. <Aus eigener
Krafty will sie das menschliche Leben aufbauen — sie, die
doch vollig aullerstande ist, dem Menschen die Erlésung zu
bringen! — Noch hédufiger als eine ausdriickliche Entwertung
des Sdkulums begegnet uns allerdings eine gewisse indifferente
Haltung, die in Berufung auf den Glauben die Probleme der
Vernunft einfach auf sich beruhen ldft, in stillschweigender
Bagatellisierung derjenigen Anliegen, die den christlichen
Glauben augenscheinlich nichts angehen.

DaBl dem Akademiker, dem Politiker, dem Kiinstler, der
seine Existenz in Voraussetzungen des Glaubens griindet, mit
solcher Zwiespiltigkeit keine rechte Wegweisung geboten
wird, muf} alsbald einleuchtend werden. Soll er derjenigen Bin-
dung, die in seinem s#dkularen Berufe beschlossen ist, treu
bleiben, oder soll er sie preisgeben, wenn sich herausgestellt
hat, dal sie einer von Gott gelosten Autonomie entspringt?
Mag der Theologe immerhin an ihm vorbei oder iiber ihn hin-
wegsehen, so kann er doch selbst seine existentielle Lage un-
moglich bagatellisieren. Er mufl wissen, inwiefern seine Ver-
nunft dem Glauben und sein Glaube der Vernunft tragbar ist.

Die Frage nach Glaube und Vernunft geht dann unweiger-



H. Barth, Glaube und Vernunft als Existenzproblem 215

lich einer verfehlten und unwahren Beantwortung entgegen,
wenn dem Glauben in irgendeinem Sinne eigenstéindige mensch-
liche Kulturpotenzen gegeniibergestellt werden, deren Eigen-
gesetz in einer wenn auch nur relativen Autonomie zur letzt-
giiltigen Bindung durch den Willen Gottes in Konkurrenz
tritt. Wie wire es sinnvoll, tadelnd auf eine Selbstherrlich-
keit menschlichen Tuns in der séikularen Sphére hinzuweisen,
wenn wir gleichzeitig darauf verzichten, auch die Bindungen
kultureller Gesetzméfigkeit in die eine Bindung der Theo-
nomie einzubeziehen und ihren Sinn nicht vom Menschen, son-
dern von Gott her zu verstehen? Die Anerkennung einer in
sich selbst gegriindeten menschlichen Kultur von seiten des
Glaubens wiirde die Lizenz in sich schliellen, zwei Herren zu
dienen, nicht nur Gott, sondern auch der menschlichen Eigen-
méchtigkeit. Und die Lage wiirde dadurch nicht besser, dafl
diese Kultur in globo als Abfall und Siinde eingeschitzt
wiirde. Denn der siindigen Kultur wiirde auch der Glaubige
dienstbar bleiben, auch wenn er es nicht wahrhaben wollte.
Auch er existiert in sikularer Existenz, indem er in jedem
Falle wenigstens als ein wirtschaftendes Wesen in die Erschei-
nung tritt. Wenn er sein vom Glauben scheinbar gefordertes
Verdikt iiber die Vernunft zu Ende denken wiirde, dann konnte
er nicht umhin, sein schlichtes Berufsleben als Abfall anzu-
sehen und so seine Siinde am falschen Orte zu suchen. Haufi-
ger kommt es freilich vor, dall sich der Glaubige in frommer
Illusion iiber die Bedeutung seiner sdkularen Existenz hin-
wegtiduscht.

Ein gewisses unabgeklirtes kirchliches Denken ldft sich
die Ungerechtigkeit zuschulden kommen, dafl sie alles kultu-
relle Schaffen als einen <«Turmbau zu Babel» ansieht —
wie wenn es einzig dem selbstgefédlligen Wunsche nach will-
kiirlicher, eigenméchtiger Kraftentfaltung entsprungen wire!
Solche Geliiste nach sinnloser, grenzenloser Expansion der
menschlichen Lebensmdoglichkeiten diirften uns heute verlei-
det sein! Und doch sehen wir uns mehr denn je genotigt, uns
mit dem Kulturprobleme auseinanderzusetzen — wenn wir es
wenigstens als eine Notwendigkeit ansehen, uns um die wirt-
schaftlichen Existenzbedingungen der hungernden Millionen
unseres Kontinentes, um die Schaffung einer zwischenstaat-



216 H. Barth, Glaube und Vernunft als Existenzproblem

lichen Ordnung, um die Betreuung einer verwahrlosten jun-
gen Generation und um andere nicht unwichtige Dinge zu be-
miihen! Diese Ueberlegungen sollen uns zu einer sachlichen
Beurteilung der «Vernunfty und ihrer Belange fiihren. Kultur
beruht nicht auf einer verwegenen Extravaganz des mensch-
lichen Geistes. Ihre Voraussetzung liegt darin, daBl sich der
Mensch in seiner ganzen Existenz vor Fragen gestellt sieht,
denen er grundsétzlich nicht ausweichen kann und darf —
vor Fragen, die ihn teils geistig in Anspruch nehmen und von
denen zum andern Teil die einfache Selbsterhaltung der Vol-
ker betroffen wird. In der Auseinandersetzung mit einer Fiille
von grofien und kleinen, erhebenden und bemiihenden Fragen
theoretischer und praktischer Tragweite entsteht das, was wir
menschliche Kultur nennen. Wer hat uns diese Fragen ge-
stellt? Sie sind alles in allem zu grof, als daf sie uns blofie
Exponenten menschlicher Eigenméchtigkeiten bedeuten kénn-
ten. Auch sind ihre Beziehungen allzu weit und allzu tief,
von allzu grofler Verantwortung sind sie belastet, als dall wir
ihren Quellpunkt in einer gegeniiber Gott autonomen Huma-
nitdt suchen diirften. Miissen doch alle Versuche, die unser
Dasein in Anspruch nehmenden wissenschaftlichen, ethisch-
politischen, dsthetischen Bindungen rein anthropologisch zu
verstehen, zu einem Relativismus fiihren, der uns nie und nim-
mer das letzte Wort sein kann. Solche Bindungen auf mensch-
liche Perspektive und menschlichen Lebenswillen zuriickzu-
fithren wiirde bedeuten: den Menschen selbst zunichte machen.
Denn was wire der Mensch, wenn er endgiiltig in der Zufal-
ligkeit seiner eigenen Konstitution begriindet ware? Spreu,
die der Wind verweht! — Aus der Zufilligkeit anthropologi-
scher Gegebenheiten konnte keine wirkliche Sinnfrage der
Existenz erwachsen. Aus der Relativitdt ontologischer und exi-
stenzphilosophischer Kombinationen lassen sich keine dring-
lichen Anliegen des Menschen verstindlich machen. Die Auto-
nomie des Menschen, als eines Wesens unter andern Wesen,
wire zu wurzellos, als dafl sie irgendwelcher bindenden Ver-
pflichtung zur Grundlage dienen kénnte. Eben die Auseinan-
dersetzung mit Bindungen und Normen ist aber der kulturellen
Existenz wesentlich.



H. Barth, Glaube und Vernunft als Existenzproblem 217

In die Frage der Kultur sieht sich der Mensch hinein-
gestellt. Diese Frage, die in den zahllosen Moéglichkeiten und
Beziehungen seiner Existenz nach ihm selbst fragt, diese
Frage, deren er nicht méchtig ist, die sich seiner beméchtigt,
ist im letzten Grunde nicht eine Menschen-, sondern eine Got-
tesfrage. Denn der Mensch in seiner kreatiirlichen Begrenzung
hétte nicht dasjenige Ausmaf, das ihm erlauben wiirde, diese
Frage zu stellen. Weil es aber im Grunde nicht seine eigene
Frage ist, mit der er sich auseinandersetzt, darum hat er auch
die Antwort nicht zu seiner Verfiigung. Es ist nicht wahr, da}
der Mensch der kulturellen Betdtigungen méchtig sei und daf
er ¢<von sich aus» die wissenschaftliche, politische, kiinst-
lerische Leistung vollziehen kénne. Schon der einfache Sprach-
gebrauch belehrt uns dahin, dafl alles qualitativ gesteigerte
Tun des Menschen auf «Begabung» beruht. Dieses Wort be-
sagt ja nichts Geringeres, als dafl alle sinnhafte Erfiillung
unseres Daseins als Gabe angesehen werden soll. Das Gesetz
der Vernunft in allen seinen Auszweigungen, samt der Erfiil-
lung dieses Gesetzes, ist nicht — wie man meint — ein Ex-
ponent menschlichen Wesens. Es ist dem Menschen gegeben,
ihm, der erst an dem iiber ihm stehenden Male des Gesetzes
tiberhaupt zum Menschen wird und dem auch die geringste
Erfiillung dieses Mafles geschenkt werden mub.

So diirfen wir es denn wagen, eine fiinfte Mo6glichkeit der
Beziehung von Glaube und Vernunft ins Auge zu fassen.
Glaube und Vernunft diirfen nicht der eine Gott, die andere
dem Menschen zugewiesen werden. Sie haben beide ihr Prin-
zip und ihr Maf} in Gott, als der einzigen Voraussetzung jeder
nur denkbaren Existenzerhellung, der gegeniiber es kein ande-
res autonomes Prinzip der Sinngebung geben kann. Indem sie
beide zuriickweisen auf den einzigen Geber alles Sinnes und
aller Sinnerfiillung, ist es freilich nicht denkbar, daB sie in
einem letztgiiltigen Widerspruche stehen. Dies bedeutet aber
nicht, daf ihr Unterschied verwischt wiirde. Denn warum
sollte es nicht verschiedenes Ausmall der Erleuchtung, ver-
schiedene Gabe der Existenzerhellung geben — so verschie-
den, wie sich eben die Gabe des Glaubens von den mannig-
fachen Begabungen unterscheidet, aus denen sich unsere Hu-
manitdt aufbaut?



218 H. Barth, Glaube und Vernunft als Existenzproblem

Wir leben nicht in einem geistigen oder geistlichen Innen-
raume der Seele. Auch die Menschen der christlichen From-
migkeit treten unfehlbar hinaus in den Raum der sdkularen
Existenz, um in ihm gut oder schlecht ihre Berufung zu er-
fiillen. Dieser Raum des Sdakulums liegt aber nicht aullerhalb
des Bereiches gottgewollter Bindungen. Voraussetzung und
Richtmall unseres Existierens im Sikulum ist die Wahrheit
des Glaubens, die insofern die Begriindung und die Krisis der
menschlichen Existenz bedeutet. Von da aus werden wir be-
rufen nicht zur seelischen Introversion. Sondern es heilit:
«Weiter, liebe Briider, was wahr ist, was ehrbar, was gerecht,
was keusch, was lieblich, was wohl lautet, ist etwa eine Tu-
gend, ist etwa ein Lob, dem denket nach!y (Phil. 4, 8). — Eine
im christlichen Glauben begriindete Humanitit wird sich der
Gefahr bewulit sein, daf} alle diese Auszeichnung sich zu einer
gottihnlichen Eigenmacht auswéchst und sich so — zwischen
Gott und den Menschen in faszinierender Gestalt hineintre-
tend — zur Verblendung auswirkt. Aber es liegt nicht im We-
sen der Sache, dafl die «areté», auf die hier der Apostel hin-
weist, zum Go6tzendienst ausartet. Sie kann ihrer selbst auch
in dem Sinne innewerden, daf} sie sagt: «Wir haben mancher-
lei Gaben nach der Gnade, die uns verliehen ists (Rom. 12, 6).

Nach einer bekannten Metapher reden wir von einem «Auf-
bau>» unseres Lebens, der in den Lebensplinen entworfen und
mit mehr oder weniger Gliick durchgefiihrt werde. So wird
unsere KExistenz einem Gebdude vergleichbar, dessen Gebrech-
lichkeit freilich nur allzu sehr in die Augen springt. Und doch
wird dieses Gebidude getroffen von einem gewissen christ-
lichen Fingerzeig: Sieh die Ueberheblichkeit, mit der sich der
Mensch sein Gebédude errichtet! Ist es nicht der «Turm zu
Babely, der immer wieder von neuem in die Héhe strebt? —
Wir tun aber besser, den Vergleich des «Bauensy» in ein ande-
res Licht zu stellen. Der Mensch baut gemeinhin nicht aus
Uebermut, sondern aus Notwendigkeiten seiner Lebenserhal-
tung. In seinem Bauen ist er geleitet von dem bescheidenen
Anliegen, seinem Dasein vor den Naturgewalten den notdiirf-
tigsten Schutz zu verleihen. Eben in dieser anspruchslosen
Notwendigkeit wird aber das Bauen und das Gebédude zu einer
guten Analogie der menschlichen Existenz. Der Mensch baut



H. Barth, Glaube und Vernunft als Existenzproblem 219

sich seine Existenz nicht zu seinem Luxus, sondern weil er
nicht umhin kann, sich im Dasein irgendwie einzurichten.

Auch die Schrift begleitet ja das Bauen nicht durchwegs
mit einem Argwohn der Ueberhebung. Der Apostel darf dar-
um mit Genugtuung von seinem Bauen reden, weil er nach der
ihm verliehenen Gnade Gottes <als ein weiser Baumeister den
Grund gelegt hat. Denn einen andern Grund kann niemand
legen neben dem, der gelegt ist, welcher ist Jesus Christus.
Wenn aber jemand auf den Grund baut Gold, Silber, Edelsteine,
Holz, Heu, Stroh, so wird eines jeden Werk offenbar werden»
(1. Kor. 3, 10—13). So steht es also mit dem Verhiltnis von
Glaube und Vernunft: Es darf wohl gebaut werden; und es muf}
gebaut werden. Denn «Ex-sisterey bedeutet «Heraustreteny —
ein Heraustreten aus der Verborgenheit der Fundamente an das
offene Tageslicht und in ein Dasein unter freiem Himmel, das
des Schutzes vor Regen und Sturm bedarf. Preisgegeben allen
Gefahren, die zwischen Himmel und Erde auf sie lauern,
schafft sich die menschliche Existenz zu ihrer Sicherung und
Verfestigung ihr Gehéuse von Erkenntnissen, Normen und In-
stitutionen, so gut wie es ihr eben gegeben wird, sich ihren
Bau zu errichten. Nicht in dessen Errichtung als solcher liegt
der Schaden. Denn es ist dem Menschen aufgegeben, sich mit
der Welt auseinanderzusetzen. Nur darum kann es gehen, auf
welcher Grundlage und nach welchem Bauplan er sein Le-
benswerk vollbringt. Eben dieses Werk wird es offenbaren! —
Dafl aber auch Gold, Silber und Edelsteine als Bauelemente in
Frage kommen, ist ein Hinweis darauf, dall auf der einzig
tragfihigen Grundlage nicht notwendig ein technischer Not-
bau, auch nicht unvermeidlich ein geschmackloses Vereins-
haus errichtet werden mufl. ..

Wozu sollten wir weiterhin Fundament und Gebédude in
ihrem beidseitigen Werte miteinander vergleichen — sie, die
in ihrer Bedeutung véllig inkommensurabel sind! Auch die
beriihmten Worte von 1. Kor. 1 wollen kaum die Tatsache
menschlicher Weisheit als solche in Abrede stellen. Sondern
sie zeigen, dall Gottes Weisheit ganz anderswo liegt, als wo
sie von dorther gesucht wurde. — Dal} unser Erkennen Stiick-
werk ist (1.Kor.13,9) — diese Einsicht hat Bedeutung fiir
den Erkennenden. Nicht den Gedankenlosen, sondern den Den-



220 H. Barth, Glaube und Vernunft als Existenzproblem

kenden geht es an, wenn jeder Gedanke in den (Gehorsam
Christi gefangengenommen wird (2. Kor. 10, 5).

Im Hinblick auf die existentielle Bezichung von Glaube und
Vernunft liegt die eine grofie Gefahr in der Selbstherrlichkeit
menschlicher Vernunftgebilde, die sich ihrer urspriinglichen,
gottlichen Bindung entziehen. Die komplementire Gefahr, von
der nun nicht der sikularisierte, sondern der gliaubige Mensch
bedroht ist, liegt dort, wo sich der «<homo religiosus» der Not-
wendigkeit eines Heraustretens in das Sdkulum irgendwie
meint entziehen zu koénnen. Indem er sich auf ein weltloses
Glaubensleben zuriickzieht, ist er befangen in dem Irrtum,
daB er damit der Auseinandersetzung mit der Welt enthoben
sei. Dal} er einem Irrtum verfallen ist, wird daran erkennbar,
daB er, als Kompensation fiir die ausfallenden Weltbeziehun-
gen, aus seinem Glauben eine Art von Existenzgehéiuse macht,
das nun auf den Schauplatz tritt als Ersatz fiir ein wirkliches,
glaubensvolles Heraustreten in die Auseinandersetzung mit
dem Sdkulum! Dieser Ersatz kann bestehen in der Pflege eines
religiosen Innenlebens im pietistischen Sinne, in der Ausbil-
dung einer in sich selbst lebenden Kirchlichkeit, die die Frei-
heit, die Weltprobleme in Angriff zu nehmen, verloren hat, in
einer rein theologischen Existenz, die nur diejenigen Fragen
ernst nimmt, die im engsten Bereiche aufgeworfen werden. —
Der Glaube ist in Wahrheit die Krisis aller Weltmoglichkei-
ten. Hier aber wird er zu einer «Welt fiir sich», die sich als
ein besonderer menschlicher Bereich den andern Welthezirken
eigenartig zuordnet und eben in dieser Zuordnung fiir die
Welt nicht mehr iiberzeugend ist. Als eine «Welt fiir sich»
wird ohne Zweifel vom groflen Publikum der christliche
Glaube gesehen. Und dieses Publikum kann nicht verstehen,
wieso es die Entfaltung des Lebens im Sikulum mit der —
sehr exponierten und berechtigten Zweifeln ausgesetzten —
Existenz in der reinen Religiositédt vertauschen sollte. Sofern
der Glaubige nicht mehr als nur eine besondere psychologische
und soziologische Moglichkeit, nur einen besondern mensch-
lichen Typus darstellt, wird er dem Mitmenschen zum Anstof,
als der ihn von der Lebenswahrheit des Glaubens nicht zu
iiberzeugen vermag.

Es geht aber iiber menschliches Vermégen, im Hinblick



Rezensionen 221

auf die existentielle Bedeutung von Glaube und Vernunft un-
anfechtbar zu sein. Auch der «gldubige Christy schwankt hin
und her zwischen einem glaubenslosen Weltleben und einem
weltlosen Glaubensleben; und er gibt in dieser Fragwiirdig-
keit Aergernis. Vielleicht kann er immerhin erkennen, wo der
Fehler liegt. Er 146t sich warnen durch den Hinweis auf den
«Turm zu Babely. Aber auf der andern Seite wird er sich da-
vor hiiten, auf dem Berge der Verklirung Hiitten bauen zu
wollen. Im Hinblick auf sein Innenleben wird er sich sagen
lassen: ¢«Denn wir wissen nicht, was wir beten sollen, wie
sich’s gebiihrty (Rom. 8, 26). Ueber die Darstellung seines
Glaubens in einem kirchlichen Lebensstile wird er sich keinen
Illusionen hingeben, eingedenk des Wortes: «Wir haben aber
diesen Schatz in irdenen Gefallen, auf dafl die iiberschweng-
liche Kraft sei Gottes und nicht von uns» (2. Kor. 4, 7). Glaube
ist nicht eine Gestalt der Existenz unter andern, vielmehr die
Voraussetzung aller Existenzmoglichkeiten. «Denn ihr seid ge-
storben; und euer Leben ist verborgen mit Christus in Gott»
(Kol. 3, 3). — In solchem Glauben ist beschlossen die Freiheit,
mit Pascal den sidkularen Menschen in seinem Elend und in
seiner Grofle zu sehen. Merkwiirdig lichtvolle Worte aus einem
Gemeinschaftsliede erhellen unsern Gegenstand:

Ewigkeit — In die Zeit — Leuchte hell herein! Dall uns
werde klein das Kleine und das Grofie groll erscheine. —
Sel’ze Ewigkeit.

Basel. Heinrich Barth.

Rezensionen.

Wilhelm Vischer, Die evangelische Gemeindeordnung, Mat-
thiaus 16, 13 bis 20, 28 ausgelegt, Zollikon-Ziirich, Evan-
gelischer Verlag, 1946, 128 S., kart. Fr. 5.40.

Ein Freund sagte mir letzthin: «Wir sollten mehr Leute
wie Wilhelm Vischer haben. Man mufl bei manchem, was er
schreibt, nein sagen. Man mull vieles, was er nur andeutet,
selber zu Ende denken. Aber gerade so fiihrt er immer wirk-
lich ein Stiick weiter.» Das gilt auch von diesem Biichlein.
Der Titel ist ein wenig verwirrend. Wer eine systematische
Behandlung der Probleme einer evangelischen Gemeindeord-



	Glaube und Vernunft als Existenzproblem

