
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 2 (1946)

Heft: 3

Artikel: Glaube und Vernunft als Existenzproblem

Autor: Barth, Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877588

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877588
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


204 H. Barth, Glaube und Vernunft als Existenzproblem

mögen.» 19 Ein Reformierter würde sich kaum so ausdrücken.
Calvin redet nüchterner, und zwar im Sinne der Heiligen
Schrift. Und doch ist Luther auch da, gerade da nicht Mystiker,

sondern ein treuer Zeuge der in Christus geschenkten
Sohnschaft, ein gewissenhafter Prediger des Evangeliums.
Sein Verständnis des Bittens ist gewonnen am Verständnis
des Unser Vater.

LaufenIBerner Jura. Alfred de Quervain.

Glaube und Vernunft als Existenzproblem.
Vortrag am 18. Februar 1946 in der Basler Predigergesellschaft.

,Wer sich anschickt, über «Glaube und Vernunft»
vorzutragen, der greift damit zunächst auf eine Fragestellung
zurück, die im Denken der Patristik und im christlichen Mittelalter

ihre Wurzel hat. Auch der christliche Denker der
Gegenwart macht sich zumeist die Frage der Beziehung von
Glaube und Vernunft in dem relativ einfachen Sinne zu eigen,
in dem das mittelalterliche Denken eine Abklärung seiner
letzten Probleme gesucht hatte — ohne daß er sich immer
bewußt wird, wie sehr diese Fragestellung durch die Größe, aber
auch durch die Schranken jener Geisteswelt mitbedingt ist.

Patristisches und scholastisches Denken sahen sich vor die
ebenso gewaltige wie unausweichliche Aufgabe gestellt, im
Hinblick auf die Beziehung der christlichen Glaubenslehre zu
der überlieferten Weisheit der Alten zur Klarheit zu gelangen.
Mit staunender Bewunderung wurde der christliche Denker
jener Epoche der zwar nur in Bruchstücken vermittelten, aber
in ihrem sublimen Gehalte und ihrer geistigen Durchbildung
wohl erkennbaren philosophischen Einsicht der Alten gewahr,
mit der es bei ihrer einleuchtenden Klarheit und unverkennbaren

Tiefe in jedem Falle eine weittragende Bewandtnis
haben mußte. Es waren Einsichten der «Vernunft», die aus dem
Munde der alten Meister des philosophischen Gedankens
vernehmbar wurden — Einsichten, die zwar die Höhe und Tiefe
christlicher Glaubenserkenntnis vermissen ließen, denen man
aber eine Kraft der Erhellung auch für die christliche Welt-

19 Luthers Auslegung von Joh. 15,13 ff., W. A. 45, 540.



H. Barth, Glaube und Vernunft als Existenzproblem 205

und Lebensanschauung nicht von vornherein abzusprechen
wagte. Was immer von heidnischer Weisheit Wahres, Gutes
und Edles gedacht worden war, das durfte offenbar auch für
den christlichen Denker seinen Wert und seine Bedeutung
haben — bei allem Bewußtsein des Abstandes, der zwischen
den Wahrheiten der Offenbarung und der profanen Vernunft
bestehen blieb. Im Hinblick auf das hier auftauchende, große
Problem hat das mittelalterliche Denken — wie wir wissen —
verschiedene Wege eingeschlagen: Entweder es traute der
philosophischen Vernunft die Kraft zu, wenigstens in
weitgehender Annäherung auf ihrem eigenen Wege der offenbarten
Wahrheit innezuwerden. Oder es ließ die Ordnung der
Glaubenswahrheiten derjenigen der VernunftWahrheiten in eindeutigem

Rangverhältnis übergeordnet sein, ohne daß zwischen
beiden ein Widerspruch aufklaffen durfte. Oder es meinte ein
letztgültiges Auseinanderbrechen von zwei Wahrheiten
wahrzunehmen, indem die Paradoxie des Glaubens alle Beziehung
zur Vernunftwahrheit verloren zu haben schien — die Lösung
des Verzichtes mit ihrer ausweglosen Größe!

Solche Konfrontation von Glaube und Vernunft — die im
Rationalismus, im deutschen Idealismus und bis zur Gegenwart

weiterlebte — bedeutet aber noch lange nicht die wirkliche

Begegnung derjenigen Lebensrealitäten, die in den
Stichworten «Glaube» und «Vernunft» vertreten sind. Denn sie
vollzieht sich auf einer Ebene, die keinen Raum hat, die
Existenz des Menschen mit ihren Problemen in sich aufzunehmen:
auf der Ebene der Einsicht, des Denkens, der Lehre. Die von
uns bis dahin ins Auge gefaßte dialektische Spannung
zwischen Glaube und Vernunft entspringt der gegensätzlichen,
und doch nicht beziehungslosen Polarität von christlicher
Glaubenslehre und antiker Philosophie, die sich als göttliche
und menschliche Weisheit, als heilige und profane «Theoria»
entgegenzustehen scheinen. In der «Theoria», in der denkenden

Betrachtung jenseitiger und diesseitiger Wahrheiten, in
der Lehre des Glaubens und der säkularen Erkenntnis
erschöpft sich aber die Existenz des Menschen nicht. Denn der
Mensch existiert in andern Entscheidungen, als wie sie seiner
denkenden Erkenntnis offenstehen. Gibt es doch eine
Auseinandersetzung zwischen Glaube und Vernunft, die mehr ist



206 H. Barth, Glaube und. Vernunft als Existenzproblem

als ein bloßes Denkproblem — eine Begegnung von noch
größerem Ernste und noch strengerem Ansprüche an den
Menschen.

.Wenn wir in der Formulierung unseres Themas Glaube
und Vernunft als «Existenzproblem» bezeichnen, dann soll
durch diesen Zusatz zum Ausdruck kommen, daß wir nicht
nur ein Problem des theoretisch erkennenden Menschen, nicht
nur eine Frage des Denkens und der Lehre im Auge haben —
eine Frage, wie sie zu allen Zeiten den Intellekt einer
gläubigen und ungläubigen Menschheit beschäftigen mußte. Diese
intellektuelle Frage nach dem Verhältnis zwischen der auf
Offenbarung gegründeten Glaubenslehre und einer säkularen
Philosophie und Wissenschaft erweist sich uns als die
Teilfrage eines noch größeren Problems, das das Problem des ganzen

Menschen, des Menschen als solchen ist. In diesem
Probleme sehen wir uns vor die erst recht aktuelle und dringliche
Frage gestellt, wie sich die Existenz im Glauben zur Existenz
im Säkulum verhalten mag. Zur Existenz des Menschen in
der «Welt», die wir hier im Blickpunkt haben, wenn wir dem
«Glauben» die «Vernunft» gegenüberstellen! Bei solcher
Konfrontation geht es nicht mehr um ein Anliegen der denkenden
Rechenschaft, vielmehr um eine Frage der persönlich höchst
belangvollen, unser alltägliches Leben und vor allem unsere
Arbeit in Mitleidenschaft ziehenden Auseinandersetzung, die
sich über die bloße Dialektik hinaus zum Konflikte auswachsen
muß — zum Konflikte im persönlichen Leben des Christen,
der sich bedrängt sieht von der Frage des Verhaltens seines
Glaubens zu seiner Existenz in den Verflechtungen seines
säkularen Daseins, aber auch zu dem großen geschichtlichen
Konflikte, der durch den Gegensatz von Kirche und Staat am
besten bezeichnet ist. Wohl mag dieser Konflikt in der harmlosen

Existenzform einer kirchlichen Bürgerlichkeit verdeckt
bleiben. Er wird aber überall dort aufbrechen, wo auf der
einen Seite der Glaube seinen unvergleichlichen Anspruch
geltend macht, und wo auf der andern Seite die säkulare Existenz
nicht nur in einer fraglosen Alltäglichkeit, sondern ihrerseits
in ihrer unerhörten Anforderung sichtbar wird. Mag immerhin

eine konventionelle kirchliche Haltung mit einem in festen
Bahnen geleiteten Berufsleben friedlich Hand in Hand gehen,



H. Barth, Glaube und Vernunft als Existenzproblem 207

so bleibt doch einem wach gewordenen Glauben, so gut wie
der scharfen Sicht einer säkularen Kritik des Glaubenslebens,
die Problematik einer existentiellen Begegnung von Glaube
und Vernunft nicht verborgen — besonders dort, wo wir eine
Ahnung von der Größe dessen haben, was auf beiden Seiten
auf dem Spiele steht! — Mögen wir nun aber immerhin für die
Größe der hier gestellten Frage ein Augenmaß besitzen, mögen
wir sogar zu einer haltbaren grundsätzlichen Einsicht in
dieses tiefe menschliche Existenzprohlem gelangen, so dürfen
wir doch eines kaum erhoffen: Daß wir nicht nur in unserm
Denken, sondern eben in unserer Existenz, in unserm Tun und
Lassen wie in unserer ganzen Haltung, die zwischen Glaube
und Vernunft bestehende Spannung zu einer überzeugenden
Lösung bringen — zu einer Lösung, die die Umwelt unmittelbar

davon überzeugt, daß wir nicht in Verkürzungen der
Probleme, in Harmonisierungen und Kompromissen existieren,
sondern in gläubiger Existenz, die doch wiederum nicht in
einem bloßen «Innenleben», sondern — wie es dem Menschen
beschieden ist — im Säkulum existiert. Eine schlechthin
überzeugende, ungebrochene, unanfechtbare Existenz des glaubenden

Menschen im Säkulum geht — wie wir sehen werden —
über das Vermögen des Menschen, so daß wir im Hinblick auf
die eigentliche, existentielle Lösung unserer Frage uns von
vornherein demütig bescheiden müssen. — Solche Bescheidung
ist um so mehr am Platze, als wir ja unter «Glauben» nicht
irgendeine Religiosität verstehen wollen, nicht einen Glauben
im allgemeinen, aus dem sich völlig unbestimmte Verbindlichkeiten

für unsere Existenz in der Welt ergeben könnten,
vielmehr — wenigstens nach bester Möglichkeit! — ein
biblischchristlicher Glaube, der nicht im weiten Felde der Weltliteratur,

sondern im Glaubenszeugnis der Schrift seine Wurzel
hat und bereit ist, an eben diesem Zeugnis sich selbst ständig
zu beglaubigen und zu erwähren. Wir möchten also an dieser
Stelle nicht dem naheliegenden Verdachte ausgesetzt sein, daß

wir von irgendwelchen allgemein und unbestimmt gedachten
«Glaubensvorstellungen» unsern Ausgangspunkt nehmen, um
mit ihnen eine ebenso unfaßbare «Vernunft» zu vergleichen.
Unsere Entgegensetzung soll so inhalterfüllt wie immer möglich

verstanden sein — wie sich ja auch unsere Lebensent-



208 H. Barth, Glaube und Vernunft als Existenzproblem

Scheidungen nicht in der Auseinandersetzung mit leeren
Begriffen vollziehen, sondern in der Konkurrenz bestimmter,
erfüllter Möglichkeiten menschlicher Existenz. Als das Gebiet
unserer aktuellen Lebensentscheidungen fassen wir den
Bereich derjenigen existentiellen Spannungen ins Auge, in dem
es um das wahre und sachgerechte Sich-Verhalten unserer
christlich-gläubigen Existenz zu unserm Sein im Säkulum
geht. Wobei mit dem «Säkulum» wiederum nicht eine
abstrakte, zeitlose «Welt» gemeint sein soll, sondern unsere
konkrete, geschichtliche Lage mit allen ihren großen geistigen und
materiellen Problemen.

Wenn wir im folgenden eine Konfrontation von «Glaube»
und «Vernunft» zu vollziehen versuchen, dann bedeuten uns
diese beiden Worte — wir unterstreichen es noch einmal! —
Abbreviaturen für Lebensrealitäten, deren Gehalt und Reichtum

auch nur zu überblicken wir uns kaum getrauen dürften.
Im vollen Bewußtsein dieses Vorbehaltes wagen wir nun aber
folgende Feststellung: Eine Uebersicht über die Möglichkeiten
des Verhaltens von Glaube und Vernunft führt uns zunächst
zu einer Unterscheidung von vier typischen Gestalten eben
dieser Beziehung, die wir in der Geschichte und im gegenwärtigen

Leben da und dort aufzuweisen vermöchten. Im
Hinblick auf sie nehmen wir freilich schon hier das eine voraus,
daß sie nach unserm Urteil der wirklichen Begegnung von
Glaube und Vernunft nicht entsprechen, so daß uns nur
übrigbleibt, nach einer weitern Möglichkeit Ausschau zu halten, in
der diese vierfache Verirrung des Lebens und der Lehre durch
ein diesem großen Probleme besser angemessenes Verhalten
überboten wird.

Im Hinblick auf die beiden ersten Möglichkeiten bedarf es

keiner langen Verhandlung. Wir denken erstens an alle
diejenigen Auffassungen von Glaube und Vernunft, nach denen
der christliche Glaube in eine säkulare Existenzform des

Menschen aufgelöst wird. Wir können hier an die rationalistische

Deutung der Religion denken, nach der sich die
Offenbarungswahrheit als die besondere, durch geschichtliche
Zufälligkeiten bedingte Erscheinungsform der allgemeinen
Vernunfterkenntnis verstehen läßt. Oder an die Lehre Hegels, für
die der Glaube denselben Erkenntnisgehalt besitzt, wie er sich



H. Barth, Glaube und Vernunft als Existenzproblem 209

der zu sich selbst kommenden .Weltvernunft erschließt, nur auf
der Ebene der Vorstellung, die hinter der Erkenntnis des
Begriffs grundsätzlich zurückbleibt. Oder an die Lehre irgendeiner

Anthropologie, die sich das Phänomen der «Religion»
aus psychologischen Faktoren klarzumachen sucht. Mögen in
allen diesen Lehrbildungen gewisse Teilwahrheiten enthalten
sein, so sollen sie uns doch in diesem Zusammenhange nicht
den Anlaß geben, uns bei der Möglichkeit der reinen Destruktion

des Glaubens aufzuhalten — bei derjenigen Möglichkeit,
die das eine Glied des Gegensatzes überhaupt ausfallen läßt.
— Es gibt aber auch die Gegenmöglichkeit, nach der das
andere Glied, die Vernunft, in Ausfall gerät. Wir denken hier
weniger an eine mit Totalitätsanspruch auftretende christliche
Theologie als an gewisse Formen pietistischer Gläubigkeit,
für die es eine säkulare Existenz überhaupt nicht zu geben
scheint, indem das ganze Dasein des Gläubigen in eine weltlose
Innerlichkeit, und dies soll bedeuten: in ein reines Glaubensleben

eingegangen ist. Für solche Gläubigkeit scheint es neben
dem Glauben eine Vernunft überhaupt nicht zu geben — in dem
Sinne, daß es dem Gläubigen möglich ist, über die Beziehungen
seiner Existenz zu den Weltverhältnissen hinwegzusehen, sie
gegenüber dem einen, großen Glaubensanliegen als völlig
unwesentlich erscheinen zu lassen. Ueber Vernunft und Säkulum
weiß sich dieser Gläubige dermaßen hinausgehoben, daß sie
ihm nicht einmal zum Probleme werden. Wer sich aber in der
Berufung auf sein Glaubensleben eine Auseinandersetzung mit
der Welt von vornherein meint ersparen zu dürfen, der ist
nicht nur im Hinblick auf die Welt, sondern auch auf seinen
Glauben in eine ungeheure Täuschung verstrickt. Ihm fehlt
alles Augenmaß für seine wirkliche Verhaftung an die säkularen

Lebensbeziehungen, die ihn mitsamt seiner Innerlichkeit

gefangenhalten und die seine Existenz in Probleme
verflechten, denen er nur um den Preis einer tiefen Unwahrhaf-
tigkeit aus dem Wege geht. — Weltloses Glaubensleben ist
eine Verirrung, die nicht geringer ist als diejenige eines
glaubenslosen Weltlebens. Der säkularen Verblendung steht gegenüber

der illusionäre Selbstbetrug einer reinen, erdenfernen
Religiosität.

Während die beiden ersten von uns ins Auge gefaßten

14



210 H. Barth, Glaube und Vernunft als Existenzproblem

Möglichkeiten der Beziehung von Glaube und Vernunft zwei
extreme Fälle darstellen, nach denen je ein Glied der Korrelation

von dem andern aufgehoben wird, werden im dritten und
vierten Falle beide Instanzen in einem bestimmten Sinne
anerkannt, so daß wir hei den nun folgenden Möglichkeiten ihrer
Beziehung mit einem Gegenüber von Glaube und Vernunft zu
rechnen haben. Dieses Gegenüber bedeutet freilich nicht die
einfache Koordination von Glaube und Vernunft, die sich nun
soz. in gleichem Range gegenüberstehen würden. Eine derart
fragwürdige Ebenbürtigkeit, mit der das Problem erst recht
offen bliebe, ist denn auch kaum je behauptet worden.
Vielmehr geht es darum, daß Vernunft als ein Prinzip eigenen
Rechtes und eigener Gesetzlichkeit zwar anerkannt, aber in
Anerkennung seiner Eigenbedeutung dem Glauben untergeordnet

wird. — .Worin besteht uns diese Möglichkeit, wenn wir
nicht bei den beiden Stichworten stehenbleiben, sondern auf
die in ihnen vertretenen Realitäten einen Blick werfen? Unser
Auge fällt auf das weit ausgebreitete, vielgegliederte Feld
menschlicher Kultur: auf die Wissenschaften, die in der
Philosophie ihre höchste Möglichkeit finden, auf Moral und Recht,
Politik, Kunst, Wirtschaft und Technik, samt den Anstalten
und Bemühungen, die zu ihrer Erhaltung und Weiterbildung
dienen. In allen diesen Gebieten — so heißt es nach der hier
maßgebenden Voraussetzung — betätigt sich der Mensch in
der Bindung an diejenigen Prinzipien und Gesetze, von denen
die Kultur in ihren verschiedenen Auszweigungen beherrscht
wird — gehorsam der Norm der wissenschaftlichen Vernunft,
der rechtlichen Regelung im Sinne der Gerechtigkeit, der
innern Notwendigkeit künstlerischen Schaffens, und welche
immanenten Normen menschlicher Bildung immer aufgewiesen
werden mögen. Diese Normen bedeuten nach unserer Voraussetzung

nicht ein Letztes. Denn es wird ja eine Ordnung
überlegener Wahrheit anerkannt — die Wahrheit des Glaubens,
wie sie dem Menschen durch Offenbarung erschlossen worden

ist. Allein innerhalb des durch die Glaubenswahrheit
beherrschten Raumes möglicher Erkenntnis und Sinngebung
genießen — nach der hier in Frage kommenden
Grundanschauung — die Bereiche menschlicher Bildung «Autonomie»,
als die im Gehorsam gegenüber dem ihnen innewohnenden



H. Barth, Glaube und Vernunft als Existenzproblem 211

sinngebenden Prinzip ihre Begründung und ihre Rechtfertigung

finden. Von einer «Selbstherrlichkeit» all dieser
Betätigungen der «Vernunft» darf somit wohl gesprochen werden.
Nur daß es sich um eine relative Selbstherrlichkeit handelt,
die sich willig der Herrschaft jener letzten, absoluten Wahrheit

unterordnet.
Von einer Vielheit der Kulturbereiche haben wir zunächst

geredet. Dem menschlichen Denken aller Zeiten ist diese Vielheit

aber als ein einziges Problem gegenwärtig — als das
einzige Problem bildender Lebensgestaltung. Und unter dem Einfluß

bestimmter philosophischer Voraussetzungen hat dieses
Denken nicht versäumt, die Entfaltungen der Kultur auf ein
einziges Prinzip zurückzubeziehen, in dem so etwas wie ihre
ontische Grundlage wahrgenommen wurde: auf das Prinzip
der «Natur». Einem vor allem von Aristoteles und der Stoa
angeregten Denken schien sich in der «Natur» diejenige onto-
logische Hypostase darzubieten, als deren Auswirkung alles
bildende Tun des Menschen begriffen werden durfte — wobei
die Frage nach der genauem Bedeutung des Naturbegriffes
bis auf den heutigen Tag eine geringe Sorge derer ist, die
im Zusammenhange theologischer Rechenschaft «Natur» im
Munde führen! So hat es sich denn ergeben, daß Vernunft —
und mit ihr Wissenschaft und Philosophie — unter den Titel
einer «natürlichen Vernunft» gerückt wurden. Und das
bürgerliche Recht fand für weite Epochen der Geschichte seine
Grundlage in einem «Naturrecht», auf das sich «natürliche»
Ordnungen der menschlichen Gemeinschaft aufbauten.

Wie gelangen wir eigentlich dazu, menschliche Betätigung
in wissenschaftlicher, politischer oder ästhetischer Erkenntnis
als etwas «Natürliches» zu bezeichnen? Beziehen wir doch im
übrigen den Begriff des «Natürlichen» zumeist gerade auf
solche Verhaltungsweisen des Menschen, die der Erkenntnis
ferneliegen! Diese Begründung der Humanität in der «Natur»
hat nur dann einen Sinn, wenn uns als die «Natur» des
Menschen ein ontisches Grundprinzip menschlichen Seins vor
Augen steht — gedacht etwa im Sinne der «substantiellen
Form» des Aristoteles —, als ein zwar untergeordnetes, aber
doch relativ selbständiges Prinzip, auf das sich Ordnungen
von relativ eigenständiger Gerechtsame aufbauen.

14*



212 H. Barth, Glaube und Vernunft als Existenzproblem

,Wo die Humanität als ein relativ eigenständiger, in der
Natur begründeter Bereich von Ordnung verstanden wird,
und wo dieser Bereich in seinem Eigenwerte theologische und
philosophische Anerkennung findet, da bewegen wir uns im
Räume katholisch-kirchlicher Grundanschauung, sofern sie
wenigstens in aristotelisch-thomistischer Philosophie verwurzelt

ist. Eine spezifisch katholische Philosophie läßt die Natur
und die in ihr begründeten menschlichen Bindungen gelten,
ja mehr als dies: Sie gewährt ihr in der sich abstufenden
göttlich-menschlichen [Weltordnung ein unverlierbares Eigenrecht.

— Von hier aus gelangen wir aber zu einer dritten
Möglichkeit, Glaube und Vernunft zueinander in Beziehung zu
setzen. Vertritt doch nach diesem Schema Vernunft den
Bereich der Natur, während der Glaube auf die übernatürliche
Gnade zurückweist. Und so wird denn von hier aus der Glaube
die Vernunft gelten lassen und anerkennen als ein ihm zwar
untergeordnetes, aber doch in sich selbst sinnvolles und
autonomes Erkenntnisprinzip. Das Problem menschlicher Kultur
findet von katholischen Voraussetzungen bekanntlich darin
seine Lösung, daß der natürlich begründeten menschlichen
Existenz einerseits ihr Raum bereitgestellt wird, während
andrerseits an einer Ueberhöhung des Naturbereiches durch
den Bereich der Gnade ein Zweifel nicht bestehen kann.

Gerade das Prinzip dieser Ueberhöhung muß aber dem
evangelischen Denken bestimmte Vorbehalte nahelegen. Ihm
muß die katholische Lösung darum bedenklich erscheinen,
weil sie dem Menschen einen weitesten Existenzbereich
zugesteht, der durch rein säkulare Gesetzmäßigkeit gebunden
ist. Denn eben das Säkulum menschlicher Betätigungen ist es,
was dort auf die ontische Grundlage der «Natur» zurückbezogen

wird. Es bedarf an dieser Stelle keiner weitern Ausführungen,

daß eine Eigengesetzlichkeit und Eigenmächtigkeit
menschlicher Ordnungen für den evangelischen Glauben mit
der Autonomie des Willens Gottes nicht vereinbar ist — auch
dann nicht, wenn jene relative Autonomie einer theokratischen
Weltordnung eingefügt wird! Vernunft darf sich nicht neben
dem Glauben als eigenes Reich auftun.

Es scheint nun aber eine vierte Möglichkeit der Beziehung
von Glaube und Vernunft zu geben, zu deren Abweisung sich



H. Barth, Glaube und Vernunft als Existenzproblem 213

das evangelisch-theologische Denken schon weniger leicht
entschließen kann. Eben sie scheint uns vor eine sehr aktuelle
Frage zu stellen, mit der wir sicher nicht leicht fertig werden.

Diese vierte Möglichkeit ist darin zu erkennen, daß auch
hier Vernunft dem Glauben als ein untergeordnetes Prinzip
gegenübergestellt wird. Allein sie steht nicht — wie im
katholischen Denken — unter positivem, sondern unter negativem
Akzente. Die in der Vernunft vertretene Lehensrealität wird
auch hier als ein Bereich eigenständiger Sinngebung gesehen
und in solcher Autarkie vorderhand vorausgesetzt. Auch hier
ist viel vom «natürlichen» Vermögen des Menschen, von
«natürlicher» Vernunft und «natürlichen» Ordnungen die Rede,
so daß wir uns zunächst vor dasselbe Bild gestellt sehen, das
auch vom katholischen Denker entworfen wird. Nur daß sich
die Bewertung des «natürlichen» Bestandes menschlicher
Existenz nunmehr ins Negative gewendet hat. Auf die «Natur»
des Menschen wird zwar auch bei dieser vierten Möglichkeit

— die wir als das negative Komplement der dritten
auffassen dürfen — Bezug genommen. Auch wird mehr oder
weniger ausdrücklich eine menschliche «Natur» vorausgesetzt,
die sich in den Gestaltungen der Humanität nach eigener
Gesetzmäßigkeit auswirkt. In der Berufung auf den Sündenfall
wird aber diese Natur — und mit ihr die «natürliche
Vernunft» — unter ein Verdikt gestellt. Sie ist verdorbene Natur,
deren Auswirkungen das Gepräge der Sünde tragen, als die
im Zeichen der Abkehr von Gott stehen und vor allem von der
Verkehrtheit des Menschen nach dem Falle Kunde gehen. Ja
wir begegnen auf evangelisch-theologischer Seite der Auffassung,

daß eben in der Auswirkung kultureller Existenzmöglichkeiten

eine Emanzipation von der Herrschaft Gottes zu
erkennen und zu beklagen sei. Vernunft wird jetzt zu einem
Prinzip, dem — gerade wie im katholischen Denken — einë
gewisse Autarkie zugestanden wird. Aber sie wird nunmehr
als ein feindseliges Gegenprinzip gegen den Willen Gottes
aufgefaßt — als ein Quellpunkt menschlicher Auflehnung gegen
Gott, dem zur Last gelegt wird, daß sich der Mensch
Gottähnlichkeit anmaßen wolle.

Wenn wir recht sehen, bewegt sich die durchschnittliche
Auffassung unserer evangelischen Theologen in dieser eigen-



214 H. Barth, Glaube und Vernunft als Existenzproblem

artigen Dialektik der Einschätzung menschlicher Kultur, nach
der ihr einerseits zu viel zugestanden wird, indem eine
autonome Gesetzmäßigkeit «menschlicher Vernunft» unwidersprochen

bleibt, während ihr andrerseits zu viel genommen wird,
sofern die humane Betätigung des Menschen als solche — sein
Erkenntnisstreben, sein politisches, künstlerisches, wirtschaftliches

Schaffen — dem Verdachte prometheischer Ueherhebung
anheimfällt. In solcher Auseinandersetzung mit dem
Kulturprobleme ist eine verhängnisvolle Zwiespältigkeit nicht zu
verkennen: Der Glaube scheint eine ihm wesensfremde Gerechtsame

gelten zu lassen. Aber er tut es wie notgedrungen, indem
er dem säkularen Tun der Menschen doch irgendwie einen
Raum zugestehen muß. Mit den Wissenschaften, mit den Künsten

und den technischen Fertigkeiten muß es irgendwie eine
Bewandtnis haben. So werden sie denn zusammengefaßt in
dem, was der Mensch «von sich aus» zu tun vermöge, indem
sie so seiner Kraft und seiner Fähigkeit zur Verfügung
gestellt werden. Eben damit scheint sich aber die säkulare
Bildimg als gottfeindliches Gebaren darzustellen. «Aus eigener
Kraft» will sie das menschliche Leben aufbauen — sie, die
doch völlig außerstande ist, dem Menschen die Erlösung zu
bringen! — Noch häufiger als eine ausdrückliche Entwertung
des Säkulums begegnet uns allerdings eine gewisse indifferente
Haltung, die in Berufung auf den Glauben die Probleme der
Vernunft einfach auf sich beruhen läßt, in stillschweigender
Bagatellisierung derjenigen Anliegen, die den christlichen
Glauben augenscheinlich nichts angehen.

Daß dem Akademiker, dem Politiker, dem Künstler, der
seine Existenz in Voraussetzungen des Glaubens gründet, mit
solcher Zwiespältigkeit keine rechte Wegweisung geboten
wird, muß alsbald einleuchtend werden. Soll er derjenigen
Bindung, die in seinem säkularen Berufe beschlossen ist, treu
bleiben, oder soll er sie preisgeben, wenn sich herausgestellt
hat, daß sie einer von Gott gelösten Autonomie entspringt?
Mag der Theologe immerhin an ihm vorbei oder über ihn
hinwegsehen, so kann er doch selbst seine existentielle Lage
unmöglich bagatellisieren. Er muß wissen, inwiefern seine
Vernunft dem Glauben und sein Glaube der Vernunft tragbar ist.

Die Frage nach Glaube und Vernunft geht dann unweiger-



H. Barth, Glaube und Vernunft als Existenzproblem 215

lieh einer verfehlten und unwahren Beantwortung entgegen,
wenn dem Glauben in irgendeinem Sinne eigenständige menschliche

Kulturpotenzen gegenübergestellt werden, deren Eigengesetz

in einer wenn auch nur relativen Autonomie zur letzt-
gültigen Bindung durch den Willen Gottes in Konkurrenz
tritt. Wie wäre es sinnvoll, tadelnd auf eine Selbstherrlichkeit

menschlichen Tuns in der säkularen Sphäre hinzuweisen,
wenn wir gleichzeitig darauf verzichten, auch die Bindungen
kultureller Gesetzmäßigkeit in die eine Bindung der Theo-
nomie einzubeziehen und ihren Sinn nicht vom Menschen,
sondern von Gott her zu verstehen? Die Anerkennung einer in
sich selbst gegründeten menschlichen Kultur von seiten des
Glaubens würde die Lizenz in sich schließen, zwei Herren zu
dienen, nicht nur Gott, sondern auch der menschlichen
Eigenmächtigkeit. Und die Lage würde dadurch nicht besser, daß
diese Kultur in globo als Abfall und Sünde eingeschätzt
würde. Denn der sündigen Kultur würde auch der Gläubige
dienstbar bleiben, auch wenn er es nicht wahrhaben wollte.
Auch er existiert in säkularer Existenz, indem er in jedem
Falle wenigstens als ein wirtschaftendes Wesen in die Erscheinung

tritt. Wenn er sein vom Glauben scheinbar gefordertes
Verdikt über die Vernunft zu Ende denken würde, dann könnte
er nicht umhin, sein schlichtes Berufsleben als Abfall
anzusehen und so seine Sünde am falschen Orte zu suchen. Häufiger

kommt es freilich vor, daß sich der Gläubige in frommer
Illusion über die Bedeutung seiner säkularen Existenz
hinwegtäuscht.

Ein gewisses unabgeklärtes kirchliches Denken läßt sich
die Ungerechtigkeit zuschulden kommen, daß sie alles kulturelle

Schaffen als einen «Turmbau zu Babel» ansieht —
wie wenn es einzig dem selbstgefälligen Wunsche nach
willkürlicher, eigenmächtiger Kraftentfaltung entsprungen wäre!
Solche Gelüste nach sinnloser, grenzenloser Expansion der
menschlichen Lebensmöglichkeiten dürften uns heute verleidet

sein! Und doch sehen wir uns mehr denn je genötigt, uns
mit dem Kulturprobleme auseinanderzusetzen — wenn wir es

wenigstens als eine Notwendigkeit ansehen, uns um die
wirtschaftlichen Existenzbedingungen der hungernden Millionen
unseres Kontinentes, um die Schaffung einer zwischenstaat-



216 H. Barth, Glaube und Vernunft als Existenzproblem

liehen Ordnung, um die Betreuung einer verwahrlosten jungen

Generation und um andere nicht unwichtige Dinge zu
bemühen! Diese Ueberlegungen sollen uns zu einer sachlichen
Beurteilung der «Vernunft» und ihrer Belange führen. Kultur
beruht nicht auf einer verwegenen Extravaganz des menschlichen

Geistes. Ihre Voraussetzung liegt darin, daß sich der
Mensch in seiner ganzen Existenz vor Fragen gestellt sieht,
denen er grundsätzlich nicht ausweichen kann und darf —
vor Fragen, die ihn teils geistig in Anspruch nehmen und von
denen zum andern Teil die einfache Selbsterhaltung der Völker

betroffen wird. In der Auseinandersetzung mit einer Fülle
von großen und kleinen, erhebenden und bemühenden Fragen
theoretischer und praktischer Tragweite entsteht das, was wir
menschliche Kultur nennen. .Wer hat uns diese Fragen
gestellt? Sie sind alles in allem zu groß, als daß sie uns bloße
Exponenten menschlicher Eigenmächtigkeiten bedeuten könnten.

Auch sind ihre Beziehungen allzu weit und allzu tief,
von allzu großer Verantwortung sind sie belastet, als daß wir
ihren Quellpunkt in einer gegenüber Gott autonomen Humanität

suchen dürften. Müssen doch alle Versuche, die unser
Dasein in Anspruch nehmenden wissenschaftlichen,
ethischpolitischen, ästhetischen Bindungen rein anthropologisch zu
verstehen, zu einem Relativismus führen, der uns nie und nimmer

das letzte Wort sein kann. Solche Bindungen auf menschliche

Perspektive und menschlichen Lehenswillen zurückzuführen

würde bedeuten: den Menschen selbst zunichte machen.
Denn was wäre der Mensch, wenn er endgültig in der
Zufälligkeit seiner eigenen Konstitution begründet wäre? Spreu,
die der Wind verweht! — Aus der Zufälligkeit anthropologischer

Gegebenheiten könnte keine wirkliche Sinnfrage der
Existenz erwachsen. Aus der Relativität ontologischer und
existenzphilosophischer Kombinationen lassen sich keine dringlichen

Anliegen des Menschen verständlich machen. Die
Autonomie des Menschen, als eines Wesens unter andern Wesen,
wäre zu wurzellos, als daß sie irgendwelcher bindenden
Verpflichtung zur Grundlage dienen könnte. Eben die
Auseinandersetzung mit Bindungen und Normen ist aber der kulturellen
Existenz wesentlich.



H. Barth, Glaube und Vernunft als Existenzproblem 217

In die Frage der Kultur sieht sich der Mensch
hineingestellt. Diese Frage, die in den zahllosen Möglichkeiten und
Beziehungen seiner Existenz nach ihm selbst fragt, diese
Frage, deren er nicht mächtig ist, die sich seiner bemächtigt,
ist im letzten Grunde nicht eine Menschen-, sondern eine
Gottesfrage. Denn der Mensch in seiner kreatürlichen Begrenzung
hätte nicht dasjenige Ausmaß, das ihm erlauben würde, diese
Frage zu stellen. Weil es aber im Grunde nicht seine eigene
Frage ist, mit der er sich auseinandersetzt, darum hat er auch
die Antwort nicht zu seiner Verfügung. Es ist nicht wahr, daß
der Mensch der kulturellen Betätigungen mächtig sei und daß

er «von sich aus» die wissenschaftliche, politische,
künstlerische Leistung vollziehen könne. Schon der einfache
Sprachgebrauch belehrt uns dahin, daß alles qualitativ gesteigerte
Tun des Menschen auf «Begabung» beruht. Dieses Wort
besagt ja nichts Geringeres, als daß alle sinnhafte Erfüllung
unseres Daseins als Gabe angesehen werden soll. Das Gesetz
der Vernunft in allen seinen Auszweigungen, samt der Erfüllung

dieses Gesetzes, ist nicht — wie man meint — ein
Exponent menschlichen Wesens. Es ist dem Menschen gegeben,
ihm, der erst an dem über ihm stehenden Maße des Gesetzes
überhaupt zum Menschen wird und dem auch die geringste
Erfüllung dieses Maßes geschenkt werden muß.

So dürfen wir es denn wagen, eine fünfte Möglichkeit der
Beziehung von Glaube und Vernunft ins Auge zu fassen.
Glaube und Vernunft dürfen nicht der eine Gott, die andere
dem Menschen zugewiesen werden. Sie haben beide ihr Prinzip

und ihr Maß in Gott, als der einzigen Voraussetzung jeder
nur denkbaren Existenzerhellung, der gegenüber es kein anderes

autonomes Prinzip der Sinngebung geben kann. Indem sie
beide zurückweisen auf den einzigen Geber alles Sinnes und
aller Sinnerfüllung, ist es freilich nicht denkbar, daß sie in
einem letztgültigen Widerspruche stehen. Dies bedeutet aber
nicht, daß ihr Unterschied verwischt würde. Denn warum
sollte es nicht verschiedenes Ausmaß der Erleuchtung,
verschiedene Gabe der Existenzerhellung geben — so verschieden,

wie sich eben die Gabe des Glaubens von den mannigfachen

Begabungen unterscheidet, aus denen sich unsere
Humanität aufbaut?



218 H. Barth, Glaube und Vernunft als Existenzproblem

,Wir leben nicht in einem geistigen oder geistlichen Innen-
raume der Seele. Auch die Menschen der christlichen
Frömmigkeit treten unfehlbar hinaus in den Raum der säkularen
Existenz, um in ihm gut oder schlecht ihre Berufung zu
erfüllen. Dieser Raum des Säkulums liegt aber nicht außerhalb
des Bereiches gottgewollter Bindungen. Voraussetzung und
Richtmaß unseres Existierens im Säkulum ist die Wahrheit
des Glaubens, die insofern die Begründung und die Krisis der
menschlichen Existenz bedeutet. Von da aus werden wir
berufen nicht zur seelischen Introversion. Sondern es heißt:
«Weiter, liebe Brüder, was wahr ist, was ehrbar, was gerecht,
was keusch, was lieblich, was wohl lautet, ist etwa eine
Tugend, ist etwa ein Lob, dem denket nach!» (Phil. 4, 8). — Eine
im christlichen Glauben begründete Humanität wird sich der
Gefahr bewußt sein, daß alle diese Auszeichnung sich zu einer
gottähnlichen Eigenmacht auswächst und sich so — zwischen
Gott und den Menschen in faszinierender Gestalt hineintretend

— zur Verblendung auswirkt. Aber es liegt nicht im Wesen

der Sache, daß die «aretê», auf die hier der Apostel
hinweist, zum Götzendienst ausartet. Sie kann ihrer selbst auch
in dem Sinne innewerden, daß sie sagt: «Wir haben mancherlei

Gaben nach der Gnade, die uns verliehen ist» (Rom. 12, 6).
Nach einer bekannten Metapher reden wir von einem «Aufbau»

unseres Lebens, der in den Lebensplänen entworfen und
mit mehr oder weniger Glück durchgeführt werde. So wird
unsere Existenz einem Gebäude vergleichbar, dessen Gebrechlichkeit

freilich nur allzu sehr in die Augen springt. Und doch
wird dieses Gebäude getroffen von einem gewissen christlichen

Fingerzeig: Sieh die Ueberheblichkeit, mit der sich der
Mensch sein Gebäude errichtet! Ist es nicht der «Turm zu
Babel», der immer wieder von neuem in die Höhe strebt? —
Wir tun aber besser, den Vergleich des «Bauens» in ein anderes

Licht zu stellen. Der Mensch baut gemeinhin nicht aus
Uebermut, sondern aus Notwendigkeiten seiner Lebenserhaltung.

In seinem Bauen ist er geleitet von dem bescheidenen
Anliegen, seinem Dasein vor den Naturgewalten den notdürftigsten

Schutz zu verleihen. Eben in dieser anspruchslosen
Notwendigkeit wird aber das Bauen und das Gebäude zu einer
guten Analogie der menschlichen Existenz. Der Mensch baut



H. Barth, Glaube und Vernunft als Existenzproblem 219

sich seine Existenz nicht zu seinem Luxus, sondern weil er
nicht umhin kann, sich im Dasein irgendwie einzurichten.

Auch die Schrift begleitet ja das Bauen nicht durchwegs
mit einem Argwohn der Ueberhebung. Der Apostel darf darum

mit Genugtuung von seinem Bauen reden, weil er nach der
ihm verliehenen Gnade Gottes «als ein weiser Baumeister den
Grund gelegt hat. Denn einen andern Grund kann niemand
legen neben dem, der gelegt ist, welcher ist Jesus Christus.
,Wenn aber jemand auf den Grund baut Gold, Silber, Edelsteine,
Holz, Heu, Stroh, so wird eines jeden Werk offenbar werden»
(1. Kor. 3, 10—13). So steht es also mit dem Verhältnis von
Glaube und Vernunft: Es darf wohl gebaut werden; und es muß
gebaut werden. Denn «Ex-sistere» bedeutet «Heraustreten» —
ein Heraustreten aus der Verborgenheit der Fundamente an das
offene Tageslicht und in ein Dasein unter freiem Himmel, das
des Schutzes vor Regen und Sturm bedarf. Preisgegeben allen
Gefahren, die zwischen Himmel und Erde auf sie lauern,
schafft sich die menschliche Existenz zu ihrer Sicherung und
Verfestigung ihr Gehäuse von Erkenntnissen, Normen und
Institutionen, so gut wie es ihr eben gegeben wird, sich ihren
Bau zu errichten. Nicht in dessen Errichtung als solcher liegt
der Schaden. Denn es ist dem Menschen aufgegeben, sich mit
der Welt auseinanderzusetzen. Nur darum kann es gehen, auf
welcher Grundlage und nach welchem Bauplan er sein
Lebenswerk vollbringt. Eben dieses Werk wird es offenbaren! —
Daß aber auch Gold, Silber und Edelsteine als Bauelemente in
Frage kommen, ist ein Hinweis darauf, daß auf der einzig
tragfähigen Grundlage nicht notwendig ein technischer
Notbau, auch nicht unvermeidlich ein geschmackloses Vereinshaus

errichtet werden muß
Wozu sollten wir weiterhin Fundament und Gebäude in

ihrem beidseitigen Werte miteinander vergleichen — sie, die
in ihrer Bedeutung völlig inkommensurabel sind! Auch die
berühmten Worte von 1. Kor. 1 wollen kaum die Tatsache
menschlicher Weisheit als solche in Abrede stellen. Sondern
sie zeigen, daß Gottes Weisheit ganz anderswo liegt, als wo
sie von dorther gesucht wurde. — Daß unser Erkennen Stückwerk

ist (1. Kor. 13, 9) — diese Einsicht hat Bedeutung für
den Erkennenden. Nicht den Gedankenlosen, sondern den Den-



220 H. Barth, Glaube und Vernunft als Existenzproblem

kenden geht es an, wenn jeder Gedanke in den Gehorsam
Christi gefangengenommen wird (2. Kor. 10, 5).

Im Hinblick auf die existentielle Beziehung von Glaube und
Vernunft liegt die eine große Gefahr in der Selbstherrlichkeit
menschlicher Vernunftgebilde, die sich ihrer ursprünglichen,
göttlichen Bindung entziehen. Die komplementäre Gefahr, von
der nun nicht der säkularisierte, sondern der gläubige Mensch
bedroht ist, liegt dort, wo sich der «homo religiosus> der
Notwendigkeit eines Heraustretens in das Säkulum irgendwie
meint entziehen zu können. Indem er sich auf ein weltloses
Glaubensleben zurückzieht, ist er befangen in dem Irrtum,
daß er damit der Auseinandersetzung mit der Welt enthoben
sei. Daß er einem Irrtum verfallen ist, wird daran erkennbar,
daß er, als Kompensation für die ausfallenden Weltbeziehungen,

aus seinem Glauben eine Art von Existenzgehäuse macht,
das nun auf den Schauplatz tritt als Ersatz für ein wirkliches,
glaubensvolles Heraustreten in die Auseinandersetzung mit
dem Säkulum! Dieser Ersatz kann bestehen in der Pflege eines
religiösen Innenlebens im pietistischen Sinne, in der Ausbildung

einer in sich selbst lebenden Kirchlichkeit, die die Freiheit,

die Weltprobleme in Angriff zu nehmen, verloren hat, in
einer rein theologischen Existenz, die nur diejenigen Fragen
ernst nimmt, die im engsten Bereiche aufgeworfen werden. —
Der Glaube ist in Wahrheit die Krisis aller Weltmöglichkeiten.

Hier aber wird er zu einer «Welt für sich», die sich als
ein besonderer menschlicher Bereich den andern Weltbezirken
eigenartig zuordnet und eben in dieser Zuordnung für die
Welt nicht mehr überzeugend ist. Als eine «Welt für sich>
wird ohne Zweifel vom großen Publikum der christliche
Glaube gesehen. Und dieses Publikum kann nicht verstehen,
wieso es die Entfaltung des Lebens im Säkulum mit der —
sehr exponierten und berechtigten Zweifeln ausgesetzten —
Existenz in der reinen Religiosität vertauschen sollte. Sofern
der Gläubige nicht mehr als nur eine besondere psychologische
und soziologische Möglichkeit, nur einen besondern menschlichen

Typus darstellt, wird er dem Mitmenschen zum Anstoß,
als der ihn von der Lebenswahrheit des Glaubens nicht zu
überzeugen vermag.

Es geht aber über menschliches Vermögen, im Hinblick



Rezensionen 221

auf die existentielle Bedeutung von Glaube und Vernunft
unanfechtbar zu sein. Auch der «gläubige Christ» schwankt hin
und her zwischen einem glaubenslosen .Weltleben und einem
weltlosen Glaubensleben; und er gibt in dieser Fragwürdigkeit

Aergernis. Vielleicht kann er immerhin erkennen, wo der
Fehler liegt. Er läßt sich warnen durch den Hinweis auf den
«Turm zu Babel». Aber auf der andern Seite wird er sich
davor hüten, auf dem Berge der Verklärung Hütten bauen zu
wollen. Im Hinblick auf sein Innenleben wird er sich sagen
lassen: «Denn wir wissen nicht, was wir beten sollen, wie
sich's gebührt» (Rom. 8, 26). Ueber die Darstellung seines
Glaubens in einem kirchlichen Lebensstile wird er sich keinen
Illusionen hingeben, eingedenk des Wortes: «Wir haben aber
diesen Schatz in irdenen Gefäßen, auf daß die überschwengliche

Kraft sei Gottes und nicht von uns» (2. Kor. 4, 7). Glaube
ist nicht eine Gestalt der Existenz unter andern, vielmehr die
Voraussetzung aller Existenzmöglichkeiten. «Denn ihr seid
gestorben; und euer Leben ist verborgen mit Christus in Gott»
(Kol. 3, 3). — In solchem Glauben ist beschlossen die Freiheit,
mit Pascal den säkularen Menschen in seinem Elend und in
seiner Größe zu sehen. Merkwürdig lichtvolle Worte aus einem
Gemeinschaftsliede erhellen unsern Gegenstand:

Ewigkeit — In die Zeit — Leuchte hell herein! Daß uns
werde klein das Kleine und das Große groß erscheine. —
Sel'ge Ewigkeit.

Basel. Heinrich Barth.

Rezensionen.

iWilhelm Vischer, Die evangelische Gemeindeordnung,
Matthäus 16, 13 bis 20, 28 ausgelegt, Zollikon-Zürich,
Evangelischer Verlag, 1946, 128 S., kart. Fr. 5.40.

Ein Freund sagte mir letzthin: «Wir sollten mehr Leute
wie Wilhelm Vischer haben. Man muß bei manchem, was er
schreibt, nein sagen. Man muß vieles, was er nur andeutet,
selber zu Ende denken. Aber gerade so führt er immer wirklich

ein Stück weiter.» Das gilt auch von diesem Büchlein.
Der Titel ist ein wenig verwirrend. Wer eine systematische
Behandlung der Probleme einer evangelischen Gemeindeord-


	Glaube und Vernunft als Existenzproblem

