
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 2 (1946)

Heft: 3

Artikel: Vom Gebet als dem rechten Gottesdienst und dem eigentlichen Werk
des Christen

Autor: Quervain, Alfred de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877587

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877587
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


192 A. de Quervain, Vom Gebet als dem rechten Gottesdienst

Natur weg nach dem «unbekannten» Worte Gottes
auszuschauen. Sie stellt sich auch hier einsam und ungeschützt der
Verheißung und dem Anspruch des lebendigen Gottes, vor
dem ihr auch die richtigsten Gedanken und Schlußfolgerungen

solange entfallen, bis sie ihr Gottes Wort selber wieder
zum Gebrauch übergibt.

StrengelbachlAargau. Eduard Buess.

Vom Gebet als dem rechten Gottesdienst und
dem eigentlichen Werk des Christen.

«Sihe das jst ein rechter bitter, nicht den andern unnutzen
wesschern gleich, die wol viel plappern aber solchs nimer
erkennen, Er aber weis das es Gottes gäbe jst was er hat, und
spricht von hertzen: Herr ich weis das jch mir selbs nicht ein
stück meines teglichen brods schaffen noch erhalten kan noch
mich fur einerley not oder ungluck behüten, Darumb wil jchs
von dir warten und bitten, wie du mich heissest und zugeben
verheissest, als der du on mein gedanken zuvor kompst und
dich meiner not annimpst. — Sihe solch erkentnis jm gehet
gefellet Gott wol und jst der rechte, hoheste und kostlichste
Gottesdienst den wir jm thun können, Denn damit wird jm sein
ehre und danck geben, die ihm gehöret.»1 Es wird zunächst
die eben beschriebene Erkenntnis des Beters als der rechte
Gottesdienst gekennzeichnet. Aber der Ausdruck gilt auch dem
Gebet, das diese Erkenntnis ausspricht. Wir werden das Gehet
selbst als den rechten, höchsten und köstlichsten Gottesdienst
bezeichnen dürfen. Und dazu nun ein Wort Calvins: «Quum
Scriptura in Dei cultu hoc nobis summum caput commendet ut
earn invocemus ...» 2 «Interea, ne contemptui essent communes
Ecclesiae preces, eas splendidis elogiis olim Deus ornavit:
praesertim ubi templum vocavit domum orationis [Iesa. 56. 7].
Nam et praecipuam cultuo sui partem hac voce docuit esse pre-
candi officium.»3 In der von der Heidelberger Universität 1572
herausgegebenen Uebersetzung lauten die beiden Stellen: «Weil

1 Luthers Auslegung von Matth. 6, 7—13, Weimarer Ausgabe 32, 419;
der letzte Satz ist von mir für den Kursivdruck ausgezeichnet.

2 Calvins Institutio III, XX, 27. 3 Ebd., III, XX, 29.



und dem eigentlichen Werk des Christen 193

uns die Schrifft lehret, daß die anruffung Gottes das fürnemste
stuck des Gottesdienstes sey ...» «Damit dannoch das gemein-
gebet nicht verachtet werde, hat Gott vorzeiten demselben herrliche

Namen gegeben: fürnemlich da er den Tempel genennet
hat ein Bethauß. Dann er mit diesem wort gelernt hat, daß das
Gebet sey das fürnemste Stück seines Gottesdienstes.»

Wir verstehen im folgenden den Ausdruck Gottesdienst im
umfassendsten Sinn, so wie ihn die Reformation auch verstanden

haben will. Es ist der vernünftige Gottesdienst, in dem'
der auf Grund der Barmherzigkeit Gottes Angeredete seinen
Leib als lebendiges, heiliges, Gott wohlgefälliges Opfer
darzugeben hat (Rom. 12,1). Es ist der Gottesdienst gemeint, der
über den Kultus, über die kirchliche, gottesdienstliche
Versammlung weit hinausgreift: das Handeln, Sichentscheiden,
Leben des Menschen als eines Dieners Gottes. Es ist der
Gottesdienst, den Gottes Kind nicht nur in der Kirche, in der
Wortverkündigung und im Gehet, sondern in der Welt Gott
schuldet. Es ist miteingeschlossen das, was Karl Barth den
politischen Gottesdienst genannt hat.4 Es geht um den Gehorsam

gegen das Doppelgebot der Gottes- und der Nächstenliebe.
Im Gebet gibt der Mensch Gott die Ehre; er erweist sich als einer,
der Gott fürchtet und liebt, allein auf ihn vertraut. Im Gebet
liebt er seinen Nächsten heute, in dieser Welt, in einer
konkreten Lage. Er ist frei von aller Gesetzlichkeit und Aengst-
lichkeit; er ist seines Nächsten dienstbarer Knecht, steht als
ein Mitangefochtener und als ein Sichmitfreuender in der
Welt. Er dient Gott, liebt Gott und seinen Nächsten in einer
Welt, deren Angst durch keine religiöse, moralische Betrachtung

überwunden werden kann. Wir werden nicht sachlich
genug von diesem Dienst des Christen, des Glaubenden reden
können. Unerträglich ist da der Ueberschwang einer gewissen
religiösen Erbaulichkeit, die in einer Ekstase vom Dienen des
Christen und von seiner Liebe spricht. Aber eben von diesem
vernünftigen, sachlichen Gottesdienst soll das Gebet das
vornehmste Stück sein.

Als im Dritten Reich die Tyrannei aufs Höchste gestiegen
war und der Nationalsozialismus auch den leisesten Wider-

4 Karl Barth, Gotteserkenntnis und Gottesdienst nach reformatorischer

Lehre, Zollikon-Zürich 1938, S. 203 ff.

13



194 A. de Quervain, Vom Gebet als dem rechten Gottesdienst

stand gegen seine politischen und kulturellen Pläne durch
Ausrottung seiner Gegner zu brechen versuchte, als die Kirche
im öffentlichen Leben immer einflußloser wurde und nur noch
im Verborgenen trösten und helfen konnte, da kam die Rede

auf, die Kirche müsse zur betenden Kirche werden. In den
notleidenden Kirchen, unter den bedrängten Christen ist in
den vergangenen Jahren so gebetet worden, ist in einer Weise
das Geschenk des Gebetes empfangen worden, daß die Theologie

in neuer und ernsthafter Weise über das Gebet
nachdenken muß. Das hat mit Pragmatismus nichts zu tun. Die
Theologie wird nicht zur Rechtfertigung einer bestimmten
religiösen Praxis mißbraucht. Das Geschehen, das kirchliche
Handeln unserer Tage erinnert die Theologie an das, was sie
lange genug versäumt hat, an das ernsthafte Durchdenken der
im Evangelium von Jesus Christus enthaltenen Gabe des
Gebetes. Und doch ist der Ausdruck betende Kirche
mißverständlich, ja nicht ungefährlich. Er könnte auch bedeuten, daß
die Kirche sich in die Liturgie flüchtet und das persönliche
Leben als Gebetsleben zu verstehen versucht, weil sie eben
müde geworden ist, dem Anspruch der falschen Herren zu
widerstehen. Es könnte darin eine Furcht vor der Verantwortung

sich ausdrücken, die sie übernehmen müßte, wenn sie auf
der ganzen Linie den Kampf gegen die Ungerechtigkeit führen
würde. Es ist nicht unsere Aufgabe, zu untersuchen, welche
Theologen und Kirchenmänner, welche Gemeinden in den

vergangenen Jahren dieser Versuchung erlegen sind. Es genügt,
daß wir die Versuchung selbst erkennen, diese Versuchung,
der die «betenden» Christen, der die Kirchen in ihren
liturgischen Bemühungen immer wieder erliegen. Die Ursache der
deutschen Not, der furchtbaren Not heute ist nicht das zu viele
Beten der Christen, der Kirchen. Es ist eben nicht genug, es ist
an vielen Orten nicht ernsthaft genug gebetet worden. Aber
das müßten auch gerade die sich sagen lassen, die die betende
Kirche wollten, die diese Gebetsgemeinschaft meinten verwirklicht

zu haben. Die Aktivisten, die ob allem Tun und Kämpfen

das Gebet vergessen, die aus Zorn über die kampfesmüden

Beter das Gebet als lähmend für den persönlichen Einsatz

betrachten, und die Männer, die das Gebetsleben neu
wecken wollen, sie sind beide schuldig geworden. Sie haben



und dem eigentlichen Werk des Christen 195

nicht erkannt, was es heißt, Gott und dem Nächsten im Gebet
dienen. Wo aber nur im Glauben gekämpft, widerstanden,
gelitten wurde, im Konzentrationslager und in den durch Wort
und Tat bekennenden Gemeinden, da war auch ein Beten in
voller Zuversicht, aus Vollmacht heraus. Vollendet sich im
Gehet das, was Gott von seinem Diener will, wird im Gebet
Gott und der Nächste geliebt, dann wird im Beten die konkrete
Verantwortung getragen, die bestimmte Versuchung erkannt.
Das Beten kann nicht mehr Flucht in die Kirche oder in die
Innerlichkeit bedeuten. Wo aber in einer Haltung der Designation,

der Kampfesmüdigkeit gebetet wird, da ist das Gebet
entleert, leere Rede. Wie könnte es da noch das vornehmste
Stück des Gottesdienstes genannt werden? Im Lebenswerk
des jüngeren Blumhardt merken wir etwas von dieser im Gehet

sich ausdrückenden Verantwortung, von der im Gebet
begründeten Weltoffenheit und vorurteilslosen Liebe zum
Nächsten.

Wo im Hinblick auf die Not der Zeit wahrhaft gebetet
worden ist, heute wie zu allen Zeiten, da ist das Gebet nicht
eine Schöpfung der Not nach dem Sprichwort: «Not lehrt
beten»; es ist Tat des Gehorsams. Der Mensch betet, weil
Gott in seiner Liebe und wunderbaren Güte ihm solches
gebietet, ihm die Vollmacht dazu verleiht. Im Gebet kämpft der
Mensch nicht für sein Recht, für die Durchsetzung seiner
Wünsche; er ist gerade da Gott gehorsam, ein an Gottes
Wort und Gebot Gebundener. Er tut, was Gott will, und gibt
ihm allein die Ehre. «Durch das Anrufen und Bitten wird der
Name Gottes geehret und nützlich gehraucht... Also auch
hie stehet es nicht in meinem Willen, zu tuen und zu lassen,
sondern soll und muß gebetet sein.» 5 «Das sei das erste und
nötigste Stück, daß alle unser Gebete sich gründen und
stehen soll auf Gottes Gehorsam, nicht angesehen unser Person,
wir seien Sunder oder fromm, würdig oder unwürdig. Und
sollen wissen, daß Gott in keinen Scherz will geschlagen
haben, sondern zürnen und strafen, wo wir nicht bitten, so
wohl er allen andern Ungehorsam strafet...»6 «Wan du nw
aller dinge mussig werest, hettestu nit genug zuschaffen

5 Luthers Großer Katechismus, Die Bekenntnisschriften der
Evangelisch-Lutherischen Kirche, Berlin 1930, S. 663 f. 8 Ebd., S. 666.

18*



196 A. de Quervain, Vom Gebet als dem rechten Gottesdienst

allein an dissem gebot, das dw gottes namen on unterlaß
gebenedeiest, sungest, lobest und ehrest? Und wotzu ist die tzung,
stym, sprach und der mundt anders geschaffen? wie psal. L.
Herr, thu auff meine lippenn, das mein mund muge vorkunden
dein lob.» 7 Auch für Calvin ist das Beten eine Tat des
Gehorsams: «Ac primo quidem orare nos iuhens, ipso praecepto
nos coarguit impiae contumaciae, nisi obsequimur. Nihil magis
praecise mandari poterat quam quod habetur in Psalmo, In-
voca me in die tribulationis [Psal. 50. c. 15].» 8 In der
französischen Ausgabe von 15899 hieß es: «Nostre tresbon Père
nous a adjousté encores deux choses, lesquelles principalement

nous doivent esmouvoir et inciter à oraison. L'une est
le commandement qu'il nous fait de prier. L'autre est la
promesse, qu'il nous a faicte, que nous obtiendrons tout ce que
nous prierons. — Le commandement nous est faict et répété
souventesfois quand il dit: «Demandez. Venez à moy. Cerchez

moy. Retournez-vous à moy. Invoquez moy au jour de vostre
nécessité», et en plusieurs autres lieux. Et mesmement au
troisiesme précepte de la Loy, où il nous est deffendu de prendre
le Nom de Dieu en vain. Car d'autant qu'il nous est deffendu
de le prendre en vain, pareillement il nous est commandé de
le prendre à sa gloire, en luy donnant tout honneur de vertu,
de bien, d'ayde, et de confort, par les demander et attendre de

luy.»
Was fordert Gott, wenn er gebietet, zu beten? Nichts

anderes als die Anerkennung seiner Liebe und Treue in Jesus
Christus, als die Anerkennung, daß er um Jesu Christi willen
der Vater und Gott dessen ist, der beten soll. Das heißt aber,
daß da, wo der Mensch zum Gebet aufgerufen wird, das
göttliche Gebot den Glauben und nichts Geringeres fordert, also
das Gebet als Bekenntnis, als Tat des Glaubens. Das Werk,
das Gott fordert, ist «der Glaube in Christum», wie Luther
zu Anfang seiner Schrift von den guten Werken schreibt. Im
Gebet macht der Mensch Gebrauch von seinem Kindesprivileg,
erweist er sich als Gottes Kind, als in Christus Geheiligter,
als Priester und König. Das Gebet ist also nicht mehr die

7 Luther, Von den guten Werken, W. A. 6, 218.
8 Calvins Institutio III, XX, 13.
9 Von J. Pannier 1938 neu herausgegeben.



und dem eigentlichen Werk des Christen 197

Leiter, auf der der Mensch zu Gott emporsteigt: «On recourt
à l'oraison soit vulgaire, soit mystique pour s'assurer
égoïstement une place au ciel. On cumule par peur, les
œuvres pies, les Pater, les Ave, dans l'espoir de fléchir
le courroux divin. On s'élève par la scala mystica jusqu'à
la fruitio Dei.» 10 Das ist nun ausgeschlossen. Im Gebet
bekennt der Mensch, daß das Wort Fleisch ward, daß Gott
mit ihm und für ihn ist. Gott nimmt nicht etwas von seiner
Zeit und Kraft für sich seihst in Anspruch. Er schenkt sich
in Jesus Christus dem Menschen, und darum sucht der Mensch
Gott, betet er. Er redet mit dem allein Heiligen, der ihn hört
und erhört, weil Er ihn angeredet, gerufen hat. In Ausübung
seines priesterlichen wie seines königlichen Dienstes — Frage
32 des Heidelberger Katechismus — betet der Christ, das Glied
Christi. Sinn und Wesen des Gebetes ist dadurch bestimmt.
In der Theologie, in der Gemeinde und im Leben ihrer Glieder

geht es nicht um irgendein Gehet, um das Gebet, das sich
in den verschiedenen Religionen und Frömmigkeitsarten
individualisiert und differenziert. Wir reden von dem Gebet, das
im Blick auf Gottes Tat in Jesus Christus geboten ist, das in
Jesus Christus seine Begründung hat, «der uns zur Weisheit
wurde von Gott, zur Gerechtigkeit und zur Heiligung und zur
Erlösung» (1. Kor. 1, 30).

Es muß noch einmal und noch deutlicher ausgesprochen
werden, daß das Gebot, auf Grund dessen der Mensch betet,
die ganze frohe Botschaft ist. Ist der Glaube das dem
Evangelium gemäße gute Werk, die Antwort auf die frohe
Botschaft, so ist im Gebet der Glaube in besonderer Weise wirksam.

Indem der Mensch das Evangelium hört und ihm glaubt,
an Jesus Christus glaubt, ist er gehorsam gegenüber Gottes
Gebot. Er widersteht der Versuchung, aus den einzelnen
Geboten sittliche Wahrheiten zu machen, in ihnen sittliche Postulate

zu finden. Er vernimmt in ihnen den Aufruf zum Glauben,

und das heißt das Gebot, Gott zu lieben. Er vernimmt das

Gebot, den Mitmenschen, den Nächsten zu lieben, der im
Evangelium von Jesus Christus uns geschenkt ist. So ist der Glaube
das wahrhaft königliche Handeln des Menschen, das Leben

10 Fernand Ménégoz, Le problème de la prière, 2« édition, Strasbourg
1932, p. 354.



198 A. de Quervain, Vom Gebet als dem rechten Gottesdienst

in der Freiheit. Und das Gebet wiederum ist Anfang und Ende
dieses Handelns, ist die Aktualisierung dieses Lebens in der
Freiheit. Darum kann Luther sagen: «Das sey zur vermanung
gesagt, das wir uns doch gewehnen mit gantzem vleis und
ernst zu beten. Denn dis ist auch nach der predigt des Evan-
gelij (dadurch Gott mit uns redet und alle seine gnade und
güter uns an beut zu geben) das höhest und fürnemst werck,
das wir durchs gebete widerumb mit jm reden und von jm
empfahen.» 11 Es ist das Bedeutsame an der Reformation, daß
sie im Blick auf das Gebet ganz frei ist von jeglichem
antirömischen, antikultischen Affekt. Wir brauchen also nicht
über die Reformation zurückzugehen zur ecclesia orans des

Mittelalters, wenn in der evangelischen Kirche und in der
evangelischen Theologie das Gebot, zu beten, wieder vernommen

und beachtet werden soll. Es wäre ein Zeichen einer
dem Evangelium fremden Unfreiheit, wollten die evangelischen

Gemeinden und ihre Theologen die Gebete der
mittelalterlichen Kirche unbesehen, als Ganzes ablehnen. Aber das
reformatorische Zeugnis vom Gebet, die reformatorische
Gebetstheologie darf nicht zugunsten einer der mittelalterlichen
Gebetstheologien preisgegeben oder auch nur erweitert werden.

Denn nur aus dem Mißverständnis des Evangeliums und
darum auch des Gebetes kann die Meinung entstehen, daß in
den Bekenntnissen der evangelischen Kirchen die Gabe des
Gebetes nicht wirklich erkannt sei, daß bei Augustin und dem
heiligen Bernhard, bei Bonaventura und Thomas von Aquin
eine tiefere oder die andere ergänzende Belehrung über das
Gebet zu suchen sei.

Das Gebet ist, nach der Bezeichnung des Heidelberger
Katechismus, das vornehmste Stück der Dankbarkeit, welche
Gott von uns fordert (Frage 116). Auf die Auslegung der
Gebote folgt im Katechismus die Auslegung des Gebetes des
Herrn. Beides aber steht unter der Ueberschrift «Von der
Dankbarkeit». Durch ein bestimmtes Tun, durch das Tun des
einen Gebotes Gottes in der Befolgung der Zehn Gebote, und
durch das Gebet geschieht es, «daß wir mit unserm gantzen
leben uns dankbar gegen Gott für seine wolthat erzeigen»
(Frage 86). Und auch hier wiederum finden wir den Hinweis

11 Luther, Das XVI. Kapitel S. Johannis, W. A. 46, 81.



und dem eigentlichen Werk des Christen 199

auf Rom. 12, 1, auf die Darbringung des Leibes als des Gott
wohlgefälligen Opfers, als des vernünftigen Gottesdienstes.
Das eigentliche Handeln, das Sichentscheiden, das Lehen nach
den Geboten und das Beten, sie stehen nicht beziehungslos
nebeneinander. Im Gebet lebt die Erkenntnis von dem einen
Gebot Gottes in allen Zehn Geboten, von der göttlichen
Forderung in den mannigfaltigen Lagen des menschlichen Lebens.
Im letzten Stück des Katechismus, im zweiten Teil jenes
Abschnittes «Von der Dankbarkeit», ist nicht vergessen, sondern
aufbewahrt, was an praktischer Erkenntnis, an Erkenntnis
des christlichen Lebens gewonnen war. Darum hat
Kohlbrügge in seiner Schrift «Die Lehre des Heils» (1908, also
lange nach seinem Tod, in Elberfeld herausgegeben) versucht,
die Gebote und das Gebet des Herrn synoptisch auszulegen.
Es ist die Aufgabe des Theologen heute, die Linien auszuziehen,

zu verdeutlichen, warum das Gebet das vornehmste Stück
der Dankbarkeit genannt werden kann. In der Theologie, in
der Dogmatik wird nicht nur an einer Stelle vom Gebet die
Rede sein. Aber in besonderer und umfassender Weise muß
in der Heiligung die Lehre vom Gebet entfaltet werden.

Wir sind bis jetzt auf den Inhalt des Gebetes nicht näher
eingegangen. Was geschieht im Gebet? Es wird Gott gelobt,
ihm wird gedankt, die Freude «in dem Herrn» wird bezeugt.
Oder das Gebet hat zum Inhalt die Bitte um Gottes Hilfe; es
ist ein Rufen aus der Tiefe, ein Seufzen in der Angst dieser
Welt, ein Bekenntnis unserer Not und der Not unseres Nächsten;

es ist Fürbitte für die, deren Last wir mittragen. In den
Auslegungen der evangelischen Kirche, in den Liedern des
Reformationszeitalters und in den Psalmen Jorissens, in der
Verkündigung Kohlbrügges und in den Zeugnissen der
Bekennenden Kirche heute ist mit Macht dieses Lob Gottes
verkündigt worden. Es ist da eine lebendige Erkenntnis von dem
Beruf des Menschen in Christus, im Gebet zu danken, seine
Güte und Gnade zu preisen. Vom Kirchenlied der Reformation

schreibt Karl Barth: «Was diese Lieder enthalten, das
ist Anbetung und sachliche Mitteilung, Glaubensbekenntnis,
Sündenbekenntnis, Verkündigung... weder das Kind Gottes
noch die Kirche Gottes finden wir in diesen Liedern mit sich
selbst beschäftigt, sondern immer in der Wendung zur Er-



200 A. de Quervain, Vom Gebet als dem rechten Gottesdienst

kenntnis und zum Lob Gottes und seiner Taten in größter
Konzentration auf den in biblischer Einfachheit verstandenen
zweiten Artikel.» 12 Karl Barth nennt an erster Stelle die
Anbetung, das Lob Gottes und seiner Taten. Wie hat das Zeitalter

der Reformation, wie haben auch noch die Männer der
zweiten Generation — ein Ambrosius Lobwasser — in ihren
Weihnachts-, Oster- und Pfingstliedern verstanden, die Liebe
Gottes anzubeten, seiner Taten im Gebet froh zu gedenken, zu
danken für die eine Gabe, die Gabe seines Sohnes, und für
alle darin enthaltenen Gaben! Aber daß in der Reformation
die Notwendigkeit des Dankgebetes freudig erkannt wurde,
das gilt nicht nur vom reformatorischen Kirchenlied, das
Verkündigung, Bekenntnis und Gebet ist. So hat die Reformation
die Psalmen und das Neue Testament ausgelegt und darin die
Aufforderung vernommen: «Freuet euch im Herrn allewege;
wiederum will ich es sagen: freuet euch» (Phil. 4, 4). Statt
vieler Luther-Zitate genügt die eine, allen bekannte Strophe:
«Nun freut euch lieben Christen gmein, und laßt uns fröhlich
springen, daß wir getrost und all in ein, mit Lust und Liebe
singen, was Gott an uns gewendet hat und seine süße
Wundertat; gar teur hat ers erworben.» Zu Daniel 2, 23 haben wir
ein Gebet Calvins: «Allmächtiger Gott, so viele Beweise
deiner Herrlichkeit stehen uns täglich vor Augen; wir aber
sind dermaßen blind, daß wir durch unsern Undank ihren
ganzen Glanz verdunkeln. Laß uns doch endlich lernen,
unsre Augen aufzutun! Ja, öffne sie uns selbst durch deinen
Geist, damit wir die ganze Fülle, Größe und Herrlichkeit
deiner Wohltaten zu Herzen nehmen, in denen du dich uns
seiher darstellst und dir ein Zeugnis deiner ewigen Gottheit
gibst.» 13 Der Lobgesang des Symeon gehört zum Gottesdienst
der reformierten Gemeinden im französischen Sprachgebiet.
Auch die Auslegung der Bitten des Unser Vater im Heidelberger

Katechismus enthält einen Lobpreis des Regimentes
Gottes. In allen Bitten klingt Lobpreis, Anbetung durch. Aber
da in den systematischen Darlegungen über das Gebet das

12 Karl Barth, Die Kirchliche Dogmatik 1/2, Zollikon-Zürich 1938,
S. 276.

13 Kirchenbuch hrsg. von Ernst Wolf und Martin Albertz, München
1941, S. 75 f.



und dem eigentlichen Werk des Christen 201

Unser Vater, also ein Bittgebet, ausgelegt wird, so wird in der
theologischen Arbeit, in den Katechismen und Bekenntnissen
das Gebet im wesentlichen als Bittgebet verstanden. Aber nicht
nur durch die Verknüpfung der Lehre vom Gebet mit der
Auslegung des Herrengebetes steht das Bittgebet im Mittelpunkt

der theologischen Arbeit. Das eigentliche Gebet der
evangelischen Kirche ist das Luther-Lied: «Aus tiefer Not
schrei ich zu dir, Herr Gott erhör mein Rufen.» Das ist keine
Einseitigkeit des reformatorischen Zeitalters, seiner
Frömmigkeit und Theologie. Das ist die Belehrung über das Gebet,
die wir aus Rom. 8 empfangen. Es wird uns gezeigt, wie
gerade der in Christus zur Sohnschaft Berufene, mit dem
Heiligen Geist Beschenkte der wahrhaft Bittende, Fürbitte
Uebende ist. Allein der, der durch den Heiligen Geist als das
Kind des himmlischen Vaters seufzt, hat die Vollmacht zu
danken, so kühn und zuversichtlich zu danken, wie es am
Schluß des Kapitels geschieht. Was wir in diesem Kapitel
an Belehrung über das Gebet empfangen, das ist eine Bezeugung

dessen, was im Unser Vater ausgesprochen ist.
Die zentrale Stellung des Bittgebetes in der evangelischen

Theologie, im Aufbau des evangelischen Gottesdienstes, im
Leben des einzelnen Gemeindegliedes ist eine Erinnerung
daran, daß das Glied Christi in Hoffnung erlöst ist; sie ist ein
Protest gegen ein glaubensloses, die Hoffnung mißachtendes,
auf menschlichen Ueberzeugungen beruhendes Denken. Dem
Lobpsalm geht im reformierten Gottesdienst voraus das
Sündenbekenntnis und das Fürbittegebet.14 Evangelischer wäre es

freilich, wenn dem Sündenbekenntnis die Bezeugung der
frohen Botschaft und der Dank für Gottes Gnade vorausgehen
würde. Der Lobpsalm am Schluß des Gottesdienstes steht an
der rechten Stelle; dieses Schlußgebet verdeutlicht, worin das
Gebet des Christen besteht.

Wir wiesen eben hin auf die Gefahren und Versuchungen
beim Dankgebet, die es abzuwehren gilt. Martin Kahler hat
den Theologen und Christen heute, die das Bittgebet ablehnen
und nur das Dankgebet gelten lassen wollen, geantwortet:
«Wir halten allen denen, welche dem Christen um der ihm
geziemenden ehrerbietigen Ergebung willen lediglich den

14 Ebd., S. 36.



202 A. de Quervain, Vom Gebet als dem rechten Gottesdienst

Dank statt der Bitte auf die Lippen legen wollen, das Urteil
des Herzenskündigers entgegen: Der Pharisäer dankt, der
Zöllner bittet.» 15. Wir wollen diese sehr pointierte Aussage
nicht verallgemeinern. Nicht jedes Danken ist das Danken des

Pharisäers, des geistlich Besitzenden, und auch das Bittgebet
kann mißbraucht werden. Und zwar meinen wir nicht nur die
selbstische Bitte, die Erfüllung der eigenen Wünsche fordert,
die Gott in den Dienst des Menschen bringen möchte. Wir
meinen jene Bitte, die vergißt, daß Gott das Entscheidende
schon getan hat in der Gabe seines Sohnes, in der Verleihung
der Sohnesrechte an den Sünder. Richtig aber ist, daß die
Katechismen der Reformationszeit davon ausgehen, daß im
Gebet der Mensch als der Arme vor Gott hintritt. Er bekennt
seine Armut und will von Gott beschenkt werden. Darin
besteht gerade des Menschen, des Christen Gottesdienst, sein
Gehorsam, seine Dankbarkeit, daß er in Kindeszuversicht, im
Glauben an Gottes Zusage, was ihm fehlt, hei Gott sucht. So

lehrt Luther im Großen Katechismus: «Denn weil es also mit
uns getan ist, daß kein Mensch die zehen Gepot vollkommen halten

kann, oh er gleich angefangen hat zu gläuben,... ist nichts
so not, denn daß man Gott immerdar in Ohren liege, rufe und
bitte, daß er den Glauben und Erfüllung der zehen Gepot uns
gebe, erhalte und mehre und alles, was uns im Wege liegt
und daran hindert, hinwegräume.»16 Darin besteht Gottes
Ehre, daß er allein angerufen wird, als der Helfer und Geher
sich erweist (man vergleiche dazu die Frage 283 des Genfer
Katechismus). Der Betende ist der Mensch, der seine Sünde
erkennt und bekennt, der gerade als Glaubender, als Glied
Christi Angefochtene: «Quelle affection doit estre en la
prière? Premièrement que nous sentions nostre misère et
povreté, et que ce sentiment cause en nous une fascherie et

angoisse: puis, que nous ayons un désir vehement d'obtenir
grace devant Dieu: lequel désir emflambe noz cueurs, et
engendre en nous un ardeur de prier» (Frage 243). Darum ist
für die evangelische Verkündigung und für die evangelische

15 Martin Kahler, Das Bittgebet, seine Berechtigung und Zuversichtlichkeit,

Dogmatische Zeitfragen, 1. Heft, Leipzig 1898, S. 198.
16 Luthers Großer Katechismus, Die Bekenntnisschriften der

Evangelisch-Lutherischen Kirche, Berlin 1930, S. 662.



und dem eigentlichen Werk des Christen 203

Theologie das Gebet immer auch und in erster Linie Bitte.
Nach dem Heidelberger Katechismus ist die Wirkung der
Predigt der Gebote, daß wir Gott bitten um die Gnade des
Heiligen Geistes (Frage 115). So ist der Bittende nicht der
Kleinmütige, sondern der Glaubende, der im Hören der göttlichen
Verheißung Gehorsame. Er ist der Mensch, der Gott die Ehre
gibt, die er beansprucht, die Ehre, daß er die Sünder gerecht
gemacht, daß er den in ihrer Sünde Toten das Leben geschenkt
hat. Es sei aber auch noch einmal unterstrichen, daß das
Bitten nicht eine Regung des menschlichen Herzens ist, ein
Versuch, Gott dem Menschen dienstbar zu machen. Das Bitten
ist kein Monolog des nach Glück und Erfüllung seiner
Wünsche sich sehnenden Menschen. Es ist die Antwort auf
Gottes Anrede, auf die Zusage seiner Gnade und Treue in
seinem Wort durch Predigt und Sakrament. So lehrt der
Heidelberger Katechismus, «daß wir allein den einigen, wahren
Gott... um alles, das er uns zu bitten befohlen hat, von Herzen

anrufen» (Frage 117).
Nun verstehen wir, daß gerade das Bitten das eigentliche

Werk des Christen, das Gott wohlgefällige Werk ist. «Darumb
ist es der Christen eigentlich werck, so den geist Gottes
haben, das sie nicht laß und faul sein sondern ;jmerdar beten
und nicht ablassen, wie Christus anderswo lert.»17 Es ist
nicht zuviel gesagt, daß der Mensch in solchem Bitten zu
einem königlichen Werk, zum Regieren mit Christus schon in
dieser Zeit berufen ist. Fernand Ménégoz gebraucht den
Ausdruck coopération: «Ainsi les disciples du Christ coopèrent
avec Dieu en priant.»18 Dieses königliche Amt des Bittens
und Fürbittens, dieses Regieren nicht neben Gott, aber doch
in Sohneszuversicht und königlicher Vollmacht kennzeichnet
Luther mit folgenden Worten: «Das erste stücke machet, das
sie mit Gott versünet werden und fur sich alles haben, was
sie dürffen, Wenn sie das haben, sollen sie auch Götter werden

und der weit heilande durch das Gebet, Und also durch
den Geist der gnaden selbs Gottes Kinder werden, Darnach
als Gottes Kinder zwisschen 3m und dem nehesten handeln
und andern dienen und helffen, das sie auch dazu komen

17 Luthers Auslegung von Matth. 6, 5. 6., W. A. 32, 414.
18 Fernand Ménégoz, op. cit., p. 383.



204 H. Barth, Glaube und Vernunft als Existenzproblem

mögen.» 19 Ein Reformierter würde sich kaum so ausdrücken.
Calvin redet nüchterner, und zwar im Sinne der Heiligen
Schrift. Und doch ist Luther auch da, gerade da nicht Mystiker,

sondern ein treuer Zeuge der in Christus geschenkten
Sohnschaft, ein gewissenhafter Prediger des Evangeliums.
Sein Verständnis des Bittens ist gewonnen am Verständnis
des Unser Vater.

LaufenIBerner Jura. Alfred de Quervain.

Glaube und Vernunft als Existenzproblem.
Vortrag am 18. Februar 1946 in der Basler Predigergesellschaft.

,Wer sich anschickt, über «Glaube und Vernunft»
vorzutragen, der greift damit zunächst auf eine Fragestellung
zurück, die im Denken der Patristik und im christlichen Mittelalter

ihre Wurzel hat. Auch der christliche Denker der
Gegenwart macht sich zumeist die Frage der Beziehung von
Glaube und Vernunft in dem relativ einfachen Sinne zu eigen,
in dem das mittelalterliche Denken eine Abklärung seiner
letzten Probleme gesucht hatte — ohne daß er sich immer
bewußt wird, wie sehr diese Fragestellung durch die Größe, aber
auch durch die Schranken jener Geisteswelt mitbedingt ist.

Patristisches und scholastisches Denken sahen sich vor die
ebenso gewaltige wie unausweichliche Aufgabe gestellt, im
Hinblick auf die Beziehung der christlichen Glaubenslehre zu
der überlieferten Weisheit der Alten zur Klarheit zu gelangen.
Mit staunender Bewunderung wurde der christliche Denker
jener Epoche der zwar nur in Bruchstücken vermittelten, aber
in ihrem sublimen Gehalte und ihrer geistigen Durchbildung
wohl erkennbaren philosophischen Einsicht der Alten gewahr,
mit der es bei ihrer einleuchtenden Klarheit und unverkennbaren

Tiefe in jedem Falle eine weittragende Bewandtnis
haben mußte. Es waren Einsichten der «Vernunft», die aus dem
Munde der alten Meister des philosophischen Gedankens
vernehmbar wurden — Einsichten, die zwar die Höhe und Tiefe
christlicher Glaubenserkenntnis vermissen ließen, denen man
aber eine Kraft der Erhellung auch für die christliche Welt-

19 Luthers Auslegung von Joh. 15,13 ff., W. A. 45, 540.


	Vom Gebet als dem rechten Gottesdienst und dem eigentlichen Werk des Christen

