Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 2 (1946)

Heft: 3

Artikel: Vom Gebet als dem rechten Gottesdienst und dem eigentlichen Werk
des Christen

Autor: Quervain, Alfred de

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877587

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877587
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

192 A. de Quervain, Vom Gebet als dem rechten Gottesdienst

Natur weg nach dem «unbekannteny» Worte Gottes auszu-
schauen. Sie stellt sich auch hier einsam und ungeschiitzt der
Verheilung und dem Anspruch des lebendigen Gottes, vor
dem ihr auch die richtigsten Gedanken und Schlufifolgerun-
gen solange entfallen, bis sie ihr Gottes Wort selber wieder
zum Gebrauch iibergibt.

Strengelbach/Aargau. Eduard Buess.

VYom Gebet als dem rechten Gottesdienst und
dem eigentlichen Werk des Christen.

«Sihe das jst ein rechter bitter, nicht den andern unnutzen
wesschern gleich, die wol viel plappern aber solchs nimer
erkennen, Er aber weis das es Gottes gabe jst was er hat, und
spricht von hertzen: Herr ich weis das jch mir selbs nicht ein
stiick meines teglichen brods schaffen noch erhalten kan noch
mich fur einerley not oder ungluck behuten, Darumb wil jchs
von dir warten und bitten, wie du mich heissest und zugeben
verheissest, als der du on mein gedanken zuvor kompst und
dich meiner not annimpst. — Sihe solch erkentnis jm gebet
gefellet Goft wol und jst der rechte, hoheste und kostlichste
Gottesdienst den wir jm thun kénnen, Denn damit wird jm sein
ehre und danck geben, die ihm gehoret.»* Ks wird zunichst
die eben beschriebene Erkenntnis des Beters als der rechte
Gottesdienst gekennzeichnet. Aber der Ausdruck gilt auch dem
Gebet, das diese Erkenntnis ausspricht. Wir werden das Gebet
selbst als den rechten, hochsten und kdstlichsten Gottesdienst
bezeichnen diirfen. Und dazu nun ein Wort Calvins: «Quum
Seriptura in Dei cultu hoc nobis summum caput commendet ut
eum invocemus...» ? «Interea, ne contemptui essent communes
Ecclesiae preces, eas splendidis elogiis olim Deus ornavit:
praesertim ubi templum vocavit domum orationis [Iesa. 56. 7].
Nam et praecipuam cultuo sui partem hac voce docuit esse pre-
candi officium.»* In der von der Heidelberger Universitit 1572
herausgegebenen Uebersetzung lauten die beiden Stellen: ¢« Weil

! Luthers Auslegung von Matth. 6, 7—13, Weimarer Ausgabe 32, 419;
der letzte Satz ist von mir fiir den Kursivdruck ausgezeichnet.
? Calvins Institutio III, XX, 27. ¥ Ebd., ITI, XX, 29.



und dem eigentlichen Werk des Christen 193

uns die Schrifft lehret, da die anruffung Gottes das fiirnemste
stuck des Gottesdienstes sey ...» «Damit dannoch das gemein-
gebet nicht verachtet werde, hat Gott vorzeiten demselben herr-
liche Namen gegeben: fiirnemlich da er den Tempel genennet
hat ein Bethauf}. Dann er mit diesem wort gelernt hat, dall das
Gebet sey das flirnemste Stiick seines Gottesdienstes.»

‘Wir verstehen im folgenden den Ausdruck Gottesdienst im
umfassendsten Sinn, so wie ihn die Reformation auch verstan-
den haben will. Es ist der verniinftige Gottesdienst, in dem:
der auf Grund der Barmherzigkeit Gottes Angeredete seinen
Leib als lebendiges, heiliges, Gott wohlgefilliges Opfer dar-
zugeben hat (Rom. 12,1). Es ist der Gottesdienst gemeint, der
iiber den Kultus, iiber die kirchliche, gottesdienstliche Ver-
sammlung weit hinausgreift: das Handeln, Sichentscheiden,
Leben des Menschen als eines Dieners Gottes. Es ist der Got-
tesdienst, den Gottes Kind nicht nur in der Kirche, in der
Wortverkiindigung und im Gebet, sondern in der Welt Gott
schuldet. Es ist miteingeschlossen das, was Karl Barth den
politischen Gottesdienst genannt hat.* Es geht um den Gehor-
sam gegen das Doppelgebot der Gottes- und der Néachstenliebe.
Im Gebet gibt der Mensch Gott die Ehre; er erweist sich als einer,
der Gott fiirchtet und liebt, allein auf ihn vertraut. Im Gebet
liebt er seinen Nichsten heute, in dieser Welt, in einer kon-
kreten Lage. Er ist frei von aller Gesetzlichkeit und Aengst-
lichkeit; er ist seines Néchsten dienstbarer Knecht, steht als
ein Mitangefochtener und als ein Sichmitfreuender in der
Welt. Er dient Gott, liebt Gott und seinen Néchsten in einer
Welt, deren Angst durch keine religiése, moralische Betrach-
tung iiberwunden werden kann. Wir werden nicht sachlich
genug von diesem Dienst des Christen, des Glaubenden reden
konnen. Unertrédglich ist da der Ueberschwang einer gewissen
religiosen Erbaulichkeit, die in einer Ekstase vom Dienen des
Christen und von seiner Liebe spricht. Aber eben von diesem
verninftigen, sachlichen Gottesdienst soll das Gebet das vor-
nehmste Stiick sein.

Als im Dritten Reich die Tyrannei aufs Hoéchste gestiegen
war und der Nationalsozialismus auch den leisesten Wider-

4 Karl Barth, Gotteserkenntnis und Gottesdienst nach reformatori-
scher Lehre, Zollikon-Ziirich 1938, S. 203 ff.

13



194 A. de Quervain, Vom Gebet als dem rechten Gottesdienst

stand gegen seine politischen und kulturellen Pline durch
Ausrottung seiner Gegner zu brechen versuchte, als die Kirche
im 6ffentlichen Leben immer einfluflloser wurde und nur noch
im Verborgenen trosten und helfen konnte, da kam die Rede
auf, die Kirche miisse zur belenden Kirche werden. In den
notleidenden Kirchen, unter den bedringten Christen ist in
den vergangenen Jahren so gebetet worden, ist in einer Weise
das Geschenk des Gebetes empfangen worden, daB die Theo-
logie in neuer und ernsthafter Weise {iber das Gebet nach-
denken mull. Das hat mit Pragmatismus nichts zu tun. Die
Theologie wird nicht zur Rechtfertigung einer bestimmten
religivsen Praxis miflbraucht. Das Geschehen, das kirchliche
Handeln unserer Tage erinnert die Theologie an das, was sie
lange genug versdumt hat, an das ernsthafte Durchdenken der
im Evangelium von Jesus Christus enthaltenen Gabe des
Gebetes. Und doch ist der Ausdruck betende Kirche millver-
stindlich, ja nicht ungeféhrlich. Er kénnte auch bedeuten, daf}
die Kirche sich in die Liturgie fliichtet und das personliche
Leben als Gebetsleben zu verstehen versucht, weil sie eben
miide geworden ist, dem Anspruch der falschen Herren zu
widerstehen. Es konnte darin eine Furcht vor der Verantwor-
tung sich ausdriicken, die sie iibernehmen miifite, wenn sie auf
der ganzen Linie den Kampf gegen die Ungerechtigkeit fiihren
wiirde. Es ist nicht unsere Aufgabe, zu untersuchen, welche
Theologen und Kirchenménner, welche Gemeinden in den ver-
gangenen Jahren dieser Versuchung erlegen sind. Es geniigt,
dall wir die Versuchung selbst erkennen, diese Versuchung,
der die «betendeny Christen, der die Kirchen in ihren litur-
gischen Bemiihungen immer wieder erliegen. Die Ursache der
deutschen Not, der furchtbaren Not heute ist nicht das zu viele
Beten der Christen, der Kirchen. Es ist eben nicht genug, es ist
an vielen Orten nicht ernsthaft genug gebetet worden. Aber
das miiiten auch gerade die sich sagen lassen, die die betende
Kirche wollten, die diese Gebetsgemeinschaft meinten verwirk-
licht zu haben. Die Aktivisten, die ob allem Tun und Ké&mp-
fen das Gebet vergessen, die aus Zorn iiber die kampfes-
miiden Beter das Gebet als ldhmend fiir den personlichen Ein-
satz betrachten, und die Ménner, die das Gebetsleben neu
wecken wollen, sie sind beide schuldig geworden. Sie haben



und dem eigentlichen Werk des Christen 195

nicht erkannt, was es heilit, Gott und dem Niachsten im Gebet
dienen. Wo aber nur im Glauben gekémpft, widerstanden, ge-
litten wurde, im Konzentrationslager und in den durch Wort
und Tat bekennenden Gemeinden, da war auch ein Beten in
voller Zuversicht, aus Vollmacht heraus. Vollendet sich im
Gebet das, was Gott von seinem Diener will, wird im Gebet
Gott und der Nichste geliebt, dann wird im Beten die konkrete
Verantwortung getragen, die bestimmte Versuchung erkannt.
Das Beten kann nicht mehr Flucht in die Kirche oder in die
Innerlichkeit bedeuten. Wo aber in einer Haltung der Resigna-
tion, der Kampfesmiidigkeit gebetet wird, da ist das Gebet
entleert, leere Rede. Wie konnte es da noch das vornehmste
Stiick des Gottesdienstes genannt werden? Im Lebenswerk
des jiingeren Blumhardt merken wir etwas von dieser im Ge-
bet sich ausdriickenden Verantwortung, von der im Gebet
begriindeten Weltoffenheit und vorurteilslosen Liebe zum
Nachsten.

Wo im Hinblick auf die Not der Zeit wahrhaft gebetet
worden ist, heute wie zu allen Zeiten, da ist das Gebet nicht
eine Schopfung der Not nach dem Sprichwort: «Not lehrt
beten»; es ist Tat des Gehorsams. Der Mensch betet, weil
Gott in seiner Liebe und wunderbaren Giite ihm solches ge-
bietet, ihm die Vollmacht dazu verleiht. Im Gebet kimpft der
Mensch nicht fiir sein Recht, fiir die Durchsetzung seiner
Wiinsche; er ist gerade da Gott gehorsam, ein an Goltes
[Wort und Gebot Gebundener. Er tut, was Gott will, und gibt
ihm allein die Ehre. «Durch das Anrufen und Bitten wird der
Name Gottes geehret und niitzlich gebraucht... Also auch
hie stehet es nicht in meinem Willen, zu tuen und zu lassen,
sondern soll und mull gebetet sein.» * «Das sei das erste und
notigste Stiick, daB alle unser Gebete sich griinden und ste-
hen soll auf Gottes Gehorsam, nicht angesehen unser Person,
wir seien Sunder oder fromm, wiirdig oder unwiirdig. Und
sollen wissen, dall Gott in keinen Scherz will geschlagen
haben, sondern ziirnen und strafen, wo wir nicht bitten, so
wohl er allen andern Ungehorsam strafet...»® «Wan du nw
aller dinge mussig werest, hettestu nit genug zuschaffen

5 Luthers Groller Katechismus, Die Bekenntnisschriften der Evange-
lisch-Lutherischen Kirche, Berlin 1930, S. 663 f. 8 Ebd., S.666.

18%



196 A. de Quervain, Vom Gebet als dem rechten Gottesdienst

allein an dissem gebot, das dw gottes namen on unterlall ge-
benedeiest, sungest, lobest und ehrest? Und wotzu ist die tzung,
stym, sprach und der mundt anders geschaffen? wie psal. L.
Herr, thu auff meine lippenn, das mein mund muge vorkunden
dein lob.» ? Auch fiir Calvin ist das Beten eine Tat des Ge-
horsams: «Ac primo quidem orare nos iubens, ipso praecepto
nos coarguit impiae contumaciae, nisi obsequimur. Nihil magis
praecise mandari poterat quam quod habetur in Psalmo, In-
voca me in die tribulationis [Psal.50.c.15].»® In der fran-
zosischen Ausgabe von 1539° hiell es: «Nostre tresbon Peére
nous a adjousté encores deux choses, lesquelles principale-
ment nous doivent esmouvoir et inciter & oraison. L’une est
le commandement qu’il nous fait de prier. L’autre est la pro-
messe, qu’il nous a faicte, que nous obtiendrons tout ce que
nous prierons. — Le commandement nous est faict et répété
souventesfois quand il dit: «Demandez. Venez & moy. Cerchez
moy. Retournez-vous & moy. Invoquez moy au jour de vostre
nécessité», et en plusieurs autres lieux. Et mesmement au
troisiesme précepte de la Loy, ot il nous est deffendu de prendre
le Nom de Dieu en vain. Car d’autant qu’il nous est deffendu
de le prendre en vain, pareillement il nous est commandé de
le prendre & sa gloire, en luy donnant tout honneur de vertu,
de bien, d’ayde, et de confort, par les demander et attendre de
Iuy.»

Was fordert Gott, wenn er gebietet, zu beten? Nichts
anderes als die Anerkennung seiner Liebe und Treue in Jesus
Christus, als die Anerkennung, dafl er um Jesu Christi willen
der Vater und Gott dessen ist, der beten soll. Das heifit aber,
daB da, wo der Mensch zum Gebet aufgerufen wird, das gott-
liche Gebot den Glauben und nichts Geringeres fordert, also
das Gebet als Bekenntnis, als Tat des Glaubens. Das Werk,
das Gott fordert, ist «der Glaube in Christumy», wie Luther
zu Anfang seiner Schrift von den guten Werken schreibt. Im
Gebet macht der Mensch Gebrauch von seinem Kindesprivileg,
erweist er sich als Gottes Kind, als in Christus Geheiligter,
als Priester und Konig. Das Gebet ist also nicht mehr die

7 Luther, Von den guten Werken, W'. A. 6, 218.
8 Calvins Institutio III, XX, 13.
? Von J. Pannier 1938 neu herausgegeben.



und dem eigentlichen Werk des Christen 197

Leiter, auf der der Mensch zu Gott emporsteigt: «On recourt
4 loraison soit vulgaire, soit mystique pour s’assurer
égoistement une place au ciel. On cumule par peur, les
ceuvres pies, les Pater, les Ave, dans l'espoir de fléchir
le courroux divin. On s’éléve par la scala mystica jusqu’a
la fruitio Dei.» * Das ist nun ausgeschlossen. Im Gebet be-
kennt der Mensch, dall das Wort Fleisch ward, dal Gott
mit ihm und fiir ihn ist. Gott nimmt nicht etwas von seiner
Zeit und Kraft fiir sich selbst in Anspruch. Er schenkt sich
in Jesus Christus dem Menschen, und darum sucht der Mensch
Gott, betet er. Er redet mit dem allein Heiligen, der ihn hort
und erhort, weil Er ihn angeredet, gerufen hat. In Ausiibung
seines priesterlichen wie seines koniglichen Dienstes — Frage
32 des Heidelberger Katechismus — betet der Christ, das Glied
Christi. Sinn und Wesen des Gebetes ist dadurch bestimmit.
In der Theologie, in der Gemeinde und im Leben ihrer Glie-
der geht es nicht um irgendein Gebet, um das Gebet, das sich
in den verschiedenen Religionen und Frommigkeitsarten indi-
vidualisiert und differenziert. Wir reden von dem Gebet, das
tm Blick auf Gottes Tat in Jesus Christus geboten ist, das in
Jesus Christus seine Begriindung hat, «der uns zur Weisheit
wurde von Gott, zur Gerechtigkeit und zur Heiligung und zur
Erlésungy (1. Kor. 1, 30).

Es muf noch einmal und noch deutlicher ausgesprochen
werden, daBl das Gebot, auf Grund dessen der Mensch betet,
die ganze frohe Botschaft ist. Ist der Glaube das dem Evan-
gelium geméfe gute Werk, die Antwort auf die frohe Bot-
schaft, so ist im Gebet der Glaube in besonderer Weise wirk-
sam. Indem der Mensch das Evangelium hort und ihm glaubt,
an Jesus Christus glaubt, ist er gehorsam gegeniiber Gottes
Gebot. Er widersteht der Versuchung, aus den einzelnen Ge-
boten sittliche Wahrheiten zu machen, in ihnen sittliche Postu-
late zu finden. Er vernimmt in ihnen den Aufruf zum Glau-
ben, und das heifit das Gebot, Gott zu lieben. Er vernimmt das
Gebot, den Mitmenschen, den Nichsten zu lieben, der im Evan-
gelium von Jesus Christus uns geschenkt ist. So ist der Glaube
das wahrhaft kénigliche Handeln des Menschen, das Leben

10 Fernand Ménégoz, Le probléme de la priére, 2¢ édition, Strasbourg
1932, p. 354.



198 A. de Quervain, Vom Gebet als dem rechten Gottesdienst

in der Freiheit. Und das Gebet wiederum ist Anfang und Ende
dieses Handelns, ist die Aktualisierung dieses Lebens in der
Freiheit. Darum kann Luther sagen: «Das sey zur vermanung
gesagt, das wir uns doch gewehnen mit gantzem vleis und
ernst zu beten. Denn dis ist auch nach der predigt des Evan-
gelij (dadurch Gott mit uns redet und alle seine gnade und
giiter uns an beut zu geben) das hohest und fiirnemst werck,
das wir durchs gebete widerumb mit jm reden und von jm
empfahen.» 1* Es ist das Bedeutsame an der Reformation, daf}
sie im Blick auf das Gebet ganz frei ist von jeglichem anti-
rémischen, antikultischen Affekt. Wir brauchen also nicht
iiber die Reformation zuriickzugehen zur ecclesia orans des
Mittelalters, wenn in der evangelischen Kirche und in der
evangelischen Theologie das Gebot, zu beten, wieder vernom-
men und beachtet werden soll. Es wére ein Zeichen einer
dem Evangelium fremden Unfreiheit, wollten die evangeli-
schen Gemeinden und ihre Theologen die Gebete der mittel-
alterlichen Kirche unbesehen, als Ganzes ablehnen. Aber das
reformatorische Zeugnis vom Gebet, die reformatorische Ge-
betstheologie darf nicht zugunsten einer der mittelalterlichen
Gebetstheologien preisgegeben oder auch nur erweitert wer-
den. Denn nur aus dem Mifiverstindnis des Evangeliums und
darum auch des Gebetes kann die Meinung entstehen, dafl in
den Bekenntnissen der evangelischen Kirchen die Gabe des
Gebetes nicht wirklich erkannt sei, dall bei Augustin und dem
heiligen Bernhard, bei Bonaventura und Thomas von Aquin
eine tiefere oder die andere ergéinzende Belehrung iiber das
Gebet zu suchen sei.

Das Gebet ist, nach der Bezeichnung des Heidelberger
Katechismus, das vornehmste Stiick der Dankbarkeit, welche
Gott von uns fordert (Frage 116). Auf die Auslegung der Ge-
bote folgt im Katechismus die Auslegung des Gebetes des
Herrn. Beides aber steht unter der Ueberschrift «Von der
Dankbarkeity. Durch ein bestimmtes Tun, durch das Tun des
einen Gebotes Gottes in der Befolgung der Zehn Gebote, und
durch das Gebet geschieht es, «dall wir mit unserm gantzen
leben uns dankbar gegen Gott fiir seine wolthat erzeigen»
(Frage 86). Und auch hier wiederum finden wir den Hinweis

11 Luther, Das XVI. Kapitel S. Johannis, W. A. 46, 81.



und dem eigentlichen Werk des Christen 199

auf Rom. 12, 1, auf die Darbringung des Leibes als des Gott
wohlgefilligen Opfers, als des verniinftigen Gottesdienstes.
Das eigentliche Handeln, das Sichentscheiden, das Leben nach
den Geboten und das Beten, sie stehen nicht beziehungslos
nebeneinander. Im Gebet lebt die Erkenntnis von dem einen
Gebot Gottes in allen Zehn Geboten, von der géttlichen For-
derung in den mannigfaltigen Lagen des menschlichen Lebens.
Im letzten Stiick des Katechismus, im zweiten Teil jenes Ab-
schnittes «Von der Dankbarkeit», ist nicht vergessen, sondern
aufbewahrt, was an praktischer Erkenntnis, an Erkenntnis
des christlichen Lebens gewonnen war. Darum hat Kohl-
briigge in seiner Schrift ¢<Die Lehre des Heilsy (1903, also
lange nach seinem Tod, in Elberfeld herausgegeben) versucht,
die Gebote und das Gebet des Herrn synoptisch auszulegen.
Es ist die Aufgabe des Theologen heute, die Linien auszuzie-
hen, zu verdeutlichen, warum das Gebet das vornehmste Stiick
der Dankbarkeit genannt werden kann. In der Theologie, in
der Dogmatik wird nicht nur an einer Stelle vom Gebet die
Rede sein. Aber in besonderer und umfassender Weise mufl}
in der Heiligung die Lehre vom Gebet entfaltet werden.
Wir sind bis jetzt auf den Inhalt des Gebetes nicht nédher
eingegangen. Was geschieht im Gebet? Es wird Gott gelobt,
ihm wird gedankt, die Freude «in dem Herrn» wird bezeugt.
Oder das Gebet hat zum Inhalt die Bitte um Gottes Hilfe; es
ist ein Rufen aus der Tiefe, ein Seufzen in der Angst dieser
Welt, ein Bekenntnis unserer Not und der Not unseres Néch-
sten; es ist Fiirbitte fiir die, deren Last wir mittragen. In den
Auslegungen der evangelischen Kirche, in den Liedern des
Reformationszeitalters und in den Psalmen Jorissens, in der
Verkiindigung Kohlbriigges und in den Zeugnissen der Be-
kennenden Kirche heute ist mit Macht dieses Lob Gottes ver-
kiindigt worden. Es ist da eine lebendige Erkenntnis von dem
Beruf des Menschen in Christus, im Gebet 2u danken, seine
Giite und Gnade zu preisen. Vom Kirchenlied der Reforma-
tion schreibt Karl Barth: «Was diese Lieder enthalten, das
ist Anbetung und sachliche Mitteilung, Glaubensbekenntnis,
Siindenbekenntnis, Verkiindigung ... weder das Kind Gottes
noch die Kirche Gottes finden wir in diesen Liedern mit sich
selbst beschéftigt, sondern immer in der Wendung zur Er-



200 A. de Quervain, Vom Gebet als dem rechten Gottesdienst

kenntnis und zum Lob Gottes und seiner Taten in grolter
Konzentration auf den in biblischer Einfachheit verstandenen
zweiten Artikel.» ** Karl Barth nennt an erster Stelle die An-
betung, das Lob Gottes und seiner Taten. Wie hat das Zeit-
alter der Reformation, wie haben auch noch die Médnner der
zweiten (Generation — ein Ambrosius Lobwasser — in ihren
Weihnachts-, Oster- und Pfingstliedern verstanden, die Liebe
Gottes anzubeten, seiner Taten im Gebet froh zu gedenken, zu
danken fiir die eine Gabe, die Gabe seines Sohnes, und fiir
alle darin enthaltenen Gaben! Aber daB in der Reformation
die Notwendigkeit des Dankgebetes freudig erkannt wurde,
das gilt nicht nur vom reformatorischen Kirchenlied, das Ver-
kiindigung, Bekenntnis und Gebet ist. So hat die Reformation
die Psalmen und das Neue Testament ausgelegt und darin die
Aufforderung vernommen: «Freuet euch im Herrn allewege;
wiederum will ich es sagen: freuet euch» (Phil.4, 4). Statt
vieler Luther-Zitate geniigt die eine, allen bekannte Strophe:
«Nun freut euch lieben Christen gmein, und laft uns fréhlich
springen, dall wir getrost und all in ein, mit Lust und Liebe
singen, was Gott an uns gewendet hat und seine siile Wun-
dertat; gar teur hat ers erworben.y» Zu Daniel 2, 23 haben wir
ein Gebet Calvins: <«Allmichtiger Gott, so viele Beweise
deiner Herrlichkeit stehen uns tédglich vor Augen; wir aber
sind dermaflen blind, dafl wir durch unsern Undank ihren
ganzen Glanz verdunkeln. Lafl wuns doch endlich lernen,
unsre Augen aufzutun! Ja, 6ffne sie uns selbst durch deinen
Geist, damit wir die ganze Fiille, Grofle und Herrlichkeit
deiner Wohltaten zu Herzen nehmen, in denen du dich uns
selber darstellst und dir ein Zeugnis deiner ewigen Gottheit
gibst.» ** Der Lobgesang des Symeon gehort zum Gottesdienst
der reformierten Gemeinden im franzdsischen Sprachgebiet.
Auch die Auslegung der Bitten des Unser Vater im Heidel-
berger Katechismus enthilt einen Lobpreis des Regimentes
Gottes. In allen Bitten klingt Lobpreis, Anbetung durch. Aber
da in den systematischen Darlegungen iiber das Gebet das

12 Karl Barth, Die Kirchliche Dogmatik 1/2, Zollikon-Ziirich 1938,
S. 276.

13 Kirchenbuch hrsg. von Ernst Wolf und Martin Albertz, Miinchen
1941, S.75 £



und dem eigentlichen Werk des Christen 201

Unser Vater, also ein Bittgebet, ausgelegt wird, so wird in der
theologischen Arbeit, in den Katechismen und Bekenntnissen
das Gebet im wesentlichen als Bittgebet verstanden. Aber nicht
nur durch die Verkniipfung der Lehre vom Gebet mit der
Auslegung des Herrengebetes steht das Bittgebet im Mittel-
punkt der theologischen Arbeit. Das eigentliche Gebet der
evangelischen Kirche ist das Luther-Lied: «Aus tiefer Not
schrei ich zu dir, Herr Gott erh6r mein Rufen.» Das ist keine
Einseitigkeit des reformatorischen Zeitalters, seiner From-
migkeit und Theologie. Das ist die Belehrung iiber das Gebet,
die wir aus Rom. 8 empfangen. Es wird uns gezeigt, wie
gerade der in Christus zur Sohnschaft Berufene, mit dem
Heiligen Geist Beschenkte der wahrhaft Bittende, Fiirbitte
Uebende ist. Allein der, der durch den Heiligen Geist als das
Kind des himmlischen Vaters seufzt, hat die Vollmacht zu
danken, so kiihn und zuversichtlich zu danken, wie es am
Schlufl des Kapitels geschieht. Was wir in diesem Kapitel
an Belehrung iiber das Gebet empfangen, das ist eine Bezeu-
gung dessen, was im Unser Vater ausgesprochen ist.

Die zentrale Stellung des Bittgebeles in der evangelischen
Theologie, im Aufbau des evangelischen Gottesdienstes, im
Leben des einzelnen Gemeindegliedes ist eine Erinnerung
daran, dall das Glied Christi in Hoffnung erlost ist; sie ist ein
Protest gegen ein glaubensloses, die Hoffnung miBachtendes,
auf menschlichen Ueberzeugungen beruhendes Denken. Dem
Lobpsalm geht im reformierten Gottesdienst voraus das Siin-
denbekenntnis und das Fiirbittegebet.’* Evangelischer wire es
freilich, wenn dem Siindenbekenntnis die Bezeugung der fro-
hen Botschaft und der Dank fiir Gottes Gnade vorausgehen
wiirde. Der Lobpsalm am Schlull des Gottesdienstes steht an
der rechten Stelle; dieses Schlulligebet verdeutlicht, worin das
Gebet des Christen besteht.

Wir wiesen eben hin auf die Gefahren und Versuchungen
beim Dankgebet, die es abzuwehren gilt. Martin Ké&hler hat
den Theologen und Christen heute, die das Bittgebet ablehnen
und nur das Dankgebet gelten lassen wollen, geantwortet:
«Wir halten allen denen, welche dem Christen um der ihm
geziemenden ehrerbietigen Ergebung willen lediglich den

1 Ebd., S.36.



202 A. de Quervain, Vom Gebet als dem rechten Gottesdienst

Dank statt der Bitte auf die Lippen legen wollen, das Urteil
des Herzenskiindigers entgegen: Der Pharisier dankt, der
Zollner bittet.» * Wir wollen diese sehr pointierte Aussage
nicht verallgemeinern. Nicht jedes Danken ist das Danken des
Pharisders, des geistlich Besitzenden, und auch das Bittgebet
kann millbraucht werden. Und zwar meinen wir nicht nur die
selbstische Bitte, die Erfiillung der eigenen Wiinsche fordert,
die Gott in den Dienst des Menschen bringen moéchte. Wir
meinen jene Bitte, die vergilit, dall Gott das Entscheidende
schon getan hat in der Gabe seines Sohnes, in der Verleihung
der Sohnesrechte an den Siinder. Richtig aber ist, dall die
Katechismen der Reformationszeit davon ausgehen, daf} im
Gebet der Mensch als der Arme vor Gott hintritt. Er bekennt
seine Armut und will von Gott beschenkt werden. Darin be-
steht gerade des Menschen, des Christen Gottesdienst, sein
Gehorsam, seine Dankbarkeit, dafl er in Kindeszuversicht, im
Glauben an Gottes Zusage, was ihm fehlt, bei Gott sucht. So
lehrt Luther im Groflen Katechismus: «Denn weil es also mit
uns getan ist, dall kein Mensch die zehen Gepot vollkommen hal-
ten kann, ob er gleich angefangen hat zu glauben, ... ist nichts
so not, denn dafl man Gott immerdar in Ohren liege, rufe und
bitte, dall er den Glauben und Erfiillung der zehen Gepot uns
gebe, erhalte und mehre und alles, was uns im Wege liegt
und daran hindert, hinwegridume.» ** Darin besteht Goltes
Ehre, dall er allein angerufen wird, als der Helfer und Geber
sich erweist (man vergleiche dazu die Frage 233 des Genfer
Katechismus). Der Betende ist der Mensch, der seine Siinde
erkennt und bekennt, der gerade als Glaubender, als Glied
Christi Angefochtene: <«Quelle affection doit estre en la
priére? Premiérement que nous sentions nostre misére et
povreté, et que ce sentiment cause en nous une fascherie et
angoisse: puis, que nous ayons un desir vehement d’obtenir
grace devant Dieu: lequel desir emflambe noz cueurs, et en-
gendre en nous un ardeur de priers> (Frage 243). Darum ist
fiir die evangelische Verkiindigung und fiir die evangelische

15 Martin Kihler, Das Bittgebet, seine Berechtigung und Zuversicht-
lichkeit, Dogmatische Zeitfragen, 1. Heft, Leipzig 1898, S.198.

16 Tuthers Grofler Katechismus, Die Bekenntnisschriften der Evan-
gelisch-Lutherischen Kirche, Berlin 1930, S. 662.



und dem eigentlichen Werk des Christen 203

Theologie das Gebet immer auch und in erster Linie Bitte.
Nach dem Heidelberger Katechismus ist die Wirkung der
Predigt der Gebote, dall wir Gott bitten um die Gnade des Hei-
ligen Geistes (Frage 115). So ist der Bittende nicht der Klein-
miitige, sondern der Glaubende, der im Hoéren der gottlichen
Verheillung Gehorsame. Er ist der Mensch, der Gott die Ehre
gibt, die er beansprucht, die Ehre, daB er die Siinder gerecht
gemacht, dal} er den in ihrer Siinde Toten das Leben geschenkt
hat. Es sei aber auch noch einmal unterstrichen, dal das
Bitten nicht eine Regung des menschlichen Herzens ist, ein
Versuch, Gott dem Menschen dienstbar zu machen. Das Bitten
ist kein Monolog des nach Gliick und ZErfiillung seiner
Wiinsche sich sehnenden Menschen. Es ist die Antwort auf
Gottes Anrede, auf die Zusage seiner Gnade und Treue in
seinem Wort durch Predigt und Sakrament. So lehrt der Hei-
delberger Katechismus, «dal wir allein den einigen, wahren
Gott... um alles, das er uns zu bitten befohlen hat, von Her-
zen anrufen» (Frage 117).

Nun verstehen wir, dal gerade das Bitten das eigentliche
Werk des Christen, das Gott wohlgefillige Werk ist. «<Darumb
ist es der Christen eigentlich werck, so den geist Gottes ha-
ben, das sie nicht lafl und faul sein sondern jmerdar beten
und nicht ablassen, wie Christus anderswo lert.» " Egs ist
nicht zuviel gesagt, dal der Mensch in solchem Bitten zu
einem koniglichen Werk, zum Regieren mit Christus schon in
dieser Zeit berufen ist. Fernand Ménégoz gebraucht den Aus-
druck coopération: <Ainsi les disciples du Christ coopérent
avec Dieu en priant.»*®* Dieses konigliche Amt des Bittens
und Fiirbittens, dieses Regieren nicht neben Gott, aber doch
in Sohneszuversicht und koniglicher Vollmacht kennzeichnet
Luther mit folgenden Worten: «Das erste stiicke machet, das
sie mit Gott versiinet werden und fur sich alles haben, was
sie diirffen, Wenn sie das haben, sollen sie auch Gotter wer-
den und der welt heilande durch das Gebet, Und also durch
den Geist der gnaden selbs Gottes Kinder werden, Darnach
als Gottes Kinder zwisschen jm und dem nehesten handeln
und andern dienen und helffen, das sie auch dazu komen

17 Luthers Auslegung von Matth.6,5.6., W. A, 32, 414.
18 Fernand Ménégoz, op.cit., p. 383.



204 H. Barth, Glaube und Vernunft als Existenzproblem

mégen.y ** Ein Reformierter wiirde sich kaum so ausdriicken.
Calvin redet niichterner, und zwar im Sinne der Heiligen
Schrift. Und doch ist Luther auch da, gerade da nicht Mysti-
ker, sondern ein treuer Zeuge der in Christus geschenkten
Sohnschaft, ein gewissenhafter Prediger des Evangeliums.
Sein Verstindnis des Bittens ist gewonnen am Verstindnis
des Unser Vater.
Laufen/Berner Jura. Alfred de Quervain.

Glaube und Vernunft als Existenzproblem.
Vortrag am 18. Februar 1946 in der Basler Predigergesellschaft.

Wer sich anschickt, iiber «Glaube und Vernunfty vorzu-
tragen, der greift damit zunichst auf eine Fragestellung zu-
riick, die im Denken der Patristik und im christlichen Mittel-
alter ihre Wurzel hat. Auch der christliche Denker der Ge-
genwart macht sich zumeist die Frage der Beziehung von
Glaube und Vernunft in dem relativ einfachen Sinne zu eigen,
in dem das mittelalterliche Denken eine Abklirung seiner
letzten Probleme gesucht hatte — ohne daf er sich immer be-
wullt wird, wie sehr diese Fragestellung durch die Griéfle, aber
auch durch die Schranken jener Geisteswelt mitbedingt ist.

Patristisches und scholastisches Denken sahen sich vor die
ebenso gewaltige wie unausweichliche Aufgabe gestellt, im
Hinblick auf die Beziehung der christlichen Glaubenslehre zu
der iiberlieferten Weisheit der Alten zur Klarheit zu gelangen.
Mit staunender Bewunderung wurde der christliche Denker
jener Epoche der zwar nur in Bruchstiicken vermittelten, aber
in ihrem sublimen Gehalte und ihrer geistigen Durchbildung
wohl erkennbaren philosophischen Einsicht der Alten gewahr,
mit der es bei ihrer einleuchtenden Klarheit und unverkenn-
baren Tiefe in jedem Falle eine weittragende Bewandtnis ha-
ben mufite. s waren Einsichten der «Vernunfty, die aus dem
Munde der alten Meister des philosophischen Gedankens ver-
nehmbar wurden — Einsichten, die zwar die Héhe und Tiefe
christlicher Glaubenserkenntnis vermissen lielen, denen man
aber eine Kraft der Erhellung auch fiir die christliche Welt-

1 Luthers Auslegung von Joh. 15,13 ff.,, W. A, 45, 540.



	Vom Gebet als dem rechten Gottesdienst und dem eigentlichen Werk des Christen

