Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 2 (1946)

Heft: 3

Artikel: Zur theologiegeschichtlichen Stellung der Schépfungslehre Karl Barths
Autor: Buess, Eduard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877586

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877586
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

E. Buess, Zur theologiegeschichtlichen Stellung... 183

Zur theologiegeschichtlichen Stellung
der Schopfungslehre Karl Barths.

Unter der Ueberschrift «Das Werk der Schopfungy liegt
der erste Teil der <Lehre von der Schopfung» Karl Barths
vor.* Im Vorwort gesteht der Verfasser: «Mit der ,Liehre von
der Schopfung’ habe ich ein Gebiet betreten, auf dem ich
mich entschieden weniger vertraut und sicher fiihle.» Dieses
Gestdndnis mag bei den einen eine gewisse Bangnis aus-
l6sen: «Wenn» im Labyrinth der Schopfungslehre «der Ge-
rechte kaum erhalten wird, wo wird dann der Gottlose und
Siinder bleiben?» Jene andern, die dem «Panchristismusy
Barths schon lingst nichts Gutes prophezeit haben, mégen es
mit schmunzelnder Genugtuung aufnehmen: wir haben es ja
schon immer gesagt, daf der verborgene Schaden in der Lehre
von der Schépfung ausbrechen miisse. . Wir unsrerseits be-
kennen, dafl wir mit grofem Zutrauen an diesen neuesten
Band der «Kirchlichen Dogmatik» herangetreten sind. Juilicher,
der vor gut fiinfundzwanzig Jahren den Verfasser des «Ro-
merbriefes> neben Marcion gestellt hat? wiirde sich gewil}
wundern, von demselben Verfasser eine «Lehre von der
Schopfung» vor sich zu sehen. Barth, dessen angeblicher
Marcionitismus damals fiir viele ein Anstofl gewesen ist, hat
in den vergangenen Jahren bewiesen, wie sehr er von der
Gnade her mit der Natur, von der Erlosung her mit der Schop-
fung, von Christus her mit den d&pyovreg To0 kbopou TOUTOU
vertraut ist. Die politische «Bodenstindigkeits, die Barth be-
wiesen, weist auf eine theologische «Bodenstidndigkeity hin,
die der «Lehre von der Schopfungy zugute kommen muf.

Das Gestindnis mangelnder Vertrautheit mit diesem Ge-
biet ist aber dann sehr wohl zu begreifen, wenn es verall-

1 Karl Barth, Die Kirchliche Dogmatik III/1, Zollikon-Ziirich, Evan-
gelischer Verlag, 1945, 488 S., geb. Fr. 24.—.

? Karl Barth, Der Romerbrief, 7. Aufl.,, 1933, S. XVIL. (Anm. des Re-
daktors: Zur Frage nach dem Marcionitismus der dialektischen Theologie
vgl. K. L. Schmidt, Marcion und wir, die Gegenwartsbedeutung von Har-
nacks Marcion, in: Adolf von Harnack zum 70. Geburtstag, Sonderdruck
aus der Kartellzeitung Akademisch-Theologischer Vereine, 1921; ferner

A.Hein, Moderner Marcionitismus und praktische Theologie, in: Theo-
logische Blitter, 1922, Sp. 124 ff, 144ff. K. L.S.)



184 E. Buess, Zur theologiegeschichtlichen Stellung

gemeinert und ins Prinzipielle erhoben wird. Wer ist aut
diesem Gebiet zu Hause? Wer kann und darf sich hier «ver-
traut und sichery fiihlen? Gilt es nicht, eben in der Gestalt
der Schopfungslehre, in der sich die Theologie seit zwei
Jahrhunderten hiuslich eingerichtet hatte, ein Fremdling zu
werden? Gilt es nicht, aufzubrechen und das Zelt, das bisher
auf dem Grunde einer theologia naturalis breit und bequem
eingesessen war, neu ins Grundlose hinauszubauen, némlich
dahin, wo kein anderer Grund ist als der von Gott selber ge-
legte, Jesus Christus. Barths Aeullerungen iiber das Verhilt-
nis von Schopfung und Offenbarung, Natur und Gnade und
iiber die darin eingeschlossenen Fragen und Schwierigkeiten
haben auf einen Weg verwiesen, der vom bisher begangenen
Weg aus gesehen sich ins Weglose verliert. Er ist an allen
drei Moglichkeiten, die bisher mit Erfolg ausprobiert worden
waren, in gleicher Weise voriibergegangen.

Er hat zum vorneherein den Weg des Kulturprotestantis-
mus vermieden. Wenn dieser im Gefiihl der sittlichen Krifte
die Gnade nur noch als Steigerung dieses Gefiihls, als <hochste
Humanitéity (Herder) zu sehen vermochte, so konnte Barth
darin nur eine Verwirrung und Verkehrung erkennen. Schon
eher mochte ihm die zweite Moglichkeit zur Versuchung wer-
den. Es war natiirlich nicht véllig aus der Luft gegriffen,
wenn man in ihm die Schatten Marcions, Miinzers, Schwenck-
feldts zu neuem Leben erweckt glaubte. Wenn der Kultur-
protestantismus die «Gnade» in der «Natur» verschwinden
lieB, so ril bei den Schwdrmern die «Gnadey die «Natursy in
ihr Kraftfeld hinein, um ihre Besonderheit auszul6schen. Er-
legen ist Barth dem Enthusiasmus nie. Schon der «Rémer-
brief> hat den Riegel, den Paulus hier vorschiebt, beachtet
und gebraucht, wenn auch wohl zu wenig wirksam und nach-
driicklich. Es heilit dort zur Stelle Rém. 3, 31: «Wir gerade
richten das Gesetz auf... Wir gerade verkiindigen Gott als
den Herrn Himmels und der Erde, indem wir ihn den unbe-
kannten Gott nennen, das Schiépfungsgemifie in allem Ge-
schaffenen, indem wir die Erlosung predigen...»* Die «Ge-
schichte der protestantischen Theologie im 19. Jahrhunderty
macht zu Kohlbrigge folgende vielsagende Anmerkung:

3 Ebd., S.91.



der Schéopfungslehre Karl Barths 185

«Kohlbriigge scheint doch gemeint zu haben, die christliche
Wahrheit in einem eindeutigen Satz und als systematische
erfassen zu koénnen... Fiir Calvin verschwindet die Natur
nicht neben der Gnade ... der Gehorsam nicht im Glauben, die
Heiligungsgnade nicht in der Rechtfertigungsgnade... Wo
man bei Kohlbriigge nur oder fast nur ein Wort hort, da hort
man bei Calvin regelméfig zwei Worte, da findet bei ihm
sinnreiche Unterscheidung und umsichtige dialektische Be-
ziehung statt...»*

Nun aber bot sich in der menschlich-logisch so eindrucks-
vollen Stellung der iiberlegenen Mitte zwischen und iiber den
Extremen die dritte Moglichkeit dar, die katholische Lehre
von der Gnade als der Uebernatur, die eine in sich lebens-
fahige und mit Eigensinn und Eigengesetzlichkeit begabte
Natur heiligend und kronend iiberwolbt. Nicht in der pela-
gianisierenden Form des klassischen Jesuitismus, nach der
ich sie eben charakterisiert habe, auch nicht in der vermit-
telnden des Scotismus, wohl aber in ihrer augustinisch-tho-
mistischen Préagung, in der sie fiir den oberfldchlichen Blick
der reformatorischen Liésung zum Verwechseln dhnlich sieht,
konnte diese Moglichkeit einem Barth zur Versuchung wer-
den. Aber er scheint sich zu tief in den «Enthusiasmusy des
Neuen Testaments hineingelesen zu haben, zu direkt von den
Reformatoren, von Blumhardt und dem echt neutestament-
lichen Geistesfeuer, das im von Blumhardt ausgehenden «reli-
giosen Sozialismusy gliiht, beriihrt worden zu sein, als daf
er nicht MiBtrauen geschopft hitte. Calvin mulite schon das
Richtige gemeint haben. Aber zu sehen, worin sich Calvin von
Augustin und seinen modernen Geistesverwandten an diesem
Punlt unterschied, das hatte weder Calvin selber vermocht,
noch war es seither gelungen, die feine Grenze uniibersehbar
klar auszuziehen. Sie ist in einer Dimension des theologischen
Denkens zu suchen, fiir welche die iiblichen Kategorien ver-
sagen. Formal konnen die Reformatoren und Augustin das-
selbe sagen. Aber dieselbe Aussage hat hier einen andern
Klang, einen andern Akzent, einen andern Kurswert als dort.

2 Karl Barth, Geschichte der protestantischen Theologie im 19. Jahr-
hundert, Vorlesung aus dem Wintersemester 1929/30 in Bonn, neu hrsg.
von Hans Walt, S. 352. '



186 E. Buess, Zur theologiegeschichtlichen Stellung

Die Reformatoren reden auch von Natur und Schépfung in
Erinnerung und Erwartung des unmittelbaren Gegeniibers
zum lebendigen Worte Gottes und seiner haltenden, sichern-
den und entsichernden Gegenwart; sie wollen auch hier «als
aus Gott, im Gegeniiber zu Gott, in Christus sprecheny
(2. Kor. 2,17); darum konnen sie alle Sicherungen, die dem
natiirlichen Selbst- und Weltverstindnis des Menschen ent-
stammen, entbehren, ohne sie als nachtrégliche Bestitigung
notwendig verschméhen zu miissen. Im Unterschied dazu
traigt die philosophierende Theologie Augustins das Wort
Gottes wohl als Bild, Lichtschein und lebendige Erinnerung
mit sich und in sich, sie hat es aber nicht als das ganze Blick-
feld beherrschende Forderung und Verheilung vor sich; weil
sie nicht das volle, ungeteilte Augenmerk auf die Verheillungs-
gegenwart und machtvolle Nihe des Wortes zu setzen wagt,
mul sie sich nach philosophischen Sicherungen umsehen.
«Natiirliche Theologie> in Gestalt von theologisch gemeinter
Anthropologie und Kosmologie hat darum hier eine andere
Funktion, ein anderes Gewicht, einen andern Ernst als dort.

«Zwei> Worte sind in der Tat zu sagen, wo immer theo-
logisch gesprochen wird. Aber es kommt nun alles darauf an,
dall auch nicht der Verdacht moglich werde, eines der beiden
Worte sei nicht unmittelbar Antwort auf Gottes Wort, sondern
in irgendeiner Weise, gleichgiiltig ob dem Worte (Gottes «vor-
laufendy oder ihm «nachfolgendy, ein Wort, das sich der
Mensch aus sich selber sagen konne. Es kommt alles auf die
Energie und Klarheit an, in der es ein fiir allemal, hoch und
markant aufgerichtet wird, dafl auch das Wort «Natury nur
im Zusammenhang der Botschaft vom <«Selbstworty Gottes,
das Jesus Christus heiflit, ein theologisch sinnvolles Wort ist.
Es mull auch der geringste Anschein vermieden werden, die
beiden Worte hitten verschiedenen Ursprung und wiesen in
verschiedener Richtung, das eine zwar komme von Gott her
zum Menschen und wiese vom Menschen weg wieder auf Gott
zuriick, das andere aber entspringe dem menschlichen Geist
und fiihre zu Gott empor als zu dem Ort, wo der menschliche
Geist bei seinem «finis et principiumy und damit erst recht
wieder bei sich selber ist. Es mull unmiBlverstindlich Kklar
sein, dafl auch das Wort «Natury zuerst und zuletzt Gottes



der Schopfungslehre Karl Barths 187

Wort und Werk meint und den Menschen nur eingeschlossen
in dieses Wort und Werk. Eine Theologie des Wortes Gottes
und des Glaubens weill es und lebt davon: das Gesprich mit
Gottes Wort und Verheilung mul ununterbrochen weiter-
gehen und sich auch im Reden tber Gottes Wort (und das
ist Theologie im Unterschied zum Gebet), auch im Selbst-
gesprich des Menschen fortsetzen; es darf keinen Augenblick
abbrechen, und das Selbstgesprich des Menschen darf nie-
mals einen eigenen, selbstindigen Inhalt und Sinn gewinnen.
Es gilt, auch in der Theologie Ernst zu machen mit dem
Gebot: «Du sollst Gott deinen Herrn lieben von ganzem Her-
zen, von ganzer Seele und von ganzem Gemiit!s Es geht um
den Gehorsam gegen die Forderung: «Betet ohne Unterlaf!»

Um zwei Worte kreist jede theologische Aussage. Aber
beide Worte sind Antwort auf das eine Wort, Lehre und Zeug-
nis vom einen Worte Gottes. Die roémisch-katholische Theo-
logie® ist als «Philosophiey» nicht darauf angewiesen, ihre
Aussagen iiber unsere Natur und die in ihr verborgene Gott-
heit im unmittelbaren Gegeniiber zum Worte Gottes zu emp-
fangen. Sie vermag sie auch aullerhalb dieses Gegeniibers zu
gewinnen. In ihrer klassisch jesuitischen Gestalt wird sie
sich diese Fédhigkeit schon <«vor» der Begegnung mit dem
Worte Gottes zuschreiben; die aristotelische Moralphilo-
sophie, Anthropologie, Physik und Metaphysik hat schon
«vory der Erleuchtung durch die Offenbarung Sinn und Wahr-
heit; sie bedarf der Offenbarung nur gerade zur Autorisation
ihres schon im Gang befindlichen Unternehmens. In ihrer
augustinisch-thomistischen Gestalt wird sie sich derselben
Féahigkeit erst «<nachy der Begegnung mit dem Worte Gottes
méchtig widhnen; dall es sich hier anders als dort um eine
von der Offenbarung begrenzte, elevierte und formierte Fahig-
keit handelt, ist bedeutsam, dndert aber nichts an der Tat-
sache, daBl sich der Mensch nun doch auch hier in sich selber
befahigt weil; auch hier 148t sich der Verdacht nicht zer-
streuen, man habe bei der Offenbarung nur gerade das Gut-

5 Vgl. neuerdings zur Auseinandersetzung der katholischen Theologie
mit Karl Barth: H.U. v. Balthasar, Analogie und Dialektik, zur Klirung
der theologischen Prinzipienlehre Karl Barths, in: Divus Thomas, Juni
1944; von demselben, Analogie und Natur, in: Divus Thomas, Mirz 1945.



188 E. Buess, Zur theologiegeschichtlichen Stellung

achten eingeholt, das es einem erlaube, mit gutem Gewissen
seinem philosophischen Eros zu frénen. Dem aufmerksamen
Leser der Heiligen Schrift kénnen die Hintergriinde der er-
staunlichen Anziehungskraft dieser und verwandter Losun-
gen nicht verborgen bleiben: der Mensch schreibt sich diese
Fahigkeit zu, weil er ihrer bedarf, und er bedarf ihrer, weil
er es sich an der Kraft und Fihigkeit des Wortes Gottes, die
gerade in den Unbefdhigten méchtig ist, nicht genug sein 14 0¢;
weggewandt vom unmittelbaren Gegeniiber zum Worte Got-
tes mull er am Wagnis des Glaubens verzagen.

Die augustinisch-thomistische Moglichkeit hat sich durch
die Jahrhunderte fort und fort erneuert, und wenn die Welt-
geschichte als das Weltgericht, wenn, im Sinne Goethes, das,
was wir als fruchtbar erkennen, auch wahr wéire, so wire
ihre Richtigkeit aufs nachdriicklichste erwiesen. Im prote-
stantischen Bereich hat sie die bedeutsamsten Reinkarnatio-
nen im deutschen Idealismus und in der Existentialphilosophie
gefunden. Fiir jenen ist die an Schleiermacher ankniipfende
«positive»> Theologie reprisentativ. Wenn Schleiermacher sel-
ber seine Dialektik, Ethik und Religionsphilosophie als Grund-
wissenschaft verstand, zu der sich die <historische Wissen-
schafts der Glaubenslehre wie das Individuelle zum Allge-
meinen, das Kontingente zum Notwendigen verhielt, so hat
doch die «Schleiermachersche Rechtey, vielfach identisch mit
der sogenannten Vermittlungstheologie, das Verhéiltnis be-
trichtlich modifiziert: jene Grundwissenschaft mufite sich mit
der Stellung einer Hilfsdisziplin neben einer in sich irgend-
wie eigenstindigen Theologie begniigen. Aehnlich ist die Lage
in der existentialphilosophisch orientierten Theologie unserer
Zeit. Die Existentialphilosophie empfiehlt sich der protestan-
tischen Theologie mit dem Hinweis darauf, dall sie, in der
Nachfolge Kants, eine spezifisch protestantische Form des
philosophischen Denkens ausgebildet habe. Dafl} ihrer Idee
des Guten, auf das hin der Mensch existiert, die Seinsfiille des
Ursprungs eignet, von dem her der Mensch existiert, daf
nach ihr der Mensch schon im Urakt seiner Existenz im «ge-
schichtlichen» Gegeniiber Mensch ist, diese Erkenntnisse
machen sie uns in der Tat ungewdhnlich interessant. Trotz-
dem kann sich eine ihrer selbst bewulite Theologie nicht auf



der Schépfungslehre Karl Barths 189

das Programm Gogartens® erst recht nicht auf dasjenige
Bultmanns einlassen 7. Sie kann von einem <« Vorverstindnisy,
das die gemeinsame Gesprichsbasis mit der Philosophie ab-
gibe und von ihr aus gleichsam durch den Vorhof der Schép-
fungstheologie ins Heilige und Allerheiligste der Menschwer-
dung und der Versdhnung fiihrte, nichts erwarten. Sie ver-
mag in der Tatsache der Erschaffung des Menschen nach
dem Bilde Gottes und der Menschwerdung Christi nicht die
Autorisation zu erkennen, nun den Menschen, der Mensch ist,
bevor die Offenbarung an ihn ergeht, in diesem «Bevor» zum
Gegenstand einer besondern Untersuchung zu machen. Sie
verwehrt es sich, im Faktum, daB Gott in Christus diesen
Menschen ansieht, sich zu ihm herablaft, sich ihm angleicht
und sich an ihn «verlierty, die Aufforderung zu erblicken,
sich nun ihrerseits diesem Menschen anzugleichen; sie muf}
sich daran halten, daBl jene Angleichung Gottes an den Men-
schen von Haus aus die Angleichung des Menschen an Gott
meint; sie ist an die Wahrheit der Anhypostasie der mensch-
lichen Natur Jesu Christi gebunden. Sie ist nicht in der Lage,
Stellen wie Rom.1, 19f. als Ausgangspunkt fiir eine philo-
sophisch evidente Anthropologie zu verwenden; gerade sie
verwehren es ihr, in eine philosophische «Freiheity und Weite
zu entweichen; nach ihnen ist das Licht, das uns «die unsicht-
bare Macht und Gottheits Gottes in der Schépfung wirklich
hell und «einleuchtend», das uns die Verfinsterung unserer
Herzen wirklich finster macht, ganz und gar das Licht der
Zornesoffenbarung Gottes, durch die hindurch sich seine ret-
tende Gerechtigkeit offenbart. Es gibt freilich eine theologische
Anthropologie, aber die wird «schlicht in dem Aufweis des im
Worte Gottes selbst bezeichneten, in Jesus Christus aufge-
deckten, urspriinglichen status integritatis und des nunmehr
in Kraft stehenden status corruptionisy bestehen. «Der Zir-
kel zwischen dem Verstindnis Gottes und dem Verstindnis
des Menschen ... ist wirklich nur einer, und er ist ein fest

6 Vgl. verschiedene Aufsitze in: Zwischen den Zeiten, bes. 1929,
S.493 ff.; ferner F. Gogarten, Gericht oder Skepsis, eine Streitschrift
gegen Karl Barth, 1935; von demselben, Weltanschuung und Glaube, 1937.

7 Vgl. R. Bultmann, Glauben und Verstehen (bes. den Aufsatz: Das
Problem der natiirlichen Theologie), 1933, S.294 ff.



190 E. Buess, Zur theologiegeschichtlichen Stellung

geschlossener Zirkel...» Darum <ist es auch vom Begriff der
Schépfung her nicht moglich, von auflen her in ihn hineinzu-
springen bzw. eine gemeinsame Plattform aufzuzeigen, auf
der man sich mit dem Philosophen dariiber verstindigen
konnte, inwiefern die Bewegung in diesem Zirkel auch von
aullen gesehen allenfalls méglich isty.® Man ist entweder
drauflen, oder dann ist man — unerhorte Moéglichkeit des Glau-
bens, nur von ihrer gnadenvollen Wirklichkeit her als Mog-
lichkeit iiberhaupt ins Auge zu fassen — drinnen, drin nédm-
lich im Gegeniiber zum Worte Gottes, in dem uns sola fide
der Vater durch den Sohn im Heiligen Geist offenbar ist. Hier
drinnen sind die Erkenntnisfihigkeiten und Methoden der
Philosophie nicht etwa ausgeloscht; aber sie sind géinzlich
der Gewalt des Wortes anheimgegeben, das sie so annimmt,
daf es sie richtet und verwandelt; sie dienen nun der Erkli-
rung und Aneignung des biblischen Zeugnisses und sind Glied
fiir Glied eingefafit von unphilosophisch-<empirischens Ele-
menten der Sage und Historie, der Gesetzgebung und Liturgie;
aullerhalb der Annahme, der Rechtferticung und Heiligung
durch das Wort miilten sie augenblicklich in die Irre fiihren.
Hier sind auch die Gegenstinde philosophischer Erkenntnis
angenommen; es wird keinen Zug menschlichen Wesens und
Tuns, keine den Menschen umfangende und tragende Macht
und Ordnung geben, die, so wahr sie von Gottes Wort ge-
schaffen sind, nicht wert erachtet wiren, hier ihre Wahrheit
und ihr Recht zu finden. Aber wirklich nur in der Beziehung
auf Gottes Wort, hingend an ihm so «wie der Tropfen am
Eimery», finden sie ihre Wahrheit und ihr Recht, und nur
eine Theologie, die selber in gleicher Weise an diesem Wort
hingt, kann sie nach ihrem Recht und ihrer Wahrheit er-
kennen.

Ks gilt, nach einem charakteristischen Ausdruck Barths,
Jesus Christus, das Selbstwort Gottes, immer vor sich zu
haben und nie im Riicken zu lassen. Es gilt, die «Natury
material und formal, ontisch und noetisch «in Ihm» zu er-
kennen, so «in Thm», dal Er sowohl das Licht als auch der
zentrale Gegenstand, besser die konstituierende Mitte aller
Gegenstinde, auch der anthropologischen und kosmologischen,

8 Karl Barth, Die Kirchliche Dogmatik I/1, 1932, S.133.



der Schéopfungslehre Karl Barths 191

unserer Erkenntnis darstellt. Zwischen zwei Worten bewegt
sich jeder theologische Lehrsatz; aber diese Worte reden beide
vom Wort und Werk Gottes in Christus und vom Menschen
als von einem in dieses Wort und Werk Aufgenommenen. Die
Warnung vor Kohlbriigges Gnadentheologie kann also nie
und nimmer die Absicht verfolgen, unser Interesse zwischen
Gnade und Natur zu teilen; nein, sie will vielmehr unsere
ungeteilte Aufmerksamkeit erst recht voll und ganz auf die
Gnade richten, aber freilich auf eine Gnade, die, gottlich er-
haben iiber unsern Begriff der Gnade, die Natur nicht wie
dieser ausschlielit, sondern unbegreiflich einschliefit.

Barth hat das Wagnis einer «streng christologischy ange-
legten Lehre vom Menschen ® innerhalb einer streng von der
Versshnung und Offenbarung her verstandenen Liehre von der
Schopfung auf sich genommen. Ein Wagnis war das insofern,
als er sich von der Heeresmacht der Tradition verlassen sah
und ihm auch Einzelginger wie die Reformatoren selber nur
kiimmerlichen Sukkurs leisteten. Doch diese Einsamkeit weist
auf eine andere hin. Die Lehre von der Schépfung und vom
Menschen war in der Theologie aller christlichen Jahrhun-
derte der Ort, wo in Gestalt der «theologia naturalis» der
philosophische Trieb, das reine, nur sich selber gehorchende
und in sich selber schwingende Denken ein wenig angefochte-
nes Hausrecht besall. Diese Position lieB sich «die Vernunfty
nicht rauben; mochte in Sachen Verséhnung und Erlésung
die «Offenbarungs zustindig sein, hier hatte sie in eigener
Kompetenz mitzureden. Hier schlof man aus dem bekannten
und jederzeit verfiigbaren Begriff der Natur analytisch auf
deren «finis et principium», vom allgemein menschlichen Er-
lebnis des schlechthinnigen Abhéngigkeitsgefiihls auf dessen
unerkennbares Woher, vom jederzeit zuginglichen Begriff des
Gegensatzes von Denken und Sein auf die Einheit, in der der
Gegensatz ruht, von der Kontingenz des Existierens auf die
Notwendigkeit des Ursprungs, lauter SchluBfolgerungen, die
man in philosophischer Ruhe aufstellen und in philosophischer
Ruhe nachpriifen und sich aneignen konnte. In dieser fried-
lichen Beschiftigung 148t sich nun die Theologie storen. Sie
146t sich zum Wagnis verleiten, auch hier von der bekannten

® Vgl. E. Thurneysen, Die Lehre von der Seelsorge, 1946, S. 57.



192 A. de Quervain, Vom Gebet als dem rechten Gottesdienst

Natur weg nach dem «unbekannteny» Worte Gottes auszu-
schauen. Sie stellt sich auch hier einsam und ungeschiitzt der
Verheilung und dem Anspruch des lebendigen Gottes, vor
dem ihr auch die richtigsten Gedanken und Schlufifolgerun-
gen solange entfallen, bis sie ihr Gottes Wort selber wieder
zum Gebrauch iibergibt.

Strengelbach/Aargau. Eduard Buess.

VYom Gebet als dem rechten Gottesdienst und
dem eigentlichen Werk des Christen.

«Sihe das jst ein rechter bitter, nicht den andern unnutzen
wesschern gleich, die wol viel plappern aber solchs nimer
erkennen, Er aber weis das es Gottes gabe jst was er hat, und
spricht von hertzen: Herr ich weis das jch mir selbs nicht ein
stiick meines teglichen brods schaffen noch erhalten kan noch
mich fur einerley not oder ungluck behuten, Darumb wil jchs
von dir warten und bitten, wie du mich heissest und zugeben
verheissest, als der du on mein gedanken zuvor kompst und
dich meiner not annimpst. — Sihe solch erkentnis jm gebet
gefellet Goft wol und jst der rechte, hoheste und kostlichste
Gottesdienst den wir jm thun kénnen, Denn damit wird jm sein
ehre und danck geben, die ihm gehoret.»* Ks wird zunichst
die eben beschriebene Erkenntnis des Beters als der rechte
Gottesdienst gekennzeichnet. Aber der Ausdruck gilt auch dem
Gebet, das diese Erkenntnis ausspricht. Wir werden das Gebet
selbst als den rechten, hochsten und kdstlichsten Gottesdienst
bezeichnen diirfen. Und dazu nun ein Wort Calvins: «Quum
Seriptura in Dei cultu hoc nobis summum caput commendet ut
eum invocemus...» ? «Interea, ne contemptui essent communes
Ecclesiae preces, eas splendidis elogiis olim Deus ornavit:
praesertim ubi templum vocavit domum orationis [Iesa. 56. 7].
Nam et praecipuam cultuo sui partem hac voce docuit esse pre-
candi officium.»* In der von der Heidelberger Universitit 1572
herausgegebenen Uebersetzung lauten die beiden Stellen: ¢« Weil

! Luthers Auslegung von Matth. 6, 7—13, Weimarer Ausgabe 32, 419;
der letzte Satz ist von mir fiir den Kursivdruck ausgezeichnet.
? Calvins Institutio III, XX, 27. ¥ Ebd., ITI, XX, 29.



	Zur theologiegeschichtlichen Stellung der Schöpfungslehre Karl Barths

