
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 2 (1946)

Heft: 3

Artikel: Zur theologiegeschichtlichen Stellung der Schöpfungslehre Karl Barths

Autor: Buess, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877586

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877586
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


E. Buess, Zur theologiegeschichtlichen Stellung... 18B

Zur theologiegeschichtlichen Stellung
der Schöpfungslehre Karl Barths.

Unter der Ueberschrift «Das Werk der Schöpfung» liegt
der erste Teil der «Lehre von der Schöpfung» Karl Barths
vor.1 Im Vorwort gesteht der Verfasser: «Mit der ,Lehre von
der Schöpfung' habe ich ein Gebiet betreten, auf dem ich
mich entschieden weniger vertraut und sicher fühle.» Dieses
Geständnis mag hei den einen eine gewisse Bangnis
auslösen: «Wenn» im Labyrinth der Schöpfungslehre «der
Gerechte kaum erhalten wird, wo wird dann der Gottlose und
Sünder bleiben?» Jene andern, die dem «Panchristismus»
Barths schon längst nichts Gutes prophezeit haben, mögen es
mit schmunzelnder Genugtuung aufnehmen: wir haben es ja
schon immer gesagt, daß der verborgene Schaden in der Lehre
von der Schöpfung ausbrechen müsse. Wir unsrerseits
bekennen, daß wir mit großem Zutrauen an diesen neuesten
Band der «Kirchlichen Dogmatik» herangetreten sind. Jülicher,
der vor gut fünfundzwanzig Jahren den Verfasser des
«Römerbriefes» neben Marcion gestellt hat2, würde sich gewiß
wundern, von demselben Verfasser eine «Lehre von der
Schöpfung» vor sich zu sehen. Barth, dessen angeblicher
Marcionitismus damals für viele ein Anstoß gewesen ist, hat
in den vergangenen Jahren bewiesen, wie sehr er von der
Gnade her mit der Natur, von der Erlösung her mit der Schöpfung,

von Christus her mit den otpxovxeç toö KÔcrpou toûtou
vertraut ist. Die politische «Bodenständigkeit», die Barth
bewiesen, weist auf eine theologische «Bodenständigkeit» hin,
die der «Lehre von der Schöpfung» zugute kommen muß.

Das Geständnis mangelnder Vertrautheit mit diesem
Gebiet ist aber dann sehr wohl zu begreifen, wenn es verall-

1 Karl Barth, Die Kirchliehe Dogmatik III/l, Zollikon-Zürich,
Evangelischer Verlag, 1945, 488 S., geb. Fr. 24.—.

2 Karl Barth, Der Römerbrief, 7. Aufl., 1933, S. XVII. (Anm. des
Redaktors: Zur Frage nach dem Marcionitismus der dialektischen Theologie
vgl. K. L. Schmidt, Marcion und wir, die Gegenwartsbedeutung von Har-
nacks Marcion, in: Adolf von Harnack zum 70. Geburtstag, Sonderdruck
aus der Kartellzeitung Akademisch-Theologischer Vereine, 1921; ferner
A.Hein, Moderner Marcionitismus und praktische Theologie, in:
Theologische Blätter, 1922, Sp. 124 ff., 144 ff. K.L.S.)



184 E. Buess, Zur theologiegeschichtlichen Stellung

gemeinert und ins Prinzipielle erhoben wird. Wer ist auf
diesem Gebiet zu Hause? Wer kann und darf sich hier
«vertraut und sicher» fühlen? Gilt es nicht, eben in der Gestalt
der Schöpfungslehre, in der sich die Theologie seit zwei
Jahrhunderten häuslich eingerichtet hatte, ein Fremdling zu
werden? Gilt es nicht, aufzubrechen und das Zelt, das bisher
auf dem Grunde einer theologia naturalis breit und bequem
eingesessen war, neu ins Grundlose hinauszubauen, nämlich
dahin, wo kein anderer Grund ist als der von Gott selber
gelegte, Jesus Christus. Barths Aeußerungen über das Verhältnis

von Schöpfung und Offenbarung, Natur und Gnade und
über die darin eingeschlossenen Fragen und Schwierigkeiten
haben auf einen Weg verwiesen, der vom bisher begangenen
Weg aus gesehen sich ins Weglose verliert. Er ist an allen
drei Möglichkeiten, die bisher mit Erfolg ausprobiert worden
waren, in gleicher Weise vorübergegangen.

Er hat zum vorneherein den Weg des Kulturprotestantismus
vermieden. Wenn dieser im Gefühl der sittlichen Kräfte

die Gnade nur noch als Steigerung dieses Gefühls, als «höchste
Humanität» (Herder) zu sehen vermochte, so konnte Barth
darin nur eine Verwirrung und Verkehrung erkennen. Schon
eher mochte ihm die zweite Möglichkeit zur Versuchung werden.

Es war natürlich nicht völlig aus der Luft gegriffen,
wenn man in ihm die Schatten Marcions, Münzers, Schwenck-
feldts zu neuem Leben erweckt glaubte. Wenn der
Kulturprotestantismus die «Gnade» in der «Natur» verschwinden
ließ, so riß bei den Schwärmern die «Gnade» die «Natur» in
ihr Kraftfeld hinein, um ihre Besonderheit auszulöschen.
Erlegen ist Barth dem Enthusiasmus nie. Schon der «Römerbrief»

hat den Riegel, den Paulus hier vorschiebt, beachtet
und gebraucht, wenn auch wohl zu wenig wirksam und
nachdrücklich. Es heißt dort zur Stelle Rom. 3, 31: «Wir gerade
richten das Gesetz auf... Wir gerade verkündigen Gott als
den Herrn Himmels und der Erde, indem wir ihn den
unbekannten Gott nennen, das Schöpfungsgemäße in allem
Geschaffenen, indem wir die Erlösung predigen...»3 Die
«Geschichte der protestantischen Theologie im 19. Jahrhundert»
macht zu Kohlbrügge folgende vielsagende Anmerkung:

3 Ebd., S. 91.



der Schöpfungslehre Karl Barths 185

«Kohlbrügge scheint doch gemeint zu haben, die christliche
.Wahrheit in einem eindeutigen Satz und als systematische
erfassen zu können... Für Calvin verschwindet die Natur
nicht neben der Gnade der Gehorsam nicht im Glauben, die
Heiligungsgnade nicht in der Rechtfertigungsgnade... Wo
man hei Kohlbrügge nur oder fast nur ein Wort hört, da hört
man bei Calvin regelmäßig zwei Worte, da findet bei ihm
sinnreiche Unterscheidung und umsichtige dialektische
Beziehung statt...»4

Nun aber bot sich in der menschlich-logisch so eindrucksvollen

Stellung der überlegenen Mitte zwischen und über den
Extremen die dritte Möglichkeit dar, die katholische Lehre
von der Gnade als der Uebernatur, die eine in sich lebensfähige

und mit Eigensinn und Eigengesetzlichkeit begabte
Natur heiligend und krönend überwölbt. Nicht in der pela-
gianisierenden Form des klassischen Jesuitismus, nach der
ich sie eben charakterisiert habe, auch nicht in der
vermittelnden des Scotismus, wohl aber in ihrer augustinisch-tho-
mistischen Prägung, in der sie für den oberflächlichen Blick
der reformatorischen Lösung zum Verwechseln ähnlich sieht,
konnte diese Möglichkeit einem Barth zur Versuchung werden.

Aber er scheint sich zu tief in den «Enthusiasmus» des
Neuen Testaments hineingelesen zu haben, zu direkt von den
Reformatoren, von Blumhardt und dem echt neutestament-
lichen Geistesfeuer, das im von Blumhardt ausgehenden
«religiösen Sozialismus» glüht, berührt worden zu sein, als daß
er nicht Mißtrauen geschöpft hätte. Calvin mußte schon das
Richtige gemeint haben. Aber zu sehen, worin sich Calvin von
Augustin und seinen modernen Geistesverwandten an diesem
Punkt unterschied, das hatte weder Calvin selber vermocht,
noch war es seither gelungen, die feine Grenze unübersehbar
klar auszuziehen. Sie ist in einer Dimension des theologischen
Denkens zu suchen, für welche die üblichen Kategorien
versagen. Formal können die Reformatoren und Augustin
dasselbe sagen. Aber dieselbe Aussage hat hier einen andern
Klang, einen andern Akzent, einen andern Kurswert als dort.

4 Karl Barth, Geschichte der protestantischen Theologie im 19.

Jahrhundert, Vorlesung aus dem Wintersemester 1929/30 in Bonn, neu hrsg.
von Hans Walt, S. 352.



186 E. Buess, Zur theologiegeschichtlichen Stellung

Die Reformatoren reden auch von Natur und Schöpfung in
Erinnerung und Erwartung des unmittelbaren Gegenübers
zum lebendigen Worte Gottes und seiner haltenden, sichernden

und entsichernden Gegenwart; sie wollen auch hier «als
aus Gott, im Gegenüber zu Gott, in Christus sprechen»
(2. Kor. 2,17) ; darum können sie alle Sicherungen, die dem
natürlichen Selbst- und Weltverständnis des Menschen
entstammen, entbehren, ohne sie als nachträgliche Bestätigung
notwendig verschmähen zu müssen. Im Unterschied dazu
trägt die philosophierende Theologie Augustins das Wort
Gottes wohl als Bild, Lichtschein und lebendige Erinnerung
mit sich und in sich, sie hat es aber nicht als das ganze Blickfeld

beherrschende Forderung und Verheißung vor sich; weil
sie nicht das volle, ungeteilte Augenmerk auf die Verheißungsgegenwart

und machtvolle Nähe des Wortes zu setzen wagt,
muß sie sich nach philosophischen Sicherungen umsehen.
«Natürliche Theologie» in Gestalt von theologisch gemeinter
Anthropologie und Kosmologie hat darum hier eine andere
Funktion, ein anderes Gewicht, einen andern Ernst als dort.

«Zwei» Worte sind in der Tat zu sagen, wo immer
theologisch gesprochen wird. Aber es kommt nun alles darauf an,
daß auch nicht der Verdacht möglich werde, eines der beiden
Worte sei nicht unmittelbar Antwort auf Gottes Wort, sondern
in irgendeiner Weise, gleichgültig oh dem Worte Gottes
«vorlaufend» oder ihm «nachfolgend», ein Wort, das sich der
Mensch aus sich selber sagen könne. Es kommt alles auf die
Energie und Klarheit an, in der es ein für allemal, hoch und
markant aufgerichtet wird, daß auch das Wort «Natur» nur
im Zusammenhang der Botschaft vom «Selbstwort» Gottes,
das Jesus Christus heißt, ein theologisch sinnvolles Wort ist.
Es muß auch der geringste Anschein vermieden werden, die
beiden Worte hätten verschiedenen Ursprung und wiesen in
verschiedener Richtung, das eine zwar komme von Gott her
zum Menschen und wiese vom Menschen weg wieder auf Gott
zurück, das andere aber entspringe dem menschlichen Geist
und führe zu Gott empor als zu dem Ort, wo der menschliche
Geist bei seinem «finis et principium» und damit erst recht
wieder bei sich selber ist. Es muß unmißverständlich klar
sein, daß auch das Wort «Natur» zuerst und zuletzt Gottes



der Schöpfungslehre Karl Barths 187

Wort und Werk meint und den Menschen nur eingeschlossen
in dieses Wort und Werk. Eine Theologie des Wortes Gottes
und des Glaubens weiß es und lebt davon: das Gespräch mit
Gottes Wort und Verheißung muß ununterbrochen weitergehen

und sich auch im Reden über Gottes Wort (und das
ist Theologie im Unterschied zum Gebet), auch im
Selbstgespräch des Menschen fortsetzen; es darf keinen Augenblick
abbrechen, und das Selbstgespräch des Menschen darf
niemals einen eigenen, selbständigen Inhalt und Sinn gewinnen.
Es gilt, auch in der Theologie Ernst zu machen mit dem
Gebot: «Du sollst Gott deinen Herrn lieben von ganzem Herzen,

von ganzer Seele und von ganzem Gemüt!» Es geht um
den Gehorsam gegen die Forderung: «Betet ohne Unterlaß!»

Um zwei Worte kreist jede theologische Aussage. Aber
beide Worte sind Antwort auf das eine Wort, Lehre und Zeugnis

vom einen Worte Gottes. Die römisch-katholische Theologie

5 ist als «Philosophie» nicht darauf angewiesen, ihre
Aussagen über unsere Natur und die in ihr verborgene Gottheit

im unmittelbaren Gegenüber zum Worte Gottes zu
empfangen. Sie vermag sie auch außerhalb dieses Gegenübers zu
gewinnen. In ihrer klassisch jesuitischen Gestalt wird sie
sich diese Fähigkeit schon «vor» der Begegnung mit dem
Worte Gottes zuschreiben; die aristotelische Moralphilosophie,

Anthropologie, Physik und Metaphysik hat schon
«vor» der Erleuchtung durch die Offenbarung Sinn und Wahrheit;

sie bedarf der Offenbarung nur gerade zur Autorisation
ihres schon im Gang befindlichen Unternehmens. In ihrer
augustinisch-thomistischen Gestalt wird sie sich derselben
Fähigkeit erst «nach» der Begegnung mit dem Worte Gottes
mächtig wähnen; daß es sich hier anders als dort um eine
von der Offenbarung begrenzte, elevierte und formierte Fähigkeit

handelt, ist bedeutsam, ändert aber nichts an der
Tatsache, daß sich der Mensch nun doch auch hier in sich selber
befähigt weiß; auch hier läßt sich der Verdacht nicht
zerstreuen, man habe bei der Offenbarung nur gerade das Gut-

5 Vgl. neuerdings zur Auseinandersetzung der katholischen Theologie
mit Karl Barth: H. U. v. Balthasar, Analogie und Dialektik, zur Klärung
der theologischen Prinzipienlehre Karl Barths, in: Divus Thomas, Juni
1944; von demselben, Analogie und Natur, in: Divus Thomas, März 1945.



188 E. Buess, Zur theologiegeschichtlichen Stellung

achten eingeholt, das es einem erlaube, mit gutem Gewissen
seinem philosophischen Eros zu frönen. Dem aufmerksamen
Leser der Heiligen Schrift können die Hintergründe der
erstaunlichen Anziehungskraft dieser und verwandter Lösungen

nicht verborgen bleiben: der Mensch schreibt sich diese

Fähigkeit zu, weil er ihrer bedarf, und er bedarf ihrer, weil
er es sich an der Kraft und Fähigkeit des Wortes Gottes, die
gerade in den Unbefähigten mächtig ist, nicht genug sein läßt;
weggewandt vom unmittelbaren Gegenüber zum Worte Gottes

muß er am Wagnis des Glaubens verzagen.
Die augustinisch-thomistische Möglichkeit hat sich durch

die Jahrhunderte fort und fort erneuert, und wenn die
Weltgeschichte als das Weltgericht, wenn, im Sinne Goethes, das,
was wir als fruchtbar erkennen, auch wahr wäre, so wäre
ihre Richtigkeit aufs nachdrücklichste erwiesen. Im
protestantischen Bereich hat sie die bedeutsamsten Reinkarnatio-
nen im deutschen Idealismus und in der Existentialphilosophie
gefunden. Für jenen ist die an Schleiermacher anknüpfende
«positive» Theologie repräsentativ. Wenn Schleiermacher selber

seine Dialektik, Ethik und Religionsphilosophie als
Grundwissenschaft verstand, zu der sich die «historische Wissenschaft»

der Glaubenslehre wie das Individuelle zum
Allgemeinen, das Kontingente zum Notwendigen verhielt, so hat
doch die «Schleiermachersche Rechte», vielfach identisch mit
der sogenannten Vermittlungstheologie, das Verhältnis
beträchtlich modifiziert: jene Grundwissenschaft mußte sich mit
der Stellung einer Hilfsdisziplin neben einer in sich irgendwie

eigenständigen Theologie begnügen. Aehnlich ist die Lage
in der existentialphilosophisch orientierten Theologie unserer
Zeit. Die Existentialphilosophie empfiehlt sich der protestantischen

Theologie mit dem Hinweis darauf, daß sie, in der
Nachfolge Kants, eine spezifisch protestantische Form des

philosophischen Denkens ausgebildet habe. Daß ihrer Idee
des Guten, auf das hin der Mensch existiert, die Seinsfülle des

Ursprungs eignet, von dem her der Mensch existiert, daß
nach ihr der Mensch schon im Urakt seiner Existenz im
«geschichtlichen» Gegenüber Mensch ist, diese Erkenntnisse
machen sie uns in der Tat ungewöhnlich interessant. Trotzdem

kann sich eine ihrer selbst bewußte Theologie nicht auf



der Schöpfungslehre Karl Barths 189

das Programm Gogartens6, erst recht nicht auf dasjenige
Bultmanns einlassen 7. Sie kann von einem «Vorverständnis:»,
das die gemeinsame Gesprächsbasis mit der Philosophie
abgäbe und von ihr aus gleichsam durch den Vorhof der
Schöpfungstheologie ins Heilige und Allerheiligste der Menschwerdung

und der Versöhnung führte, nichts erwarten. Sie
vermag in der Tatsache der Erschaffung des Menschen nach
dem Bilde Gottes und der Menschwerdung Christi nicht die
Autorisation zu erkennen, nun den Menschen, der Mensch ist,
bevor die Offenbarung an ihn ergeht, in diesem «Bevor» zum
Gegenstand einer besondern Untersuchung zu machen. Sie
verwehrt es sich, im Faktum, daß Gott in Christus diesen
Menschen ansieht, sich zu ihm herabläßt, sich ihm angleicht
und sich an ihn «verliert», die Aufforderung zu erblicken,
sich nun ihrerseits diesem Menschen anzugleichen; sie muß
sich daran halten, daß jene Angleichung Gottes an den
Menschen von Haus aus die Angleichung des Menschen an Gott
meint; sie ist an die Wahrheit der Anhypostasie der menschlichen

Natur Jesu Christi gebunden. Sie ist nicht in der Lage,
Stellen wie Böm. 1, 19 f. als Ausgangspunkt für eine
philosophisch evidente Anthropologie zu verwenden; gerade sie
verwehren es ihr, in eine philosophische «Freiheit» und Weite
zu entweichen; nach ihnen ist das Licht, das uns «die unsichtbare

Macht und Gottheit» Gottes in der Schöpfung wirklich
hell und «einleuchtend», das uns die Verfinsterung unserer
Herzen wirklich finster macht, ganz und gar das Licht der
Zornesoffenbarung Gottes, durch die hindurch sich seine
rettende Gerechtigkeit offenbart. Es gibt freilich eine theologische
Anthropologie, aber die wird «schlicht in dem Aufweis des im
Worte Gottes selbst bezeichneten, in Jesus Christus
aufgedeckten, ursprünglichen status integritatis und des nunmehr
in Kraft stehenden status corruptionis» bestehen. «Der Zirkel

zwischen dem Verständnis Gottes und dem Verständnis
des Menschen ist wirklich nur einer, und er ist ein fest

6 Vgl. verschiedene Aufsätze in: Zwischen den Zeiten, bes. 1929,
S. 493 ff.; ferner F. Gogarten, Gericht oder Skepsis, eine Streitschrift
gegen Karl Barth, 1935; von demselben, Weltanschuung und Glaube, 1937.

7 Vgl. R. Bultmann, Glauben und Verstehen (bes. den Aufsatz: Das
Problem der natürlichen Theologie), 1933, S. 294 ff.



190 E. Buess, Zur theologiegeschichtlichen Stellung

geschlossener Zirkel...» Darum «ist es auch vom Begriff der
Schöpfung her nicht möglich, von außen her in ihn hineinzuspringen

bzw. eine gemeinsame Plattform aufzuzeigen, auf
der man sich mit dem Philosophen darüber verständigen
könnte, inwiefern die Bewegung in diesem Zirkel auch von
außen gesehen allenfalls möglich ist».8 Man ist entweder
draußen, oder dann ist man — unerhörte Möglichkeit des Glaubens,

nur von ihrer gnadenvollen Wirklichkeit her als
Möglichkeit überhaupt ins Auge zu fassen — drinnen, drin nämlich

im Gegenüber zum Worte Gottes, in dem uns sola fide
der Vater durch den Sohn im Heiligen Geist offenbar ist. Hier
drinnen sind die Erkenntnisfähigkeiten und Methoden der
Philosophie nicht etwa ausgelöscht; aber sie sind gänzlich
der Gewalt des Wortes anheimgegeben, das sie so annimmt,
daß es sie richtet und verwandelt; sie dienen nun der Erklärung

und Aneignung des biblischen Zeugnisses und sind Glied
für Glied eingefaßt von unphilosophisch-«empirischen»
Elementen der Sage und Historie, der Gesetzgebung und Liturgie;
außerhalb der Annahme, der Rechtfertigung und Heiligung
durch das Wort müßten sie augenblicklich in die Irre führen.
Hier sind auch die Gegenstände philosophischer Erkenntnis
angenommen; es wird keinen Zug menschlichen Wesens und
Tuns, keine den Menschen umfangende und tragende Macht
und Ordnung geben, die, so wahr sie von Gottes Wort
geschaffen sind, nicht wert erachtet wären, hier ihre Wahrheit
und ihr Recht zu finden. Aber wirklich nur in der Beziehung
auf Gottes Wort, hängend an ihm so «wie der Tropfen am
Eimer», finden sie ihre Wahrheit und ihr Recht, und nur
eine Theologie, die selber in gleicher Weise an diesem Wort
hängt, kann sie nach ihrem Recht und ihrer Wahrheit
erkennen.

Es gilt, nach einem charakteristischen Ausdruck Barths,
Jesus Christus, das Selbstwort Gottes, immer vor sich zu
haben und nie im Rücken zu lassen. Es gilt, die «Natur»
material und formal, ontisch und noetisch «in Ihm» zu
erkennen, so «in Ihm», daß Er sowohl das Licht als auch der
zentrale Gegenstand, besser die konstituierende Mitte aller
Gegenstände, auch der anthropologischen und kosmologischen,

8 Karl Barth, Die Kirchliche Dogmatik 1/1, 1932, S. 133.



der Schöpfungslehre Karl Barths 191

unserer Erkenntnis darstellt. Zwischen zwei Worten bewegt
sich jeder theologische Lehrsatz; aber diese Worte reden beide
vom Wort und Werk Gottes in Christus und vom Menschen
als von einem in dieses Wort und Werk Aufgenommenen. Die
Warnung vor Kohlbrügges Gnadentheologie kann also nie
und nimmer die Absicht verfolgen, unser Interesse zwischen
Gnade und Natur zu teilen; nein, sie will vielmehr unsere
ungeteilte Aufmerksamkeit erst recht voll und ganz auf die
Gnade richten, aber freilich auf eine Gnade, die, göttlich
erhaben über unsern Begriff der Gnade, die Natur nicht wie
dieser ausschließt, sondern unbegreiflich einschließt.

Barth hat das Wagnis einer «streng christologisch»
angelegten Lehre vom Menschen9 innerhalb einer streng von der
Versöhnung und Offenbarung her verstandenen Lehre von der
Schöpfung auf sich genommen. Ein Wagnis war das insofern,
als er sich von der Heeresmacht der Tradition verlassen sah
und ihm auch Einzelgänger wie die Reformatoren selber nur
kümmerlichen Sukkurs leisteten. Doch diese Einsamkeit weist
auf eine andere hin. Die Lehre von der Schöpfung und vom
Menschen war in der Theologie aller christlichen Jahrhunderte

der Ort, wo in Gestalt der «theologia naturalis» der
philosophische Trieb, das reine, nur sich selber gehorchende
und in sich selber schwingende Denken ein wenig angefochtenes

Hausrecht besaß. Diese Position ließ sich «die Vernunft»
nicht rauhen; mochte in Sachen Versöhnung und Erlösung
die «Offenbarung» zuständig sein, hier hatte sie in eigener
Kompetenz mitzureden. Hier schloß man aus dem bekannten
und jederzeit verfügbaren Begriff der Natur analytisch auf
deren «finis et principium», vom allgemein menschlichen
Erlebnis des schlechthinnigen Abhängigkeitsgefühls auf dessen
unerkennbares Woher, vom jederzeit zugänglichen Begriff des
Gegensatzes von Denken und Sein auf die Einheit, in der der
Gegensatz ruht, von der Kontingenz des Existierens auf die
Notwendigkeit des Ursprungs, lauter Schlußfolgerungen, die
man in philosophischer Ruhe aufstellen und in philosophischer
Ruhe nachprüfen und sich aneignen konnte. In dieser
friedlichen Beschäftigung läßt sich nun die Theologie stören. Sie
läßt sich zum Wagnis verleiten, auch hier von der bekannten

9 Vgl. E. Thurneysen, Die Lehre von der Seelsorge, 1946, S. 57.



192 A. de Quervain, Vom Gebet als dem rechten Gottesdienst

Natur weg nach dem «unbekannten» Worte Gottes
auszuschauen. Sie stellt sich auch hier einsam und ungeschützt der
Verheißung und dem Anspruch des lebendigen Gottes, vor
dem ihr auch die richtigsten Gedanken und Schlußfolgerungen

solange entfallen, bis sie ihr Gottes Wort selber wieder
zum Gebrauch übergibt.

StrengelbachlAargau. Eduard Buess.

Vom Gebet als dem rechten Gottesdienst und
dem eigentlichen Werk des Christen.

«Sihe das jst ein rechter bitter, nicht den andern unnutzen
wesschern gleich, die wol viel plappern aber solchs nimer
erkennen, Er aber weis das es Gottes gäbe jst was er hat, und
spricht von hertzen: Herr ich weis das jch mir selbs nicht ein
stück meines teglichen brods schaffen noch erhalten kan noch
mich fur einerley not oder ungluck behüten, Darumb wil jchs
von dir warten und bitten, wie du mich heissest und zugeben
verheissest, als der du on mein gedanken zuvor kompst und
dich meiner not annimpst. — Sihe solch erkentnis jm gehet
gefellet Gott wol und jst der rechte, hoheste und kostlichste
Gottesdienst den wir jm thun können, Denn damit wird jm sein
ehre und danck geben, die ihm gehöret.»1 Es wird zunächst
die eben beschriebene Erkenntnis des Beters als der rechte
Gottesdienst gekennzeichnet. Aber der Ausdruck gilt auch dem
Gebet, das diese Erkenntnis ausspricht. Wir werden das Gehet
selbst als den rechten, höchsten und köstlichsten Gottesdienst
bezeichnen dürfen. Und dazu nun ein Wort Calvins: «Quum
Scriptura in Dei cultu hoc nobis summum caput commendet ut
earn invocemus ...» 2 «Interea, ne contemptui essent communes
Ecclesiae preces, eas splendidis elogiis olim Deus ornavit:
praesertim ubi templum vocavit domum orationis [Iesa. 56. 7].
Nam et praecipuam cultuo sui partem hac voce docuit esse pre-
candi officium.»3 In der von der Heidelberger Universität 1572
herausgegebenen Uebersetzung lauten die beiden Stellen: «Weil

1 Luthers Auslegung von Matth. 6, 7—13, Weimarer Ausgabe 32, 419;
der letzte Satz ist von mir für den Kursivdruck ausgezeichnet.

2 Calvins Institutio III, XX, 27. 3 Ebd., III, XX, 29.


	Zur theologiegeschichtlichen Stellung der Schöpfungslehre Karl Barths

