
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 2 (1946)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


138 Rezensionen

Rezensionen.

Erich Schick, Kirchengeschichte Rußlands in den Grundzügen,
I. Teil: Von den Anfängen bis zur Zeit Peters des Großen,
Basel, Verlag Heinrich Majer, 1945, 288 S., Leinen Fr. 9.60.

Schicks Buch ist ein sehr «eigensinniges» — dieses Wort
in seinem eigentlichen Sinne verstanden — und zugleich ein
sehr besinnliches Buch. Wie es entstanden ist, erklären uns
Vorworte und Widmung. Die mit der russischen Revolution
einsetzende schwere Erschütterung der ganzen Welt und die
damit beginnende neue Etappe der Auseinandersetzung von
West und Ost haben den Verf. bewegt, sich mit der Ostkirche
eingehender zu befassen, und dies hat in ihm eine starke «Liebe
zur Kirche des Ostens erweckt». Das Buch erhebt keine
wissenschaftlichen Prätentionen; es wendet sich «an einen
weiteren Kreis von Lesern». Ausdrücklich bemerkt der Verf., er
habe als Hauptquelle die (ohne Zweifel beste) deutsche
Darstellung der Geschichte Rußlands von Karl Stählin (4 Bde.
1923—39) benützt, russische Quellen zu verwerten habe ihm
sein sonstiger Dienst nicht erlaubt. Dabei denkt er offensichtlich

auch an ihm zugängliche UeberSetzungen russischer
Werke.1 Das ist sehr zu bedauern. Auch die ausgiebige
Benutzung einschlägiger, weithin veralteter Artikel der
protestantischen Realenzyklopädie und anderer Nachschlagewerke
ist kein Ersatz für die so wertvolle Literatur, die seitdem
erschienen ist. Hätte der Verf. dafür Zeit gefunden, so wäre das,
was er uns zu sagen hat, noch bedeutend besser und vor allem
auch anschaulicher zur Geltung gekommen. Ich habe mich nun
bemüht, zur Ergänzung über von Schick nicht benützte
allgemein zugängliche Bücher der letzten Jahre bibliographische
Hinweise zu geben.

In seiner Darstellung der Anfänge der russischen
Geschichte 2 folgt der Verf. weithin Karl Stählin. Mit ihm wird
die Bedeutung der Normannen überschätzt. Wenn schon
betont werden soll, daß Rußland immer wieder «das ordnende
Prinzip» von außen her holen mußte, um das «beständig
drohende Chaos» zu bannen, so wäre hier an die ganz andere
Theorie des Deutschen Herder in seinem berühmten Slawen-



Rezensionen 139

kapitel in den «Ideen zur Philosophie der Geschichte der
Menschheit» (XVI, 4) zu erinnern, in der dieser erste «Slawo-
phile» «dem unternehmenden Kriegs- und Abenteurervolk» der
Deutschen, das sich ganz besonders an den Slawen «hart
versündigt» habe durch «Unterdrückungskriege» und Gewalttaten
jeder Art, in denen auch die Religion als «Vorwand» diente,
die friedliche, sanfte und bäuerische Eigenart der Slawen
entgegenstellte, deren «stiller Fleiß und ruhiger Verkehr»
schließlich doch über «den kriegerischen Geist» jener die
Oberhand gewinnen werde. In solchen Worten sind
allerdings sehr irdische Gewalten angerufen und ist nicht die
Rede von «kosmischen» Mächten, die von einem «Jenseits»
hergerufen werden müssen und die nach Schick ganz ähnlich
wie im späten Neuplatonismus die Weltgeschichte weithin
bestimmen. Wäre es nicht richtiger und zugleich christlicher,
jene kosmischen Gewalten überpersönlicher Art dort zu
suchen, wo sie in ihrer ganzen Erden- und Menschenverbundenheit

auch Jesus Christus und seinem Apostel Paulus gerade
nicht nur überirdisch begegnet sind, z. B. in der Wirklichkeit
des Mammons und in der jeweilen sehr zweideutigen èSouoia

der Staatsmacht. Es dürfte damit zusammenhängen, daß der
Verf. der grundlegenden Bedeutung von Wirtschafts- und
Staatsgestaltung für die russische Geschichte, und gerade auch
die kirchliche, in ihrem ständigen Strukturwandel nicht die
gebührende Beachtung schenkt.

Auffallend kurz und farblos ist die Darstellung der
Missionierung Rußlands ausgefallen. Wäre es da nicht besser
gewesen, anstatt umständlich auf den gar nicht hieher gehörenden

Joachim von Floris und die Sage vom Priesterkönig
Johannes einzutreten, die zentrale Bedeutung der Missionstätigkeit

von Cyrill (Konstantin) und Methodios 3 für die
gesamte slawische Welt eingehender ins richtige Licht zu rük-
ken, um zu zeigen, wie Rußlands junge Kirche lange Zeit
geistig genährt worden ist durch ein Schrifttum, das in Bulgarien
und Serbien, ja selbst in Mähren entstanden ist? Es wäre auch
das ein Hinweis auf «schicksalsschwere» Entscheidungen
gewesen, von denen der Verf. sonst wohl nur zu oft redet, wenn
die sehr kontroverse Frage zum mindesten angedeutet worden

wäre, welchen Anteil Byzanz, Bulgarien und Rom an der



140 Rezensionen

Christianisierung Rußlands gehabt haben.4 Mit großem
Verständnis sind die Entwicklung von Byzanz 5, der Bilderstreit6,
die Bedeutung des Bildes (im Anschluß an das katholische
Sammelwerk «Der christliche Osten, Regensburg 1989) und
das Klosterwesen behandelt. Es folgen Abschnitte über Pho-
tius 7 und das Schisma zwischen Ost- und Westkirche.8 Bei
der Darstellung Symeons des Neuen Theologen 9 kommt die
bedeutsame Verbindung von genuinem Paulinismus und
byzantinischer Mystik nicht zu genügender Geltung. Dann einige
gute Hinweise über den Hesychasmus 10, ohne daß allerdings
Gregorios Palamas überhaupt erwähnt wird.

Das dritte Kapitel führt zurück nach Rußland («von Kiew
nach Moskau»). Von der geistlichen Literatur der so wichtigen

Kiewer Periode erfahren wir so gut wie nichts. Das
Mönchswesen dieser Zeit wird im Zusammenhang mit der
Geschichte des Emporkommens von Moskau11 während und
nach der Tatareninvasion 12 allzu summarisch im Anschluß an
die trockene Darstellung von I. Smolitsch (Das altrussische
Mönchstum, Würzburg 1940) 13 behandelt. Der Verf. hat ein
besonderes, gleichsam anekdotisches Interesse für die Psychologie

einzelner Fürsten und Fürstinnen. Nach einer Schilderung

der letzten Unionsversuche mit Rom 11 entwickelt er im
engen Anschluß an das Buch von Hildegard Schaeder (Moskau

das dritte Rom, Hamburg 1929) in einem größeren
geschichtlichen Rahmen die Entfaltung der Idee von Moskau als
dem dritten Rom, die allerdings nicht das geringste zu tun
hat mit dem westlichen spiritualistischen Joachimismus. Diese
Darstellung bildet den Höhepunkt des Buches. Im selben
Zusammenhange behandelt der Verf. das Staatschristentum
Josephs von Wolokolamsk, trennt aber diesen Abschnitt künstlich

von dem über Nil Sorskij, den Gegner Josephs, den hesy-
chastischen Streiter für die Besitzlosigkeit und die
Arbeitsfreudigkeit des Klosters, durch andere Abschnitte, die vor
allem Iwan den Schrecklichen 15 zum Gegenstand haben. Von
den späteren Anhängern Nil Sorskijs und ihren merkwürdig
modern anmutenden sozialen Grundsätzen (Wassian Patrike-
jew) und schließlich dem bedeutenden Maxim Grek 16 ist
überhaupt nicht die Rede. In einem letzten Kapitel behandelt der
Verf. die Periode «von Iwan dem IV. zu Peter dem Großen».17



Rezensionen 141

Die kirchliche und politische Bedeutung des Baskols der
Altgläubigen 18 kommt kaum genügend zum Ausdruck. Auf die
theologischen Auseinandersetzungen der Orthodoxie mit dem
römischen Katholizismus 19 und dem Protestantismus im
Zeitalter der Gegenreformation vor allem im Südwesten Rußlands
geht der Verf. merkwürdigerweise gar nicht ein. Ich erinnere
hier nur an die Namen Peter Mogila 20, Stephan Jaworskij und
Theophan Prokopowitsch.21

Anmerkungen.

Da es sieh in den Anmerkungen zum Text dieser Rezension um eine
Bibliographie der neueren einschlägigen Arbeiten zur Kirchengeschichte
Rußlands handelt, erfolgt diese Zusammenstellung nicht in Fußnotenform,
sondern in fortlaufendem Zusammenhang:

1 Der Klassiker der russischen Geschichtsschreibung: W. Kljutschew-
skij, Gesch. Rußlands, 4 Bde., Stuttg. 1925—26; S. F. Platonov, Gesch.
Rußlands, Leipz. 1927; P. Milioukov, Ch. Seignobos, L. Eisenmann, Histoire de

Russie, 3 vol., Paris (von da an, bei französischen Werken, die in Paris
erschienen sind, nicht mehr besonders vermerkt) 1932—33. Im Erscheinen
begriffen sind: Geschichte der Völker der Sowjetunion, hrsg. von der
Sowjetrussischen Akademie der Wissenschaften (zuerst Moskva 1939—40),
in 3 Bden zu je 2 Halbbden, deutsch von Eugen Weher, Basel, Mundus-
Verl., seit 1945, bis jetzt 4 Lief. Ein monumentales Werk, das die Gesch.
aller vor dem Kriege zur UdSSR, gehörigen Völker ganz Eurasiens seit
dem grauen Altertum enthält. Bezeichnend ist das Bemühen, die Bedeutung

des Christentums objektiv zu würdigen. Schließlich: V. Gitermann,
Gesch. Rußlands, 3 Bde, bisher Bd. I u. II, Büchergilde Zürich, 1944—45;

berücksichtigt auf Grund eines sorgfältigen Quellenstudiums besonders
auch die soziale Entwicklung und ist besonders wertvoll durch die reiche
Auswahl russischen Quollenmaterials.

2 Von grundlegender Bedeutung: Die altrussische Nestorchronik. Po-
vest vremcnnych let, deutsch von R. Trautmann, Leipz. 1931, Im Anhang
das Testament von Wladimir Monomach. Eine gute Einführung in die
verwickelten Probleme: G. Lähr, Die Anfänge des russischen Reiches, Berl.
1930; vgl. N. de Baumgarten S. J., Aux Origines de la Russie, in Orien-
talia Christiana, Analecta (von nun an: O. C.), Roma 1939. Besonders
wertvoll: W. Philipp, Ansätze zum geschieht!, u. polit. Denken im Kiower
Rußland, Bresl. 1940.

3 Bedeutsam trotz dem oft etwas unkritischen Charakter: F. Dvornik,
Les Slaves, Byzance et Rome au IXe Siècle, 1926, und Les Légendes de

Constantin et Methode vues de Byzance, Prague 1933 (dazu kritisch:
A. Brückner in Ztschr. f. slav. Phil. 1933 u. Ztschr. f. osteurop. Gesch.

1933; Hildegard Schaeder in Hist. Ztschr. 1935) ; Ch. Gérard, Les Bulgares
et les Slaves du Danube, 1939.



142 Rezensionen

4 Grundlegend war das die Bedeutung der bulgarischen Kirche für
die früheste Kiewer Periode stark unterstreichende russische Werk von
M. Priselkov, Skizzen zur kirchlich-politischen Gesch. der Kiewer Ru£,
St. Petersh. 1913. Seine These übernahm dann H. Koch, Byzanz, Ochrida
und Kiev, in Kyrios, 1938. Den römisch-katholischen, stark propagandistischen

Standpunkt vertritt N. de Baumgarten S. J., Saint Vladimir et la
conversion de la Russie, in 0. C. 1932; eine objektive Orientierung gibt
der russische Kirchenhistoriker P. G. Fedotov in Irénikon, 1938. Schlimm
bestellt ist es mit guten russischen Kirchengeschichten. Veraltet, aber
durch das ausgebreitete Material immer noch verwendbar sind: L. Boissard,
L'Eglise de Russie, 2 vol. 1867, und Philaret [von Tschernigov], Gesch.
der Kirche Rußlands, 2 Bde Frankf. M., 1872. Bei aller Kürze durch seinen
Reichtum an präzisen Daten ausgezeichnet ist: N. Bonwetsch, Kirchengesch.

Rußlands, Leipz. (Wissensch, u. Bild.) 1923. Ueber Teilgebiete vgl.
A. N. Ammann S. J., Kirchenpolitische Wandlungen im Ostbaltikum, in
O. C., 1936, und Ed. Winter, Byzanz und Rom im Kampfe um die Ukraine
955—1939, Leipz. 1942 [1943].

6 Hier fehlt es nicht an ausgezeichneten zusammenfassenden
Darstellungen: Vasiliev, Histoire do l'Empire byzantin, traduit du russe,
2 vol. 1932; Ch. Diehl et G. Marçais in Histoire Générale, Moyen-Age,
t. III, Le Monde oriental de 395 à 1081, 1936; G. Ostrogorsky, Gesch. des

byzant. Staates (Hdb. d. Altertumswissensch.), Münch. 1940; Ch. Diehl,
Les grands problèmes de l'Histoire byzantine, 1943. Zur byzantinischen
Kirchengesch. vgl. die große katholische Histoire de l'Eglise éd. par
A. Fliehe et V. Martin, bes. die Bde IV—VII, 1937—1942, und die
einschlägigen Artikel des Dictionnaire de Théologie catholique. Zu dem
besonders wichtigen, von Schick zu wenig berücksichtigten Probleme
des Verhältnisses von Kirche und Staat vgl. A. Grahar, L'Empereur dans
l'Art byzantin, 1936; O. Treitinger, Die oströmische Kaiser- und Reichsidee

nach ihrer Gestaltung im höfischen Zeremoniell, Jena 1938

(Neuausgabe der Hauptquelle: Constantinus Porphyrogenitus, De Ceremoniis,
texte et traduction par A. Vogt, Ed. des Belles Lettres, bis jetzt 2 Bde
1935 ff.) ; W. Enslin, Gottkaiser und Kaiser von Gottes Gnaden, Sitzber.
Bayr. Ak. d. Wiss. Phil.-hist. Abtlg. 1943, G. V. Vernadskij, Die kirch-
lich-polit. Epagoge und ihr Einfluß auf das russische Leben im XVII.
Jhdt. [Philaret und Nikon, Patriarchen von Moskau] in den Byzantinisch-
neugriech. Jahrb., Athen 1928.

6 Dazu: G. Ostrogorsky, Studien zur Gesch. des byzantin.
Bilderstreites, Bresl. 1929; H. Menges, Die Bilderlehre des Johannes von
Damaskus, Münster 1938.

7 Photius und seine Beschützer am Hofe werden einseitig nach den
Photius feindlichen Quellen der ignatianischen Gegenpartei behandelt.
Darüber vgl. die neueste bemerkenswert objektive katholische Literatur
(F. Dvornik und V. Grumel, dann H. Grégoire über Kaiser Michael in
Byzantion V) und die zusammenfassende Darstellung von E. Amann in
Histoire d'Eglise a. a. 0. t. VI, S. 465—501, u. t. VII, S. 111—152.

8 Dazu jetzt vom römisch-katholischen Standpunkt: A.Michel, Hum-



Rezensionen 143

bert und Kerullarios, Paderb. 1924 u. 1930, und (tendenziös, aber ma-
terialreich) M. Jugie, Le Schisme byzantin 1941.

9 Vgl. außer dem grundlegenden Werke Karl Holls, Enthusiasmus
und Bußgewalt, Leipz. 1898; Vie de Symeon le Nouveau Théologien par
Nicétas Stéthatos, texte grec inédit par I. Hausherr S. J. et trad,
française in O.C. XII (Nr. 45), 1928.

10 Dazu: Die Gottesschau im palamitischen Hesychasmus, ein Handbuch

der spätbyzantinischen Mystik [Die Centurie des Kallistos und
Ignatios], eingel. u. übersetzt von A. M. Ammann S. J., Würzb. 1938;
Mönch Wassilij [vom Berge Athos], Die asketische u. theol. Lehre des
hl. Gregorius Palamas, aus dem Russ., Würzb. 1939.

11 Für die Moskauer Periode umfassend: A. Eck, Le Moyen-Age russe,
1933.

12 Vgl. B. Grekov et A. Iakoubovski, La Horde d'Or, 1939; B. Spuler,
Die Goldene Horde, Leipz. 1943.

13 Inhalts- u. beziehungsreicher ist die ältere Darstellung von K.
Goetz, Das Kiever Höhlenkloster als Kulturzentrum des vormongolischen

Rußlands, Passau 1904.
14 Vgl. A. Ziegler, Die Union des Konzils von Florenz und die

russische Kirche, Würzb. 1938.
15 Ueber Iwan IV. vgl. das für diesen bedeutenden Zaren mit viel

mehr Verständnis, als es K. Stählin, bzw. E. Schick aufbringen, geschriebene

Werk von II. v. Eckardt, Iwan IV. der Schreckliche, Frankf. a. M.
1943. Eine unentbehrliche Quelle zum Verständnis der Geistesart Iwans
ist der Briefwechsel Iwans d. Sehr, mit dem Fürsten Kurbskij, deutsch
von K. H. Meyer u. K. Stähl in, Leipz. 1921. Ebenfalls nicht verwertet
sind zwei bedeutsame Dokumente jener Zeit der Domostroi (keine
«Gesetzessammlung» — so S. 183 —- sondern Hausregeln) : Le Domostroü,
trad, et commenté par E. Duchesne, 1910, und das das kirchlich-kultische
Leben neu ordnende Gesetzbuch (nicht einfach «Rechtsbuch» — so
S. 183) von 1551: Le Stoglav ou les Cent Chapitres, trad, et introd. par
E.Duchesne, 1920. Schließlich: W.Philipp, Iwan Peresvetov und seine
Schriften zur Erneuerung des Moskauer Reiches, Königsb. 1935. Wichtige

Uebersetzungen ausländischer Quellenwerke sind: Heinr. von Staden,
Aufzeichnungen über den Moskauer Staat, übers, von F. Epstein, Hamb.
1930, u. Sigm. zu Herberstein, Moscovia, übers, von W. von den Steinen,
Erlangen 1926.

16 Ueber Maxim Greks interessante Frühentwicklung: E. Denissoff,
Maxime le Grec et l'Occident, 1943.

17 Vgl. S. F. Platonov, Boris Godounov, trad., 1929.
18 Ein großartiges Dokument hat sich der Verf. entgehen lassen in:

Das Leben des Prototopen Awwakum von ihm seihst, übers, mit
trefflicher Einführung in die geistige Eigenart des moskowitischen Rußlands
von R. Jagoditsch, Königsh. 1930. Noch hesser die französische Ueber-
setzung von P. Pascal: Vie de l'Archiprêtre Avvakum écrite par lui-
même, 1938. Dazu das grundlegende Werk: P. Pascal, Avvakum et les
débuts du Raskol, 1938.



144 Rezensionen

19 Vgl. A. Florovskij, Le conflit de deux traditions dans la vie
intellectuelle de l'Europe Orientale aux XVI-XVII siècles, Prague 1937.

90 Vgl. La Confession orthodoxe de Pierre Moghila, texte latin
inédit avec introd. par A. Malvy et M. Viller S. J. in O. C. 1927.

21 Vgl. R. Stupperich, Staatsgedanke und Religionspolitik Peters des

Großen, Königsb. 1936.

Basel. Fritz Lieb.

Fritz Lieb, Rußland unterwegs, der russische Mensch
zwischen Christentum und Kommunismus (Mensch und Gesellschaft,

hrsg. von Konrad Farner, Bd. IV), Bern, Verlag
A. Francke AG., 1945, 474 S., geb. Fr. 14.50.

Liebs Buch ist zweifellos das beste Buch über Rußland, das
von einem Ausländer geschrieben wurde. Die Menschen des

europäischen Westens werden viel daraus lernen und
vielleicht endlich etwas von Sowjetrußland begreifen. Das Buch
setzt uns durch seine Dokumentiertheit, sein Wissen um das

vergangene und gegenwärtige Rußland in Erstaunen. Der
Verfasser hat einen «weiten Horizont»; er verliert sich nicht in
Kleinigkeiten, sondern sieht stets aufs Ganze und ist bestrebt,
den Sinn des Geschehens zu erfassen. Er verbindet eine große
Liebe für Rußland und das russische Volk mit einer seltenen
Objektivität und Urteilsfähigkeit. Zugleich kennt er sich gut
aus auf dem Gebiet des Marxismus und macht dazu viele
interessante Bemerkungen. Er ist gläubiger Christ und steht als
Protestant der Barthschen Richtung nahe. Stellenweise ist sein
Buch ein Bekenntnis seiner evangelischen Glaubensüberzeugung.

Gleichzeitig besitzt er Kenntnisse und eine Aufgeschlossenheit

für die russische revolutionäre Philosophie, die so
verschieden ist von der Barthschen Richtung. Ferner ist er
Sozialist, der daran glaubt, daß der Sozialismus und das Christentum

miteinander verknüpft werden müssen. Darum versteht er
auch das Verhältnis zwischen Kommunismus und Christentum

tiefer, als es gewöhnlich auf beiden Seiten der Fall ist.
Er sieht Sowjetrußland im Zustand der Bewegung. Für ihn
ist die Unkenntnis Sowjetrußlands wie auch ein schlechter
Antibolschewismus, in dem weite Kreise des europäischen
Westens befangen sind, ein großes Uebel. Sehr richtig sagt er,
daß in Westeuropa über Sowjetrußland falsche Vorstellungen
herrschen, z. T. als ein Ergebnis der nationalsozialistischen



Rezensionen 145

Propaganda. In Rußland erfolgt eine Begegnung von Christentum

und Kommunismus. Damit ist ganz Europa vor eine sehr
wichtige Frage gestellt. Im Christentum liegt die absolute
Wahrheit beschlossen, aber auch der Marxismus, der Kommunismus

weist einen relativen Wahrheitsgehalt auf, den der
Christ anerkennen muß. Der Materialist Marx war mehr um
das Schicksal der Menschen besorgt als viele Idealisten. Durchaus

richtig hat Lieb festgestellt, daß Rußland trotz einer
jahrelangen antireligiösen Propaganda ein christliches Land gehlieben

ist. Die Sowjetregierung konnte nicht umhin, dies einzusehen

und ihre Haltung gegenüber der Kirche zu ändern. Mit
Recht sagt Lieb, daß der antireligiöse Affekt ein Protest gegen
den kirchlichen Antihumanismus war, an dem nach seiner
Ansicht die Kirche in Deutschland und in Rußland die Schuld
trägt. In nicht geringerem Maße dürfte das auch auf Frankreich

zutreffen. Die christliche Kirche kann sich im Laufe der
Geschichte in die Kirche des Antichristen verwandeln. Den
Christen steht es nicht an, nur als Ankläger aufzutreten. Auch
sie sind Angeklagte, die ihre Sünden erkennen müssen, namentlich

in bezug auf die soziale Frage.
Lieb verbindet die Sowjetunion und den russischen

Kommunismus mit der Vergangenheit Rußlands. Ohne diese Rück-
bezogenheit bleibt alles unverständlich. Sein Buch enthält
einleitende Kapitel über Dostojewskij und Solowjew. Vielleicht
hätte über die Slawophilen wie auch über Leo Tolstoj noch
einiges gesagt werden müssen. Durch Dostojewskij, dem der
Verfasser des Buches über Rußland eine gewaltige Bedeutung
zuschreibt, wird verständlich, daß sich die Politik in Rußland
sehr schnell ins Eschatologische wendet und damit hinsichtlich

der menschlichen Gesellschaft die letzten Fragen gestellt
werden. Das ist ein typisch russischer Zug. Im Westen sind
alle Teilgebiete des menschlichen Lebens differenziert. Die
Politik ist hier eine autonome Größe, die ihre eigene
Gesetzlichkeit hat. In Rußland hingegen ist die Politik in ihrer
wesentlichen Tendenz immer ausgerichtet aufs Ganze, auf die
Weltanschauung, auf die Lösung der letzten Fragen.
Dostojewskij sagt, daß in Rußland das Problem der Gesellschaftsordnung

zugleich auch die Gottesfrage und die Frage nach
der Unsterblichkeit aufwirft. Das ist, was man als den russi-

10



146 Rezensionen

sehen Totalitarismus bezeichnen könnte. Dem Russen ist es
nicht um die Herbeiführung einer formalen Demokratie zu
tun. Was Lieb kritisch über die formale Demokratie bemerkt,
ist sehr richtig. Besonders wertvoll sind die Abschnitte, in
denen von dem sowjetischen Bildungswesen, vor allem dem
Geschichtsunterricht, die Rede ist. Das war bisher wenig
bekannt. In den Jahren, als Pokrowskij das Wort führte, gab es
überhaupt keinen Geschichtsunterricht. Er wurde ersetzt durch
« Gesellschaftskunde». Erst 1932 wurde der Geschichtsunterricht

wieder eingeführt. Seither kommt die Geschichte
Rußlands mit ihren Heldengestalten, angefangen mit Alexander
Newskij, immer stärker zur Geltung. Dem sowjetischen
Menschen ist ein ungewöhnlicher Wissensdrang, ein Streben ans
Licht eigen, das den westeuropäischen Völkern heute fehlt.
Während sich jedoch die exakten Naturwissenschaften einer
betonten Förderung erfreuen, liegt die Philosophie immer noch
sehr im argen. Nach wie vor bleibt der dialektische Materialismus

die herrschende Weltanschauung, wenn er vielleicht
auch eine geringere Begeisterung auslöst. Lieb deckt sehr gut
die Gefahren eines mechanistischen Materialismus, die Gefahren

einer Technokrate auf, die das russische Volk eine Zeitlang

schwer bedrohten. Doch das Grundthema des Buches ist
die Frage nach dem Menschen und dem Sowjethumanismus.
Wie verhält sich der russische Kommunismus zum Menschen
und zum Humanismus? Ein sehr kompliziertes Problem. Die
kommunistische Revolution ist nicht von dem Humanismus
und der Anerkennung der höchsten Werte des Menschen, jedes
Menschen in seinem Menschsein, ausgegangen. Aber sie muß
dazu hinführen. In dem heute wieder geltend gemachten
Humanismus erfolgt bereits eine Hinwendung zu dem Menschen
als der wertvollsten Gegebenheit. Der Abschnitt über den
Sowjethumanismus gehört zu den interessantesten Ausführungen

des Buches. Sehr charakteristisch sind die angeführten

Zitate aus den Reden Stalins. «Es ist an der Zeit, offen zu
erklären, daß die Hauptsache jetzt die Menschen sind, die die
Technik gemeistert haben Die Technik ohne die Menschen
ist tot.» Lieb erblickt in Sowjetrußland eine Hinwendung zur
Menschlichkeit, zu den menschlichen Werten. Das findet
seinen Niederschlag auch in der Sowjetliteratur. Doch ist die



Rezensionen 147

sowjetische Menschlichkeit verbunden mit der klassenlosen
Gesellschaft. Schon Lenin sagte, daß der Marxismus das Erbe
aller menschlichen Werte übernehmen müsse, obgleich Lenin
selbst diesen Grundsatz nicht immer treu befolgt hat. Zweck
der Erziehung ist die Heranbildung des freien Menschen in
der künftigen Gesellschaft. Darum geht es. Aber das bedeutet
nicht, daß stets darnach gehandelt wird, weil Rußland immer
noch unter einer brutalen Diktatur lebt. Marx glaubte, daß der
Mensch einmal von den Ketten der Gesellschaft frei werden
würde. Vorläufig wird aber jeder Mensch zu einem Werkzeug
der ökonomischen Entwicklung, des Wachstums der produktiven

Kräfte. Lieb versteht ausgezeichnet, daß das russische
Volk ein wesentlich aus der Gemeinschaft heraus lebendes
Volk und die russische Menschlichkeit vom Gemeinschaftsgedanken

her bestimmt ist. Heute wird der kommunistische
Mensch vom Sowjetmenschen abgelöst. Der Sowjetpatriotismus

ist ausgerichtet auf die Wohlfahrt der kommenden
Geschlechter, auf die des ganzen Menschengeschlechts. Das ist
russischer Universalismus. Lieb hofft, und ich teile mit ihm
diese Hoffnung, daß die Menschenrechte in Rußland verwirklicht

werden und daß diese Verwirklichung der Menschenrechte

nicht gebunden sein wird an eine bestimmte
Gesellschaftsklasse. Im allgemeinen läßt der Verfasser des Buches
über Rußland Stalin eine recht hohe Würdigung zuteil werden,

nämlich als einem Menschen, der den inneren Wandlungen

entgegenkommt, die im russischen Volk vor sich gehen.
Das ganze Buch Liebs ist erfüllt von einer Besorgnis um

das Problem der Beziehungen zwischen dem Christentum und
dem Kommunismus. Es trägt dazu bei, dieses beunruhigende
Problem richtig zu stellen und zu lösen. Der Abschnitt über
die Beziehungen zwischen der Kirche und dem Sowjetstaat
ist sehr aufschlußreich. Lieb möchte die absolute Wahrheit
des Christentums mit der relativen sozialen Wahrheit des
Kommunismus verbinden. Er glaubt daran, daß ein erneuertes
orthodoxes Christentum in Verbindung mit dem sozialistischen
Staat Westeuropa viel zu geben vermag. Sein Buch kann dazu

helfen, daß der Westen frei wird von seiner Angst vor
Sowjetrußland, seiner Feindseligkeit gegenüber Rußland, die
für die Herbeiführung des Friedens in der Welt nur verhäng-

10*



148 Rezensionen

nisvolle Folgen haben können. Was not tut, ist die Ueberwin-
dung des Hasses, der die Menschheit, kaum daß der Krieg zu
Ende gegangen ist, von neuem zerstückelt. Das ist die große
Aufgabe des Christentums.

Liebs Buch ist nicht nur dem russischen Kommunismus
und dem Sowjetregime gewidmet, sondern auch Rußland, das
eine tausendjährige Geschichte und sein besonderes Gesicht
hat. Es ist mit Liebe und Kenntnis geschrieben. Wirkliche
Kenntnis wird nur durch Liebe vermittelt. Westeuropa ist
Rußland wenig liebevoll gesinnt und kennt es schlecht. Darum
sind solche Bücher sehr selten.*

Clamart/Seine. Nikolaj Berdjajew.
(Aus dem Russischen übersetzt von Alexandre von Weymarn, Genf.)

Alfred v. Martin, Nietzsche und Burckhardt, zwei geistige
Welten im Dialog, 3., veränderte und vermehrte Auflage,
Basel, Verlag Ernst Reinhardt, 1945, 296 S., Leinen
Fr. 18.—.

Alfred v. Martin, Die Religion in Jacob Burckhardts Leben
und Denken, eine Studie zum Thema Humanismus und
Christentum, München/Ba^el, Verlag Ernst Reinhardt, 1942,
340 S., Halbleinen Fr. 13.—.

Friedrich Nietzsche fühlte sich in Basel, wie er Anfang
Juni 1869, bald nachdem er seine Antrittsrede gehalten hatte,
seinem Freunde Erwin Rohde mitteilte, aufs Stärkste «zu dem

geistvollen Sonderling» Jacob Burckhardt hingezogen, weil
er eine «wunderbare Congruenz» ihrer «ästhetischen Para-
doxien» zu entdecken glaubte. Und noch der letzte Brief, den

er schrieb, als ihn bereits die Nacht des Wahnsinns für immer
umgab, ist an Burckhardt gerichtet. Ein Zeichen, wie er trotz
allen Enttäuschungen doch den Glauben nicht aufgegeben
hatte, in Burckhardt, wenn nicht einen Gesinnungsgenossen,
doch wenigstens einen Verständnis- und teilnahmsvollen Freund

* Anm. des Redaktors: Eine französische «adaptation» des Liebschen
Rußlandbuches erscheint demnächst in neuer Anordnung in 2 Bänden und
vermehrt um einen Abschnitt über die russischen Slawophilen unter der
Redaktion von Eugène Porret im Verlag Delachaux & Niestlé, Neuchâtel-
Paris, eine tschechische Uebersetzung im Verlag der YMCA, Prag; weitere

Uehersetzungen sind in Vorbereitung. K. L. S.



Rezensionen 149

zu besitzen. Es ist deshalb begreiflich, daß die Frage nach
dem Inhalt und der Bedeutung der Beziehungen zwischen dem
eine Reihe von Jahren als Professor an der Universität und
dem Pädagogium in Basel Wirkenden und seinem fast ein
Menschenalter ältern Kollegen schon mehrfach vor allem die
Verehrer und Jünger Nietzsches zu untersuchen gereizt hat. Ihr
ist auch das Basler Rektoratsprogramm für das Jahr 1937 von
Edgar Salin gewidmet, in dem der Verfasser trotz dem Bestreben,

auch Burckhardt gerecht zu werden, zu dem Schlüsse
kommt, «daß er die Weisheit seines Humanismus vor den
Schauern und Wehen der großen, ihm stets unheimlichen
Neugeburt des Geistes nicht ganz verschloß», aber «im hohen
Alter nicht die Kraft und nicht den Mut hatte, Dionysos selbst
ins Auge zu sehen».

Im Unterschiede von diesem mit allem Ueberschwang des
kritiklos verehrenden Jüngers angestimmten Dithyrambus
unternimmt v. Martin auf Grund genauester Kenntnis
sämtlicher in Betracht kommenden Aeußerungen Burckhardts und
Nietzsches sorgfältig abwägend nachzuweisen, wie sich die
Beiden als Menschen ausgeprägter Art in der Kritik ihrer
Zeit und in ihrer Stellung zur Geschichte und zur Kunst
scheinbar und auch wirklich berühren, aber wieder sehr bald
nach ganz verschiedenen Richtungen auseinandergehen, und
Burckhardt, homo vere liumanus, sich immer stärker von der
dämonischen Maßlosigkeit und der Willkür des sich selbst
vergötternden Individualisten mit seinen zahllosen Widersprüchen

abgestoßen fühlen, ja mit Schaudern abwenden mußte.
Wer es nicht schon längst gewußt hat, kann aus dem schönen,
mit einer Fülle von Belegen versehenen Buch lernen, wie fern
Burckhardt, dem mit Schlosser die Macht an sich böse war,
und der im Mitleid mit ihren Opfern das beste Heilmittel gegen
ihre Versuchungen sah, Nietzsche war, der erklärt: «Leiden
sehen tut wohl, leiden machen noch wohler», nach dem eine
«gute und gesunde Aristokratie mit gutem Gewissen das Opfer
einer Unzahl von Menschen hinnimmt, welche um ihretwillen
zu unvollständigen Menschen, zu Sklaven, zu Werkzeugen
herabgedrückt und vermindert werden müssen».

Es ist erstaunlich und tröstlich, daß dieses tapfere, vom
Zeitgeiste unberührte Buch nach weniger als einem Jahre



150 Rezensionen

1942 in Deutschland in zweiter Auflage erscheinen konnte.
Soeben läßt es der Verlag, der inzwischen von München nach
Basel übergesiedelt ist, in dritter veränderter und vor allem
um viele «Ergänzungen und Belege» vermehrter Auflage
hinausgehen, so daß es sich nun jeder, der es noch nicht besitzt,
ohne Mühe verschaffen kann. Auch wer Burckhardt gründlich
zu kennen glaubt, wird es mit Freude und Gewinn lesen und
Manches daraus lernen.

Schon in diesem ersten Werke hat v. Martin mehrfach darauf

hingewiesen, daß bei Burckhardt anders als bei Nietzsche
nichts von Religionshaß zu spüren ist, und daß Burckhardt im
Christentum, das er hoch stellt, wesentlich Pessimismus sieht.
Ebenso finden sich schon hier Andeutungen, daß seine Denkweise

häufig «prokatholisch» ist, ob er über das Mittelalter
oder die Reformation und Gegenreformation spricht, über die
Kirchenfeindschaft der französischen Revolution oder den
modernen «Kulturkampf». Trotzdem war es unberechtigt, wenn
ein vereinzelter Rezensent der ersten Auflage von der erz-, ur-
und ultrakatholischen Tendenz des Verfassers sprach.

Etwas anders verhält es sich mit dem zweiten Buche, dem
über die Religion im Leben und Denken Burckhardts. Nicht
als ob es nicht auch hier des Verfassers ernstes Anliegen
wäre, gerecht zu urteilen, und er nicht bemüht wäre, seine
Urteile durch zahlreiche Aeußerungen Burckhardts zu belegen.
Besonders die «historischen Fragmente» liefern ihm eine Fülle
von Stellen, die von ihm ins Feld geführt werden können. Sie
finden sich aber auch in andern Werken, auch in solchen, die
Burckhardt noch selber herausgegeben hat, und in seinen Briefen.

Dennoch erhebt sich die Frage, ob der Verfasser auf dem

Standpunkt, den er nun mit aller Offenheit und Entschiedenheit

einnimmt, noch im Stande ist, der Aufgabe, die er sich
in dem zweiten Buche über Burckhardt gestellt hat, gerecht
zu werden. Was soll z. B. in einem Werke, das die Religion
im Leben und Denken Jacob Burckhardts schildern will, die
auf die drei Teile (der Mensch in der Zeit, die Hauptproblemkreise

und der Aufbau des geschichtlichen Bildes) folgende
«Beilage» über Burckhardt und Kierkegaard, einen Denker,
der mit Burckhardt so wenig als möglich gemein hat, mögen
sich auch Beide vom Zeitgeiste nicht haben täuschen lassen



Rezensionen 151

und dem optimistischen Selbstbewußtsein der ganz in
Weltlichkeit versunkenen Zeit ihre pessimistische Kritik entgegengestellt

haben. Daß dem sich in Paradoxien verlierenden Dänen
der Basler Gelehrte gegenüber gestellt wird, der weiß, was die
Religion für den Menschen und zumal das Christentum für
den Europäer zu bedeuten hat, ist doch nur dann wirklich
verständlich, wenn gezeigt werden soll, wie sehr der «prokatholische»

Burckhardt sich vorteilhaft von dem «ultraprotestantischen»

Kierkegaard abhebt.
Muß ferner wirklich die Krisis des Protestantismus die

Ursache sein, daß Burckhardt nicht ein guter Theologe
geworden ist, wozu er das Zeug gehabt hätte? Burckhardt hatte
sich, wie er selber sagt, auf den Wunsch seines von ihm
hochverehrten Vaters, des Antistes der Basler Kirche, der Theologie

zugewandt, obgleich Neigung und Begabung ihn schon
als Kind durchaus auf das Studium der Geschichte und die
Beschäftigung mit der bildenden Kunst hinwiesen. Es brauchte
deshalb nicht viel, um ihn zu bestimmen, nach einigen Semestern

das Fach zu wechseln. Wenn der Student zur Erklärung
dieses Schrittes Kommilitonen gegenüber auf die von de Wette
an der Ueberlieferung geübte Kritik hinwies, so ist zu beachten,

daß dieser Lehrer auf Andere nicht diese Wirkung
ausgeübt hat, und auch gut «positive» Theologen bekannten, ihm
viel zu verdanken, ein Mann wie Vinet ihn hoch geschätzt,
und selbst der Pietist Spittler mit ihm freundschaftlich
verkehrt hat. Man wird auch Angesichts seines Bekenntnisses:
«Das weiß ich, daß in keinem Andern Heil ist als im Namen
Jesu Christi, des Gekreuzigten, und daß es für die Menschheit
nichts Höheres gibt als die in ihm verwirklichte Gottmenschheit

und das von ihm gepflanzte Reich Gottes», nicht sagen
können, daß er das Christentum durch einen Jesuanismus
ersetzt habe. Burckhardt hat später stets mit Verehrung von
seinem frühern Lehrer gesprochen, und Kaegi hat vor Kurzem
in dieser Zeitschrift (1945/2 S. 120 ff.) gezeigt, was er von
ihm gelernt hat.

Auch andere temperamentvolle Aeußerungen des jungen
Burckhardt dürfen nicht überschätzt werden. Wenn er sich
vielleicht auch mit Recht an der Art einzelner seiner theologischen

Jugendfreunde stieß, befanden sich doch manche dar-



152 Rezensionen

unter, die ihm nicht den geringsten Grund gaben, an ihrer
Aufrichtigkeit und der Echtheit ihrer Frömmigkeit zu zweifeln.

Burckhardt hat aus dem Elternhause Achtung vor echter
Frömmigkeit als bleibendes Gut mitgenommen, auch sein
Leben lang an den dort empfangenen sittlichen Maßstäben
festgehalten. Er hat nie in den Satz Nietzsches eingestimmt: «Gott
ist tot». Aber er ist beim Agnostizismus geblieben, und als
Historiker sind ihm Staat, Kultur und Religion drei neben
einander stehende Faktoren, und die Religionen nur «Ausdruck

des ewigen und unzerstörbaren metaphysischen Bedürfnisses

der Menschennatur, der Reflex ganzer Völker und
Kulturepochen in ein großes Anderes hinein oder: der Abdruck
und Kontour, welche diese ins Unendliche hineinziehen und
bilden», Menschenwerk, eine Schöpfung des menschlichen
Geistes, aber nicht auf irgend welcher göttlichen Offenbarung
beruhend. Deshalb ist auch sein Pessimismus im Unterschiede
von dem, den er am Christentum schätzt, ohne Hoffnung.
Bezeichnend ist, wie er die einzelnen Religionen und mit ihnen
die katholische und evangelische Form des Christentums nur
darauf hin beurteilt, inwiefern sie die Kultur fördern oder
hemmen, kunstfreundlich oder kunstfeindlich sind, dem
Einzelnen Freiheit gewähren oder nicht, und warum ihm
Menschen und Bewegungen sympathisch sind oder unsympathisch.

Damit hängt zusammen, wie wenig Verständnis er für
Luther hat und die Echtheit und Intensität seines Ringens um
einen gnädigen Gott, sowie für den Widerhall, den seine
Botschaft in den Herzen unzähliger ernster, frommer Menschen
fand. Wenn wirklich dem Protestantismus nichts Anderes zum
Leben verholfen und ihn am Leben gelassen hätte, als das,

was aus manchen Stellen der aus dem Nachlasse veröffentlichten

Fragmente herausgelesen werden kann, hätte seine
Geschichte ganz anders verlaufen, hätte er längst vom Erdboden
verschwunden sein müssen.

Den Primat, den Burckhardt der Kunst zuerkennt, und die

Stellung zu ihr, die er der Religion zuweist, ergibt sich besonders

deutlich aus seiner Beurteilung Rembrandts, der Abneigung,

die er ihm entgegenbringt, und seiner Hochschätzung
Raffaels. Spricht doch aus des Holländers religiösen Bildern



Miszelle 153

unendlich viel mehr Verständnis für den Christus der Evangelien

und die biblische Frohbotschaft als aus den Madonnengestalten

des Italieners, mögen dessen Gemälde künstlerisch
noch so vollkommen sein. Es ist bezeichnend, daß v. Martin
bekennt, früher selber der «sehr typisch protestantischen —
für katholisch-humanistische Synthesen unerschlossenen —
Denkweise», wonach Raffaels Kunst geradezu das Sinnbild
dessen ist, «was schön ist ohne allen und jeden Nebeneffekt»,
beigestimmt zu haben, nun aber darin ein Zeichen seiner
damaligen «protestantischen Sehweise» erkennt.

Wenn v. Martin meint, Burckhardts Agnostizismus auf
seine Herkunft aus dem Protestantismus zurückführen zu können,

dessen Christentum ihm zu aufklärerisch gewesen sei,
darf daran erinnert werden, daß sich bei Katholiken, z. B.
Renan, der Zögling eines Priesterseminars war, genau
dieselbe Entwicklung findet. Eher könnte man, wie das v. Martin
auch tut, den Zeitgeist zur Erklärung heranziehen. Aber
Glaube und Unglaube, Gottvertrauen und Skeptizismus haben
sich zu allen Zeiten gegenübergestanden, auch im Mittelalter,
so daß auch diese Erklärung im Grunde keine Antwort auf
die Frage ist. Doch wenn wir auch erkennen, daß an diesem
einen Punkte dem für alles Große und Schöne aufgeschlossenen

Geiste Schranken gesetzt waren, über die er, jedenfalls als
Historiker, nicht hinauskam, tut das unserer Verehrung und
Dankbarkeit keinen Abbruch.

Basel. Eberhard Vischer f.

Miszelle.
Alttestamentliche Wortforschung.*

Täräf, Genesis 8,11.
Gen. 8, 11 a lautet: wattäbö eläw hajjönä legt 'äräb wehinnë 'alë zajit

täräf befihä. Ueber die Bedeutung von täräf bestehen verschiedene
Ansichten.

Der Passus wird von der Septuaginta übersetzt mit elxev cpùXXov éXodaç

xpdcpoç, von der Vulgata mit portans ramum olivae virentibus foliis.
Die meisten älteren jüdischen Kommentatoren und Uebersetzer leiten
* Anm. des Redaktors: Die Beiträge zur alttestamentlichen Wortforschung

von Ludwig Koehler, Zürich (vgl. die bis jetzt erschienenen 5 Hefte
der ThZ), werden fortgesetzt werden; zuerst wird eine Miszelle über
Gilead folgen. K. L. S.


	Rezensionen

