Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 2 (1946)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

138 ‘Rezensionen

Rezensionen.

Erich Schick, Kirchengeschichte Rufilands in den Grundziigen,
I. Teil: Von den Anfingen bis zur Zeit Peters des Grofen,
Basel, Verlag Heinrich Majer, 1945, 288 S., Leinen F'r. 9.60.

Schicks Buch ist ein sehr «eigensinnigesy — dieses Wort
in seinem eigentlichen Sinne verstanden — und zugleich ein
sehr besinnliches Buch. Wie es entstanden ist, erkliren uns
Vorworte und Widmung. Die mit der russischen Revolution
einsetzende schwere Erschiitterung der ganzen Welt und die
damit beginnende neue Etappe der Auseinandersetzung von
West und Ost haben den Verf. bewegt, sich mit der Ostkirche
eingehender zu befassen, und dies hat in ihm eine starke «Liebe
zur Kirche des Ostens erweckty. Das Buch erhebt keine wis-
senschaftlichen Pritentionen; es wendet sich «an einen wei-
teren Kreis von Lesern». Ausdriicklich bemerkt der Verf., er
habe als Hauptquelle die (ohne Zweifel beste) deutsche Dar-
stellung der Geschichte Rufllands von Karl Stihlin (4 Bde.
1923—39) beniitzt, russische Quellen zu verwerten habe ihm
sein sonstiger Dienst nicht erlaubt. Dabei denkt er offensicht-
lich auch an ihm =zugingliche Uebersetzungen russischer
Werke.! Das ist sehr zu bedauern. Auch die ausgiebige Be-
nutzung einschligiger, weithin veralteter Artikel der prote-
stantischen Realenzyklopidie und anderer Nachschlagewerke
ist kein Ersatz fiir die so wertvolle Literatur, die seitdem er-
schienen ist. Hatte der Verf. dafiir Zeit gefunden, so wére das,
was er uns zu sagen hat, noch bedeutend besser und vor allem
auch anschaulicher zur Geltung gekommen. Ich habe mich nun
bemiiht, zur Ergénzung iiber von Schick nicht beniitzte all-
gemein zugingliche Biicher der letzten Jahre bibliographische
Hinweise zu geben.

In seiner Darstellung der Anfiédnge der russischen Ge-
schichte ? folgt der Verf. weithin Karl Stihlin. Mit ihm wird
die Bedeutung der Normannen iiberschitzt. Wenn schon be-
tont werden soll, daB RuBland immer wieder <«das ordnende
Prinzip» von aullen her holen mullte, um das <bestéindig dro-
hende Chaos» zu bannen, so wéire hier an die ganz andere
Theorie des Deutschen Herder in seinem beriihmten Slawen-



Rezensionen 129

kapitel in den «Ideen zur Philosophie der Geschichte der
Menschheity (XVI, 4) zu erinnern, in der dieser erste «Slawo-
phile> «dem unternehmenden Kriegs- und Abenteurervolk» der
Deutschen, das sich ganz besonders an den Slawen «hart ver-
siindigty habe durch «Unterdriickungskriegey> und Gewalttaten
jeder Art, in denen auch die Religion als «Vorwand» diente,
die friedliche, sanfte und b&duerische Eigenart der Slawen
entgegenstellte, deren «stiller Fleil und ruhiger Verkehr»
schlieBlich doch iiber «den kriegerischen Geisty jener die
Oberhand gewinnen werde. In solchen Worten sind aller-
dings sehr irdische Gewalten angerufen und ist nicht die
Rede von <kosmischeny Méchten, die von einem <«Jenseits»
hergerufen werden miissen und die nach Schick ganz dhnlich
wie im spédten Neuplatonismus die Weltgeschichte weithin be-
stimmen. Wire es nicht richtiger und zugleich christlicher,
jene kosmischen Gewalten iiberpersonlicher Art dort zu su-
chen, wo sie in ihrer ganzen Erden- und Menschenverbunden-
heit auch Jesus Christus und seinem Apostel Paulus gerade
nicht nur iiberirdisch begegnet sind, z. B. in der Wirklichkeit
des Mammons und in der jeweilen sehr zweideutigen ¢Zovaia
der Staatsmacht. Es diirfte damit zusammenhéingen, dall der
Verf. der grundlegenden Bedeutung von Wirtschafts- und
Staatsgestaltung fiir die russische Geschichte, und gerade auch
die kirchliche, in ihrem stéindigen Strukturwandel nicht die ge-
bithrende Beachtung schenkt.

Auffallend kurz und farblos ist die Darstellung der Missio-
nierung Rublands ausgefallen. Wire es da nicht besser ge-
wesen, anstatt umsténdlich auf den gar nicht hieher gehoéren-
den Joachim von Floris und die Sage vom Priesterkonig
Johannes einzutreten, die zentrale Bedeutung der Missions-
titigkeit von Cyrill (Konstantin) und Methodios?® fiir die ge-
samte slawische Welt eingehender ins richtige Licht zu riik-
ken, um zu zeigen, wie Rullands junge Kirche lange Zeit gei-
stig gendhrt worden ist durch ein Schrifttum, das in Bulgarien
und Serbien, ja selbst in Médhren entstanden ist? Es wire auch
das ein Hinweis auf «schicksalsschwerey Entscheidungen ge-
wesen, von denen der Verf. sonst wohl nur zu oft redet, wenn
die sehr kontroverse Frage zum mindesten angedeutet wor-
den wire, welchen Anteil Byzanz, Bulgarien und Rom an der



140 Rezensionen

Christianisierung RufBllands gehabt haben.* Mit grollem Ver-
stindnis sind die Entwicklung von Byzanz %, der Bilderstreit ®,
die Bedeutung des Bildes (im Anschluff an das katholische
Sammelwerk «Der christliche Osten, Regensburg 1939) und
das Klosterwesen behandelt. Es folgen Abschnitte iiber Pho-
tius ? und das Schisma zwischen Ost- und Westkirche. ® Bei
der Darstellung Symeons des Neuen Theologen ® kommt die be-
deutsame Verbindung von genuinem Paulinismus und byzan-
tinischer Mystik nicht zu geniigender Geltung. Dann einige
gute Hinweise iiber den Hesychasmus *°, ohne daf} allerdings
Gregorios Palamas iiberhaupt erwihnt wird.

Das dritte Kapitel fiihrt zuriick nach Rullland («von Kiew
nach Moskau»). Von der geistlichen Literatur der so wichti-
gen Kiewer Periode erfahren wir so gut wie nichts. Das
Monchswesen dieser Zeit wird im Zusammenhang mit der
Geschichte des Emporkommens von Moskau ** wihrend und
nach der Tatareninvasion ** allzu summarisch im Anschlufl an
die trockene Darstellung von I. Smolitsch (Das altrussische
Ménchstum, Wiirzburg 1940) ** behandelt. Der Verf. hat ein
besonderes, gleichsam anekdotisches Interesse fiir die Psycho-
logie einzelner Fiirsten und Fiirstinnen. Nach einer Schilde-
rung der letzten Unionsversuche mit Rom ** entwickelt er im
engen Anschlufl an das Buch von Hildegard Schaeder (Mos-
kau das dritte Rom, Hamburg 1929) in einem grifleren ge-
schichtlichen Rahmen die Entfaltung der Idee von Moskau als
dem dritten Rom, die allerdings nicht das geringste zu tun
hat mit dem westlichen spiritualistischen Joachimismus. Diese
Darstellung bildet den Hohepunkt des Buches. Im selben Zu-
sammenhange behandelt der Verf. das Staatschristentum Jo-
sephs von Wolokolamsk, trennt aber diesen Abschnitt kiinst-
lich von dem iiber Nil Sorskij, den Gegner Josephs, den hesy-
chastischen Streiter fiir die Besitzlosigkeit und die Arbeits-
freudigkeit des Klosters, durch andere Abschnitte, die vor
allem Iwan den Schrecklichen ** zum Gegenstand haben. Von
den spiteren Anhéngern Nil Sorskijs und ihren merkwiirdig
modern anmutenden sozialen Grundséitzen (Wassian Patrike-
jew) und schlieBlich dem bedeutenden Maxim Grek *° ist iiber-
haupt nicht die Rede. In einem letzten Kapitel behandelt der
Verf. die Periode «von Iwan dem IV. zu Peter dem Groflen». ¥’



Rezensionen 141

Die kirchliche und politische Bedeutung des Raskols der Alt-
gliaubigen ** kommt kaum geniigend zum Ausdruck. Auf die
theologischen Auseinandersetzungen der Orthodoxie mit dem
romischen Katholizismus ** und dem Protestantismus im Zeit-
alter der Gegenreformation vor allem im Siidwesten Ruflands
geht der Verf. merkwiirdigerweise gar nicht ein. Ich erinnere
hier nur an die Namen Peter Mogila *°, Stephan Jaworskij und
Theophan Prokopowitsch. *

Anmerkungen.

Da es sich in den Anmerkungen zum Text dieser Rezension um eine
Bibliographie der neueren einschligigen Arbeiten zur Kirchengeschichte
RuBlands handelt, erfolgt diese Zusammenstellung nicht in Fullnotenform,
sondern in fortlaufendem Zusammenhang:

1 Der Klassiker der russischen Geschichtsschreibung: W. Kljutschew-
skij, Gesch. Rulllands, 4 Bde., Stuttg. 1925—26; S. F. Platonov, Gesch. Rul}-
lands, Leipz. 1927; P.Milioukov, Ch. Seignobos, L. Eisenmann, Histoire de
Russie, 3 vol.,, Paris (von da an, bei franzésischen Werken, die in Paris
crschienen sind, nicht mehr besonders vermerkt) 1932—33. Im Erscheinen
begriffen sind: Geschichte der Voélker der Sowjetunion, hrsg. von der
Sowjetrussischen Akademie der Wissenschaften (zuerst Moskva 1939—40),
in 3 Bden zu je 2 Halbbden, deutsch von Eugen Weber, Basel, Mundus-
Verl., seit 1945, bis jetzt 4 Lief. Ein monumentales Werk, das die Gesch.
aller vor dem Kriege zur UdSSR. gehorigen Vilker ganz Eurasiens seit
dem grauen Altertum enthilt. Bezeichnend ist das Bemiihen, die Bedeu-
tung des Christentums objektiv zu wiirdigen. Schlieflich: V. Gitermann,
Gesch. RulBlands, 3 Bde, bisher Bd.I u. II, Biichergilde Ziirich, 1944—45;
beriicksichtigt auf Grund eines sorgfiltigen Quellenstudiums besonders
auch die soziale Entwicklung und ist besonders wertvoll durch die reiche
Auswahl russischen Quellenmaterials.

2 YVon grundlegender Bedeutung: Die altrussische Nestorchronik. Po-
vest vremennych let, deutsch von R.Trautmann, Leipz. 1931, Im Anhang
das Testament von Wladimir Monomach. Eine gute Einfithrung in die ver-
wickelten Probleme: G. Lihr, Die Anfinge des russischen Reiches, Berl.
1930; wvgl. N. de Baumgarten S.J.,, Aux Origines de la Russie, in Orien-
talia Christiana, Analecta (von nun an: O.C.), Roma 1939. Besonders
wertvoll: W. Philipp, Ansiitze zum geschichtl. u. polit. Denken im Kiewer
Rufiland, Bresl. 1940.

3 Bedeutsam trotz dem oft etwas unkritischen Charakter: F.Dvornik,
Les Slaves, Byzance et Rome au IXe Siécle, 1926, und Les Légendes de
Constantin et Methode vues de Byzance, Prague 1933 (dazu kritisch:
A. Briickner in Ztschr. f. slav. Phil. 1933 u. Ztschr. f. osteurop. Gesch.
1933; Hildegard Schaeder in Hist. Ztschr. 1935); Ch. Gérard, Les Bulgares
et les Slaves du Danube, 1939.



142 Rezensionen

* Grundlegend war das die Bedeutung der bulgarischen Kirche fiir
die fritheste Kiewer Periode stark unterstreichende russische Werk von
M. Priselkov, Skizzen zur kirchlich-politischen Gesch. der Kiewer Rus,
St. Petersb. 1913. Seine These iibernahm dann H. Koch, Byzanz, Ochrida
und Kiev, in Kyrios, 1938. Den rémisch-katholischen, stark propagandisti-
schen Standpunkt vertritt N. de Baumgarten S.J., Saint Vladimir et la
conversion de la Russie, in O.C. 1932; eine objektive Orientierung gibt
der russische Kirchenhistoriker P.G. Fedotov in Irénikon, 1938. Schlimm
bestellt ist es mit guten russischen Kirchengeschichten. Veraltet, aber
durch das ausgebreitete Material immer noch verwendbar sind: L. Boissard,
I’Eglise de Russie, 2 vol. 1867, und Philaret [von Tschernigov], Gesch.
der Kirche Rufilands, 2 Bde Frankf. M., 1872. Bei aller Kiirze durch seinen
Reichtum an prizisen Daten ausgezeichnet ist: N.Bonwetsch, Kirchen-
gesch. Rulilands, Leipz. (Wissensch. u. Bild.) 1923. Ueber Teilgebiete vgl.
A.N. Ammann 8.J., Kirchenpolitische Wandlungen im Osthaltikum, in
0. C, 1936, und Ed. Winter, Byzanz und Rom im Kampfe um die Ukraine
955—1939, Leipz. 1942 [1943].

5 Hier fehlt es nicht an ausgezeichneten zusammenfassenden Dar-
stellungen: Vasiliev, Histoire de I’Empire byzantin, traduit du russe,
2 vol. 1932; Ch.Diehl et G.Marcgais in Histoire Générale, Moyen-Age,
t. ITI, Le Monde oriental de 395 a 1081, 1936; G. Ostrogorsky, Gesch. des
byzant. Staates (Hdb. d. Altertumswissensch.), Miinch. 1940; Ch. Diehl,
Les grands problémes de I'Histoire byzantine, 1943. Zur byzantinischen
Kirchengesch. vgl. die grolle katholische Histoire de l'liglise éd. par
A. Fliche et V.Martin, bes. die Bde IV—VII, 1937—1942, und dic ein-
schligigen Artikel des Dictionnaire de Théologie ecatholique. Zu dem
besonders wichtigen, von Schick zu wenig beriicksichtigten Probleme
des Verhéltnisses von Kirche und Staat vgl. A. Grabar, I’ Empereur dans
I’Art byzantin, 1936; O. Treitinger, Die ostromische Kaiser- und Reichs-
idee nach ihrer Gestaltung im hofischen Zeremoniell, Jena 1938 (Neu-
ausgabe der Hauptquelle: Constantinus Porphyrogenitus, De Ceremoniis,
texte et traduction par A.Vogt, Ed. des Belles Lettres, bis jetzt 2 Bde
1935 £f.); W. Enslin, Gottkaiser und Kaiser von Gottes Gnaden, Sitzber.
Bayr. Ak. d. Wiss. Phil.-hist. Abtlg. 1943, G. V. Vernadskij, Die kirch-
lich-polit. Epagoge und ihr EinfluB auf das russische Leben im XVIIL.
Jhdt. [Philaret und Nikon, Patriarchen von Moskau] in den Byzantinisch-
neugriech. Jahrb., Athen 1928.

8 Dazu: G. Ostrogorsky, Studien zur Gesch. des byzantin. Bilder-
streites, Bresl. 1929; H. Menges, Die Bilderlehre des Johannes von Da-
maskus, Miinster 1938.

? Photius und seine Beschiitzer am Hofe werden einseitig nach den
Photius feindlichen Quellen der ignatianischen Gegenpartei behandelt.
Dariiber vgl. die neueste bemerkenswert objektive katholische Literatur
(F. Dvornik und V.Grumel, dann H. Grégoire iiber Kaiser Michael in
Byzantion V) und die zusammenfassende Darstellung von E. Amann in
Histoire d’Eglise a.a. Q. t. VI, S.465—501, u. t. VII, S.111—152.

8 Dazu jetzt vom romisch-katholischen Standpunkt: A.Michel, Hum-



Rezensionen 143

bert und Kerullarios, Paderb. 1924 u. 1930, und (tendenzids, aber ma-
terialreich) M. Jugie, Le Schisme byzantin 1941.

® Vgl. auller dem grundlegenden Werke Karl Holls, Enthusiasmus
und Bullgewalt, Leipz.1898; Vie de Symeon le Nouveau Théologien par
Nicétas Stéthatos, texte gree inédit par I. Hausherr S.J. et trad. fran-
caise in O.C. XII (Nr.45), 1928.

10 Dazu: Die Gottesschau im palamitischen Hesychasmus, ein Hand-
buch der spitbyzantinischen Mystik [Die Centurie des Kallistos und
Ignatios], eingel. u. iibersetzt von A.M. Ammann S.J., Wiirzb. 1938;
Ménch Wassilij [vom Berge Athos], Die asketische u. theol. Lehre des
hl. Gregorius Palamas, aus dem Russ., Wiirzb. 1939.

1 Fiir die Moskauer Periode umfassend: A. Eck, Le Moyen-Age russe,
1933.

12 Vgl. B. Grekov et A. Iakoubovski, La Horde d’Or, 1939; B. Spuler,
Die Goldene Horde, Leipz. 1943.

13 Inhalts- u. beziehungsreicher ist die #ltere Darstellung von K.
Goetz, Das Kiever Hghlenkloster als Kulturzentrum des vormongoli-
schen Rulllands, Passau 1904.

11 Vgl. A.Ziegler, Die Union des Konzils von Florenz und die
russische Kirche, Wiirzb. 1938.

15 Ueber Iwan IV. vgl. das fiir diesen bedeutenden Zaren mit viel
mehr Verstindnis, als es K. Stdhlin, bzw. E. Schick aufbringen, geschrie-
bene Werk von H.v. Eckardt, Twan IV. der Schreckliche, Frankf. a. M.
1943. Eine unentbehrliche Quelle zum Verstindnis der Geistesart Iwans
ist der Briefwechsel Iwans d. Schr. mit dem Fiirsten Kurbskij, deutsch
von K.IH.Meyer u. K.Stdhlin, Leipz. 1921. Ebenfalls nicht verwertet
sind zwei bedeutsame Dokumente jener Zeit der Domostroi (keine <«Ge-
setzessammlungy — so S.183 — sondern Hausregeln): Le Domostroi,
trad. et commenté par I5. Duchesne, 1910, und das das kirchlich-kultische
Leben neu ordnende Gesetzbuch (nicht einfach <«Rechtsbuchy — so
S.183) von 1551: Le Stoglav ou les Cent Chapitres, trad. et introd. par
E. Duchesne, 1920. Schliel}lich: W. Philipp, Iwan Peresvetov und seine
Schriften zur Erneuerung des Moskauer Reiches, Konigsb. 1935. Wich-
tige Uebersetzungen auslidndischer Quellenwerke sind: Heinr. von Staden,
Aufzeichnungen iiber den Moskauer Staat, iibers. von F.Epstein, Hamb.
1930, u. Sigm. zu Herberstein, Moscovia, iibers. von W. von den Steinen,
Erlangen 1926.

16 Ueber Maxim Greks interessante Friihentwicklung: E. Denissoff,
Maxime le Grec et 1’Occident, 1943.

17 Vgl. S.F.Platonov, Boris Godounov, trad., 1929.

18 Hin groBartiges Dokument hat sich der Verf. entgehen lassen in:
Das Leben des Prototopen Awwakum von ihm selbst, iibers. mit treff-
licher Einfithrung in die geistige Eigenart des moskowitischen RufBlands
von R. Jagoditsch, Konigsb. 1930. Noch besser die franziosische Ueber-
setzung von P. Pascal: Vie de I'’Archiprétre Avvakum écrite par lui-
méme, 1938. Dazu das grundlegende Werk: P.Pascal, Avvakum et les
débuts du Raskol, 1938.



144 Rezensionen

1 Vgl. A.Florovskij, Le conflit de deux traditions dans la vie in-
tellectuelle de I’Europe Orientale aux XVI-XVII siécles, Prague 1937.

* Vgl. La Confession orthodoxe de DPierre Moghila, texte latin
inédit avec introd. par A.Malvy et M. Viller S.J. in O.C. 1927.

1 Vgl. R. Stupperich, Staatsgedanke und Religionspolitik Peters des
Grofien, Konigsh. 1936.

Basel. Fritz Lieb.

Fritz Lieb, Rufland unterwegs, der russische Mensch zwi-
schen Christentum und Kommunismus (Mensch und Gesell-
schaft, hrsg. von Konrad Farner, Bd.IV), Bern, Verlag
A. Francke AG., 1945, 474 S., geb. Fr. 14.50.

Liebs Buch ist zweifellos das beste Buch iiber Ruflland, das
von einem Auslidnder geschrieben wurde. Die Menschen des
europidischen Westens werden viel daraus lernen und viel-
leicht endlich etwas von Sowjetruflland begreifen. Das Buch
setzt uns durch seine Dokumentiertheit, sein Wissen um das
vergangene und gegenwiirtige Rullland in Erstaunen. Der Ver-
fasser hat einen «weiten Horizonty; er verliert sich nicht in
Kleinigkeiten, sondern sieht stets aufs Ganze und ist bestrebt,
den Sinn des Geschehens zu erfassen. Er verbindet eine grofle
Liebe fiir Rullland und das russische Volk mit einer seltenen
Objektivitit und Urteilsfihigkeit. Zugleich kennt er sich gut
aus auf dem Gebiet des Marxismus und macht dazu viele inter-
essante Bemerkungen. Er ist gliubiger Christ und steht als
Protestant der Barthschen Richtung nahe. Stellenweise ist sein
Buch ein Bekenntnis seiner evangelischen Glaubensiiberzeu-
gung. Gleichzeitig besitzt er Kenntnisse und eine Aufgeschlos-
senheit fiir die russische revolutionire Philosophie, die so
verschieden ist von der Barthschen Richtung. Ferner ist er So-
zialist, der daran glaubt, dafl der Sozialismus und das Christen-
tum miteinander verkniipft werden miissen. Darum versteht er
auch das Verhiltnis zwischen Kommunismus und Christen-
tum tiefer, als es gewohnlich auf beiden Seiten der Fall ist.
FEr sieht Sowjetrulland im Zustand der Bewegung. Fiir ihn
ist die Unkenntnis Sowjetrufilands wie auch ein schlechter
Antibolschewismus, in dem weite Kreise des europédischen
Westens befangen sind, ein grofies Uebel. Sehr richtig sagt er,
daf in Westeuropa iiber Sowjetrullland falsche Vorstellungen
herrschen, z.T. als ein Ergebnis der nationalsozialistischen



Rezensionen 145

Propaganda. In RuBlland erfolgt eine Begegnung von Christen-
tum und Kommunismus. Damit ist ganz FEuropa vor eine sehr
wichtige Frage gestellt. Im Christentum liegt die absolute
Wahrheit beschlossen, aber auch der Marxismus, der Kommu-
nismus weist einen relativen Wahrheitsgehalt auf, den der
Christ anerkennen mufl. Der Materialist Marx war mehr um
das Schicksal der Menschen besorgt als viele Idealisten. Durch-
aus richtig hat Lieb festgestellt, daff Rullland trotz einer jahre-
langen antireligiosen Propaganda ein christliches Land geblie-
ben ist. Die Sowjetregierung konnte nicht umhin, dies einzu-
sehen und ihre Haltung gegeniiber der Kirche zu é&ndern. Mit
Recht sagt Lieb, daBl der antireligiose Affekt ein Protest gegen
den kirchlichen Antihumanismus war, an dem nach seiner
Ansicht die Kirche in Deutschland und in RuBlland die Schuld
tragt. In nicht geringerem Mafe diirfte das auch auf Frank-
reich zutreffen. Die christliche Kirche kann sich im Laufe der
Geschichte in die Kirche des Antichristen verwandeln. Den
Christen steht es nicht an, nur als Ankldger aufzutreten. Auch
sie sind Angeklagte, die ihre Siinden erkennen miissen, nament-
lich in bezug auf die soziale Frage.

Lieb verbindet die Sowjetunion und den russischen Kom-
munismus mit der Vergangenheit Rulllands. Ohne diese Riick-
bezogenheit bleibt alles unverstindlich. Sein Buch enthélt ein-
leitende Kapitel iiber Dostojewskij und Solowjew. Vielleicht
hiitte iiber die Slawophilen wie auch iiber Leo Tolstoj noch
einiges gesagt werden miissen. Durch Dostojewskij, dem der
Verfasser des Buches iiber Rullland eine gewaltige Bedeutung
zuschreibt, wird verstidndlich, daB sich die Politik in Ruffland
sehr schnell ins Eschatologische wendet und damit hinsicht-
lich der menschlichen Gesellschaft die letzten Fragen gestellt
werden. Das ist ein typisch russischer Zug. Im Westen sind
alle Teilgebiete des menschlichen Lebens differenziert. Die
Politik ist hier eine autonome Groéfle, die ihre eigene Gesetz-
lichkeit hat. In RuBland hingegen ist die Politik in ihrer
wesentlichen Tendenz immer ausgerichtet aufs Ganze, auf die
Weltanschauung, auf die Losung der letzten Fragen. Dosto-
jewskij sagt, dafl in RuBlland das Problem der Gesellschafts-
ordnung zugleich auch die Gottesfrage und die Frage nach
der Unsterblichkeit aufwirft. Das ist, was man als den russi-

10



146 Rezensionen

schen Totalitarismus bezeichnen kénnte. Dem Russen ist es
nicht um die Herbeifiihrung einer formalen Demokratie zu
tun. Was Lieb kritisch iiber die formale Demokratie bemerkt,
ist sehr richtig. Besonders wertvoll sind die Abschnitte, in
denen von dem sowjetischen Bildungswesen, vor allem dem
Geschichtsunterricht, die Rede ist. Das war bisher wenig be-
kannt. In den Jahren, als Pokrowskij das Wort fiihrte, gab es
tiberhaupt keinen Geschichtsunterricht. Er wurde ersetzt durch
«Gesellschaftskundey. Erst 1932 wurde der Geschichtsunter-
richt wieder eingefiihrt. Seither kommt die Geschichte Ruf}-
lands mit ihren Heldengestalten, angefangen mit Alexander
Newskij, immer stirker zur Geltung. Dem sowijetischen Men-
schen ist ein ungewdhnlicher Wissensdrang, ein Streben ans
Licht eigen, das den westeuropdischen Volkern heute fehlt.
Wihrend sich jedoch die exakten Naturwissenschaften einer
betonten Forderung erfreuen, liegt die Philosophie immer noch
sehr im argen. Nach wie vor bleibt der dialektische Materia-
lismus die herrschende Weltanschauung, wenn er vielleicht
auch eine geringere Begeisterung auslost. Lieb deckt sehr gut
die Gefahren eines mechanistischen Materialismus, die Gefah-
ren einer Technokratie auf, die das russische Volk eine Zeit-
lang schwer bedrohten. Doch das Grundthema des Buches ist
die Frage nach dem Menschen und dem Sowjethumanismus.
Wie verhélt sich der russische Kommunismus zum Menschen
und zum Humanismus? Ein sehr kompliziertes Problem. Die
kommunistische Revolution ist nicht von dem Humanismus
und der Anerkennung der héchsten Werte des Menschen, jedes
Menschen in seinem Menschsein, ausgegangen. Aber sie mul}
dazu hinfithren. In dem heute wieder geltend gemachten Hu-
manismus erfolgt bereits eine Hinwendung zu dem Menschen
als der wertvollsten Gegebenheit. Der Abschnitt iiber den
Sowjethumanismus gehort zu den interessantesten Ausfiih-
rungen des Buches. Sehr charakteristisch sind die angefiihr-
ten Zitate aus den Reden Stalins. «Es ist an der Zeit, offen zu
erklidren, dal die Hauptsache jetzt die Menschen sind, die die
Technik gemeistert haben ... Die Technik ohne die Menschen
ist tot.» Lieb erblickt in Sowjetruflland eine Hinwendung zur
Menschlichkeit, zu den menschlichen Werten. Das findet sei-
nen Niederschlag auch in der Sowijetliteratur. Doch ist die



Rezensionen 147

sowjetische Menschlichkeit verbunden mit der klassenlosen
Gesellschaft. Schon Lenin sagte, dall der Marxismus das Erbe
aller menschlichen Werte iibernehmen miisse, obgleich Lenin
selbst diesen Grundsatz nicht immer treu befolgt hat. Zweck
der Erziehung ist die Heranbildung des freien Menschen in
der kiinftigen Gesellschaft. Darum geht es. Aber das bedeutet
nicht, daf} stets darnach gehandelt wird, weil RuBlland immer
noch unter einer brutalen Diktatur lebt. Marx glaubte, dafl der
Mensch einmal von den Ketten der Gesellschaft frei werden
wiirde. Vorlidufig wird aber jeder Mensch zu einem Werkzeug
der 6konomischen Entwicklung, des Wachstums der produk-
tiven Krifte. Lieb versteht ausgezeichnet, dall das russische
Volk ein wesentlich aus der Gemeinschaft heraus lebendes
Volk und die russische Menschlichkeit vom Gemeinschafts-
gedanken her bestimmt ist. Heute wird der kommunistische
Mensch vom Sowjetmenschen abgelost. Der Sowjetpatriotis-
mus ist ausgerichtet auf die Wohlfahrt der kommenden Ge-
schlechter, auf die des ganzen Menschengeschlechts. Das ist
russischer Universalismus. Lieb hofft, und ich teile mit ihm
diese Hoffnung, dafl die Menschenrechte in RuBlland verwirk-
licht werden und dal diese Verwirklichung der Menschen-
rechte nicht gebunden sein wird an eine bestimmte Gesell-
schaftsklasse. Im allgemeinen 148t der Verfasser des Buches
iiber Rufland Stalin eine recht hohe Wiirdigung zuteil wer-
den, nimlich als einem Menschen, der den inneren Wandlun-
gen entgegenkommt, die im russischen Volk vor sich gehen.

Das ganze Buch Liebs ist erfiillt von einer Besorgnis um
das Problem der Beziehungen zwischen dem Christentum und
dem Kommunismus. Es trigt dazu bei, dieses beunruhigende
Problem richtig zu stellen und zu losen. Der Abschnitt iiber
die Beziehungen zwischen der Kirche und dem Sowjetstaat
ist sehr aufschlufireich. Lieb méchte die absolute Wahrheit
des Christentums mit der relativen sozialen Wahrheit des
Kommunismus verbinden. Er glaubt daran, daf ein erneuertes
orthodoxes Christentum in Verbindung mit dem sozialistischen
Staat Westeuropa viel zu geben vermag. Sein Buch kann da-
zu helfen, daBl der Westen frei wird von seiner Angst vor
Sowjetruflland, seiner Feindseligkeit gegeniiber Rullland, die
fiir die Herbeifiihrung des Friedens in der Welt nur verhéng-

10%



148 Rezensionen

nisvolle Folgen haben konnen. Was not tut, ist die Ueberwin-
dung des Hasses, der die Menschheit, kaum daf} der Krieg zu
Ende gegangen ist, von neuem zerstiickelt. Das ist die grofle
Aufgabe des Christentums.

Liebs Buch ist nicht nur dem russischen Kommunismus
und dem Sowjetregime gewidmet, sondern auch Rullland, das
eine tausendjihrige Geschichte und sein besonderes Gesicht
hat. Es ist mit Liebe und Kenntnis geschrieben. Wirkliche
Kenntnis wird nur durch Liebe vermittelt. Westeuropa ist
Ruflland wenig liebevoll gesinnt und kennt es schlecht. Darum
sind solche Biicher sehr selten.*

Clamart/Seine. Nikolaj Berdjajew.

(Aus dem Russischen iibersetzt von Alexandre von Weymarn, Genf.)

Alfred v. Martin, Nietzsche und Burckhardt, zwei geistige
Welten im Dialog, 3., verinderte und vermehrte Auflage,
Basel, Verlag Ernst Reinhardt, 1945, 296 S., Leinen
Fr.13.—.

Alfred v. Martin, Die Religion in Jacob Burckhardts Leben
und Denlken, eine Studie zum Thema Humanismus und Chri-
stentum, Miinchen/Basel, Verlag Ernst Reinhardt, 1942,
340 S., Halbleinen F'r.13.—.

Friedrich Nietzsche fiihlte sich in Basel, wie er Anfang
Juni 1869, bald nachdem er seine Antrittsrede gehalten hatte,
seinem Freunde Erwin Rohde mitteilte, aufs Stirkste «zu dem
geistvollen Sonderling» Jacob Burckhardt hingezogen, weil
er eine «wunderbare Congruenzsy ihrer <«ésthetischen Para-
doxien» zu entdecken glaubte. Und noch der letzte Brief, den
er schrieb, als ihn bereits die Nacht des Wahnsinns fiir immer
umgab, ist an Burckhardt gerichtet. Ein Zeichen, wie er trotz
allen Enttduschungen doch den Glauben nicht aufgegeben
hatte, in Burckhardt, wenn nicht einen Gesinnungsgenossen,
doch wenigstens einen verstindnis- und teilnahmsvollen Freund

* Anm. des Redaktors: Eine franzodsische <adaptationy des Liebschen
Rulilandbuches erscheint demniichst in neuer Anordnung in 2 Bénden und
vermehrt um einen Abschnitt iiber die russischen Slawophilen unter der
Redaktion von Eugéne Porret im Verlag Delachaux & Niestlé, Neuchatel-
Paris, eine tschechische Uebersetzung im Verlag der YMCA, Prag; wei-
tere Uebersetzungen sind in Vorbereitung. K.L.S.



Rezensionen 149

zu besitzen. Es ist deshalb begreiflich, dafl die Frage nach
dem Inhalt und der Bedeutung der Beziehungen zwischen dem
eine Reihe von Jahren als Professor an der Universitit und
dem Piddagogium in Basel Wirkenden und seinem fast ein Men-
schenalter #ltern Kollegen schon mehrfach vor allem die Ver-
ehrer und Jiinger Nietzsches zu untersuchen gereizt hat. Thr
ist auch das Basler Rektoratsprogramm fiir das Jahr 1937 von
Edgar Salin gewidmet, in dem der Verfasser trotz dem Bestre-
ben, auch Burckhardt gerecht zu werden, zu dem Schlusse
kommt, «daB er die Weisheit seines Humanismus vor den
Schauern und Wehen der groflen, ihm stets unheimlichen Neu-
geburt des Geistes nicht ganz verschloBy, aber «im hohen
Alter nicht die Kraft und nicht den Mut hatte, Dionysos selbst
ins Auge zu seheny.

Im Unterschiede von diesem mit allem Ueberschwang des
kritiklos verehrenden Jiingers angestimmten Dithyrambus
unternimmt v. Martin auf Grund genauester Kenntnis sidmt-
licher in Betracht kommenden Aeullerungen Burckhardts und
Nietzsches sorgfiltig abwiigend nachzuweisen, wie sich die
Beiden als Menschen ausgeprigter Art in der Kritik ihrer
Zeit und in ihrer Stellung zur Geschichte und zur Kunst
scheinbar und auch wirklich berithren, aber wieder sehr bald
nach ganz verschiedenen Richtungen auseinandergehen, und
Burckhardt, homo vere humanus, sich immer stirker von der
dimonischen MafBlosigkeit und der Willkiir des sich selbst
vergotternden Individualisten mit seinen zahllosen Widersprii-
chen abgestoBen fiihlen, ja mit Schaudern abwenden mulbte.
Wer es nicht schon langst gewufit hat, kann aus dem schénen,
mit einer Fiille von Belegen versehenen Buch lernen, wie fern
Burckhardt, dem mit Schlosser die Macht an sich bése war,
und der im Mitleid mit ihren Opfern das beste Heilmittel gegen
ihre Versuchungen sah, Nietzsche war, der erklirt: «Leiden
sehen tut wohl, leiden machen noch wohlery, nach dem eine
«gute und gesunde Aristokratie mit gutem Gewissen das Opfer
einer Unzahl von Menschen hinnimmt, welche um ihretwillen
zu unvollstindigen Menschen, zu Sklaven, zu Werkzeugen
herabgedriickt und vermindert werden miisseny.

Es ist erstaunlich und tréstlich, dal dieses tapfere, vom
Zeitgeiste unberiihrte Buch nach weniger als einem Jahre



150 Rezensionen

1942 in Deutschland in zweiter Auflage erscheinen konnte.
Soeben lifit es der Verlag, der inzwischen von Miinchen nach
Basgel iibergesiedelt ist, in dritter verdnderter und vor allem
um viele «Erginzungen und Belege» vermehrter Auflage hin-
ausgehen, so daB es sich nun jeder, der es noch nicht besitzt,
ohne Miihe verschaffen kann. Auch wer Burckhardt griindlich
zu kennen glaubt, wird es mit Freude und Gewinn lesen und
Manches daraus lernen.

Schon in diesem ersten Werke hat v. Martin mehrfach dar-
auf hingewiesen, dal} bei Burckhardt anders als bei Nietzsche
nichts von Religionshafl zu spiiren ist, und dafl Burckhardt im
Christentum, das er hoch stellt, wesentlich Pessimismus sieht.
Ebenso finden sich schon hier Andeutungen, dafl seine Denk-
weise hdufig «prokatholischy ist, ob er iiber das Mittelalter
oder die Reformation und Gegenreformation spricht, iiber die
Kirchenfeindschaft der franzésischen Revolution oder den mo-
dernen «Kulturkampfy. Trotzdem war es unberechtigt, wenn
ein vereinzelter Rezensent der ersten Auflage von der erz-, ur-
und ultrakatholischen Tendenz des Verfassers sprach.

Etwas anders verhilt es sich mit dem zweiten Buche, dem
iiber die Religion im Leben und Denken Burckhardts. Nicht
als ob es nicht auch hier des Verfassers ernstes Anliegen
wire, gerecht zu urteilen, und er nicht bemiiht wire, seine
Urteile durch zahlreiche Aeuflerungen Burckhardts zu belegen.
Besonders die <historischen Fragmentey liefern ihm eine Fiille
von Stellen, die von ihm ins Feld gefiihrt werden kénnen. Sie
finden sich aber auch in andern Werken, auch in solchen, die
Burckhardt noch selber herausgegeben hat, und in seinen Brie-
fen. Dennoch erhebt sich die Frage, ob der Verfasser auf dem
Standpunkt, den er nun mit aller Offenheit und Entschieden-
heit einnimmt, noch im Stande ist, der Aufgabe, die er sich
in dem zweiten Buche iiber Burckhardt gestellt hat, gerecht
zu werden. Was soll z. B. in einem Werke, das die Religion
im Leben und Denken Jacob Burckhardts schildern will, die
auf die drei Teile (der Mensch in der Zeit, die Hauptproblem-
kreise und der Aufbau des geschichtlichen Bildes) folgende
«Beilagey iiber Burckhardt und Kierkegaard, einen Denker,
der mit Burckhardt so wenig als moglich gemein hat, mégen
sich auch Beide vom Zeitgeiste nicht haben tduschen lassen



Rezensionen 161

und dem optimistischen Selbstbewullitsein der ganz in Welt-
lichkeit versunkenen Zeit ihre pessimistische Kritik entgegen-
gestellt haben. Dafl dem sich in Paradoxien verlierenden Dédnen
der Basler Gelehrte gegeniiber gestellt wird, der weil}, was die
Religion fiir den Menschen und zumal das Christentum fiir
den Européder zu bedeuten hat, ist doch nur dann wirklich ver-
stindlich, wenn gezeigt werden soll, wie sehr der «prokatho-
lischey Burckhardt sich vorteilhaft von dem «ultraprotestanti-
scheny Kierkegaard abhebt.

Mufl ferner wirklich die Krisis des Protestantismus die
Ursache sein, dal Burckhardt nicht ein guter Theologe ge-
worden ist, wozu er das Zeug gehabt hitte? Burckhardt hatte
sich, wie er selber sagt, auf den Wunsch seines von ihm hoch-
verehrten Vaters, des Antistes der Basler Kirche, der Theo-
logie zugewandt, obgleich Neigung und Begabung ihn schon
als Kind durchaus auf das Studium der Geschichte und die
Beschéaftigung mit der bildenden Kunst hinwiesen. Es brauchte
deshalb nicht viel, um ihn zu bestimmen, nach einigen Seme-
stern das Fach zu wechseln. Wenn der Student zur Erkldarung
dieses Schrittes Kommilitonen gegeniiber auf die von de Wette
an der Ueberlieferung geiibte Kritik hinwies, so ist zu beach-
ten, daB dieser Lehrer auf Andere nicht diese Wirkung aus-
geiibt hat, und auch gut «positives Theologen bekannten, ihm
viel zu verdanken, ein Mann wie Vinet ihn hoch geschitzt,
und selbst der Pietist Spittler mit ihm freundschaftlich ver-
kehrt hat. Man wird auch Angesichts seines Bekenntnisses:
«Das weill ich, dafl in keinem Andern Heil ist als im Namen
Jesu Christi, des Gekreuzigten, und daf es fiir die Menschheit
nichts Hoheres gibt als die in ihm verwirklichte Gottmensch-
heit und das von ihm gepflanzte Reich Gottes», nicht sagen
konnen, daB er das Christentum durch einen Jesuanismus er-
setzt habe. Burckhardt hat spéter stets mit Verehrung von sei-
nem frithern Lehrer gesprochen, und Kaegi hat vor Kurzem
in dieser Zeitschrift (1945/2 S.120 ff.) gezeigt, was er von
ihm gelernt hat.

Auch andere temperamentvolle Aeuflerungen des jungen
Burckhardt diirfen nicht iiberschéitzt werden. Wenn er sich
vielleicht auch mit Recht an der Art einzelner seiner theologi-
schen Jugendfreunde stieB, befanden sich doch manche dar-



152 Rezensionen

unter, die ihm nicht den geringsten Grund gaben, an ihrer
Aufrichtigkeit und der Echtheit ihrer Frommigkeit zu zwei-
feln.

Burckhardt hat aus dem Elternhause Achtung vor echter
Frommigkeit als bleibendes Gut mitgenommen, auch sein Le-
ben lang an den dort empfangenen sittlichen Mafstiben fest-
gehalten. Er hat nie in den Satz Nietzsches eingestimmt: «Gott
ist tots>. Aber er ist beim Agnostizismus geblieben, und als
Historiker sind ihm Staat, Kultur und Religion drei neben
einander stehende Faktoren, und die Religionen nur <«Aus-
druck des ewigen und unzerstérbaren metaphysischen Bediirf-
nisses der Menschennatur, der Reflex ganzer Vélker und Kul-
turepochen in ein grofles Anderes hinein oder: der Abdruck
und Kontour, welche diese ins Unendliche hineinziehen und
bilden», Menschenwerk, eine Schépfung des menschlichen Gei-
stes, aber nicht auf irgend welcher gottlichen Offenbarung be-
ruhend. Deshalb ist auch sein Pessimismus im Unterschiede
von dem, den er am Christentum schitzt, ohne Hoffnung. Be-
zeichnend ist, wie er die einzelnen Religionen und mit ihnen
die katholische und evangelische Form des Christentums nur
darauf hin beurteilt, inwiefern sie die Kultur férdern oder
hemmen, kunstfreundlich oder kunstfeindlich sind, dem Ein-
zelnen Freiheit gewidhren oder nicht, und warum ihm Men-
schen und Bewegungen sympathisch sind oder unsympathisch.

Damit hiingt zusammen, wie wenig Verstindnis er fiir
Luther hat und die Echtheit und Intensitit seines Ringens um
einen gniidigen Gott, sowie fiir den Widerhall, den seine Bot-
schaft in den Herzen unzihliger ernster, frommer Menschen
fand. Wenn wirklich dem Protestantismus nichts Anderes zum
Leben verholfen und ihn am Leben gelassen hiitte, als das,
was aus manchen Stellen der aus dem Nachlasse veroffentlich-
ten Fragmente herausgelesen werden kann, hitte seine Ge-
schichte ganz anders verlaufen, hiitte er lingst vom Erdboden
verschwunden sein miissen.

Den Primat, den Burckhardt der Kunst zuerkennt, und die
Stellung zu ihr, die er der Religion zuweist, ergibt sich beson-
ders deutlich aus seiner Beurteilung Rembrandts, der Abnei-
gung, die er ihm entgegenbringt, und seiner Hochschétzung
Raffaels. Spricht doch aus des Holldnders religiosen Bildern



Miszelle 153

unendlich viel mehr Verstindnis fiir den Christus der Evan-
gelien und die biblische Frohbotschaft als aus den Madonnen-
gestalten des Italieners, mégen dessen Gemélde kiinstlerisch
noch so vollkommen sein. Es ist bezeichnend, dal v. Martin
bekennt, frither selber der «sehr typisch protestantischen —
fiir katholisch-humanistische Synthesen unerschlossenen —
Denkweise», wonach Raffaels Kunst geradezu das Sinnbild
dessen ist, «was schon ist ohne allen und jeden Nebeneffekty,
beigestimmt zu haben, nun aber darin ein Zeichen seiner da-
maligen «protestantischen Sehweisey erkennt.

Wenn v. Martin meint, Burckhardts Agnostizismus auf
seine Herkunft aus dem Protestantismus zuriickfiihren zu kon-
nen, dessen Christentum ihm zu aufkldrerisch gewesen sei,
darf daran erinnert werden, dafl sich bei Katholiken, z. B.
Renan, der Zoégling eines Priesterseminars war, genau die-
selbe Entwicklung findet. Eher kénnte man, wie das v. Martin
auch tut, den Zeitgeist zur Erklirung heranziehen. Aber
Glaube und Unglaube, Gottvertrauen und Skeptizismus haben
sich zu allen Zeiten gegeniibergestanden, auch im Mittelalter,
so daB auch diese Erklirung im Grunde keine Antwort auf
die Frage ist. Doch wenn wir auch erkennen, dafl an diesem
einen Punkte dem fiir alles Grofle und Schéne aufgeschlosse-
nen Geiste Schranken gesetzt waren, iiber die er, jedenfalls als
Historiker, nicht hinauskam, tut das unserer Verehrung und
Dankbarkeit keinen Abbruch.

Basel. Eberhard Vischer 7.

Miszelle.

Alttestamentliche Wortforschung.*
Taraf, Genesis 8, 11.

Gen. 8, 11 a lautet: wattabd elaw hajjona leet ‘drdb wehinné ‘ale zajit
taraf befiha. Ueber die Bedeutung von taraf bestehen verschiedene An-
sichten.

Der Passus wird von der Septuaginta iibersetzt mit eixev @UAov élaiag
kpd@oc, von der Vulgata mit portans ramum olivae virentibus foliis,

Die meisten iilteren jiidischen Kommentatoren und Uebersetzer leiten

* Anm. des Redaktors: Die Beitriige zur alttestamentlichen Wortfor-
schung von Ludwig Koehler, Ziirich (vgl. die bis jetzt erschienenen 5 Hefte
der ThZ), werden fortgesetzt werden; zuerst wird eine Miszelle iiber
Gilead folgen. K.L.S.



	Rezensionen

