
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 2 (1946)

Heft: 2

Artikel: Alte und neue Wege des Humanismus

Autor: Berdjajew, Nikolaj

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877584

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877584
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


124 N. Berdjajew, Alte und neue Wege des Humanismus

Endlich hat Chomjakow die «messianische», d. h. aber für
ihn einfach die christliche Mission Rußlands, in der die
eigentümliche Bestimmung des russischen Volkes schließlich
überhaupt bestehen soll, folgendermaßen formuliert (das war das
letzte und höchste Ergebnis der ganzen slawophilen
Selbstbesinnung): «Für Rußland gibt es nur eine mögliche
Aufgabe: die christliche Gemeinschaft aller menschlichen
Gemeinschaften zu werden Doch woher solche Mission? Sie mag
zum Teil aus dem Charakter unseres Stammes resultieren,
jedenfalls aber daher, daß uns dank der Gnade Gottes das
Christentum in seiner ganzen Reinheit, in seinem Grundwesen als
brüderliche Liebe geschenkt worden ist.> Und Chomjakow
erhebt fragend seine Stimme: «Sollen wir den Ehrgeiz haben, die
mächtigste Gesellschaft, die erste dank ihrer materiellen Kraft
zu werden? Man hat das versucht. Oder etwa die reichste, die
gebildetste oder die intellektuell entwickeltste? Wäre das so, so
hätten wir wenig Aussicht auf Erfolg. Nein, Rußland muß
die sittlich hochstehendste, d. h. die christlichste unter den
menschlichen Gesellschaften sein oder nichts; für Rußland ist
es leichter, überhaupt nicht zu sein als nichts zu sein. Also
möge jeder Einzelne sein persönliches Werk beitragen zur
Lösung der gemeinsamen Frage. Vergesset nicht die brüderliche
Liebe!> 33

Basel. Fritz Lieb.

Alte imd neue Wege des Humanismus.
Das Thema des Humanismus ist für unsre Gesellschaft von

zentraler Bedeutung, denn es ist das eigentliche Thema des
Menschen. Der Mensch ist in Gefahr. Das Bild des Menschen
selbst kann ins Wanken geraten. Zugleich aber möchte der
Mensch sich bis zu seiner ganzen Höhe emporrecken. Das
Wort «Humanismus» ist vieldeutig. Ursprünglich, im Zeitalter
der Renaissance, bezeichnete es die Rückwendung zur Antike,
die Versenkung in das Studium der griechisch-römischen Kultur

und deren Sprachen. Die florentinischen Humanisten —
dies Wort im strengsten Sinne genommen — waren eigentlich

33 Ueber juristische Fragen (1857) in Chomjakows Sämtlichen Werken

(russische Ausgabe), Bd. III, Moskau 1900, S. 335 ff.



N. Berdjajew, Alte und neue Wege des Humanismus 125

wenig schöpferische Persönlichkeiten und verfielen bei ihrem
Bestreben, die Vergangenheit zu neuem Leben zu erwecken,
in eine gewisse pedantische Trockenheit. Und doch bedeutete
der Humanismus gleichzeitig das Wiedererwachen der freien
Schöpfungskraft im Menschen und äußerte sich in der Entfaltung

gewaltiger schöpferischer Fähigkeiten, die im Mittelalter
gebunden waren und brachgelegen hatten. Im 19. Jahrhundert
nimmt das Wort «Humanismus» den Sinn reiner Menschlichkeit,

humanen Verhaltens gegenüber dem Menschen, an und
geht in den Begriff des Humanitären über. Allein der Begriff
des Humanismus läßt sich erweitern und verallgemeinern. Ich
werde in der Folge unter Humanismus den Gedanken
verstehen, demzufolge dem Menschen der höchste Wert im Leben
des Kosmos zugesprochen und die Anerkennung seiner
schöpferischen Mission proklamiert wird. Eine solche Erhöhung
der menschlichen Würde kann in verschiedener Weise begründet

werden. Unser Zeitalter ist auf der Suche nach einem
neuen Humanismus, einem Neohumanismus. Das können wir
auch im heutigen Sowjetrußland feststellen. Von Humanismus
und der besonderen Bedeutung spricht selbst Stalin in seinen
Reden, und in russischen Zeitungen und Zeitschriften ist ebenfalls

von ihm die Rede. Ein Suchen und Streben nach einem
neuen Humanismus macht sich auch in Amerika bemerkbar.
Rußland und Amerika sind zwar in vieler Beziehung
verschiedengeartete, dabei am stärksten mit Kraft und Jugend geladene

Staaten und der Zukunft zugewandte Länder. Frankreich
betrachtet sich nach wie vor als Träger des Humanismus par
excellence; dieser Humanismus ist jedoch noch der alte, wenngleich

ein in einer Erneuerung begriffener Humanismus. Der
Humanismus wird geschwächt und erniedrigt, wenn er mit
dem Individualismus in Verbindung gebracht wird. Der
russische Humanismus kann nur einen kollektivistischen
'Charakter haben; das hängt mit der russischen Tradition zusammen.

Die Frage des Humanismus hat darum eine so große
Bedeutung, weil unsre heutige Welt eine Krise des Menschentums
durchlebt, die noch tiefer geht als die Krise unsrer Gesellschaft.

Ich habe schon vor längerer Zeit1 darauf hingewiesen,
1 Vgl. mein Buch: «Das Schicksal des Menschen in unserer Zeit>, Lu-

zern, Vita-Nova-Verlag, 1935.



126 N. Berdjajew, Alle und neue Wege des Humanismus

daß unsre Zeit in einen tiefen Prozeß der Enthumanisierung
hineingerissen wurde. Dieser Prozeß tritt am schärfsten
zutage im Faschismus und Nationalsozialismus. Allein die Reichweite

dieses Prozesses ist doch noch weit größer und greift
auf viele geistige Strömungen unsrer Zeit über. Man darf
nicht vergessen, daß diese Enthumanisierung sich schon seit
langem in der kapitalistischen Gesellschaftsordnung, wenngleich

in verhüllter Gestalt, vollzieht. Der Kapitalismus mit
seiner furchtbaren, unpersönlichen Geldmacht erdrückt den
Menschen, verwandelt ihn in ein Werkzeug unmenschlicher
Ziele, er zermalmt nicht nur die werktätigen, sondern auch
die herrschenden Klassen und entstellt und verunstaltet das
Bild des Menschen in ihnen.

Wichtiger jedoch ist ein Weiteres. Seihst die größten
Errungenschaften des Menschen in der Wissenschaft und in der
technischen Beherrschung der Natur werden zu mächtigen
Quellen der Enthumanisierung des menschlichen Lehens. Der
Mensch hat sich noch nicht völlig der von ihm selbst erfundenen

Maschine bemächtigt. Die moderne Zivilisation ist wahrhaft

tödlich für das innere Leben des Menschen, entstellt,
verkrüppelt sein Gemütsleben, macht ihn zum Werkzeug
unmenschlicher Prozesse und nimmt ihm die Möglichkeit der
Selbstbesinnung infolge des ständig wachsenden Tempos uns-
res Lehens. Man charakterisiert unsre Epoche bisweilen als
Epoche der Massen und Kollektivitäten, in denen der
Einzelmensch sich verliert. Diese Verlorenheit des Menschen in der
neuzeitlichen Welt, dieser Welt organisierter Mengen, muß in
ihm notgedrungen den Wunsch erwecken, sich seihst
wiederzufinden und seine Würde wiederherzustellen. Daher kommt
das viele Reden über Humanismus und Neuhumanismus. Aber
können wohl die alten Formen des Humanismus dem
Menschen noch helfen, vor der ihn bedrohenden Enthumanisierung
Rettung zu finden: dieser Enthumanisierung, die sehr grobe,
aber auch äußerst verfeinerte Formen annehmen kann? Der
Krieg wurde im Namen sehr verschiedengearteter Ideen
geführt, unter anderem auch im Namen humanistischer Ideen.
Allein es hat sich hiebei gezeigt, daß der Humanismus doch
nur eine ganz dünne Plaut war, die nur die Oberschichten der
Kultur beeinflußt hat, worunter keineswegs die bürgerlichen



N. Berdjajew, Alte and neue Wege des Humanismus 127

Schichten verstanden sein sollen. Viel tiefer ins Innere
eingedrungen und viel weiter verbreitet sind die religiösen
Glaubensmeinungen, mit denen das Schicksal des Menschen, eines
jeden Menschen dieser Erde, weit stärker und inniger verbunden

ist. Doch auch das Christentum und der Humanismus
sind nicht bis in die tiefste Tiefe gedrungen und haben den

größten Teil der Menschheit nicht erfaßt, nicht einmal den

Hauptteil der sich zu diesem Glauben bekennenden Masse. So

z. B. hielten sich die sogenannten «Deutschen Christen», die
mit dem Nazismus sympathisierten, gleichfalls für Christen.
Hieraus entspringt die tiefe Krise des Menschen und seine
Verlorenheit und Ratlosigkeit, mit der er den Weltereignissen
gegenübersteht: eine Krise, die an Größe und Umfang alles
übersteigt, was die Vergangenheit uns zeigte. Um sich zu
retten, sucht der Mensch Zuflucht bei den alten Glaubensmeinungen

religiöser und antireligiöser Art — die Antireligiosität ist
auch eine Art Glaube —, bei den alten geistigen Strömungen
und Parteien; allein er findet nur eine schwächliche Hilfe bei
ihnen. Da der Humanismus den Menschen und dessen Krise
zum Thema hat, wird der Wunsch sehr begreiflich, diesem
Thema tiefer auf den Grund zu gehen.

Der Humanismus hat mehrere Quellen, und es gibt vielerlei

Typen von ihm, die miteinander im Streit liegen. Dieser
Streit beruht jedoch bisweilen auf einer Bewußtseinstäuschung.

Das bedarf noch einer näheren Erläuterung. Als
Quelle des europäischen Humanismus sieht man gewöhnlich
den antiken griechisch-römischen Humanismus an. Die
Gestalt des Menschen ist zuerst in Griechenland zur Entfaltung
gelangt. In der Skulptur des antiken Ostens war die menschliche

Gestalt noch mit der tierischen vermengt. In der griechischen

Skulptur aber tritt die schöne Form des Menschen
erstmalig in Erscheinung. Und in der griechischen Tragödie
enthüllt sich die Tragik des menschlichen Daseins angesichts
des noch nicht überwundenen Schicksals. In der griechischen
Philosophie kommt sodann in genialer Weise die Selbständigkeit

des menschlichen Denkens und der wissenschaftlichen
Wahrheit zum Ausdruck. Jedoch die geistige Unabhängigkeit
des Menschen von den kosmischen Mächten wie von der
Gewalt des antiken Staates konnte hier noch nicht zur Anerken-



128 N. Berdjajew, Alte und neue Wege des Humanismus

nung kommen. Das Prinzip der Persönlichkeit in ihrem absoluten

Wert war noch nicht entdeckt. Für Europa blieb der
griechische Humanismus das ewige Vorbild höchster menschlicher

Kultur. Die Renaissance brachte diese Wahrheit zum
Ausdruck, und der Humanismus der Renaissance, der ganz
erfüllt von lebendigem Schöpfertum ist, wandte sich zur Antike
hin und suchte in ihr einen Stützpunkt. Der Humanismus der
Renaissance bejahte und behauptete die Selbständigkeit des
Menschen im kulturellen Schaffen, in Wissenschaft und Kunst,
und darin lagen seine Wahrheit und sein Recht. Die
Gebundenheit und die ungenügende Aufgeschlossenheit des menschlichen

Schöpfertums im mittelalterlichen Christentum mußten
überwunden werden. Jedoch der Humanismus der Renaissance
proklamierte auch die Selbstgenügsamkeit und den Bruch mit
der ewigen Wahrheit des Christentums, und darin lag seine
Unwahrheit. Hier liegt der Ursprung der ganzen Tragödie der
neuen Geschichte, die tragische Dialektik des Humanismus, in
der die Selbstgenügsamkeit in die Negation des Menschen und
in den Antihumanismus umschlägt. Es kam zum Bruch
zwischen dem religiösen und antireligiösen Humanismus. Im
Gegensatz zum christlichen Gottmenschentum wird Gott gleichsam

des Menschen Feind und der Mensch Gottes Feind. Die
geheime Schuld hieran lag in der unmenschlichen, antimenschlichen,

menschenfeindlichen Auffassung von Gott und in der
ungöttlichen Auffassung vom Menschen und seiner Umwandlung

in ein lediglich natürliches, soziales und abhängiges
Wesen. Die gesamte Geschichte ist erfüllt von dieser
Lebensdialektik des Göttlichen und Menschlichen. Das ist ihr
Grundcharakter. Bei Nietzsche, dessen Bedeutung gewaltig ist und
der die Krise des Christentums und des Humanismus bezeichnet,

verschwindet in der Idee des Uebermenschen und der
übermenschlichen Höhe, der er zustrebt, sowohl Gott als auch
der Mensch. Der Humanismus geht einem Abgrund entgegen.
Nach dem Erscheinen Nietzsches ist ein optimistischer,
rationaler, naiv-wohlmeinender Humanismus eigentlich bereits
zur Unmöglichkeit geworden. Ein solcher Humanismus stellt
ein Reich der Mitte dar und zerfällt in seine Grenzelemente.
Damit ist das eschatologische Problem gestellt. Dasselbe
Moment tritt im Schaffen Dostojewskijs hervor, das eine



N. Berdjajew, Alte und neue Wege des Humanismus 129

Krise des selbstgenügsamen, selbstzufriedenen Humanismus
darstellt, jedoch in seinem völlig andersgearteten, christlichen
Geiste dem Nietzsches völlig entgegengesetzt ist, ihm dennoch
aber, seinem Grundthema nach, nahesteht. Um das, was sich
heute in unsrer Welt vollzieht, zu verstehen, müssen wir uns
an die christliche Quelle des Humanismus wenden.

In Rußland war der Ausdruck «christlicher Humanismus»

nicht im Gebrauch, obwohl Chomjakow und Solowjew
wohl christliche Humanisten genannt werden dürfen. Es gibt
einen Humanismus, der mit der echt russischen Idee des
Gottmenschentums in engstem Zusammenhang steht. Im Westen
dagegen wird der Ausdruck «christlicher Humanismus» nicht
selten angewandt. Von ihm ist häufig bei Bremont die Rede,
der sogar den Terminus «humanisme dévot» gebraucht.
Vertreter der Renaissance wie Erasmus, Thomas Morus, Pico de

la Mirandola waren christliche Humanisten. Auf welchen
Grundlagen ruht nun dieser christliche Humanismus? Das
Christentum lehrt, daß der Mensch kein Produkt der
Naturnotwendigkeit und kein Gebilde des Kreislaufs kosmischen
Lebens, daß er vielmehr eine Schöpfung Gottes ist und das
Abbild und Ebenbild der Gottheit in sich trägt. Dadurch wird
dem Menschen geistige Unabhängigkeit zugesprochen, wird
er im Prinzip höher als die natürliche und soziale Welt und
über sie gestellt. Das Christentum lehrt, daß Gott Mensch
geworden ist und damit die menschliche Natur erhöht hat. Und
weiter lehrt es, daß der menschliche Geist von unendlichem
Werte ist und einen weit höheren Wert hat als alle Reiche
dieser Welt. In der Geschichte des Christentums jedoch war
das Verhältnis zum Menschen außerordentlich verwickelt und
schwierig. Der christliche Glaube wurde auch dem Menschen
entgegengestellt und gegen ihn gebraucht. Der Mensch wurde
als sündiges Wesen erkannt; daher erblickte man das Ziel
seines Lebens ausschließlich in seiner Befreiung von der Last
der Sünde und in seiner Erlösung. Der durch die Erbsünde
und die individuelle Sünde geschwächten menschlichen Natur
wurde die Eähigkeit zu schöpferischer Tätigkeit abgesprochen.

Diese Ansicht wurde mehrfach von christlichen Denkern

geäußert. Der in seinem Bewußtsein gewaltig erhöhte
Mensch wurde zugleich erniedrigt. Die Frage nach der schöp-

9



130 N. Berdjajew, Alte und neue Wege des Humanismus

ferischen Berufung des Menschen ist eine Frage des neuen
christlichen Bewußtseins. Und nur auf solcher Grundlage
kann das Problem des Humanismus auf neue Weise gestellt
werden. Dem modernen Totalitarismus, der die partiellen,
nur zum Teil gültigen Prinzipien des Staates, der Nation, der
Gesellschaft, der Wissenschaft und Technik usw. in alles
beherrschende und absolute verwandelt, kann man nur den
freien, nicht-theokratischen Totalitarismus des Christentums
entgegenstellen. In der modernen Gesellschaft ist das
Christentum so geschwächt und erniedrigt, daß es sogar mit dem
Klerikalismus identifiziert wird, während doch der Klerikalismus

eine Entstellung seines Wesens darstellt. Die modernen

Totalitarismen sind Grenzphänomene jener Autonomie
der getrennten Sphären des menschlichen Lebens, die mit
einer Befreiung beginnen und mit der Versklavung enden.
So z. B. wurde in der Renaissance die politische Sphäre
verabsolutiert. Sie war weder religiösen noch moralischen
Prinzipien mehr unterworfen. Dasselbe muß von der Ueber-
macht der Technik über das menschliche Lehen gesagt werden.

Das Uebel lag nicht im Prozeß der Befreiung, im Gegenteil:

die Befreiung war ein hohes Gut und bestätigte die
Würde des Menschen als freien Geisteswesens. Das Uebel lag
nicht in dem menschlichen Charakter der Befreiung, sondern
in der Zerstückelung des Menschen und in seiner Unterwerfung

unter Prinzipien, die eine götzendienerische Verehrung
von ihm forderten. Der falsch gesteuerte Humanismus trug
einen potentiellen Antihumanismus in sich. Politik,
Wirtschaft, Technik, angewandte Wissenschaft und Kunst mögen
blühen und gedeihen. Der Mensch aber wird zertreten werden

und darüber verlorengehen.
In der Welt von heute gibt es humanistische Strömungen

verschiedenster Art. Der Humanismus, der noch mit der
Aufklärungsphilosophie des 18. Jahrhunderts, dem Positivismus
des 19. Jahrhunderts und der optimistischen Fortschrittstheorie

zusammenhängt, ist stark gealtert und hat ein recht
altmodisches Aussehen. Es gibt eine weit feinere Form des
Humanismus. Die einzige Form des rationalistischen
Humanismus, die sich in unserer Zeit noch Wert und Bedeutung
zu erhalten vermocht hat und sogar noch eine große Rolle



N. Berdjajew, Alte und neue Wege des Humanismus 131

spielt, ist der marxistische Humanismus. Karl Marx 2 hat sich
den optimistischen Glauben an den Fortschritt bewahrt,
zugleich aber eine dramatische Dialektik in diese Anschauung
hineingetragen. Der Fortschritt ist ein Produkt des Kampfes
und des Zusammenstoßes von Widersprüchen und kein bloß
natürlicher Ablauf der Dinge, keine Entwicklung in stetig
aufsteigender Linie. Marx' Thema war durchaus humanistisch.

Das wird einem besonders klar, wenn man die Schriften

des jungen Marx studiert, die relativ spät zur Veröffentlichung

kamen und der älteren Marxistengeneration nicht
bekannt geworden sind. Der Verfasser des «Kapitals» nahm
so scharf Stellung gegen den Kapitalismus, weil er in der
kapitalistischen Gesellschaftsordnung die Verwandlung des
Menschen in eine Sache, in ein Ding (eine Verdinglichung),
eine Entfremdung der menschlichen Natur erkannte. Daher
erhob er die Forderung, daß dem materiell und geistig
ausgeraubten Menschen — eine Ausraubung, die sich besonders
an der Lage der Arbeiter bemerkbar machte! — die ganze
Fülle und der Reichtum der menschlichen Natur zurückerstattet

werden müsse. Darin sah er den Sinn des Sozialismus.
Marx erklärte sich als Materialist aus einer Reaktion gegen
den abstrakten Idealismus heraus, dessen man sich häufig
zur Rechtfertigung der sozialen Ungerechtigkeit bediente.
Man könnte jedoch zu der Meinung gelangen, daß Marx'
Materialismus recht zweifelhafter Art ist. So fordert er z. B.,
daß alle Dinge nicht bloß objektiv als Sachen, sondern
auch subjektiv als menschliche Tätigkeit3 betrachtet wer:
den müssen. Und er sieht in der Wirtschaft eine menschliche

Tätigkeit und eine Beziehung, ein Verhältnis der
Menschen untereinander. Im Zusammenhang damit steht die
bedeutsame Lehre vom Fetischismus der Ware. Es sei eine
Bewußtseinsillusion, in der Wirtschaft nur eine
objektivdingliche, sachliche Realität zu erblicken, die außerhalb des
Menschen liege und der der Mensch sklavisch unterworfen
sei. Das Kapital sei eine Beziehung der Menschen unter-

2 Vgl. das für den Marxismus höchst interessante Buch von Georges
Friedmann: «La crise du progrès, esquisse d'histoire des idées 1895—1935»,
Paris, Verlag «Nouvelle Revue Française», 1936.

* «Thesen über Feuerbach».

9*



132 N. Berdjajew, Alte und neue Wege des Humanismus

einander in der Produktion und keine dingliche Realität, die
sich außerhalb des Menschen befinde. Daher vermöge die
menschliche Tätigkeit die sogenannten unbedingt notwendigen,

ökonomischen Gesetze zu überwinden und die Struktur
der Gesellschaft zu verändern. Man erklärt sogar, daß man
eine Gesellschaft erschaffen müsse, in der nicht der Mensch
von der Gesellschaft, sondern die Gesellschaft vom Menschen
abhängen werde. Die alte Auslegung des Marxismus als eines
starren sozialen Determinismus ist falsch. Und in der Generallinie

der sowjetistischen Philosophie wird der dialektische
Materialismus so gedeutet, daß in ihm ein Element des Indeterminismus

beschlossen liegt und das Prinzip der Selbstbewegung
zur Anerkennung kommt, das im Widerspruch zum Materialismus

steht.
Die Wiederherstellung der Fülle und Ganzheit der menschlichen

Natur im Menschen widerspricht dem Materialismus,
der an sich selbst eine Beraubung und Entfremdung der
menschlichen Natur im Menschen darstellt. Die Marxisten
legen im allgemeinen auf dem Gebiet der Philosophie kein
schöpferisches Denken an den Tag. Die interessantesten Denker

des Marxismus, besonders die des Westens, erkennen
jedoch den Sinn des marxistischen Kommunismus im Siege des
Menschen über das Schicksal und über die Tragik des Lebens.
Nach marxistischer Auffassung überwindet das Christentum
das Schicksal mit Hilfe des Mythos (d. h. des Mythos der
Erlösung, der Entsündigung) ; die Marxisten dagegen meinen,
daß man das Verhängnis ohne jeden Mythos bloß durch den
radikalen Umbau der Gesellschaft besiegen könne. Allein der
Marxismus enthält auch antihumanistische Elemente, die mit
der einzigartigen Rolle im Zusammenhang stehen, die der
Technik und der Industrialisierung beigemessen wird, sowie
ferner mit der Macht des Kollektivs über den Menschen, was
man jedoch nicht mit dem geistigen Kollektivismus oder mit
dem sozialen Prinzip selbst im Wirtschaftsleben verwechseln
oder identifizieren darf. Ein Kollektivismus, der dem Individuum

feindlich gegenübertritt, ist kein soziologisches Prinzip,
sondern eine falsche Metaphysik. Als unhumanistisch muß die
äußerste UeberSteigerung des Machtanspruchs, die Apotheose
der Gewalt angesehen werden. Marx' Verhalten gegenüber den



N. Berdjajew, Alte und neue Wege des Humanismus 133

Slawen war wahrhaft unmenschlich. Innerhalb des Marxismus

findet ein Kampf der humanistischen und unhumanistischen

Elemente statt. Der marxistische Humanismus wird eine

neue Grundlage für seinen Aufbau suchen müssen.
In der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts ist das tragische

Prinzip im menschlichen Leben mit weit größerer Schärfe ans
Licht gestellt worden als in den früheren Jahrhunderten. Das
hat zu einer inneren Krise des Humanismus geführt, und der
alte rationalistische und optimistische Humanismus wurde
überwunden. Allerdings vollzog sich das nur in den oberen
kulturellen Schichten. Dieser Vorgang war wesentlich mit den
Namen Dostojewskijs, Nietzsches und Kierkegaards verknüpft,
welch letzterer erst spät im 20. Jahrhundert in seiner ganzen
Bedeutung erkannt wurde, als diese Lehre nämlich dem
tragischen Charakter der Epoche entsprach. Dostojewskij spottete

schon über den alten, naiv wohlwollenden Schillerschen
Humanismus und liber die Verehrer des «Schönen und
Erhabenen». Das war das Zeichen für den Aufbruch und Auszug
aus dem mittleren humanistischen Reich und den Schritt zu
den «letzten Fragen». Dostojewskij zerreißt das tragische
Dilemma des Humanismus, die Spaltung in Gottmenschentum
und Menschengottum. Der Held der «Memoiren aus dem
Kellerloch» lehnt sich gegen den universellen Fortschritt auf, der
sich diesen noch in den rosigsten Farben ausmalte und der
zum allgemeinen Glück und zur Vollkommenheit führen sollte.
Dieselbe Auflehnung sehen wir sich bei Iwan Karamasow
wiederholen. Dieser bis zum Aeußersten gehende Aufruhr gegen
Gott bildete zugleich die äußerste Erschütterung des Menschen
und führte zur Enthüllung eines gewissen Jenseits von
Göttlichem und Menschlichem. Auch Kierkegaard protestiert, lehnt
sich auf gegen den .Weltgeist Hegels, gegen die Uebermacht
des Allgemeinen über das Unwiederholbare, Individuelle,
Subjektive, in dem erst das Verhältnis von Mensch und Gott sich
offenbart. Das ist keine bloße Krise des Humanismus mehr,
sondern auch eine Krise des historischen Christentums. Die
tragische Dialektik des Humanismus erhält ihren extremsten
Ausdruck bei Nietzsche. Nietzsche strebt nach der äußersten
göttlichen Höhe und wollte eine Ekstase erreichen, die mit der
göttlichen Höhe verbunden war, ohne Glauben an Gott und



134 N. Berdjajew, Alte und neue Wege des Humanismus

bei völliger Verneinung des göttlichen Seins. Er will den
Menschen auf eine übermenschliche Höhe erheben und verneint
daher den Menschen als ein Objekt des Spottes und der Scham.
Marx wollte die innere Tragödie des Menschen nicht sehen,
weil er völlig erfüllt war nicht vom Problem des Menschen,
sondern vom Problem der Gesellschaft, und weil sein Blick
nicht auf das Innenleben des Menschen, sondern auf das
Leben der menschlichen Massen gerichtet war. Daher bleibt sein
Humanismus rational und optimistisch. In der Bewegung
dagegen, die mit dem Marxismus verbunden ist und eine viel
gewaltigere historische Bedeutung hat als die mit Nietzsche und
Kierkegaard zusammenhängende Bewegung, steht die
humanistische These im Zentrum. Wir leben in einer Epoche, da
alle Dinge auf des Messers Schneide stehen und da ein jedes
in seinen Gegensatz umschlagen kann. Die sogenannte existentielle

Philosophie in Deutschland, vor allem bei Heidegger und
Jaspers, und der Einfluß dieser Strömung auf das französische
Denken sowie auf die französische Literatur spiegelt die
innere Tragödie des Menschen wider, die Frankreich in
seinen überwiegend optimistischen und rationalistischen
Strömungen völlig fremd geblieben war. Hier liegt jedoch gleichzeitig

eine Krise des Humanismus vor und ein Suchen nach
einem neuen Humanismus auf einer andern Grundlage als der
des 19. Jahrhunderts. Der Existentialismus nimmt in Frankreich

die Form einer Philosophie der Sehnsucht, einer
Philosophie des Grauens, der Verzweiflung, der Absurdität, des

Nichtseins an. Der populärste Vertreter dieser Richtung, die
beinahe zu einer Mode geworden ist, ist Sartre, ein Mann von
großer Begabung, Philosoph, Romanschriftsteller und Dramatiker

in einer Person. Sein großes philosophisches Hauptwerk
«L'être et le néant» (Das Sein und das Nichts) trägt den Stempel

stärkster Beeinflussimg durch Heidegger, die Form jedoch
ist ganz französisch. Trotzdem er im Sein etwas Abstoßendes,
Ekelerregendes sieht und es ihn zum Nichtsein hinzieht, fühlt
man bei ihm dennoch nichts von deutschem Pessimismus und
deutscher Tragik, und so entscheidet er sich schließlich für
den Humanismus und sogar für den Marxismus. Einen
tragischen Charakter haben die weniger philosophischen und mehr
literarischen Werke der Camus, Bataille, Blancheau. Hie und



N. Berdjajew, Alte und neue Wege des Humanismus 135

da macht sich auch der Einfluß Schestows bemerkbar. Camus
neigt entschieden zu einem tragischen Humanismus: Die Welt
ist absurd und hat keinen Sinn. Allein die Gegebenheit des
Menschentums bleibt bestehen, und es ist eine Notwendigkeit,
daß der Mensch schöpferisch sei und daß das Leben durch den
Menschen organisiert werde. Alle menschlichen Wesen dürsten

nach schöpferischer Tätigkeit, obwohl der Mensch kein
freier Geist, sondern ein ekelerregendes Stück Kot ist. Hier
liegt der Grund des Widerspruchs. — Bei dieser Gelegenheit

sei auch auf die von Adamow herausgegebene Zeitschrift
«L'heure nouvelle» hingewiesen. Alle diese Strömungen sind
von symptomatischer Bedeutung. Ihr Thema sowohl nach der
Seite der philosophischen Erkenntnis wie des literarischen
Schaffens ist das Grauen vor dem Abgrund des Nichtseins
und die Angst vor der Absurdität der Welt, eine neue Form
der Gottlosigkeit, die jedoch heroisch auf sich genommen werden

muß: der amor fati Nietzsches. Und doch will der Mensch,
der an nichts glaubt — weder an solche Surrogate wie die
Religion des Fortschritts noch an die Religion des Sozialismus

noch an die der Wissenschaft —, sich retten, indem er
sich allein auf sich selbst stellt: er will schaffen und nur darin

allein Trost finden vor dem Ekel des Nichtseins und der
großen Leere. Bei Sartre nimmt diese geistige Haltung die
Form eines verfeinerten Materialismus an, der alles Geheimnisvolle

verneint. Bei einigen andern verbindet sie sich mit
dem Suchen nach einer neuen Erfahrung, die über die Grenzen

des Alltäglichen, dessen, was Heidegger das «Man» nennt,
hinausführt. Der Humanismus nähert sich selbst seiner
Grenze.

Die Krise des Menschen und das mit ihm zusammenhängende

Problem des Humanismus können nur ihre Auflösung
finden auf der Grundlage eines neuen christlichen Humanismus.

Das wäre keine Rückkehr zum Humanismus des Erasmus

und anderer Männer der Renaissance, die sich noch den
Zusammenhang mit dem Christentum gewahrt hatten; das ist
etwas ganz anderes, eine neue Erscheinung, die eine neue
Sinndeutung der Geschichte aus den Tiefen des Christentums
voraussetzt. Die Epoche der Renaissance ging aus dem christlichen

Mittelalter hervor, in dem das Problem der Freiheit und



136 N. Berdjajew, Alte und neue Wege des Humanismus

des menschlichen Schöpfertums weder gestellt noch gelöst
worden war. Die humanistische Geschichte hat eine Reihe von
Jahrhunderten der Neuzeit zurückgelegt und sich seitdem
immer mehr von den Quellen des Christentums entfernt. Auch
die Reformation hat diese Bewegung nicht aufgehalten, da sie
selbst von jenem Prozeß erfaßt wurde. Augenblicklich findet
eine Umkehr statt: das «Ende der neuen Geschichte» und der
«Anfang einer neueren Geschichte» nahen heran. Worin liegt
die Besonderheit dieser Epoche? Es vollzieht sich ein Prozeß,
der in gewissem Sinn in entgegengesetzter Richtung verläuft
wie der der Renaissance, ein entgegengesetzter Prozeß im
Hinblick auf das Thema des Humanismus. Der Humanismus
der Neuzeit hat sich ausgelebt und ist bis an eine Grenzscheide
gelangt, jenseits von welcher er verschwindet. Wir leben in
einer widermenschlichen Zeit. Der Humanismus und also auch
die Würde des Menschen können nur aus religiösen Tiefen
wiedergeboren werden. Der moderne Mensch besitzt eine
Erfahrung, die die Menschen der Renaissance noch nicht
besaßen, weder ein Erasmus noch ein Mensch des Mittelalters,
der in seinem Schöpfertum noch gebunden und unfrei war.
Und dieser Mensch geht voller Sehnsucht entweder den Weg
der Auflösung und der Vernichtung oder den, der zur Gewinnung

einer neuen Ganzheit und Freiheit und neuen Schöpfertums

führt. Dieser zweite Weg wird nur dann zu einer
Möglichkeit, wenn der Mensch sich mit weit größerer Kraft als
früher dessen bewußt wird, daß er ein freier Geist und kein
lediglich von der Natur und der Gesellschaft geformtes Wesen

ist. Nur hiedurch kann sich der Mensch der Natur und
der Gesellschaft bemächtigen und nicht deren Sklave sein. Die
Würde des Menschen setzt die Existenz Gottes voraus. Darin
ist das Wesen der ganzen Lebensdialektik des Humanismus
beschlossen. Der Mensch ist nur dann Persönlichkeit, wenn
er ein freier Geist ist, der das höchste Sein in sich abbildet.
In der Philosophie muß dieser Standpunkt als Personalismus
bezeichnet werden. Dieser Personalismus darf jedoch keinen-
falls mit dem Individualismus verwechselt werden, der den

europäischen Menschen zugrunde richtet. Dies ist ein
kollektivistischer, sozialer Personalismus. Der echte Humanismus
stellt nicht nur das Problem der menschlichen Persönlichkeit,



N. Berdjajew, Alte und neue Wege des Humanismus 137

sondern auch das der Gesellschaft, das Problem der menschlichen

Gemeinschaft, das Problem des «Wir». Das setzt ein
neues Bewußtsein im Christentum voraus: eine neue Erkenntnis

aus einer christlichen Anthropologie, die sich in der
Geschichte noch nicht in genügendem Maße manifestiert hat. Der
russische Kommunismus war eine gewaltige Erfahrung in der
Geschichte der Menschheit, eine Erfahrung, die bedeutende
Folgen für alle Völker haben wird. Die Angst vor dieser
Erfahrung kann alles andere als fruchtbar sein. In dem Experiment

der russischen Kommunisten gab es viele Widersprüche,
die man mit Strenge beurteilen kann; aber diese Widersprüche
werden ihre Auflösung finden in dem schöpferischen Prozeß
des Lebens. Der Versuch des russischen Kommunismus, wie
das völlig von ihm verschiedene Wagnis Nietzsches, gehört in
die christliche Periode der Geschichte und stellt das Christentum

vor neue Aufgaben, aber er stellt sie auch gegenüber dem
Humanismus. Die russische kommunistische Revolution hat
nicht mit dem Humanismus angefangen, aber sie mündete in
den Humanismus und mußte in ihn münden. Allein das setzt
bestimmte geistige Grundlagen voraus. Der alte Humanismus,
selbst in seiner marxistischen Fassung, kann solche Grundlagen

nicht hergeben. Dies alles tritt jedoch nur langsam in
Erscheinung, und man darf keine zu große Ungeduld gegenüber

dem Lebensprozeß des russischen Volkes an den Tag
legen. In Rußland nehmen alle Dinge einen ganz andern Verlauf

als im westlichen Europa, und daher ist es für die
Menschen des Westens so schwer, das sich dort vollziehende
Geschehen zu hegreifen. In Rußland hat es keinen abendländischen

Renaissance-Humanismus gegeben, dennoch aber wird
dort die humanistische Krisis mit besonderer Stärke und
Intensität erlebt. Das, was hieraus hervorgehen mag, wird kein
Ergebnis eines zwangsläufigen, historischen Prozesses oder
eines geschichtlichen Fatums sein; denn dieses Neue, das sich
hier vollziehen wird, setzt die Freiheit des Menschen in der
Erschaffung des Künftigen, setzt einen geistigen Schöpfungsakt

voraus.
Clamart/Seine. Nikolaj Berdjajew.

(Aus dem Russischen übersetzt von Otto Buek, Paris.)


	Alte und neue Wege des Humanismus

