Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 2 (1946)

Heft: 2

Artikel: Alte und neue Wege des Humanismus
Autor: Berdjajew, Nikolaj

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877584

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877584
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

124 N. Berdjajew, Alte und neue Wege des Humonismus

Endlich hat Chomjakow die <messianische», d.h. aber fiir
ihn einfach die christliche Mission Rulllands, in der die eigen-
timliche Bestimmung des russischen Volkes schliefilich iiber-
haupt bestehen soll, folgendermafien formuliert (das war das
letzte und hochste Ergebnis der ganzen slawophilen Selbst-
besinnung): «Fiir Rullland gibt es nur eine mdégliche Auf-
gabe: die christliche Gemeinschaft aller menschlichen Gemein-
schaften zu werden ... Doch woher solche Mission? Sie mag
zum Teil aus dem Charakter unseres Stammes resultieren, je-
denfalls aber daher, dafl uns dank der Gnade Gottes das Chri-
stentum in seiner ganzen Reinheit, in seinem Grundwesen als
briiderliche Liebe geschenkt worden ist.» Und Chomjakow er-
hebt fragend seine Stimme: «Sollen wir den Ehrgeiz haben, die
méchtigste Gesellschaft, die erste dank ihrer materiellen Kraft
zu werden? Man hat das versucht. Oder etwa die reichste, die
gebildetste oder die intellektuell entwickeltste? Wiire das so, so
hiitten wir wenig Aussicht auf Erfolg ... Nein, Rufiland muf}
die sittlich hochstehendste, d.h. die christlichste unter den
menschlichen Gesellschaften sein oder nichts; fiir Ruflland ist
es leichter, iiberhaupt nicht zu sein als nichts zu sein. Also
moge jeder Einzelne sein personliches Werk beitragen zur Lé-
sung der gemeinsamen Frage. Vergesset nicht die briiderliche
Liebe!l»

Basel. Fritz Lieb.

Alte und neue Wege des Humanismus.

Das Thema des Humanismus ist fiir unsre Gesellschaft von
zentraler Bedeutung, denn es ist das eigentliche Thema des
Menschen. Der Mensch ist in Gefahr. Das Bild des Menschen
selbst kann ins Wanken geraten. Zugleich aber méchte der
Mensch sich bis zu seiner ganzen Héhe emporrecken. Das
Wort «Humanismusy ist vieldeutig. Urspriinglich, im Zeitalter
der Renaissance, bezeichnete es die Riickwendung zur Antike,
die Versenkung in das Studium der griechisch-rémischen Kul-
tur und deren Sprachen. Die florentinischen Humanisten —
dies Wort im strengsten Sinne genommen — waren eigentlich

33 Ueber juristische Fragen (1857) in Chomjakows Simtlichen Wer-
ken (russische Ausgabe), Bd.III, Moskau 1900, S.335 ff.



N. Berdjajew, Alte und neue Wege des Humanismus 125

wenig schopferische Persdnlichkeiten und verfielen bei ihrem
Bestreben, die Vergangenheit zu neuem Leben zu erwecken,
in eine gewisse pedantische Trockenheit. Und doch bedeutete
der Humanismus gleichzeitig das Wiedererwachen der freien
Schopfungskraft im Menschen und #ullerte sich in der Entfal-
tung gewaltiger schopferischer Fahigkeiten, die im Mittelalter
gebunden waren und brachgelegen hatten. Im 19. Jahrhundert
nimmt das Wort «<Humanismusy den Sinn reiner Menschlich-
keit, humanen Verhaltens gegeniiber dem Menschen, an und
geht in den Begriff des Humanitéren iiber. Allein der Begriff
des Humanismus ldft sich erweitern und verallgemeinern. Ich
werde in der Folge unter Humanismus den Gedanken ver-
stehen, demzufolge dem Menschen der héchste Wert im Leben
des Kosmos zugesprochen und die Anerkennung seiner schop-
ferischen Mission proklamiert wird. Eine solche Erhéhung
der menschlichen Wiirde kann in verschiedener Weise begriin-
det werden. Unser Zeitalter ist auf der Suche nach einem
neuen Humanismus, einem Neohumanismus. Das konnen wir
auch im heutigen SowjetruBlland feststellen. Von Humanismus
und der besonderen Bedeutung spricht selbst Stalin in seinen
Reden, und in russischen Zeitungen und Zeitschriften ist eben-
falls von ihm die Rede. Ein Suchen und Streben nach einem
neuen Humanismus macht sich auch in Amerika bemerkbar.
Ruflland und Amerika sind zwar in vieler Beziechung verschie-
dengeartete, dabei am stirksten mit Kraft und Jugend gela-
dene Staaten und der Zukunft zugewandte Linder. Frankreich
betrachtet sich nach wie vor als Triger des Humanismus par
excellence; dieser Humanismus ist jedoch noch der alte, wenn-
gleich ein in einer Erneuerung begriffener Humanismus. Der
Humanismus wird geschwicht und erniedrigt, wenn er mit
dem Individualismus in Verbindung gebracht wird. Der rus-
sische Humanismus kann nur einen kollektivistischen ‘Cha-
rakter haben; das hingt mit der russischen Tradition zusam-
men. Die Frage des Humanismus hat darum eine so grofie Be-
deutung, weil unsre heutige Welt eine Krise des Menschentums
durchlebt, die noch tiefer geht als die Krise unsrer Gesell-
schaft. Ich habe schon vor langerer Zeit* darauf hingewiesen,

1 Vgl. mein Buch: ¢<Das Schicksal des Menschen in unserer Zeit», Lu-
zern, Vita-Nova-Verlag, 1935.



126 N. Berdjajew, Alte und neue Wege des Humanismus

dall unsre Zeit in einen tiefen Prozel der Enthumanisierung
hineingerissen wurde. Dieser Prozel tritt am schirfsten zu-
tage im Faschismus und Nationalsozialismus. Allein die Reich-
weite dieses Prozesses ist doch noch weit grofler und greift
auf viele geistige Stromungen unsrer Zeit iiber. Man darf
nicht vergessen, dafl diese Enthumanisierung sich schon seit
langem in der kapitalistischen Gesellschaftsordnung, wenn-
gleich in verhiillter Gestalt, vollzieht. Der Kapitalismus mit
seiner furchtbaren, unpersénlichen Geldmacht erdriickt den
Menschen, verwandelt ihn in ein Werkzeug unmenschlicher
Ziele, er zermalmt nicht nur die werktidtigen, sondern auch
die herrschenden Klassen und entstellt und verunstaltet das
Bild des Menschen in ihnen.

Wichtiger jedoch ist ein Weiteres. Selbst die griofiten Er-
rungenschaften des Menschen in der Wissenschaft und in der
technischen Beherrschung der Natur werden zu michtigen
Quellen der Enthumanisierung des menschlichen Lebens. Der
Mensch hat sich noch nicht villig der von ihm selbst erfunde-
nen Maschine beméchtigt. Die moderne Zivilisation ist wahr-
haft todlich fiir das innere Leben des Menschen, entstellt, ver-
kriippelt sein Gemiitsleben, macht ihn zum Werkzeug un-
menschlicher Prozesse und nimmt ihm die Moglichkeit der
Selbstbesinnung infolge des stiindig wachsenden Tempos uns-
res Lebens. Man charakterisiert unsre Epoche bisweilen als
Epoche der Massen und Kollektivititen, in denen der Einzel-
mensch sich verliert. Diese Verlorenheit des Menschen in der
neuzeitlichen Welt, dieser Welt organisierter Mengen, mul} in
ihm notgedrungen den Wunsch erwecken, sich selbst wieder-
zufinden und seine Wiirde wiederherzustellen. Daher kommt
das viele Reden iiber Humanismus und Neuhumanismus. Aber
konnen wohl die alten Formen des Humanismus dem Men-
schen noch helfen, vor der ihn bedrohenden Enthumanisierung
Rettung zu finden: dieser Enthumanisierung, die sehr grobe,
aber auch #dullerst verfeinerte Formen annehmen kann? Der
Krieg wurde im Namen sehr verschiedengearteter Ideen ge-
fiihrt, unter anderem auch im Namen humanistischer Ideen.
Allein es hat sich hiebei gezeigt, daff der Humanismus doch
nur eine ganz diinne Haut war, die nur die Oberschichten der
Kultur beeinflufit hat, worunter keineswegs die biirgerlichen



N. Berdjajew, Alte und neue Wege des Humanismus 127

Schichten verstanden sein sollen. Viel tiefer ins Innere ein-
gedrungen und viel weiter verbreitet sind die religiésen Glau-
bensmeinungen, mit denen das Schicksal des Menschen, eines
jeden Menschen dieser Erde, weit stirker und inniger verbun-
den ist. Doch auch das Christentum und der Humanismus
sind nicht bis in die tiefste Tiefe gedrungen und haben den
grofiten Teil der Menschheit nicht erfaft, nicht einmal den
Hauptteil der sich zu diesem Glauben bekennenden Masse. So
z. B. hielten sich die sogenannten «Deutschen Christeny, die
mit dem Nazismus sympathisierten, gleichfalls fiir Christen.
Hieraus entspringt die tiefe Krise des Menschen und seine
Verlorenheit und Ratlosigkeit, mit der er den Weltereignissen
gegeniibersteht: eine Krise, die an Grifle und Umfang alles
iibersteigt, was die Vergangenheit uns zeigte. Um sich zu ret-
ten, sucht der Mensch Zuflucht bei den alten Glaubensmeinun-
gen religioser und antireligioser Art — die Antireligiositit ist
auch eine Art Glaube —, bei den alten geistigen Strémungen
und Parteien; allein er findet nur eine schwéchliche Hilfe bei
ihnen. Da der Humanismus den Menschen und dessen Krise
zum Thema hat, wird der Wunsch sehr begreiflich, diesem
Thema tiefer auf den Grund zu gehen.

Der Humanismus hat mehrere Quellen, und es gibt vieler-
lei Typen von ihm, die miteinander im Streit liegen. Dieser
Streit beruht jedoch bisweilen auf einer Bewulitseinstiu-
schung. Das bedarf noch einer ndheren Erlduterung. Als
Quelle des europédischen Humanismus sieht man gewdéhnlich
den antiken griechisch-rémischen Humanismus an. Die Ge-
stalt des Menschen ist zuerst in Griechenland zur Entfaltung
gelangt. In der Skulptur des antiken Ostens war die mensch-
liche Gestalt noch mit der tierischen vermengt. In der griechi-
schen Skulptur aber tritt die schéne Form des Menschen erst-
malig in Erscheinung. Und in der griechischen Tragédie ent-
hiillt sich die Tragik des menschlichen Daseins angesichts
des noch nicht iiberwundenen Schicksals. In der griechischen
Philosophie kommt sodann in genialer Weise die Selbstédndig-
keit des menschlichen Denkens und der wissenschaftlichen
Wahrheit zum Ausdruck. Jedoch die geistige Unabhingigkeit
des Menschen von den kosmischen Méchten wie von der Ge-
walt des antiken Staates konnte hier noch nicht zur Anerken-



128 N. Berdjajew, Alte und neue Wege des Humanismus

nung kommen. Das Prinzip der Personlichkeit in ihrem abso-
luten Wert war noch nicht entdeckt. Fiir Europa blieb der
griechische Humanismus das ewige Vorbild hochster mensch-
licher Kultur. Die Renaissance brachte diese Wahrheit zum
Ausdruck, und der Humanismus der Renaissance, der ganz
erfiillt von lebendigem Schopfertum ist, wandte sich zur Antike
hin und suchte in ihr einen Stiitzpunkt. Der Humanismus der
Renaissance bejahte und behauptete die Selbstindigkeit des
Menschen im kulturellen Schaffen, in Wissenschaft und Kunst,
und darin lagen seine Wahrheit und sein Recht. Die Gebun-
denheit und die ungeniigende Aufgeschlossenheit des mensch-
lichen Schépfertums im mittelalterlichen Christentum multen
iiberwunden werden. Jedoch der Humanismus der Renaissance
proklamierte auch die Selbstgeniigsamkeit und den Bruch mit
der ewigen Wahrheit des Christentums, und darin lag seine
Unwahrheit. Hier liegt der Ursprung der ganzen Tragodie der
neuen Geschichte, die tragische Dialektik des Humanismus, in
der die Selbstgeniigsamkeit in die Negation des.-Menschen und
in den Antihumanismus umschligt. Es kam zum Bruch zwi-
schen dem religiosen und antireligiosen Humanismus. Im Ge-
gensatz zum christlichen Gottmenschentum wird Gott gleich-
sam des Menschen Feind und der Mensch Gottes Feind. Die
geheime Schuld hieran lag in der unmenschlichen, antimensch-
lichen, menschenfeindlichen Auffassung von Gott und in der
ungdéttlichen Auffassung vom Menschen und seiner Umwand-
lung in ein lediglich natiirliches, soziales und abhingiges
Wesen. Die gesamte Geschichte ist erfiillt von dieser Lebens-
dialektik des Gottlichen und Menschlichen. Das ist ihr Grund-
charakter. Bei Nietzsche, dessen Bedeutung gewaltig ist und
der die Krise des Christentums und des Humanismus bezeich-
net, verschwindet in der Idee des Uebermenschen und der
iibermenschlichen Hohe, der er zustrebt, sowohl Gott als auch
der Mensch. Der Humanismus geht einem Abgrund entgegen.
Nach dem Erscheinen Nietzsches ist ein optimistischer, ratio-
naler, naiv-wohlmeinender Humanismus eigentlich bereits
zur Unmoglichkeit geworden. Ein solcher Humanismus stellt
ein Reich der Mitte dar und zerfillt in seine Grenzelemente.
Damit ist das eschatologische Problem gestellt. Dasselbe
Moment tritt im Schaffen Dostojewskijs hervor, das eine



N. Berdjajew, Alte und neue Wege des Humanismus 129

Krise des selbstgeniigsamen, selbstzufriedenen Humanismus
darstellt, jedoch in seinem vollig andersgearteten, christlichen
Geiste dem Nietzsches villig entgegengesetzt ist, ihm dennoch
aber, seinem Grundthema nach, nahesteht. Um das, was sich
heute in unsrer Welt vollzieht, zu verstehen, miissen wir uns
an die christliche Quelle des Humanismus wenden.

In RuBland war der Ausdruck <«christlicher Humanis-
musy nicht im Gebrauch, obwohl Chomjakow und Solowjew
wohl christliche Humanisten genannt werden diirfen. Es gibt
einen Humanismus, der mit der echt russischen Idee des Gott-
menschentums in engstem Zusammenhang steht. Im Westen
dagegen wird der Ausdruck «christlicher Humanismusy nicht
selten angewandt. Von ihm ist hidufig bei Bremont die Rede,
der sogar den Terminus <humanisme dévoty gebraucht. Ver-
treter der Renaissance wie Erasmus, Thomas Morus, Pico de
la Mirandola waren christliche Humanisten. Auf welchen
Grundlagen ruht nun dieser christliche Humanismus? Das
Christentum lehrt, daB der Mensch kein Produkt der Natur-
notwendigkeit und kein Gebilde des Kreislaufs kosmischen
Lebens, daB er vielmehr eine Schépfung Gottes ist und das Ab-
bild und Ebenbild der Gottheit in sich tragt. Dadurch wird
dem Menschen geistige Unabhingigkeit zugesprochen, wird
er im Prinzip hoher als die natiirliche und soziale Welt und
iiber sie gestellt. Das Christentum lehrt, daff Gott Mensch ge-
worden ist und damit die menschliche Natur erhéht hat. Und
weiter lehrt es, dal der menschliche Geist von unendlichem
Werte ist und einen weit hoheren Wert hat als alle Reiche
dieser Welt. In der Geschichte des Christentums jedoch war
das Verhiltnis zum Menschen aullerordentlich verwickelt und
schwierig. Der christliche Glaube wurde auch dem Menschen
entgegengestellt und gegen ihn gebraucht. Der Mensch wurde
als siindiges Wesen erkannt; daher erblickte man das Ziel
seines Liebens ausschliefilich in seiner Befreiung von der Last
der Siinde und in seiner Erlésung. Der durch die Erbsiinde
und die individuelle Siinde geschwichten menschlichen Natur
wurde die Fahigkeit zu schopferischer Titigkeit abgespro-
chen. Diese Ansicht wurde mehrfach von christlichen Den-
kern gedullert. Der in seinem Bewulltsein gewaltig erhohte
Mensch wurde zugleich erniedrigt. Die Frage nach der schop-

9



130 N. Berdjajew, Alte und neue Wege des Humanismus

ferischen Berufung des Menschen ist eine Frage des neuen
christlichen BewulBtseins. Und nur auf solcher Grundlage
kann das Problem des Humanismus auf neue Weise gestellt
werden. Dem modernen Totalitarismus, der die partiellen,
nur zum Teil giiltigen Prinzipien des Staates, der Nation, der
Gesellschaft, der Wissenschaft und Technik usw. in alles be-
herrschende und absolute verwandelt, kann man nur den
freien, nicht-theokratischen Totalitarismus des Christentums
entgegenstellen. In der modernen Gesellschaft ist das Chri-
stentum so geschwicht und erniedrigt, dafl es sogar mit dem
Klerikalismus identifiziert wird, wéhrend doch der Klerika-
lismus eine Entstellung seines Wesens darstellt. Die moder-
nen Totalitarismen sind Grenzphidnomene jener Autonomie
der getrennten Sphéren des menschlichen Lebens, die mit
einer Befreiung beginnen und mit der Versklavung enden.
So z. B. wurde in der Renaissance die politische Sphére
verabsolutiert. Sie war weder religibsen noch moralischen
Prinzipien mehr unterworfen. Dasselbe mufl von der Ueber-
macht der Technik iiber das menschliche Leben gesagt wer-
den. Das Uebel lag nicht im Prozel der Befreiung, im Gegen-
teil: die Befreiung war ein hohes Gut und bestitigte die
Wiirde des Menschen als freien Geisteswesens. Das Uebel lag
nicht in dem menschlichen Charakter der Befreiung, sondern
in der Zerstiickelung des Menschen und in seiner Unterwer-
fung unter Prinzipien, die eine giétzendienerische Verehrung
von ihm forderten. Der falsch gesteuerte Humanismus trug
einen potentiellen Antihumanismus in sich. Politik, Wirt-
schaft, Technik, angewandte Wissenschaft und Kunst mégen
bliilhen und gedeihen. Der Mensch aber wird zertreten wer-
den und dariiber verlorengehen.

In der Welt von heute gibt es humanistische Strémungen
verschiedenster Art. Der Humanismus, der noch mit der Auf-
klarungsphilosophie des 18. Jahrhunderts, dem Positivismus
des 19. Jahrhunderts und der optimistischen Fortschrittstheo-
rie zusammenhéngt, ist stark gealtert und hat ein recht alt-
modisches Aussehen. Es gibt eine weit feinere Form des
Humanismus. Die einzige Form des rationalistischen Huma-
nismus, die sich in unserer Zeit noch Wert und Bedeutung
zu erhalten vermocht hat und sogar noch eine grolle Rolle



N. Berdjajew, Alte und neue Wege des Humanismus 131

spielt, ist der marxistische Humanismus. Karl Marx ? hat sich
den optimistischen Glauben an den Fortschritt bewahrt, zu-
gleich aber eine dramatische Dialektik in diese Anschauung
hineingetragen. Der Fortschritt ist ein Produkt des Kampfes
und des Zusammenstofles von Widerspriichen und kein blof
natiirlicher Ablauf der Dinge, keine Entwicklung in stetig
aufsteigender Linie. Marx’ Thema war durchaus humani-
stisch. Das wird einem besonders klar, wenn man die Schrif-
ten des jungen Marx studiert, die relativ spit zur Veriffent-
lichung kamen und der &#lteren Marxistengeneration nicht
bekannt geworden sind. Der Verfasser des «Kapitalsy nahm
so scharf Stellung gegen den Kapitalismus, weil er in der
kapitalistischen Gesellschaftsordnung die Verwandlung des
Menschen in eine Sache, in ein Ding (eine Verdinglichung),
eine Entfremdung der menschlichen Natur erkannte. Daher
erhob er die Forderung, dafl dem materiell und geistig aus-
geraubten Menschen — eine Ausraubung, die sich besonders
an der Lage der Arbeiter bemerkbar machte! — die ganze
Fiille und der Reichtum der menschlichen Natur zuriickerstat-
tet werden miisse. Darin sah er den Sinn des Sozialismus.
Marx erklirte sich als Materialist aus einer Reaktion gegen
den abstrakten Idealismus heraus, dessen man sich hidufig
zur Rechtfertigung der sozialen Ungerechtigkeit bediente.
Man koénnte jedoch zu der Meinung gelangen, dafl Marx’
Materialismus recht zweifelhafter Art ist. So fordert er z. B,
dafl alle Dinge nicht bloB objektiv als Sachen, sondern
auch subjektiv als menschliche Tatigkeit® betrachtet wer-
den miissen. Und er sieht in der Wirtschaft eine mensch-
liche Tétigkeit und eine Beziehung, ein Verhéltnis der Men-
schen untereinander. Im Zusammenhang damit steht die be-
deutsame Lehre vom Fetischismus der Ware. Es sei eine
Bewullitseinsillusion, in der Wirtschaft nur eine objektiv-
dingliche, sachliche Realitdt zu erblicken, die aullerhalb des
Menschen liege und der der Mensch sklavisch unterworfen
sei. Das Kapital sei eine Beziehung der Menschen unter-

2 Vgl. das fiir den Marxismus hochst interessante Buch von Georges
Friedmann: «La crise du progrés, esquisse d’histoire des idées 1895—1935»,
Paris, Verlag «Nouvelle Revue Francaise», 1936.

3 ¢Thesen iiber Feuerbach>.

o



132 N. Berdjajew, Alte und neue Wege des Humanismus

einander in der Produktion und keine dingliche Realitét, die
sich auBerhalb des Menschen befinde. Daher vermdige die
menschliche Titigkeit die sogenannten unbedingt notwendi-
gen, 6konomischen Gesetze zu iliberwinden und die Struktur
der Gesellschaft zu verdndern. Man erkldrt sogar, daff man
eine Gesellschaft erschaffen miisse, in der nicht der Mensch
von der Gesellschaft, sondern die Gesellschaft vom Menschen
abhidngen werde. Die alte Auslegung des Marxismus als eines
starren sozialen Determinismus ist falsch. Und in der General-
linie der sowjetistischen Philosophie wird der dialektische Ma-
terialismus so gedeutet, daBl in ihm ein Element des Indetermi-
nismus beschlossen liegt und das Prinzip der Selbstbewegung
zur Anerkennung kommt, das im Widerspruch zum Materia-
lismus steht.

Die Wiederherstellung der Fiille und Ganzheit der mensch-
lichen Natur im Menschen widerspricht dem Materialismus,
der an sich selbst eine Beraubung und Entfremdung der
menschlichen Natur im Menschen darstellt. Die Marxisten
legen im allgemeinen auf dem Gebiet der Philosophie kein
schopferisches Denken an den Tag. Die interessantesten Den-
ker des Marxismus, besonders die des Westens, erkennen je-
doch den Sinn des marxistischen Kommunismus im Siege des
Menschen iiber das Schicksal und iiber die Tragik des Lebens.
Nach marxistischer Auffassung iiberwindet das Christentum
das Schicksal mit Hilfe des Mythos (d. h. des Mythos der Er-
l16sung, der Entsiindigung); die Marxisten dagegen meinen,
dal man das Verhingnis ohne jeden Mythos blof durch den
radikalen Umbau der Gesellschaft besiegen konne. Allein der
Marxismus enthilt auch antihumanistische Elemente, die mit
der einzigartigen Rolle im Zusammenhang stehen, die der
Technik und der Industrialisierung beigemessen wird, sowie
ferner mit der Macht des Kollektivs iiber den Menschen, was
man jedoch nicht mit dem geistigen Kollektivismus oder mit
dem sozialen Prinzip selbst im Wirtschaftsleben verwechseln
oder identifizieren darf. Ein Kollektivismus, der dem Indivi-
duum feindlich gegeniibertritt, ist kein soziologisches Prinzip,
sondern eine falsche Metaphysik. Als unhumanistisch muf} die
dullerste Uebersteigerung des Machtanspruchs, die Apotheose
der Gewalt angesehen werden. Marx’ Verhalten gegeniiber den



N. Berdjajew, Alte und neue Wege des Humanismus 133

Slawen war wahrhaft unmenschlich. Innerhalb des Marxis-
mus findet ein Kampf der humanistischen und unhumanisti-
schen Elemente statt. Der marxistische Humanismus wird eine
neue Grundlage fiir seinen Aufbau suchen miissen.

In der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts ist das tragische
Prinzip im menschlichen Leben mit weit gréflerer Schirfe ans
Licht gestellt worden als in den friiheren Jahrhunderten. Das
hat zu einer inneren Krise des Humanismus gefiihrt, und der
alte rationalistische und optimistische Humanismus wurde
iiberwunden. Allerdings vollzog sich das nur in den oberen
kulturellen Schichten. Dieser Vorgang war wesentlich mit den
Namen Dostojewskijs, Nietzsches und Kierkegaards verkniipft,
welch letzterer erst spit im 20. Jahrhundert in seiner ganzen
Bedeutung erkannt wurde, als diese Lehre ndmlich dem tra-
gischen Charakter der Epoche entsprach. Dostojewskij spot-
tete schon iiber den alten, naiv wohlwollenden Schillerschen
Humanismus und iiber die Verehrer des «Schonen und Erha-
beneny. Das war das Zeichen fiir den Aufbruch und Auszug
aus dem mittleren humanistischen Reich und den Schritt zu
den «letzten Fragen». Dostojewskij zerreilit das tragische Di-
lemma des Humanismus, die Spaltung in Gottmenschentum
und Menschengottum. Der Held der «Memoiren aus dem Kel-
lerlochy lehnt sich gegen den universellen Fortschritt auf, der
sich diesen noch in den rosigsten Farben ausmalte und der
zum allgemeinen Gliick und zur Vollkommenheit fiihren sollte.
Dieselbe Auflehnung sehen wir sich bei Iwan Karamasow wie-
derholen. Dieser bis zum Aeulersten gehende Aufruhr gegen
Gott bildete zugleich die &ulerste Erschiitterung des Menschen
und fiihrte zur Enthiillung eines gewissen Jenseits von Gott-
lichem und Menschlichem. Auch Kierkegaard protestiert, lehnt
sich auf gegen den Weltgeist Hegels, gegen die Uebermacht
des Allgemeinen iiber das Unwiederholbare, Individuelle, Sub-
iektive, in dem erst das Verhiltnis von Mensch und Gott sich
offenbart. Das ist keine blofie Krise des Humanismus mehr,
sondern auch eine Krise des historischen Christentums. Die
tragische Dialektik des Humanismus erhélt ihren extremsten
Ausdruck bei Nietzsche. Nietzsche strebt nach der dullersten
gottlichen H6he und wollte eine Ekstase erreichen, die mit der
gottlichen Hohe verbunden war, ohne Glauben an Gott und



134 N. Berdjajew, Alte und neue Wege des Humanismus

bei vélliger Verneinung des gottlichen Seins. Er will den Men-
schen auf eine iibermenschliche Hohe erheben und verneint
daher den Menschen als ein Objekt des Spottes und der Scham.
Marx wollte die innere Tragddie des Menschen nicht sehen,
weil er vollig erfiillt war nicht vom Problem des Menschen,
sondern vom Problem der Gesellschaft, und weil sein Blick
nicht auf das Innenleben des Menschen, sondern auf das Le-
ben der menschlichen Massen gerichtet war. Daher bleibt sein
Humanismus rational und optimistisch. In der Bewegung da-
gegen, die mit dem Marxismus verbunden ist und eine viel ge-
waltigere historische Bedeutung hat als die mit Nietzsche und
Kierkegaard zusammenhiéingende Bewegung, steht die huma-
nistische These im Zentrum. Wir leben in einer Epoche, da
alle Dinge auf des Messers Schneide stehen und da ein jedes
in seinen Gegensatz umschlagen kann. Die sogenannte existen-
tielle Philosophie in Deutschland, vor allem bei Heidegger und
Jaspers, und der Einflul} dieser Strémung auf das franzosische
Denken sowie auf die franzodsische Literatur spiegelt die
innere Tragodie des Menschen wider, die Frankreich in sei-
nen iiberwiegend optimistischen und rationalistischen Stro-
mungen voillig fremd geblieben war. Hier liegt jedoch gleich-
zeitig eine Krise des Humanismus vor und ein Suchen nach
einem neuen Humanismus auf einer andern Grundlage als der
des 19. Jahrhunderts. Der Existentialismus nimmt in Frank-
reich die I'orm einer Philosophie der Sehnsucht, einer Philo-
sophie des Grauens, der Verzweiflung, der Absurditit, des
Nichtseins an. Der populédrste Vertreter dieser Richtung, die
beinahe zu einer Mode geworden ist, ist Sartre, ein Mann von
grofler Begabung, Philosoph, Romanschriftsteller und Drama-
tiker in einer Person. Sein grofles philosophisches Hauptwerk
«L’étre et le néanty (Das Sein und das Nichts) trigt den Stem-
pel stirkster Beeinflussung durch Heidegger, die Form jedoch
ist ganz franzosisch. Trotzdem er im Sein etwas Abstoflendes,
Ekelerregendes sieht und es ihn zum Nichtsein hinzieht, fiihlt
man bei ihm dennoch nichts von deutschem Pessimismus und
deutscher Tragik, und so entscheidet er sich schliefilich fiir
den Humanismus und sogar fiir den Marxismus. Einen tragi-
schen Charakter haben die weniger philosophischen und mehr
literarischen Werke der Camus, Bataille, Blancheau. Hie und



N. Berdjajew, Alte und neue Wege des Humanismus 135

da macht sich auch der EinfluBl Schestows bemerkbar. Camus
neigt entschieden zu einem tragischen Humanismus: Die Welt
ist absurd und hat keinen Sinn. Allein die Gegebenheit des
Menschentums bleibt bestehen, und es ist eine Notwendigkeit,
dal} der Mensch schopferisch sei und daBl das Leben durch den
Menschen organisiert werde. Alle menschlichen Wesen diir-
sten nach schoépferischer Tétigkeit, obwohl der Mensch kein
freier Geist, sondern ein ekelerregendes Stiick Kot ist. Hier
liegt der Grund des Widerspruchs. — Bei dieser Gelegen-
heit sei auch auf die von Adamow herausgegebene Zeitschrift
¢«L’heure nouvelley hingewiesen. Alle diese Stromungen sind
von symptomatischer Bedeutung. Ihr Thema sowohl nach der
Seite der philosophischen Erkenntnis wie des literarischen
Schaffens ist das Grauen vor dem Abgrund des Nichtseins
und die Angst vor der Absurditit der Welt, eine neue Form
der Gottlosigkeit, die jedoch heroisch auf sich genommen wer-
den mul}: der amor fati Nietzsches. Und doch will der Mensch,
der an nichts glaubt — weder an solche Surrogate wie die
Religion des Fortschritts noch an die Religion des Sozialis-
mus noch an die der Wissenschaft —, sich retten, indem er
sich allein auf sich selbst stellt: er will schaffen und nur dar-
in allein Trost finden vor dem Ekel des Nichtseins und der
groflen Leere. Bei Sartre nimmt diese geistige Haltung die
Form eines verfeinerten Materialismus an, der alles Geheim-
nisvolle verneint. Bei einigen andern verbindet sie sich mit
dem Suchen nach einer neuen Erfahrung, die iiber die Gren-
zen des Alltiglichen, dessen, was Heidegger das «<Man» nennt,
hinausfiihrt. Der Humanismus n#dhert sich selbst seiner
Grenze.

Die Krise des Menschen und das mit ihm zusammenhén-
gende Problem des Humanismus kénnen nur ihre Auflésung
finden auf der Grundlage eines neuen christlichen Humanis-
mus. Das wire keine Riickkehr zum Humanismus des Eras-
mus und anderer Médnner der Renaissance, die sich noch den
Zusammenhang mit dem Christentum gewahrt hatten; das ist
etwas ganz anderes, eine neue Erscheinung, die eine neue
Sinndeutung der Geschichte aus den Tiefen des Christentums
voraussetzt. Die Epoche der Renaissance ging aus dem christ-
lichen Mittelalter hervor, in dem das Problem der Freiheit und



136 N. Berdjajew, Alte und neue Wege des Humanismus

des mengchlichen Schopfertums weder gestellt noch gelést
worden war. Die humanistische Geschichte hat eine Reihe von
Jahrhunderten der Neuzeit zuriickgelegt und sich seitdem
immer mehr von den Quellen des Christentums entfernt. Auch
die Reformation hat diese Bewegung nicht aufgehalten, da sie
selbst von jenem Prozel erfafit wurde. Augenblicklich findet
eine Umkehr statt: das «Ende der neuen Geschichtey und der
«Anfang einer neueren Geschichtey> nahen heran. Worin liegt
die Besonderheit dieser Epoche? Es vollzieht sich ein Prozef,
der in gewissem Sinn in entgegengesetzter Richtung verlduft
wie der der Renaissance, ein entgegengesetzter Prozell im
Hinblick auf das Thema des Humanismus. Der Humanismus
der Neuzeit hat sich ausgelebt und ist bis an eine Grenzscheide
gelangt, jenseits von welcher er verschwindet. Wir leben in
einer widermenschlichen Zeit. Der Humanismus und also auch
die Wiirde des Menschen kiénnen nur aus religiosen Tiefen
wiedergeboren werden. Der moderne Mensch besitzt eine Er-
fahrung, die die Menschen der Renaissance noch nicht be-
sallen, weder ein Erasmus noch ein Mensch des Mittelalters,
der in seinem Schoépfertum noch gebunden und unfrei war.
Und dieser Mensch geht voller Sehnsucht entweder den Weg
der Auflésung und der Vernichtung oder den, der zur Gewin-
nung einer neuen Ganzheit und Freiheit und neuen Schopfer-
tums fithrt. Dieser zweite Weg wird nur dann zu einer M&g-
lichkeit, wenn der Mensch sich mit weit groBerer Kraft als
friiher dessen bewulit wird, dall er ein freier Geist und kein
lediglich von der Natur und der Gesellschaft geformtes We-
sen ist. Nur hiedurch kann sich der Mensch der Natur und
der Gesellschaft beméchtigen und nicht deren Sklave sein. Die
Wiirde des Menschen setzt die Existenz Gottes voraus. Darin
ist das Wesen der ganzen Lebensdialektik des Humanismus
beschlossen. Der Mensch ist nur dann Personlichkeit, wenn
er ein freier Geist ist, der das hochste Sein in sich abbildet.
In der Philosophie mull dieser Standpunkt als Personalismus
bezeichnet werden. Dieser Personalismus darf jedoch keinen-
falls mit dem Individualismus verwechselt werden, der den
europiischen Menschen zugrunde richtet. Dies ist ein kollek-
tivistischer, sozialer Personalismus. Der echte Humanismus
stellt nicht nur das Problem der menschlichen Personlichkeit,



N. Berdjajew, Alte und neue Wege des Humanismusg 137

sondern auch das der Gesellschaft, das Problem der mensch-
lichen Gemeinschaft, das Problem des «Wir». Das setzt ein
neues Bewulitsein im Christentum voraus: eine neue Erkennt-
nis aus einer christlichen Anthropologie, die sich in der Ge-
schichte noch nicht in geniigendem Mafie manifestiert hat. Der
russische Kommunismus war eine gewaltige Erfahrung in der
Geschichte der Menschheit, eine Erfahrung, die bedeutende
Folgen fiir alle Vélker haben wird. Die Angst vor dieser Er-
fahrung kann alles andere als fruchtbar sein. In dem Experi-
ment der russischen Kommunisten gab es viele Widerspriiche,
die man mit Strenge beurteilen kann; aber diese Widerspriiche
werden ihre Auflésung finden in dem schopferischen Prozef}
des Lebens. Der Versuch des russischen Kommunismus, wie
das vollig von ihm verschiedene Wagnis Nietzsches, gehort in
die christliche Periode der Geschichte und stellt das Christen-
tum vor neue Aufgaben, aber er stellt sie auch gegeniiber dem
Humanismus. Die russische kommunistische Revolution hat
nicht mit dem Humanismus angefangen, aber sie miindete in
den Humanismus und mufite in ihn miinden. Allein das setzt
bestimmte geistige Grundlagen voraus. Der alte Humanismus,
selbst in seiner marxistischen Fassung, kann solche Grund-
lagen nicht hergeben. Dies alles tritt jedoch nur langsam in
Erscheinung, und man darf keine zu grofle Ungeduld gegen-
iiber dem Lebensprozell des russischen Volkes an den Tag
legen. In Rullland nehmen alle Dinge einen ganz andern Ver-
lauf als im westlichen Europa, und daher ist es fiir die Men-
schen des Westens so schwer, das sich dort vollziechende Ge-
schehen zu begreifen. In RuBlland hat es keinen abendlindi-
schen Renaissance-Humanismus gegeben, dennoch aber wird
dort die humanistische Krisis mit besonderer Stirke und In-
tensitit erlebt. Das, was hieraus hervorgehen mag, wird kein
Ergebnis eines zwangsldufigen, historischen Prozesses oder
eines geschichtlichen Fatums sein; denn dieses Neue, das sich
hier vollziehen wird, setzt die I'reiheit des Menschen in der
Erschaffung des Kiinftigen, setzt einen geistigen Schopfungs-
akt voraus.

Clamart/Seine. Nikolaj Berdjajew.

(Aus dem Russischen iibersetzt von Otto Buek, Paris.)



	Alte und neue Wege des Humanismus

