
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 2 (1946)

Heft: 2

Artikel: Ursprung und Anfänge des slawophilen Messianismus in Russland

Autor: Lieb, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877583

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877583
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


F. Lieb, Ursprung und Anfänge 101

Jesu und die Erwartung seiner Zukunft zu vergessen über
dem jubelnden Empfangen dessen, was ihr jetzt schon
geschenkt ist im Abendmahl.96

Neßlau/St. Gallen. Eduard Schweizer.

Ursprung und Anfänge
des slawophilen Messianismus in Rußland.

Akademischer Vortrag am 12. Februar 1946
in der Universität Basel.

Welch ungeheure, elementare Bedeutung das nationale
Selbstbewußtsein in der Geschichte der Völker gerade an
kritischen Wendepunkten besitzt, hat von neuem die letzte
Entwicklung der Sowjetunion gezeigt.1 Die bewußte Wiederaufnahme

der in den ersten Jahren der Revolution fast ganz ab-

08 Bei dieser Betonung der Tischgemeinschaft mit dem Herrn ist auch
F. Kattenbuschs Anliegen der engsten Zusammengehörigkeit zwischen Christus

und Gemeinde aufgenommen (vgl. K.L.Schmidt, ThWBzNT, Bd. 3,

S. 525, Anm. 59 f. ; Lohmeyer, Bd. 9, S. 223 und 284). Mag man auch darüber
diskutieren, ob die eigentliche «Stiftung der Gemeinde» nicht schon bei
der Berufung der ersten Jünger oder erst an Pfingsten erfolgt sei, auf
alle Fälle dürfte die gemeindegestaltende Kraft des Abendmahls deutlicher
geworden sein.

1 Vgl. dazu mein Buch: Bußland unterwegs, 1945, Kap. III. (Anm.
des Redaktors: Es sei hier zugleich auf die Rezension des Liebschen
Rußlandbuches aus der Feder von N. Berdjajew in diesem Heft S. 144—148
hingewiesen. Etwas anderes betrifft die Schreibweise der russischen Wörter,
insbesondere der Eigennamen in dem vorliegenden Liebschen Vortrag.
Diese ist möglichst einheitlich gestaltet. Nach Lage der Dinge ist eine
hundertprozentige Einheitlichkeit nicht möglich. Die russischen [kyrillischen]

Buchstaben sind für die Umschrift in anderen Sprachen eigentlich
nur mit Hilfe von diakritischen Zeichen genau wiedergebbar. Die Russen
seihst schreib'en ihre eigenen Namen in anderen Sprachen sehr verschieden.

Man tut jedenfalls gut, der faktischen Aussprache Rechnung zu
tragen. Also nicht korrekt russisch «Sovet», sondern «Sowjet». Ein
besonderes Kapitel sind die Endungen -ov, bzw. -ow, und -ev, bzw. -ew, die
als -off und -eff ausgesprochen werden, wobei in bestimmten Fällen -eff
und -off ineinander übergehen [Solovjev wird Solowjoff ausgesprochen].
Wenn es sich um Ausdrücke handelt, die nur dem Russischen selbst
eigentümlich sind, ist möglichst an die russische Orthographie angeglichen;

wenn es sich dagegen vor allem um Eigennamen handelt, die bei
andern Völkern geläufig geworden sind, ist möglichst auf die Aussprache
geachtet. K. L. S.)



102 F. Lieb, Ursprung und Anfänge

gebrochenen lebendigen Beziehungen zur eigenen nationalen
Tradition und ein neues Wurzelfassen in ihr, dieser wichtigste
Vorgang in der neuesten Geschichte Rußlands, hat seine
Parallelen in der Vergangenheit, besonders in jener nationalen
Bewegung, die im Zusammenhang mit den napoleonischen
Kriegen im russischen Volke bis dahin ungeahnte schöpferische

Kräfte entfaltet hat. Das Werk der größten russischen
Dichter, Puschkin, Gogol, Dostojewskij und Leo Tolstoj, ist
ohne diese Entfaltung eines echten russischen Nationalgefühls
in keiner Weise zu verstehen. Wir machen hier innerhalb
eines größeren Ganzen diejenigen geistigen Tendenzen zum
Gegenstand unserer Arbeit, die dann schließlich zu jener
Bewegung geführt haben, die man allgemein als Slawophilentum
(Slavjanofil'stvo) zu bezeichnen pflegt.

Schon im Mittelalter hat das zugleich religiöse wie nationale

Selbstbewußtsein des russischen Volkes einen berühmt
gewordenen Ausdruck in jenem Momente gefunden, da sich
der moskowitische Staat anschickte, mit größerem Erfolge, als
dies früher den «Zaren» von Bulgarien und Serbien gelungen
war, nach dem Falle von Konstantinopel im Jahre 1453 unter
den Schlägen der Türken als nun stärkste orthodoxe und
zugleich slawische Macht in Europa, als «Heiliges Rußland»
(«svajataja Rus'») unter Führung eines eigenen Kaisers (Zaren)

und bald auch eines eigenen Patriarchen das Erbe des
oströmischen Reiches anzutreten. Damals schrieb der Abt
Filofej (Philotheos) : «Alle christlichen Reiche sind vergangen,

statt ihrer aller steht allein das Reich unseres Herrschers,
gemäß den prophetischen Büchern; das ist das russische Reich.
Denn zwei Rome sind gefallen, aber das dritte steht; und ein
viertes wird es nicht geben.» Nach dem Abfall des ersten Rom
vom rechten Glauben und nach dem Untergang des zweiten
(Konstantinopel) — so erklärt unser Abt — «leuchtet sie, die
einzige apostolische Kirche, heller als die Sonne in aller Welt;
und der große fromme russische Zar allein führt und bewahrt
sie.» 2

In diesem Spruche besitzen wir das einzigartige Zeugnis
einer das alte Rußland beherrschenden zugleich kirchlichen

2 Vgl. Hildegard Schaeder, Moskau das dritte Rom, Hamburg 1929,
S. 55.



des slawophilen Messianismus in Rußland. 103

wie auch politischen Apokalyptik, eines russischen
Messianismus, der davon überzeugt war, daß das russische Volk als
Träger der Wahrheit berufen sei, wie später einmal Tschaada-
jew gesagt hat, die bisher offen gebliebenen Fragen der
Menschheit zu lösen, «über die wichtigsten Fragen ein
endgültiges Urteil zu fällen». 3 Zu einem solchen Messianismus,
wenn auch in modernerer und nüchternerer Form im Rahmen

neuzeitlicher geschichtsphilosophischer Ueberlegungen,
hat sich auch das Slawophilentum des 19. Jahrhunderts
entwickelt.

Seine eigentlichen Wurzeln4 führen in die Zeit der
napoleonischen Kriege, die Zeit einer der schwersten Krisen, die
Rußland durchgemacht und eigentlich bis heute nicht völlig
überwunden hat. Mitten in jenen kritischen Jahren sind die
beiden ältesten und bedeutendsten Vertreter des Slawophilen-
tums geboren: 1804 Alexej Stepanowitsch Chamjakow, 1806

Iwan Wasiljewitsch Kirejewskij, 1808 dann Iwan Kirejewskijs
Bruder Peter. Ihnen folgen erst nach der Begründung der
Heiligen Allianz Konstantin Sergejewitsch Aksakow (1817),
Jurij Fedorowitsch Samarin (1819) und Iwan Sergejewitsch
Aksakow (1828). Ihrer Herkunft nach stammten diese Slawophilen

alle aus der Elite des begüterten soliden Landadels, der
bei aller geistigen Beweglichkeit und Aufgeschlossenheit stark
traditionsgebunden und nach der alten Hauptstadt Moskau hin
orientiert war. Für sie stellte Petersburg und das mit dieser
neuen Hauptstadt verbundene modernisierende, sich westlichen
Einflüssen offen hingebende Leben und Denken mitsamt dem
dort herrschenden offiziellen Staatsbürokratismus einen
unerwünschten, das echte Leben des russischen Volkes zugleich
mißachtenden und bedrohenden Fremdkörper dar.5 Dieses an

3 Tschaadajew, Apologie eines Irrsinnigen, Schriften, München 1921,
S. 152.

4 Ich verweise ein für allemal auf die einzige wirklich ausgezeichnete

Darstellung des Ursprungs und der Anfänge des Slawophilentums:
Alexandre Koyré, La philosophie et le problème national en Russie au
début du XIXe siècle, Paris 1929.

5 Glaubte doch der im orthodoxen Bekenntnis getreulich aufgezogene

Knabe Chomjakow, als er zum ersten Male in Petersburg war, sich
in einer eigentlich «heidnischen Stadt» zu befinden (N. L. Brodskij,
Rannye Slavjanofily [Die älteren Slawophilen], Moskva 1910, S. XI).



104 F. Lieb, Ursprung und Anfänge

den Großgrundbesitz und die altrussische Vergangenheit
geknüpfte Herkommen hat auf die spätere Entwicklung der
Slawophilen einen immer stärker werdenden und schließlich
entscheidenden Einfluß ausgeübt, trotz ihrer großen Empfänglichkeit

und Aufgeschlossenheit. Ihre spätere, bei aller Kritik
im Verhältnis zu den meisten revolutionären Westlern (den
sogenannten Zapadniki) relativ konservative oder, richtiger
gesagt, traditionalistische Haltung gegenüber Kirche,
Gesellschafts- und Staatsleben ist von hier aus leicht zu verstehen.
Das hat sie aber alle nicht gehindert, in ihren Lehrjahren in
eine ernsthafte Auseinandersetzung mit den damals an den
wenigen Zentren geistigen Lebens in Rußland herrschenden
Zeitströmungen zu treten.

Unter ihnen haben die beiden zuerst Genannten und Aelte-
sten zur Slawophilenlehre den Grund gelegt. In ihrer Kindheit

erlebten sie noch die gewaltige nationale Erhebung, die
im «vaterländischen Kriege» gegen den Korsen das ganze
russische Volk erfaßt hatte; und auf ihre Jünglingsjähre fiel der
trübe Schatten der nach dem Wiener Kongreß bereits unter
Alexander I. einsetzenden Reaktion und das erschreckende
Erlebnis des Dekabristenaufstandes von 1825. In jenen
denkwürdigen Jahren der Kämpfe gegen Napoleon rief der Historiker

Karamzin, trotz seiner starken Neigung zu einem
westeuropäischen sentimentalistischen Rationalismus, das russische
Volk auf zu einer größeren Wertschätzung seiner nationalen
Würde und der eigenen nationalen Leistungen, aber auch —
begeistert durch die großen Anstrengungen Alexanders I., das
russische Geistesleben zu heben — zur Entfaltung einer
wahrhaften nationalen Kultur. Damals wetterte der «archaistische»,
das Kirchenslawische als russische Originalsprache
verherrlichende Admiral Schischkow, nicht ohne viele gläubige
Zuhörer zu finden, wider die «Neuerer», zu denen aber für ihn
gerade Karamzin als Dichter gehörte, und wider ihre
Nachahmung fremder, d. h. französischer Sitten und Literaturformen:

«Ein Volk, das alles von einem andern übernimmt, dessen

Erziehung, Kleidung, Sitten nachahmt, ein solches Volk
vernichtet sich selbst und verliert seine eigene Würde; es darf
nicht mehr Herr sein, es ist zum Sklaven geworden, es trägt
Fesseln, und diese Fesseln sind um so unlösbarer, als es sich



des slawophilen Messianismus in Rußland 105

ihrer nicht schämt, sondern sie sogar für eine Zierde ansieht.»6
Hier tönen schon ganz deutlich entschieden slawophile Laute
an unsere Ohren.

All diesen damals schon «alten» Leuten trat nun nach 1812

eine neue Generation Junger entgegen, die stark beeindruckt
war von den Erlebnissen, die sie während der napoleonischen
Feldzüge im Auslande gemacht hatten. Sie begeisterten sich
zwar an Karamzins großer Geschichte des russischen Staates,
die seit 1816 erschienen war, ließen sich aber nicht mehr
beeindrucken von der durch den altgewordenen Karamzin
geschehenden Verherrlichung der absoluten Monarchie des
Heiligen Rußland zu einem Ideal der Ordnung und zum Garanten
des wahren Glaubens gegenüber westeuropäischer Unordnung
und westeuropäischem Unglauben, sondern glaubten, tief
beeindruckt von der allgemeinen Volksbewegung von 1812, dem
Volke hesser dienen zu können, wenn sie es von der
demokratischen Entwicklung Westeuropas erfaßt werden ließen.
Eine Zeitlang hatte man allen Grund zu hoffen, Alexander I.
werde selber dem russischen Volke einen Weg zur Freiheit
eröffnen, mit der es eine Konstitution empfangen und vor
allem von der als immer unerträglicher empfundenen Schmach
der Leiheigenschaft erlöst werde. Als aber seit der Gründung
der Heiligen Allianz sich alle solche Hoffnungen als nichtig
herausstellten, begann die liberal denkende Jugend im Adel
und Offizierskorps geheime Verschwörerbünde zu gründen.
Sie waren nun die eigentlichen Träger eines liberalen
Nationalismus und wurden als solche zwangsläufig die ersten
russischen Revolutionäre. Dabei darf aber nicht übersehen werden,

daß schon unter den späteren Dekabristen bedeutende
Männer waren, die trotz ihrer liberalen politischen Ideale
gegenüber dem russischen und dann überhaupt slawischen
Volkstum mit seinen volkstümlichen Traditionen Gefühle hegten

und diese auch aussprachen, die im Keime bereits die spätere

«Volkstumshewegung» («Narodnitschestvo» 7) der Slawo-

6 In seiner «Betrachtung über den alten und neuen Stil in der russischen

Sprache» 1803, nach A. Luther, Geschichte der russischen Literatur,
Leipzig 1924, S. 121.

7 Narodnost' (von narod, Volk) ist dem damals vom Turnvater Jahn
popularisierten deutschen Worte «Volkstum» nachgebildet.



106 F. Lieb, Ursprung und Anfänge

philen weithin vorwegnahmen. Zu ihnen gehört vor allem ein
Mann, von dem hier zuallererst im besonderen zu reden ist:
der später als dekabristischer Verschwörer nach Sibirien
verbannte Küchelbecker.

Wilhelm Küchelbecker,8 geboren am 10. Juli 1797 in Petersburg,

war deutscher Abstammung und besuchte zusammen
mit Alexander Puschkin seit 1808 das berühmte Lyzeum von
Carskoe Selo. Bezeichnend für seine Anfänge ist die Ablehnung

der französischen klassizistischen Aesthetik, die
Begeisterung für Klopstock, den Odendichter und Sänger von
Bardenliedern, den Erwecker eines an die Volksdichtung anknüpfenden

neuen Patriotismus, sowie die Verherrlichung des für
den deutschen Sturm und Drang so bezeichnenden Kraftgenies.
Damit verbindet er eine große Bewunderung für den prophetischen

Geist der Bibel und schließlich für einen «höheren»
poetischen Stil, für das «Schöne und Erhabene» im Sinne der
Schillerschen Aesthetik. Er beginnt, sich mit großer Energie
und Liebe für die alte russische Volksdichtung einzusetzen,
und ist auf dem besten Wege, der erste eigentliche Slawophile
zu werden. Auf einer Reise durch Deutschland drückt er in
Dresden 1820 die Ueberzeugung aus, daß «das Heilige Rußland

die höchste Stufe der Wohlfahrt erreichen werde daß
die Himmel die Russen berufen haben zu einer großen,
segensreichen Erscheinung in der sittlichen Welt».9 1821 hält er in
einem der Regierung in Petersburg mißfallenden freiheitlichen
Geiste Vorlesungen über die russische Literatur und die
slawischen Fragen — offensichtlich im Zeichen der allslawischen
Verbrüderung, für die sich in Rußland selber besonders im
Süden damals auch einige der aktivsten dekabristischen
Geheimbündler einzusetzen beginnen.

In den Jahren 1823—1825 lebt Küchelbecker in Moskau und
nähert sich dort dem Kreise der für Schellings Philosophie

8 Ueber ihn vgl. VI. Orlov und S. Chmel'nickij in «Dnevnik V. K.
Kjuchel'bekera» (Tagebuch K.s) mit Vorwort von J. Tynjanov, Leningrad
1929. Ueber K. schrieb Tynjanov einen interessanten Roman «Kjuchlja»
(deutsche Uebersetzung: «Küchelbecker»); vgl. auch Tynjanov, Ara-
chaisty i Novatory (Archaisten und Neuerer), Leningrad 1929.

9 P. N. Sakulin, Novaja russkaja literatura (Die neuere russische
Literatur), Moskva 1908, S. 347.



des slawophilen Messianismus in Rußland 107

begeisterten «Weisheitsliebenden» («Ljubomudry», cpiXôcroqpot)

und gibt zusammen mit W. F. Odojewskij, einem Bruder des
Dekabristen A. F. Odojewskij, die Zeitschrift «Mnemozina>
heraus. In ihr veröffentlicht er seinen berühmt gewordenen
Artikel «Ueber die Ausrichtung unserer Poesie, besonders
der lyrischen, in den letzten zehn -Jahren». Hier stellt er
nun als erster mit voller Klarheit die Frage, die im Mittelpunkt

unserer Erörterungen bleiben wird, die Frage nach der
geistigen Zukunft und der besonderen Mission Rußlands unter
den Völkern Europas. Er bringt das in höchst bezeichnender
Weise in engste Verbindung mit der Frage nach dem Vorhandensein

einer echten, lebendigen russischen Volksdichtung.
Ganz im Sinne Herders und eines auf diesem weiterbauenden
Idealismus, wie er vor allem von Schelling verkündet und, wie
wir noch genauer sehen werden, von Küchelbeckers neuem
Moskauer Freundeskreise begeistert vertreten wird, betrachtet
er das dichterische Schaffen eines Volkes als den höchsten
und bezeichnendsten Ausdruck seiner eigentümlichen inneren
Entwicklung und Reife.

Wie steht es nun hier um Rußland? So konkretisiert er
seine Frage nach der besonderen Bestimmung und Bedeutung
des russischen Volkes unter den Völkern. So ruft er aus: «Das
Beste ist der Besitz einer volkstümlichen (narodnaja) Poesie.»
Gewiß, Rußland müsse sich die geistigen Schätze anderer Völker

Europas und Asiens zu eigen machen, aber ohne darüber
seine nationale Eigenart zu verlieren. «Endlich soll zum
Ruhme Rußlands eine wahrhaft russische Poesie entstehen,
das Heilige Rußland soll nicht nur in der politischen, sondern
auch in der sittlichen Welt die erste Vormacht werden! Der
Glaube der Altväter, die vaterländischen Sitten, die Denkwürdigkeiten,

die nationalen Gesänge und Sagen sind die besten,
die reinsten, die echtesten Quellen für unsere Literatur.»10 Und
Küchelbecker setzt alle Hoffnung auf das Wiedererstehen einer
wahrhaft nationalen Literatur in die Werke der jüngsten
lebenden Dichter Rußlands, von denen er erwartet, «sie möchten

die schändlichen deutschen Ketten abwerfen und das
Verlangen besitzen, Russen zu sein», und schon weist er auf den

10 Ganz ähnliche Gedanken äußerten deutsche Romantiker wie Friedrich

Schlegel.



108 F. Lieb, Ursprung und Anfänge

hin, der alle Hoffnungen erfüllt: Alexander Puschkin, wenn
er schreibt: «Hier habe ich besonders im Auge A. Puschkin,
dessen drei Dichtungen große Hoffnungen erwecken.» 11

Wir werden sehen, gerade hier bei diesen Ueberlegungen,
Erwartungen, Hoffnungen, wie sie Küchelbecker aussprach, wird
Iwan Kirejewskij anknüpfen, um dem slawophilen Gedanken
schließlich einen vollen Ausdruck zu verleihen. Küchelbecker
selber sollte es nicht mehr beschieden sein, den von ihm
eingeschlagenen Weg fortzusetzen; er wurde ein Opfer der
Dezemberkatastrophe 1825 und verschwand in die Verbannung
nach Sibirien.

Doch wenden wir uns nun Iwan Kirejewskij, dem eigentlichen

Begründer der slawophilen Lehre, zu. Er wurde am
22. März 1806 in Moskau geboren. Seine spätere ernsthafte,
verantwortungsbewußte Einstellung zum Leben und zu seiner
Umgebung hat der Sohn von seinem frommen, konservativen
Vater geerbt, der selber über eine beträchtliche naturwissenschaftliche

Bildung verfügte. Seine wichtigsten Jugendjahre
verbrachte er auf dem väterlichen Gute in Dolbino. Daselbst
weilte 1813—1815 der Dichter Shukowskij als Freund der
Familie. Durch ihn wurde bei Kirejewskij der Grund zu seinen
literarischen Interessen und zu seiner Liebe für die Poesie
gelegt, die ihn nie verlassen hat und die für ihn wesentliches
Ausdrucksmittel zur Darstellung tiefer geistiger Vorgänge
geworden ist. Seine ästhetisch feingebildete Mutter heiratete
als zweiten Mann A. Elagin, einen begeisterten Verehrer der
deutschen idealistischen Philosophie. Dieser war zuerst
Kantianer und wurde dann unter dem Einfluß des Mediziner-
Philosophen Wellanskij in Moskau Schellingianer. 1821
erfolgte die Umsiedelung nach Moskau, wo sich Kirejewskij bei
den bedeutendsten Vertretern des wissenschaftlichen Lehens
Privatunterricht geben ließ und die Vorlesungen des Professors

für Physik und Landwirtschaft, Pawlow, anhörte, der die
Naturphilosophie Schellings mit Begeisterung verkündete und
der einen entscheidenden Einfluß auf die akademische Jugend
ausübte. Seinen besten Freund fand er in Moskau in
seinem späteren slawophilen Gesinnungsgenossen Koschelew. Im

11 «Mnemozina» II, 1824, S. 42 f.



des slawophilen Messianismus in Rußland 109

Jahre 1824 trat Kirejewskij in das Archiv des Außenministeriums

ein, wo er sich zusammen mit einer Elite junger Adliger

für einen öffentlichen Beruf vorbereitete. Die
«Archivjünglinge» schlössen sich zu dem vorhin erwähnten Kreis der
«Weisheitsliebenden» zusammen. Zu diesem Kreise gehörten
weiterhin fast alles Leute, die später als gelehrte Historiker,
Literaturforscher, Journalisten oder Dichter eine bedeutende
Rolle spielen sollten. Hauptgegenstand der damaligen
Gespräche war, wie schon angedeutet, die deutsche idealistische
Philosophie, dazu auch die romantische Philosophie oder die
zeitgenössische Poesie. Ueber den besonderen Einfluß Schel-
lings hören wir: «Die deutsche Philosophie und insbesondere
die Worte Schellings fesselten uns alle so sehr, daß das
Studium aller andern Dinge ziemlich oberflächlich betrieben
wurde und wir unsere ganze Zeit den deutschen Weisheitsliehenden'

widmeten.» 12

Ganz im Geiste Schellings konnte damals W. F. Odojewskij
in der schon genannten «Mnemozina» betonen, die Philosophie
habe aus allgemeinen absoluten Prinzipien hervorzugehen und
bilde die Grundlage aller wahren Bildung. Alle wissenschaftliche

Einzelerkenntnis beruhe auf einer letzten Erkenntnis
eines alleinheitlichen Ganzen, wie sie allein die Philosophie
gründen könne. So wurden im Sinne Schellings schließlich
alle Erscheinungen der Natur und des Geisteslebens auf ein
letztes alles begründendes und alles umfassendes schöpferisches

Prinzip der Identität von Geist und Natur
zurückgeführt. Koschelew schrieb über das Hauptinteresse dieses
philosophischen Freundeskreises damals folgendes: «Das
Grundprinzip, auf dem alle menschliche Erkenntnis beruhen
muß, bildete den vorzüglichsten Gegenstand unserer
Gespräche; die christliche Lehre schien uns nur für die Volksmasse

geeignet zu sein, aber nicht für uns, die Weisheitsliebenden'.

Besonders hoch schätzten wir Spinoza, und seine
Werke stellten wir hoch über das Evangelium und andere
heilige Schriften.» 13 Diese jungen Menschen glaubten damals
in der Schellingschen Spekulation den Zugang zur endgültigen

Lösung aller Probleme, der Erkenntnis, der Erfassung
12 Koschelev, Zapiski (Aufzeichnungen), Berlin 1884, S. 8.
13 Ebd., S. 1.



110 F. Lieb, Ursprung und Anfänge

des Menschen und der Welt, gefunden zu haben. Ihr religiöses
Bekenntnis bestand in einem idealistischen Pantheismus.

Bezeichnend sind auch die Worte, die der Dichter Bara-
tynskij damals (1826) an Puschkin geschrieben hat: «Die
ganze Jugend von Moskau ist besessen von der transzendentalen

Philosophie» (Schellings).14 Und seihst Puschkin meinte
später von der «deutschen Philosophie» jener Jahre: sie hat
«unsere Jugend vor dem kalten Skeptizismus der französischen

Philosophie gerettet und sie von ihren anziehenden und
schädlichen Träumereien abgebracht, die auf die Blüte der
vorangegangenen Génération [gemeint sind offenbar die
Dekabristen] einen so verheerenden Einfluß ausgeübt haben».15
Und ein andermal äußerte sich Puschkin so: «Das Denken der
großen europäischen Philosophen war auch für uns nicht
vergeblich. Die Theorie der Wissenschaften hat sich vom
Empirismus befreit, gewann einen umfassenden Horizont und zeigte
ein größeres Streben zur Einheitlichkeit. Die deutsche
Philosophie fand besonders in Moskau viele junge glühende,
gewissenhafte Anhänger, und obwohl sie eine für Nichteingeweihte
wenig verständliche Sprache redete, war ihr Einfluß doch
wohltuend und wird von Stunde zu Stunde fühlbarer.» 16

Für kurze Zeit trat allerdings die deutsche Philosophie in
den Hintergrund unseres Kreises. Besonders durch W. F. Odo-

jewskij war er mit den den Umsturz vorbereitenden Dekabristen

verbunden. Die «allgemeine Unzufriedenheit» mit dem
reaktionären Regime Alexanders I. seit 1822 erfaßte auch ihn.
Auch er begann die Notwendigkeit eines Wechsels des
Regierungssystems zu erkennen — «d'en finir avec ce gouvernement»,

wie Koschelew schreibt —, das damals auf allgemeine
Gegnerschaft stieß. Die Tragödie des Dezemberaufstandes von
1825 hat dann die jungen Leute aufs tiefste erschüttert und,

14 Baratynskij, Sämtliche Dichtungen (russische Ausgabe), Leningrad
1936, S. LXXXI.

15 Aus Puschkins Aufzeichnungen über Radischtschevs «Reise von
St. Petersburg nach Moskau» aus den Jahren 1833 ff. in: Puschkin o

Literature, hrsg. von N. V. Bogolovskij, Leningrad-Moskau 1934, S. 378 f.;
vgl. auch Puschkin, Aufsätze und Tagebuchblätter, deutsch von Fega
Frisch, München 1925, S. 220.

10 Aus dem Vortrag Puschkins vor der Kaiserlichen Russischen
Akademie vom 16. Jan. 1836, op. cit., S. 378 f., bzw. 325 f.



des slawophilen Messianismus in Rußland 111

angesichts einer politisch hoffnungslos gewordenen Lage,
nicht nur dazu bewogen, ihren Geheimbund aufzulösen,
sondern aller Politik überhaupt zu entsagen, doch nicht um sich
ganz in Schweigen zu hüllen oder sich völlig in die immer
undurchdringlicher werdende staatliche Finsternis zu schicken,
sondern nun in literarischen und geschichtsphilosophischen
Betrachtungen wiederum im Anschluß an Schelling einen Ausweg

zu suchen aus der allgemeinen Not, die damals das
geistige Lehen bedrückte.

Schelling 17 war ohne Zweifel der erste große europäische
Philosoph, der die russische ;junge Intelligenz nicht nur in
seinen Bann zog, sondern auch zu einem Nachdenken und
Weiterdenken über die letzten Probleme des menschlichen
Daseins und vor allem der europäischen Geschichte anregte.
Schellings allumfassende Philosophie bedeutete für diese
russische Generation wirklich die eigentliche Entdeckung der
Welt und des Menschen, indem in ihr folgendes geltend
gemacht wurde: Der schöpferische Weltgeist sucht in
mannigfaltigster Weise in immer neuen Gestaltungen sich zu
manifestieren, zunächst in der Natur mit ihrem unerschöpflichen
Reichtum von Geschlechtern und Arten, um schließlich im
Menschengeschlecht mit seinen geistigen Schöpfungen zum
vollkommensten Ausdruck seiner selbst zu gelangen. Gerade
in ihm erreicht die Mannigfaltigkeit der Gestaltung eine neue
herrliche Krönung vor allem in den Wissenschaften, in der
Philosophie. Doch am reinsten und unmittelbarsten sucht der
schöpferische Weltgeist in der Kunst und im religiösen
Bewußtsein zur Selbstoffenbarung zu gelangen. Sich ständig
differenzierend, entfaltet er einen gewaltigen Reichtum verschiedenster

Ausdrucksformen besonders im individualisierten
Schaffen der Völker, die selber nichts anderes sind als
organische, lebendige Glieder der einen Menschheit und ihres
Geistes, der eigentlichen Krone der ganzen Schöpfung.

Hier, wo auch Schelling in der Nachfolge Herders gelegentlich

von der besonderen Mission ;jedes einzelnen Volkes im
Ganzen der Menschheit redet, konnten seine russischen Schüler

ihre eigenen Betrachtungen über das besondere Schicksal,

17 Vgl. dazu W. Setschkareff, Schellings Einfluß in der russischen

Literatur der 20er und 30er Jahre des 19. Jahrhunderts, Leipzig 1939.



112 F. Lieb, Ursprung und Anfänge

die Eigenart und die besonderen Aufgaben des russischen
Volkes anschließen und Stellung beziehen zu der seit dem
Zusammenstoß der westlichen Welt in den napoleonischen
Kriegen immer mächtiger und dringender gewordenen Frage
nach dem Verhältnis von Kußland und Europa. Aus der
besonderen Beantwortung gerade dieser Frage ist dann auch das
ausgebildete russische Slawophilentum entstanden. Sein eigentlicher

geistiger Begründer wurde eben Iwan Kirejewskij.
Auch Kirejewskij gehörte zu den Männern, die damals —

all den dunklen Schatten zum Trotz, die zum Beginn der
Herrschaft Nikolaus'I. das gesamte Leben Rußlands verdüsterten—
in ihren ersten literarischen Veröffentlichungen ihrem inbrünstigen

Glauben an Rußlands geistige Zukunft Ausdruck
verliehen, und nicht etwa an eine massive Entfaltung der äußeren
Macht des russischen Reiches auf Grund seiner kolossalen
Größe und quantitativen Schwere, wie das etwa der Literar-
kritiker Nadeshdin und andere einer offiziellen «Narodnost'»
huldigenden Zeitgenossen. Dabei konnte nun Kirejewskij auf
eine feste, unumstößliche Tatsache hinweisen, die durch ihr
eigenes Gewicht bewies, daß Rußland begonnen hatte, eine
geistige Kraft zu werden, die der ganzen europäischen Welt etwa
«ein Wort» zu sagen hatte; diese Tatsache war Alexander
Puschkin. Das tat Kirejewskij in seinen ersten literarischen
Essays «Ueher die Poesie Puschkins» (1828) und «Ueberhlick
über die russische Literatur 1829» (1830).

In Puschkin verherrlicht Kirejewskij, ganz in Schelling-
schen Gedankengängen sich bewegend, als erster Kritiker seiner

Werke, die so lange erwartete große originale und nationale

Offenbarung des schöpferischen Geistes des russischen
Volkes. «Es genügt nicht» — so erklärt er —, «ein Poet zu
sein, um ein nationaler Dichter sein zu können; um das werden

zu können, muß man gleichsam in der Mitte des Lebens
seines Volkes erzogen worden sein, die Hoffnung seines
Vaterlandes teilen, seine Bestrebungen, seine Verluste — mit einem
Worte sein Leben leben und es ungewollt zum Ausdruck
bringen, indem man sich selbst ausdrückt.» In Puschkin hat
aber nun Rußland seinen lange erwarteten großen Sohn
erzeugt, der endlich die schöpferische Gabe besaß, die ganze
Schönheit und Größe russischer Lebenswirklichkeit in seinen



des slawophilen Messianismus in Rußland 113

Dichtungen darzustellen und «in sich selber das Leben seines
Volkes abzubilden» (II, 3).18 Es besteht darum für die Russen
nicht der geringste Anlaß, sich an einen (damals florierenden)

am Leben verzweifelnden Byronismus zu verlieren: «Das
junge Rußland hat keinen Anteil gehabt am Leben der
westlichen Staaten, und ein Volk kann nicht unter dem Einflüsse
fremder Erfahrungen alt werden. Ein glänzendes Feld steht
noch für die russische Aktivität offen. Alle Gattungen der
Kunst, alle Zweige der Erkenntnis muß sich unser Vaterland
noch zu eigen machen. Wir leben noch einer Hoffnung»
(II, 10).

Immer stärker betont von da an Kirejewskij seinen Glauben

an die Zukunft und die besondere Mission des russischen
Volkes und seines geistigen Schöpfertums. Nachdem — so
erklärt er — die russische Literatur besonders in Puschkins
Schaffen einen Anschluß gefunden hat an den die geschichtliche

Tradition pflegenden allgemeineuropäischen «Realismus»
— dieser verstanden im Sinne der Schellingschen Philosophie —,
ist die Zeit gekommen, da sich Rußland im Sinne einer eigenen

nationalen Philosophie bewußt werden muß. Das, was
der frühverstorbene romantische Dichterphilosoph Wenewi-
tinow, der auch zum Kreise der «Weisheitsliebenden» gehörte,
postuliert hatte 19, muß nun von anderen getan werden.
Offensichtlich unter dem Einfluß des deutschen Idealismus im
philosophischen Selbstbewußtsein den höchsten Ausdruck des
menschlichen Geistes und seiner Schöpferkraft findend, sagt
nun Kirejewskij folgendes: «Wir haben eine [eigene]
Philosophie nötig; die ganze Entwicklung unseres Geistes verlangt

18 Ich zitiere von nun an nach Band- und Seitenzahl der zweiten
russischen Ausgabe der Sämtlichen Werke Iwan Kirejewskijs, hrsg. von
M. Gerschenson, Moskau 1911. — Mit der oben genannten Entdeckung der
nationalen Bedeutung Puschkins durch Kirejewskij befindet sich bis hinein

in die Gedankenformulierung in merkwürdiger und aufschlußreicher
Uebereinstimmung die Neuentdeckung Puschkins als des eigentlichen
russischen Nationaldichters im Zusammenhang mit der Rückkehr zur nationalen

Tradition, die sich im Rußland Stalins der dreißiger Jahre vollzog
und im Puschkin-Jubiläum von 1937 seinen solennen Ausdruck fand. Vgl.
mein Buch: Rußland unterwegs, S. 196 ff.

19 Vor allem in seinem Aufsatze: «Einige Gedanken zum Projekte
einer Zeitschrift» (W. V. Venevitinov, Sämtliche Werke [russische
Ausgabe] Moskau-Leningrad 1934, S. 215 ff.).

8



114 F. Lieb, Ursprung und Anfänge

sie. Durch sie allein kann unsere Dichtung leben und atmen,
sie allein kann unseren noch in den Kinderschuhen steckenden
Wissenschaften Seele und Ganzheit (celost') verleihen, und
selbst unser Lehen wird vielleicht etwas von ihrer harmonischen

Schönheit übernehmen. Doch von woher wird sie
kommen? Wo sie suchen? Gewiß muß unser erster Schritt zu ihr
die Aneignung der geistigen Reichtümer des Landes sein, das
in der Spekulation alle anderen Länder überflügelt hat. Aber
fremde Gedanken sind nur nützlich, wenn sie der Entwicklung

der eigenen dienen. Die deutsche Philosophie kann bei
uns keine Wurzeln fassen. Unsere Philosophie muß sich aus
unserem eigenen Leben entwickeln, auf die eigenen aktuellen
Fragen antworten, auf die herrschenden Interessen unseres
nationalen (narodnago) und privaten Lebens. Wann und wie?
— die Zeit wird es lehren; doch das Interesse für die deutsche
Philosophie, das sich bei uns auszudehnen beginnt, ist schon
ein wichtiger Schritt zu diesem Ziele» (II, 27).

Die ganze hier aufgeworfene Fragestellung, die stark
empfundene Notwendigkeit einer besonderen nationalen schöpferischen

Kultur läßt uns erkennen, wie sehr Kirejewskij hier
schon bestimmt ist durch die romantische, besonders stark
durch Hegel geltend gemachte Idee des besonderen «Volksgeistes»

eines jeden Volkes, in dem der universale Geist in
ständiger Differenzierung jeweilen seinen konkreten Ausdruck
findet und sich damit gerade zu seiner jeweilen individuellen
Verwirklichung entfaltet.

Entscheidende Bedeutung erhält hier nun für Kirejewskij
die Frage nach der besonderen Mission der slawischen Völker
und insbesondere der des russischen. Hatte gerade Hegel —
übrigens im Unterschied sowohl zu Herder wie zu Schelling —
nur immer betont, die slawische Welt falle noch außerhalb
seiner geschichtsphilosophischen Betrachtungen, weil «diese

ganze Völkermasse bisher nicht als ein selbständiges Moment
in der Reihe der Gestaltungen der Vernunft in der Welt
aufgetreten ist»,20 so beginnt nun Kirejewskij immer mehr von

20 «Ob dies in der Folge geschehen werde, geht uns hier nichts an»,
heißt es weiter: Vorlesungen über Philosophie der Weltgeschichte, hrsg.
von G. Lasson, IV, S. 779; S. 885 erklärt Hegel, als Ackerbauer seien
«die Slawen langsamer und schwerer zum Grundgefühl des subjektiven



des slawophilen Messianismus in Rußland 115

dem messianischen Glauben erfaßt zu werden, in der geistigen
Entwicklung des russischen Volkes innerhalb der Gesamtentwicklung

der europäischen Völkerwelt sei nun der Moment
gekommen, da Rußland beginne, eine führende Rolle zu spielen,

indem es das Erbe der bisherigen europäischen Kultur
übernimmt, um es mit neuen, unverbrauchten Kräften zu
neuem Glänze zu führen. Wir stehen hier, wenn auch noch
ganz im Rahmen einer universalen Geschichtsbetrachtung, die
gerade die Verpflichtung, die Abhängigkeit Rußlands gegenüber

dem Westen geflissentlich betont, im Angesichte einer
der grundlegenden Voraussetzungen des späteren Slawophilen-
tums. Kirejewskij erklärt weiter: «Seien wir unparteiisch und
geben wir zu, daß es bei uns noch keine vollständige
Widerspiegelung des geistigen Lebens der Völker, noch keine
Literatur gibt. Doch trösten wir uns, wir besitzen ein Gut, ein
Pfand für alle übrigen: wir haben eine Hoffnung und die
Ueberzeugung von der großen Bestimmung unseres Vaterlandes!»

(II, 38). Es folgen dann Ueberlegungen, die sich an die

von Fichte 21 noch ganz im Sinne eines weltbürgerlichen
Universalismus besonders deutlich vertretenen Gedanken anschließen,

daß innerhalb der christlichen Welt jeweilen ein besonderer

Staat gleichsam zum Kulturführer unter den sich
untereinander ablösenden Staaten berufen sei.

«Die Krone der europäischen Aufklärung hat als Wiege
unserer Bildung gedient, diese ist geboren, als die andern
Staaten bereits den Kreis ihrer geistigen Entwicklung beendigten;

und da, wo sie stehenblieben, da haben wir angefangen.
Wie die jüngste Schwester in einer großen einmütigen
Familie ist Rußland (Rossija), bevor es ans Licht tritt, reich
durch die Erfahrung der älteren. Betrachtet einmal alle
europäischen Völker: jedes unter ihnen hat schon seine Bestimmung

erfüllt, jedes hat seinen ihm eigentümlichen Charakter

Selbsts, zum Bewußtsein des Allgemeinen, zu dem, was wir früher Staatsmacht

genannt haben, gekommen, und sie haben nicht an der aufgehenden

Freiheit teilnehmen können». Man wird angesichts dieser Worte mit
einigem Erstaunen z. B. an den Hussitismus und Arnos Kommensky (Co-
menius) denken müssen.

21 Fichte, Grundzüge des gegenwärtigen Zeitalters, 1806, 14.

Vorlesung am Schluß.

8»



116 F. Lieb, Ursprung und Anfänge

ausgebildet, hat schon das Stadium der Vereinzelung
überschritten; und keines lebt mehr sein Leben für sich allein;
das Leben von ganz Europa hat die [sich absondernde]
Selbständigkeit jedes einzelnen Staatswesens überwunden. Aber
damit sich das Ganze (celoe 22) Europas sich zu einem gestalteten

organischen Körper bilden kann, braucht es eine besondere

Mitte, ein Volk, das über die andern durch sein geistiges
und politisches Uebergewicht die Vorherrschaft ausübt. Die
ganze Geschichte der neueren Kulturentwicklung erweist die
Unumgänglichkeit einer solchen Vorherrschaft, immer war ein
Staat sozusagen die Hauptstadt der andern, war er das Herz,
aus welchem alles Blut, alle lebendigen Kräfte der zivilisierten
Völker hervorgehen und zu welchem sie zurückströmen.
Italien, Spanien, Deutschland (zur Zeit der Reformation), England

und Frankreich haben Zug um Zug das Schicksal der
europäischen Kultur dirigiert. Die Entwicklung der inneren
Kraft war der Grund einer solchen Vorherrschaft, und der
Niedergang dieser Kraft war der Grund ihres Niedergangs.
England und Deutschland befinden sich jetzt auf dem Höhepunkt

der europäischen Zivilisation; aber ihr belebender Einfluß

hat aufgehört, weil ihr inneres Leben bereits aufgehört
hat, sich weiter zu entfalten; es ist alt geworden und hat
bereits jene Einseitigkeit der Reife erlangt, die dazu führt, daß
ihre Kultur nur noch ihnen selbst angemessen ist. Deswegen
macht Europa heute den Eindruck einer gewissen Erstarrung;
der politische und sittliche Fortschritt hat haltgemacht,
rückständige Ansichten, veraltete Formen haben wie ein gestauter
Fluß eine fruchtbare Gegend in einen Sumpf verwandelt, wo
nur noch das Vergißmeinnicht blüht und selten ein kaltes
Irrlicht aufglüht. Doch in der ganzen zivilisierten Menschheit
haben nur zwei Völker an der allgemeinen Erstarrung nicht
teilgenommen; zwei junge, frische Völker blühen voll
Hoffnung: das sind die Vereinigten Staaten von Amerika und unser
Vaterland. Aber die räumliche und politische Entfernung und
noch viel mehr die Einseitigkeit der englischen Zivilisation der
Vereinigten Staaten lassen alle Hoffnung Europas auf Rußland
hinlenken. In gemeinsamer Tat haben die wichtigsten Staaten

22 So in der Ausgabe von 1911 (II, 38) und nicht, wie Koyré, op. cit.,
S. 131, liest: «edinstvo» («Einheit»),



des slawophilen Messinnismus in Rußland 117

Europas an der Bildung unserer Zivilisation teilgenommen,
haben sie ihm einen allgemeinen europäischen Charakter
aufgeprägt und zugleich damit auch die Voraussetzung für einen
zukünftigen Einfluß auf ganz Europa geschaffen. Zum gleichen
Ziele führen die Geschmeidigkeit und die Empfänglichkeit des
Charakters unseres Volkes hin, seine politischen Interessen
und selbst die geographische Lage unseres Landes. Das Schicksal

jedes europäischen Staates hängt von der gegenseitigen
Verbundenheit aller ab, das Schicksal Rußlands hängt allein von
Rußland ab. Aber das Schicksal Rußlands ist in seiner Kultur

beschlossen: sie ist die Bedingung und die Quelle aller
Güter. Wenn aber alle diese Güter uns gehören "werden, dann
werden wir sie mit dem übrigen Europa teilen und ihm alle
unsere Schuld hundertfach zurückerstatten» (II, 38 ff.).

In diesen außerordentlich wichtigen Ausführungen sucht
Kirejewskij vor allem klarzulegen, daß er zwar die Ueber-
zeugung habe, daß die alte Welt «ihr Wort» gleichsam gesagt
habe, daß ihre Kräfte sich zu erschöpfen beginnen, daß aber
nun nicht einfach das russische Volk als etwas total anderes
und Europa gegenüber Fremdes und Feindliches berufen sei,
an ihre Stelle zu treten, sondern als noch unverbrauchte Kraft
dazu bestimmt sei, ihr Erbe anzutreten, um es weiter fruchtbar

zu machen und die vom Westen aufgegebenen, unerledigten
Probleme einer Lösung entgegenzuführen im Sinne der

allgemeinen Humanität und eines allumfassenden, auch den
Westen seiher wieder befruchtenden Universalismus. Ganz
deutlich spüren wir hier schon etwas von der dann in Dosto-
jewskijs großartiger Puschkin-Rede ausgeführten Idee der
allmenschlichen Mission des russischen Volkes.23

Kirejewskij will offenbar sagen, nicht nur als zuletzt
gekommenes .Volk, sondern als das allseitigste und aufnahmefähigste

ist das russische dazu berufen, die Idee der Menschheit

als Ganzes in umfassendster Weise zum Ausdruck zu
bringen, d. h. aber, daß nicht einfach eine mechanische
geschichtliche Notwendigkeit Rußland dazu bestimmt hat, eine
letzte Synthese in der Geschichte der europäischen Völker zu
bilden, sondern daß es die individuelle Eigenart des russischen
Volksgeistes selber ist, die es zu einer solchen Aufgabe von

23 Vgl. dazu mein Buch: Rußland unterwegs, S. 29 ff.



118 F. Lieb, Ursprung und Anfänge

vornherein prädestiniert. Was einmal Schiller24 vom
deutschen Volke geträumt hat als einem politisch ohnmächtigen
und erfolglosen Volke, das aber «mit dem Geist der Welten
verkehrt», dieses heute so nachdenklich machende und traurig

stimmende Wort könnte man im Sinne Kirejewskijs vom
deutschen Volke auf das russische übertragen: «Jedes Volk»
— so fährt Schiller fort — «hat seinen Tag in der Geschichte,
doch der Tag der Deutschen ist die Ernte der ganzen Zeit.»
Für Kirejewskij wird so das russische Volk, ganz ähnlich
wie für die deutschen Romantiker das deutsche, «die eigentliche

Menschheitsnation».25 Aus dieser universalistischen Idee
heraus ist dann der ausgeprägte slawophile Messianismus
entstanden.

Gegenüber Kirejewskijs universaler und differenzierter
Geschichtsbetrachtung, deren Weiterentwicklung wir noch zu
verfolgen haben werden, wirkt alles, was wir später von einer
halbwegs slawophilen Journalistik akademischer und zugleich
stark regierungstreuer Herkunft über das Thema «Rußland
und Europa» zu hören bekommen werden, eher massiv und
lächerlich. Ich denke hier an die Tätigkeit des Literaturhistorikers

und -kritikers Schewyrjew26 in der den Slawophilen
nahestehenden Zeitschrift «Moskvitjanin». In ihr ist immerhin
ein Aufsatz bemerkenswert, weil er sich aus dem Westen, aus
Frankreich stammender Waffen bedient, um darzulegen, daß
es mit dem Westen zu Ende sei und daß neben Amerika eben
Rußland berufen sei, die Führerschaft unter den Völkern zu
übernehmen.

Seit dem Anfang der dreißiger Jahre hatte der französische
Literaturhistoriker Philarète Chasles,27 ein besonderer Ken-

24 In einem Fragment von 1801 bei Friedrich Meinecko, Weltbürgertum
und Nationalstaat, 4. Aufl., München 1917, S. 58.

25 F. Meinecke, op. cit., S. 71.
20 S. P. Schewyrjew (1806—1865) hat eine Zeitlang während eines

Aufenthaltes in München intensiv mit Franz von Baader, dem berühmten

bayrischen Theosophen, verkehrt und über ihn und seine Gespräche
mit ihm im «Moskvitjanin» 1841, I, S. 378—437, einen Aufsatz veröffentlicht.

27 Ueber ihn vgl. Margaret Phillips, Philarète Chasles, critique et

historien de la littérature anglaise, Thèse, Fac. des Lettres de Paris,
1933.



des slawophilen Messianismus in Rußland 119

ner und Beobachter der Entwicklungen in England und
Deutschland, aber auch in Amerika, immer dringlicher nicht
etwa nur die These vertreten, die Führerschaft unter den
Völkern hätte sich endgültig von der romanischen Welt nach dem
Norden zur germanischen hin verschoben, sondern nun sei
auch der Niedergang der germanischen Völkerwelt kaum mehr
aufzuhalten. Chasles war zum Teil auch unter dem Einflüsse
Carlyles zur Ueberzeugung gekommen, auch England werde
über der unüberwindlichen Industriekrise und der Unlösbar-
keit des Arbeiterproblems dem Marasmus verfallen.

Aber was nun? Welcher neue Erdteil soll die Erbschaft
des «untergehenden Abendlandes» übernehmen? Was Chasles
darüber in einem Aufsatz der «Revue des Deux Mondes» 1840

unter der Ueberschrift «Revue de la littérature anglaise» 28

geschrieben hat, das setzte nun Schewyrjew in einem längeren
Aufsatze «Ansicht eines Russen über die gegenwärtige
Bildung Europas» in seiner Zeitschrift «Moskvitjanin» 1841
seinen russischen Lesern vor.29 Nun wurde also den Russen von
kompetenter Seite auch aus dem Westen bestätigt, daß Europa,
der Westen, am Verenden sei und daß allein Rußland und
Amerika dessen Erbschaft übernehmen könnten. Dabei teilte
Schewyrjew allerdings seinen Lesern nicht mit, daß Chasles
gegenüber der russischen Machtentwicklung damals schon
einen ebenso besinnungslosen Horror besaß, wie ihn viele
Leute heute bei uns gegenüber der UdSSR, teilen.30 Doch was

28 Zum Teil, und zwar gerade mit den entscheidenden Stellen
abgedruckt in dem Sammelband von Ph. Chasles, Etudes sur les hommes et
les mœurs au XIXe siècle, Paris 1849.

29 Darüber ausführlich und sehr umständlich P. B. Struve, S. P.

Schewyrjew und die westlichen Einflüsse und die Quellen der Theorie, bzw.
des Aphorismus vom «verfaulten» oder «verwesenden» Europa (russisch),
in den Abhandlungen des Russischen Wissenschaftlichen Instituts in
Belgrad, 1940, S. 201 ff.

30 Margaret Phillips, op. cit., S. 101 schreibt: «Chasles redoute la
puissance slave, parce qu'elle représente, lui semble-t-il, le principe de
la réaction, et qu'elle n'est qu'à demi-civilisée. Lorsqu'il jette les regards
au côté des Etats-Unis, il n'est pas complètement rassuré: ,On remarque
un niveau intellectuel très inférieur à celui du vieux monde, et un
affaiblissement du sens moral. L'Amérique, comme l'Europe, est rongée
par la maladie de l'égoïsme, l'amour du gain.'» Das alles vor über hundert
Jahren!



120 F. Lieb, Ursprung und Anfänge

erklärte Chasles, und was hat ihm Schewyrjew in seinem
Artikel, in dem er über den Niedergang der französischen
Gesellschaft und Literatur und über die «krankhafte Fäulnis des

Lebens» in Frankreich, über die verhängnisvolle Trennung
von Religion und Philosophie in Deutschland, über das Schweigen

Schellings und die Isolierimg Franz von Baaders seine
trübseligen Betrachtungen anstellte, wörtlich in russischer
Sprache nachgeschrieben? Es seien hier nur einige besonders
interessante Stellen mitgeteilt: «En vain un sentiment de
confiance et d'espoir cherche-t-il à repousser la vérité fatale. La
décadence des littératures, née de celle des esprits, ne peut
être niée. Tout le monde voit que nous descendons, d'un commun

accord, nous peuples européens, vers je ne sais quelle
nullité demi-chinoise, vers je ne sais quelle faiblesse universelle

et inévitable que l'auteur de ces observations prédit
depuis quinze ans, et contre laquelle il ne voit pas de remède
Les méridionaux marchent les premiers: les premiers ils ont
reçu lumière et vie; les premiers, ils sont tombés dans la nuit.
Les septentrionaux suivront de près... Cette civilisation que
nous appelons européenne, n'a-t-elle pas assez duré dans le
temps et dans l'espace? Et le globe manque-t-il de régions plus
naïves et plus neuves qui accepteront, qui acceptent notre héritage,

comme jadis nos pères ont accepté celui de Rome
lorsqu'elle eut accompli son destin? L'Amérique et la Russie

ne sont-elles pas là?31 Deux contrées avides d'entrer

en scène, deux jeunes acteurs qui veulent être applaudis;
toutes deux ardemment patriotiques et envahissantes... L'homme
de la matière et du travail corporel, maçon ou ingénieur, architecte

ou chimiste, peut nier ce que j'avance, s'il n'est pas
philosophe; mais nos preuves sont flagrantes. On découvrirait douze
mille acides nouveaux; on dirigerait les aérostats par la
machine électrique ; on imaginerait le moyen de tuer
soixante mille hommes en une seconde,32 que
le monde moral européen n'en serait pas moins ce qu'il est,
mort ou mourant. Du haut de son observatoire solitaire,
planant sur l'espace obscur et sur les vagues houleuses du futur
et du passé, le philosophe, chargé de sonner les heures dans
les journées de l'histoire, et d'annoncer les changements qui se

31 Von mir gesperrt. 32 Von mir gesperrt.



des slawophilen Messianismus in Rußland 121

font dans la vie des peuples, n'en serait pas moins forcé de

répéter son cri lugubre: L'Europe s'en va!>
Doch kehren wir zurück zu Kirejewski;j! Nach einer

Studienreise nach dem Westen 1830, die er nach Berlin, wo er
u. a. Hegel und Schleiermacher, «die schönste und ehrwürdigste

Ruine des 18. Jahrhunderts», gehört, und dann nach
München unternahm, wo er Schellings Vorlesungen und den
großen Philosophen selber persönlich besucht hat, gründete
Kirejewskij 1831 eine neue Zeitschrift mit dem bezeichnenden
Titel «Der Europäer», die schon nach der zweiten Nummer
verboten wurde, und zwar wegen seines berühmt gewordenen
Artikels «Das neunzehnte Jahrhundert». Dieser Aufsatz
bedeutete nichts anderes als eine Abwendung von seinem
bisherigen Glauben an eine auf die eigene Grundlage der
«Narodnost'» aufgebaute russische Kultur. Nun verkündete
Kirejewskij im Gegenteil die Notwendigkeit eines entschiedenen

Anschlusses an die humanistische Kultur des Westens
und ihre politisch-religiösen Grundlagen. Diese aber findet er,
abgesehen von ihrem christlichen Gehalt, gegeben in den
antiken Bildungselementen, die es dem Westen allein ermöglicht
hatten, ein haltbares und in sich kontinuierliches Staatensystem

aufzurichten, in dem eben nicht wie in dem kulturell
und politisch zurückbleibenden und im Grunde barbarisch
und chaotisch gebliebenen Rußland Politik, Wissenschaft und
Religion getrennte Sphären geblieben seien, sondern die zu
einer mächtigen Kultursynthese verbunden worden seien, womit

sich die Möglichkeit eines kontinuierlichen Fortschrittes
der Vernunft ergäbe. Rußland habe hier entschlossen das
begonnene Werk der Europäisierung Rußlands durch Peter den
Großen fortzusetzen und sich in den allgemeinen Prozeß der
europäischen Entwicklung einzureihen, wenn es überhaupt
eine geschichtlich bedeutsame und fruchtbare Rolle spielen
wolle.

Dann aber kam die entscheidende Wendung Kirejewskijs
zum ausgesprochenen Slawophilentum. Er bekehrte sich zum
Teil unter dem Einflüsse seiner gottesfürchtigen Frau, zum
Teil unter dem seines Freundes Chomjakow und dank der
Berührung mit dem Starzen des berühmten Klosters Optina
Pustyn' von einem etwas überkonfessionellen Christentum zu



122 F. Lieb, Ursprung und Anfänge

einem entschiedenen kirchlichen orthodoxen Glauben. Und
nun fand er, darin ganz im Einklang mit Chomjakow, der
seinen orthodoxen Kinderglauben nie verloren hatte, in der
russisch-nationalen, kirchlich-orthodoxen Tradition das feste
Fundament nicht nur für sein persönliches Leben, sondern
auch für den Aufbau einer neuen, durch das orthodoxe Rußland

bestimmten Welt, die an Stelle der einer heillosen
Zersplitterung aller geistigen Kräfte verfallenen, in katholisches
Machtstreben oder in einen protestantischen Subjektivismus
degenerierenden, den Glauben und das unvermeidlich einem
einseitigen Rationalismus ausgelieferte Wissen auseinanderreißenden,

dem Skeptizismus, dem Materialismus und schließlich

dem Atheismus hingegebenen, morbid gewordenen
westlichen Welt treten soll. Kirejewskij sucht dafür in seinen
zwei letzten Aufsätzen von 1852 und 1856 die ersten Grundsteine

einer philosophischen Begründung zu legen, ausgehend
von Schellings letzter philosophischer Phase seiner positiven
Philosophie und einmündend in eine auf die Kirchenväter
sich stützende Lehre von der unzertrennlichen Ganzheit der
menschlichen Geisteskräfte, die allein in ihrer Ungeteiltheit
und Totalität Zugang besitzen zu der letzten Wahrheit und
Wirklichkeit des göttlichen Lebens, wie es allein im Räume
der Kirche Gestalt gewinnt, und die dann auch die Kraft
gewähren zu einer Verwandlung der Menschen und der
irdischen Dinge. Die Cholera rafft Iwan Kirejewskij mitten in
der Ausarbeitung weitreichender philosophischer Pläne im
Jahre 18-56 hinweg.

In Chomjakow hat er noch den Freund gefunden, der für
das neue slawophile Gedankengebäude die theologischen
Grundlagen legte, und Konstantin und Iwan Aksakow und
Samarin sind die beredten Vertreter einer neuen slawophilen
Sozietätslehre und Politik. Letzter Grund dieses ganzen
Gebäudes ist die zum Teil aus dem Evangelium, zum Teil aber
auch aus dem deutschen Idealismus geschöpfte Lehre von der
geistigen Freiheit des Menschen, einer Freiheit, die die
tiefste Begründung im orthodoxen Glauben an den dreieinigen

Gott und an die Menschwerdung und Auferstehung
Christi findet und sich geltend macht in der allererst in der
Kirche betätigten, weltüberwindenden und zugleich weltge-



des slawophilen Messionismus in Rußland 123

staltenden Kraft einer Liebe, die allein die Menschen in den
Stand setzt, die schweren Probleme des Verhältnisses von Freiheit

und Gewalt, von Kirche und Staat, von Oben und Unten im
sozialen Aufbau zu lösen.

Eine solche Lösung bedeutete nach Meinung der Slawophilen

praktisch für Rußland die Aufhebung der Leibeigenschaft

und die Wiederherstellung der kollektiven Bauernfreiheit

im Gemeindesystem des «Mir» unter Aufrechterhaltung
der politischen und militärischen Autokratie eines Zartums,
das gerade die geistige, die religiöse und die soziale Freiheit
des russischen Volkes unangetastet ließe, ja überhaupt erst
in seinem Funktionieren garantiere.

Wir wissen, all das ist zuschanden geworden vor allem
am Unverstand der tatsächlich über all diese Dinge entscheidenden

Gewalten, in erster Linie der zaristischen Bürokratie,

und dann an der Ungeistigkeit und Ohnmacht des an
das Zartum heillos verketteten orthodoxen Staatskirchentums.
Das ist die erschütternde Tragik des Slawophilentums, die
insofern allerdings selbstverschuldet war, als es überhaupt
an einer Erneuerung des russischen Kaisertums und eine
Erhaltung der Autokratie glauben konnte. Aber die tiefsten
Gedanken der Slawophilen fangen an — so glauben wir —, im
heutigen Rußland unter völlig neuen sozialen und politischen
Verhältnissen fast unmerklich, aber um so sicherer als eine
Hefe fruchtbar zu werden zum Heile des russischen Volkes
und Europas.

In der außerordentlich starken und tief durchdachten
Betonung der von Gott den Menschen verliehenen, die persönliche

Würde und Unverletzlichkeit des Menschen begründenden
Freiheit gehören die Slawophilen — geistesgeschichtlich
gesehen — zunächst durchaus in die Nähe des deutschen Idealismus;

aber ihr Freiheitsverständnis ist im Gegensatz zu den
Vernunftabstraktionen gerade auch des nachkantischen Idealismus

außerordentlich vertieft, ganz besonders in der Theologie
Chomjakows durch dessen großartigen Versuch, in einem
Zeitalter schlimmster kirchlicher, staatlicher und sozialer
Versklavung des russischen Menschen Ernst zu machen mit
der in Christus begründeten evangelischen und kirchlichen
Freiheit eines Christenmenschen.



124 N. Berdjajew, Alte und neue Wege des Humanismus

Endlich hat Chomjakow die «messianische», d. h. aber für
ihn einfach die christliche Mission Rußlands, in der die
eigentümliche Bestimmung des russischen Volkes schließlich
überhaupt bestehen soll, folgendermaßen formuliert (das war das
letzte und höchste Ergebnis der ganzen slawophilen
Selbstbesinnung): «Für Rußland gibt es nur eine mögliche
Aufgabe: die christliche Gemeinschaft aller menschlichen
Gemeinschaften zu werden Doch woher solche Mission? Sie mag
zum Teil aus dem Charakter unseres Stammes resultieren,
jedenfalls aber daher, daß uns dank der Gnade Gottes das
Christentum in seiner ganzen Reinheit, in seinem Grundwesen als
brüderliche Liebe geschenkt worden ist.> Und Chomjakow
erhebt fragend seine Stimme: «Sollen wir den Ehrgeiz haben, die
mächtigste Gesellschaft, die erste dank ihrer materiellen Kraft
zu werden? Man hat das versucht. Oder etwa die reichste, die
gebildetste oder die intellektuell entwickeltste? Wäre das so, so
hätten wir wenig Aussicht auf Erfolg. Nein, Rußland muß
die sittlich hochstehendste, d. h. die christlichste unter den
menschlichen Gesellschaften sein oder nichts; für Rußland ist
es leichter, überhaupt nicht zu sein als nichts zu sein. Also
möge jeder Einzelne sein persönliches Werk beitragen zur
Lösung der gemeinsamen Frage. Vergesset nicht die brüderliche
Liebe!> 33

Basel. Fritz Lieb.

Alte imd neue Wege des Humanismus.
Das Thema des Humanismus ist für unsre Gesellschaft von

zentraler Bedeutung, denn es ist das eigentliche Thema des
Menschen. Der Mensch ist in Gefahr. Das Bild des Menschen
selbst kann ins Wanken geraten. Zugleich aber möchte der
Mensch sich bis zu seiner ganzen Höhe emporrecken. Das
Wort «Humanismus» ist vieldeutig. Ursprünglich, im Zeitalter
der Renaissance, bezeichnete es die Rückwendung zur Antike,
die Versenkung in das Studium der griechisch-römischen Kultur

und deren Sprachen. Die florentinischen Humanisten —
dies Wort im strengsten Sinne genommen — waren eigentlich

33 Ueber juristische Fragen (1857) in Chomjakows Sämtlichen Werken

(russische Ausgabe), Bd. III, Moskau 1900, S. 335 ff.


	Ursprung und Anfänge des slawophilen Messianismus in Russland

