Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 2 (1946)

Heft: 2

Artikel: Ursprung und Anfange des slawophilen Messianismus in Russland
Autor: Lieb, Fritz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877583

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877583
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

F. Lieb, Ursprung und Anfdnge 101

Jesu und die Erwartung seiner Zukunft zu vergessen iiber
dem jubelnden Empfangen dessen, was ihr jetzt schon ge-
schenkt ist im Abendmahl.®®

Neflau/St. Gallen. Eduard Schweizer.

Ursprung und Anfiinge
des slawophilen Messianismus in Rufland.

Akademischer Vortrag am 12. Februar 1946
in der Universitit Basel.

Welch ungeheure, elementare Bedeutung das mnationale
Selbstbewulitsein in der Geschichte der Volker gerade an kri-
tischen Wendepunkten besitzt, hat von neuem die letzte KEnt-
wicklung der Sowjetunion gezeigt.! Die bewulite Wiederauf-
nahme der in den ersten Jahren der Revolution fast ganz ab-

% Bei dieser Betonung der Tischgemeinschaft mit dem Herrn ist auch
F. Kattenbuschs Anliegen der engsten Zusammengehorigkeit zwischen Chri-
stus und Gemeinde aufgenommen (vgl. K.L.Schmidt, ThWBzNT, Bd.3,
S. 525, Anm. 59 {.; Lohmeyer, Bd. 9, S. 223 und 284). Mag man auch dariiber
diskutieren, ob die eigentliche «Stiftung der Gemeinde» nicht schon bei
der Berufung der ersten Jiinger oder erst an Pfingsten erfolgt sei, auf
alle Fille diirfte die gemeindegestaltende Kraft des Abendmahls deutlicher
geworden sein.

1 Vgl. dazu mein Buch: RuBlland unterwegs, 1945, Kap.III. (Anm.
des Redaktors: Es sei hier zugleich auf die Rezension des Liebschen Rufl-
landbuches aus der Feder von N. Berdjajew in diesem Heft S. 144—148 hin-
gewiesen. Etwas anderes betrifft die Schreibweise der russischen Worter,
insbesondere der Eigennamen in dem vorliegenden Liebschen Vortrag.
Diese ist mdglichst einheitlich gestaltet. Nach Lage der Dinge ist eine
hundertprozentige Einheitlichkeit nicht moéglich. Die russischen [kyrilli-
schen] Buchstaben sind fiir die Umschrift in anderen Sprachen eigentlich
nur mit Hilfe von diakritischen Zeichen genau wiedergebbar. Die Russen
selbst schreiben ihre eigenen Namen in anderen Sprachen sehr verschie-
den. Man tut jedenfalls gut, der faktischen Awussprache Rechnung zu
tragen. Also nicht korrekt russisch «Sovet», sondern «Sowjet». Ein be-
sonderes Kapitel sind die Endungen -ov, bzw. -ow, und -ev, bzw. -ew, die
als -off und -eff ausgesprochen werden, wobei in bestimmten Fillen -eff
und -off ineinander iibergehen [Solovjev wird Solowjoff ausgesprochen].
Wenn es sich um Ausdriicke handelt, die nur dem Russischen selbst
eigentiimlich sind, ist moglichst an die russische Orthographie angegli-
chen; wenn es sich dagegen vor allem um Eigennamen handelt, die bei
andern Volkern geldufig geworden sind, ist moglichst auf die Aussprache
geachtet. K. L. S.)



102 F. Lieb, Ursprung und Anfdnge

gebrochenen lebendigen Beziehungen zur eigenen nationalen
Tradition und ein neues Wurzelfassen in ihr, dieser wichtigste
Vorgang in der neuesten Geschichte Rulllands, hat seine Par-
allelen in der Vergangenheit, besonders in jener nationalen
Bewegung, die im Zusammenhang mit den napoleonischen
Kriegen im russischen Volke bis dahin ungeahnte schopfe-
rische Krifte entfaltet hat. Das Werk der grofiten russischen
Dichter, Puschkin, Gogol, Dostojewskij und Leo Tolstoj, ist
ohne diese Entfaltung eines echten russischen Nationalgefiihls
in keiner Weise zu verstehen. Wir machen hier innerhalb
eines grolleren Ganzen diejenigen geistigen Tendenzen zum
Gegenstand unserer Arbeit, die dann schlieflich zu jener Be-
wegung gefiihrt haben, die man allgemein als Slawophilentum
(Slavijanofil’stvo) zu bezeichnen pflegt.

Schon im Mittelalter hat das zugleich religiose wie natio-
nale Selbstbewullitsein des russischen Volkes einen beriihmt
gewordenen Ausdruck in jenem Momente gefunden, da sich
der moskowitische Staat anschickte, mit groflerem Erfolge, als
dies friither deh «Zaren» von Bulgarien und Serbien gelungen
war, nach dem Falle von Konstantinopel im Jahre 1453 unter
den Schlidgen der Tiirken als nun stirkste orthodoxe und zu-
gleich slawische Macht in Europa, als <«Heiliges RuBland»
(¢svajataja Rus’») unter Fiihrung eines eigenen Kaisers (Za-
ren) und bald auch eines eigenen Patriarchen das Erbe des
ostréomischen Reiches anzutreten. Damals schrieb der Abt
Filofej (Philotheos): «Alle christlichen Reiche sind vergan-
gen, statt ihrer aller steht allein das Reich unseres Herrschers,
gemil den prophetischen Biichern; das ist das russische Reich.
Denn zwei Rome sind gefallen, aber das dritte steht; und ein
viertes wird es nicht geben.» Nach dem Abfall des ersten Rom
vom rechten Glauben und nach dem Untergang des zweiten
(Konstantinopel) — so erkldrt unser Abt — «leuchtet sie, die
einzige apostolische Kirche, heller als die Sonne in aller Welt;
und der grofle fromme russische Zar allein fiihrt und bewahrt
sie.» ?

In diesem Spruche besitzen wir das einzigartige Zeugnis
einer das alte RuBland beherrschenden zugleich kirchlichen

? Vgl. Hildegard Schaeder, Moskau das dritte Rom, Hamburg 1929,
S. 55.



des slawophilen Messianismus in Rupland. 103

wie auch politischen Apokalyptik, eines russischen Messia-
nismus, der davon iiberzeugt war, dafl das russische Volk als
Trager der Wahrheit berufen sei, wie spéter einmal Tschaada-
jew gesagt hat, die bisher offen gebliebenen Fragen der
Menschheit zu losen, «iiber die wichtigsten Fragen ein end-
giiltiges Urteil zu fédllen».?® Zu einem solchen Messianismus,
wenn auch in modernerer und niichternerer Form im Rah-
men neuzeitlicher geschichtsphilosophischer Ueberlegungen,
hat sich auch das Slawophilentum des 19. Jahrhunderts ent-
wickelt.

Seine eigentlichen Wurzeln * fithren in die Zeit der napo-
leonischen Kriege, die Zeit einer der schwersten Krisen, die
RuBland durchgemacht und eigentlich bis heute nicht vollig
iiberwunden hat. Mitten in jenen kritischen Jahren sind die
beiden &ltesten und bedeutendsten Vertreter des Slawophilen-
tums geboren: 1804 Alexej Stepanowitsch Chamjakow, 1806
Iwan Wasiljewitsch Kirejewskij, 1808 dann Iwan Kirejewskijs
Bruder Peter. Ihnen folgen erst nach der Begriindung der
Heiligen Allianz Konstantin Sergejewitsch Aksakow (1817),
Jurij Fedorowitsch Samarin (1819) und Iwan Sergejewitsch
Aksakow (1823). Ihrer Herkunft nach stammten diese Slawo-
philen alle aus der Elite des begiiterten soliden Landadels, der
bei aller geistigen Beweglichkeit und Aufgeschlossenheit stark
traditionsgebunden und nach der alten Hauptstadt Moskau hin
orientiert war. Fiir sie stellte Petersburg und das mit dieser
neuen Hauptstadt verbundene modernisierende, sich westlichen
Einfliissen offen hingebende Leben und Denken mitsamt dem
dort herrschenden offiziellen Staatsbiirokratismus einen un-
erwiinschten, das echte Leben des russischen Volkes zugleich
miBachtenden und bedrohenden Fremdkorper dar.® Dieses an

3 Tschaadajew, Apologie eines Irrsinnigen, Schriften, Miinchen 1921,
S. 152.

4 Ich verweise ein fiir allemal auf die einzige wirklich ausgezeich-
nete Darstellung des Ursprungs und der Anféinge des Slawophilentums:
Alexandre Koyré, La philosophie et le probléme national en Russie au
début du XIXe siécle, Paris 1929.

5 Glaubte doch der im orthodoxen Bekenntnis getreulich aufgezo-
gene Knabe Chomjakow, als er zum ersten Male in Petersburg war, sich
in einer eigentlich <«heidnischen Stadt» zu befinden (N.L.Brodskij,
Rannye Slavjanofily [Die #lteren Slawophilen], Moskva 1910, S.XI).



104 F. Lieb, Ursprung und Anfdnge

den Groligrundbesitz und die altrussische Vergangenheit ge-
kniipfte Herkommen hat auf die spiitere Entwicklung der
Slawophilen einen immer stirker werdenden und schlieflich
entscheidenden Einflufl ausgeiibt, trotz ihrer groflen Empféing-
lichkeit und Aufgeschlossenheit. Thre spiitere, bei aller Kritik
im Verhéltnis zu den meisten revolutionéiren Westlern (den so-
genannten Zapadniki) relativ konservative oder, richtiger ge-
sagt, traditionalistische Haltung gegeniiber Kirche, Gesell-
schafts- und Staatsleben ist von hier aus leicht zu verstehen.
Das hat sie aber alle nicht gehindert, in ihren Lehrjahren in
eine ernsthafte Auseinandersetzung mit den damals an den
wenigen Zentren geistigen Lebens in Rufliland herrschenden
Zeitstromungen zu treten.

Unter ihnen haben die beiden zuerst Genannten und Aelte-
sten zur Slawophilenlehre den Grund gelegt. In ihrer Kind-
heit erlebten sie noch die gewaltige nationale Erhebung, die
im «vaterlindischen Krieges gegen den Korsen das ganze rus-
sische Volk erfalit hatte; und auf ihre Jiinglingsjahre fiel der
triibe Schatten der nach dem Wiener Kongrell bereits unter
Alexander I. einsetzenden Reaktion und das erschreckende
Erlebnis des Dekabristenaufstandes von 1825. In jenen denk-
wiirdigen Jahren der Kéimpfe gegen Napoleon rief der Histo-
riker Karamzin, trotz seiner starken Neigung zu einem west-
européiischen sentimentalistischen Rationalismus, das russische
Volk auf zu einer grifleren Wertschéitzung seiner nationalen
Wiirde und der eigenen nationalen Leistungen, aber auch —
begeistert durch die groflen Anstrengungen Alexanders I., das
russische Geistesleben zu heben — zur Entfaltung einer wahr-
haften nationalen Kultur. Damals wetterte der «archaistische»,
das Kirchenslawische als russische Originalsprache verherr-
lichende Admiral Schischkow, nicht ohne viele gliubige Zu-
hérer zu finden, wider die «Neuerer», zu denen aber fiir ihn
gerade Karamzin als Dichter gehorte, und wider ihre Nach-
ahmung fremder, d. h. franzoésischer Sitten und Literaturfor-
men: «Ein Volk, das alles von einem andern iibernimmt, des-
sen Erziehung, Kleidung, Sitten nachahmt, ein solches Volk
vernichtet sich selbst und verliert seine eigene Wiirde; es darf
nicht mehr Herr sein, es ist zum Sklaven geworden, es tragt
Fesseln, und diese Fesseln sind um so unlésbarer, als es sich



des slawophilen Messianismus in Rufland 105

ihrer nicht schimt, sondern sie sogar fiir eine Zierde ansieht.»®
Hier ténen schon ganz deutlich entschieden slawophile Laute
an unsere Ohren.

All diesen damals schon <¢alten» Leuten trat nun nach 1812
eine neue Generation Junger entgegen, die stark beeindruckt
war von den Erlebnissen, die sie widhrend der napoleonischen
Feldziige im Auslande gemacht hatten. Sie begeisterten sich
zwar an Karamzins grofler Geschichte des russischen Staates,
die seit 1816 erschienen war, lieBen sich aber nicht mehr be-
eindrucken von der durch den altgewordenen Karamzin ge-
schehenden Verherrlichung der absoluten Monarchie des Hei-
ligen Ruflland zu einem Ideal der Ordnung und zum Garanten
des wahren Glaubens gegeniiber westeuropiischer Unordnung
und westeuropdischem Unglauben, sondern glaubten, tief be-
eindruckt von der allgemeinen Volksbewegung von 1812, dem
Volke besser dienen zu konnen, wenn sie es von der demo-
kratischen Entwicklung Westeuropas erfalit werden lielen.
Eine Zeitlang hatte man allen Grund zu hoffen, Alexander 1.
werde selber dem russischen Volke einen Weg zur Freiheit
eroffnen, mit der es eine Konstitution empfangen und vor
allem von der als immer unertréglicher empfundenen Schmach
der Leibeigenschaft erlost werde. Als aber seit der Griindung
der Heiligen Allianz sich alle solche Hoffnungen als nichtig
herausstellten, begann die liberal denkende Jugend im Adel
und Offizierskorps geheime Verschworerbiinde zu griinden.
Sie waren nun die eigentlichen Triger eines liberalen Natio-
nalismus und wurden als solche zwangsldufig die ersten rus-
sischen Revolutionire. Dabei darf aber nicht iibersehen wer-
den, dall schon unter den spéteren Dekabristen bedeutende
Minner waren, die trotz ihrer liberalen politischen Ideale
gegeniiber dem russischen und dann {iiberhaupt slawischen
Volkstum mit seinen volkstiimlichen Traditionen Gefiihle heg-
ten und diese auch aussprachen, die im Keime bereits die spé-
tere «Volkstumsbewegungy («Narodnitschestvo» 7) der Slawo-

¢ In seiner «Betrachtung iiber den alten und neuen Stil in der russi-
schen Sprache» 1803, nach A.Luther, Geschichte der russischen Literatur,
Leipzig 1924, S.121.

7 Narodnost’ (von narod, Volk) ist dem damals vom Turnvater Jahn
popularisierten deutschen Worte «Volkstum» nachgebildet.



106 F. Lieb, Ursprung und Anfdinge

philen weithin vorwegnahmen. Zu ihnen gehort vor allem ein
Mann, von dem hier zuallererst im besonderen zu reden ist:
der spiter als dekabristischer Verschworer nach Sibirien ver-
bannte Kiichelbecker.

Wilhelm Kiichelbecker, ® geboren am 10. Juli 1797 in Peters-
burg, war deutscher Abstammung und besuchte zusammen
mit Alexander Puschkin seit 1808 das beriihmte Lyzeum von
Carskoe Selo. Bezeichnend fiir seine Anféinge ist die Ableh-
nung der franzosischen klassizistischen Aesthetik, die Begei-
sterung fiir Klopstock, den Odendichter und Sénger von Bar-
denliedern, den Erwecker eines an die Volksdichtung ankniip-
fenden neuen Patriotismus, sowie die Verherrlichung des fiir
den deutschen Sturm und Drang so bezeichnenden Kraftgenies.
Damit verbindet er eine grofie Bewunderung fiir den prophe-
tischen Geist der Bibel und schliefllich fiir einen <héheren»
poetischen Stil, fiir das «Schone und Erhabeney im Sinne der
Schillerschen Aesthetik. Er beginnt, sich mit grofler Energie
und Liebe fiir die alte russische Volksdichtung einzusetzen,
und ist auf dem besten Wege, der erste eigentliche Slawophile
zu werden. Auf einer Reise durch Deutschland driickt er in
Dresden 1820 die Ueberzeugung aus, dall «das Heilige Ruli-
land die héchste Stufe der Wohlfahrt erreichen werde.. ., dal}
die Himmel die Russen berufen haben zu einer groflen, segens-
reichen Erscheinung in der sittlichen Welt».? 1821 hélt er in
einem der Regierung in Petersburg mififallenden freiheitlichen
Geiste Vorlesungen iiber die russische Literatur und die sla-
wischen Fragen — offensichtlich im Zeichen der allslawischen
Verbriiderung, fiir die sich in RufBlland selber besonders im
Siiden damals auch einige der aktivsten dekabristischen Ge-
heimbiindler einzusetzen beginnen.

In den Jahren 1823—1825 lebt Kiichelbecker in Moskau und
niahert sich dort dem Kreise der fiir Schellings Philosophie

8 Ueber ihn vgl. VL Orlov und S.Chmel’'nickij in «Dnevnik V. K.
Kjuchel’bekeray (Tagebuch K.s) mit Vorwort von J. Tynjanov, Leningrad
1929. Ueber K. schrieb Tynjanov einen interessanten Roman <Kjuchlja»
(deutsche Uebersetzung: <«Kiichelbecker»); vgl. auch Tynjanov, Ara-
chaisty i Novatory (Archaisten und Neuerer), Leningrad 1929.

® P.N.Sakulin, Novaja russkaja literatura (Die neuere russische
Literatur), Moskva 1908, S.347.



des slawophilen Messianismus in Rufland _ 107

begeisterten «Weisheitsliebendeny («Ljubomudry», giocogor)
und gibt zusammen mit W. F. Odojewskij, einem Bruder des
Dekabristen A.F.Odojewskij, die Zeitschrift «Mnemozina»
heraus. In ihr verodffentlicht er seinen beriihmt gewordenen
Artikel «Ueber die Ausrichtung unserer Poesie, besonders
der lyrischen, in den letzten zehn Jahren». Hier stellt er
nun als erster mit voller Klarheit die Frage, die im Mittel-
punkt unserer Erorterungen bleiben wird, die Frage nach der
geistigen Zukunft und der besonderen Mission Rufllands unter
den Vélkern Europas. Er bringt das in hochst bezeichnender
Weise in engste Verbindung mit der Frage nach dem Vorhan-
densein einer echten, lebendigen russischen Volksdichtung.
Ganz im Sinne Herders und eines auf diesem weiterbauenden
Idealismus, wie er vor allem von Schelling verkiindet und, wie
wir noch genauer sehen werden, von Kiichelbeckers neuem
Moskauer Freundeskreise begeistert vertreten wird, betrachtet
er das dichterische Schaffen eines Volkes als den hdéchsten
und bezeichnendsten Ausdruck seiner eigentiimlichen inneren
Entwicklung und Reife.

Wie steht es nun hier um Rullland? So konkretisiert er
seine Frage nach der besonderen Bestimmung und Bedeutung
des russischen Volkes unter den Vélkern. So ruft er aus: ¢«Das
Beste ist der Besitz einer volkstiimlichen (narodnaja) Poesie.»
Gewill, RuBlland miisse sich die geistigen Schiitze anderer Vol-
ker Europas und Asiens zu eigen machen, aber ohne dariiber
seine nationale Eigenart zu verlieren. «Endlich soll zum
Ruhme RufBllands eine wahrhaft russische Poesie entstehen,
das Heilige Ruflland soll nicht nur in der politischen, sondern
auch in der sittlichen Welt die erste Vormacht werden! Der
Glaube der Altviter, die vaterlindischen Sitten, die Denkwiir-
digkeiten, die nationalen Gesinge und Sagen sind die besten,
die reinsten, die echtesten Quellen fiir unsere Literatur.»** Und
Kiichelbecker setzt alle Hoffnung auf das Wiedererstehen einer
wahrhaft nationalen Literatur in die Werke der jiingsten
lebenden Dichter Rufllands, von denen er erwartet, «sie moch-
ten die schéndlichen deutschen Ketten abwerfen und das Ver-
langen besitzen, Russen zu sein», und schon weist er auf den

10 Ganz dhnliche Gedanken dullerten deutsche Romantiker wie Fried-
rich Schlegel.



108 F.Lieb, Ursprung und Anfdnge

hin, der alle Hoffnungen erfiillt: Alexander Puschkin, wenn
er schreibt: «Hier habe ich besonders im Auge A. Puschkin,
dessen drei Dichtungen... groBe Hoffnungen erwecken.» *
Wir werden sehen, gerade hier bei diesen Ueberlegungen, Er-
wartungen, Hoffnungen, wie sie Kiichelbecker aussprach, wird
Iwan Kirejewskij ankniipfen, um dem slawophilen Gedanken
schlieflich einen vollen Ausdruck zu verleihen. Kiichelbecker
selber sollte es nicht mehr beschieden sein, den von ihm ein-
geschlagenen Weg fortzusetzen; er wurde ein Opfer der De-
zemberkatastrophe 1825 und verschwand in die Verbannung
nach Sibirien.

Doch wenden wir uns nun Iwan Kirejewskij, dem eigent-
lichen Begriinder der slawophilen Lehre, zu. Er wurde am
22. Mdrz 1806 in Moskau geboren. Seine spitere ernsthafte,
verantwortungsbewulite Einstellung zum Leben und zu seiner
Umgebung hat der Sohn von seinem frommen, konservativen
Vater geerbt, der selber iiber eine betrichtliche naturwissen-
schaftliche Bildung verfiigte. Seine wichtigsten Jugendjahre
verbrachte er auf dem viiterlichen Gute in Dolbino. Daselbst
weilte 1813—1815 der Dichter Shukowskij als Freund der Fa-
milie. Durch ihn wurde bei Kirejewskij der Grund zu seinen
literarischen Interessen und zu seiner Liebe fiir die Poesie
gelegt, die ihn nie verlassen hat und die fiir ihn wesentliches
Ausdrucksmittel zur Darstellung tiefer geistiger Vorginge
geworden ist. Seine #sthetisch feingebildete Mutter heiratete
als zweiten Mann A. Elagin, einen begeisterten Verehrer der
deutschen idealistischen Philosophie. Dieser war zuerst Kan-
tianer und wurde dann unter dem KEinfluB des Mediziner-
Philosophen Wellanskij in Moskau Schellingianer. 1821 er-
folgte die Umsiedelung nach Moskau, wo sich Kirejewskij bei
den bedeutendsten Vertretern des wissenschaftlichen Lebens
Privatunterricht geben lieR und die Vorlesungen des Profes-
sors fiir Physik und Landwirtschaft, Pawlow, anhérte, der die
Naturphilosophie Schellings mit Begeisterung verkiindete und
der einen entscheidenden Einflull auf die akademische Jugend
ausiibte. Seinen besten Freund fand er in Moskau in sei-
nem spiteren slawophilen Gesinnungsgenossen Koschelew. Im

1t ¢«Mnemozinay II, 1824, S.42{.



des slawophilen Messianismus in Rupland 109

Jahre 1824 trat Kirejewskij in das Archiv des AuBenministe-
riums ein, wo er sich zusammen mit einer Elite junger Adli-
ger fiir einen o6ffentlichen Beruf vorbereitete. Die <«Archiv-
jlinglingey schlossen sich zu dem vorhin erwihnten Kreis der
«Weisheitsliebenden» zusammen. Zu diesem Kreise gehorten
weiterhin fast alles Leute, die spéter als gelehrte Historiker,
Literaturforscher, Journalisten oder Dichter eine bedeutende
Rolle spielen sollten. Hauptgegenstand der damaligen Ge-
spriche war, wie schon angedeutet, die deutsche idealistische
Philosophie, dazu auch die romantische Philosophie oder die
zeitgenodssische Poesie. Ueber den besonderen Einflufi Schel-
lings horen wir: «Die deutsche Philosophie und insbesondere
die Worte Schellings fesselten uns alle so sehr, dafl das Stu-
dium aller andern Dinge ziemlich oberfldchlich betrieben
wurde und wir unsere ganze Zeit den deutschen ,Weisheits-
liebenden’ widmeten.y 2

Ganz im Geiste Schellings konnte damals W. F. Odojewskij
in der schon genannten «Mnemozinay betonen, die Philosophie
habe aus allgemeinen absoluten Prinzipien hervorzugehen und
bilde die Grundlage aller wahren Bildung. Alle wissenschaft-
liche Einzelerkenntnis beruhe auf einer letzten Erkenntnis
eines alleinheitlichen Ganzen, wie sie allein die Philosophie
griinden kénne. So wurden im Sinne Schellings schliefllich
alle Erscheinungen der Natur und des Geisteslebens auf ein
letztes alles begriindendes und alles umfassendes schopferi-
sches Prinzip der Identitit von Geist und Natur zuriick-
gefiihrt. Koschelew schrieb iiber das Hauptinteresse dieses
philosophischen Freundeskreises damals folgendes: <«Das
Grundprinzip, auf dem alle menschliche Erkenntnis beruhen
mull, bildete den vorziiglichsten Gegenstand unserer Ge-
spriche; die christliche Liehre schien uns nur fiir die Volks-
masse geeignet zu sein, aber nicht fiir uns, die ,Weisheits-
liebenden’. Besonders hoch schétzten wir Spinoza, und seine
Werke stellten wir hoch iiber das Evangelium und andere
heilige Schriften.» ** Diese jungen Menschen glaubten damals
in der Schellingschen Spekulation den Zugang zur endgiilti-
gen Losung aller Probleme, der Erkenntnis, der Erfassung

12 Koschelev, Zapiski (Aufzeichnungen), Berlin 1884, S. 8.
13 Thd., S.1.



110 F. Lieb, Ursprung und Anfdnge

des Menschen und der Welt, gefunden zu haben. Thr religitses
Bekenntnis bestand in einem idealistischen Pantheismus.
Bezeichnend sind auch die Worte, die der Dichter Bara-
tynskij damals (1826) an Puschkin geschrieben hat: «Die
ganze Jugend von Moskau ist besessen von der transzenden-
talen Philosophie» (Schellings). ** Und selbst Puschkin meinte
spiter von der «deutschen Philosophiey jener Jahre: sie hat
<unsere Jugend vor dem kalten Skeptizismus der franzési-
schen Philosophie gerettet und sie von ihren anziehenden und
schidlichen Triaumereien abgebracht, die auf die Bliite der vor-
angegangenen Generation [gemeint sind offenbar die Deka-
bristen] einen so verheerenden Einflull ausgeiibt habeny. *®
Und ein andermal dullerte sich Puschkin so: «Das Denken der
grollen europédischen Philosophen war auch fiir uns nicht ver-
geblich. Die Theorie der Wissenschaften hat sich vom Empi-
rismus befreit, gewann einen umfassenden Horizont und zeigte
ein grofleres Streben zur Einheitlichkeit. Die deutsche Philo-
sophie fand besonders in Moskau viele junge gliihende, gewis-
senhafte Anhénger, und obwohl cie eine fiir Nichteingeweihte
wenig verstindliche Sprache redete, war ihr Einflufl doch
wohltuend und wird von Stunde zu Stunde fiihlbarer.» ¢
Fiir kurze Zeit trat allerdings die deutsche Philosophie in
den Hintergrund unseres Kreises. Besonders durch W. F. Odo-
iewskij war er mit den den Umsturz vorbereitenden Dekabri-
sten verbunden. Die «allgemeine Unzufriedenheity mit dem
reaktioniren Regime Alexanders I. seit 1822 erfalite auch ihn.
Auch er begann die Notwendigkeit eines Wechsels des Regie-
rungssystems zu erkennen — «d’en finir avec ce gouverne-
menty, wie Koschelew schreibt —, das damals auf allgemeine
Gegnerschaft stiel. Die Tragodie des Dezemberaufstandes von
1825 hat dann die jungen Leute aufs tiefste erschiittert und,

11 Baratynskij, Samtliche Dichtungen (russische Ausgabe), Leningrad
1936, S. LXXXI.

15 Aus Puschkins Aufzeichnungen iiber Radischtschevs <Reise von
St. Petershurg nach Moskau» aus den Jahren 1833 ff. in: Puschkin o Li-
terature, hrsg. von N.V.Bogolovskij, Leningrad-Moskau 1934, S.378f.;
vgl. auch Puschkin, Aufsdtze und Tagebuchblitter, deutsch von Fega
Frisch, Miinchen 1925, S. 220.

16 Aus dem Vortrag Puschkins vor der Kaiserlichen Russischen Aka-
demie vom 16. Jan. 1836, op. cit., S.378 ., bzw. 325 1.



des slawophilen Messianismus in Rufland 111

angesichts einer politisch hoffnungslos gewordenen Lage,
nicht nur dazu bewogen, ihren Geheimbund aufzulésen, son-
dern aller Politik iiberhaupt zu entsagen, doch nicht um sich
ganz in Schweigen zu hiillen oder sich véllig in die immer un-
durchdringlicher werdende staatliche Finsternis zu schicken,
sondern nun in literarischen und geschichtsphilosophischen
Betrachtungen wiederum im Anschlufl an Schelling einen Aus-
weg zu suchen aus der allgemeinen Not, die damals das gei-
stige Leben bedriickte.

Schelling ¥ war ohne Zweifel der erste grofle europiische
Philosoph, der die russische junge Intelligenz nicht nur in
seinen Bann zog, sondern auch zu einem Nachdenken und
Weiterdenken iiber die letzten Probleme des menschlichen Da-
seins und vor allem der europiischen Geschichte anregte.
Schellings allumfassende Philosophie bedeutete fiir diese rus-
sische Generation wirklich die eigentliche Entdeckung der
Welt und des Menschen, indem in ihr folgendes geltend ge-
macht wurde: Der schopferische Weltgeist sucht in mannig-
faltigster Weise in immer neuen Gestaltungen sich zu mani-
festieren, zunichst in der Natur mit ihrem unerschopflichen
Reichtum von Geschlechtern und Arten, um schlieflich im
Menschengeschlecht mit seinen geistigen Schépfungen zum
vollkommensten Ausdruck seiner selbst zu gelangen. Gerade
in ihm erreicht die Mannigfaltigkeit der Gestaltung eine neue
herrliche Krénung vor allem in den Wissenschaften, in der
Philosophie. Doch am reinsten und unmittelbarsten sucht der
schopferische Weltgeist in der Kunst und im religiosen Be-
wubtsein zur Selbstoffenbarung zu gelangen. Sich stindig dif-
ferenzierend, entfaltet er einen gewaltigen Reichtum verschie-
denster Ausdrucksformen besonders im individualisierten
Schaffen der Volker, die selber nichts anderes sind als orga-
nische, lebendige Glieder der einen Menschheit und ihres Gei-
stes, der eigentlichen Krone der ganzen Schépfung.

Hier, wo auch Schelling in der Nachfolge Herders gelegent-
lich von der besonderen Mission jedes einzelnen Volkes im
Ganzen der Menschheit redet, konnten seine russischen Schii-
ler ihre eigenen Betrachtungen iiber das besondere Schicksal,

17 Vgl. dazu W. Setschkareff, Schellings Einflu in der russischen
Literatur der 20er und 30er Jahre des 19. Jahrhunderts, Leipzig 1939.



112 F. Lieb, Ursprung und Anfdnge

die Eigenart und die besonderen Aufgaben des russischen
Volkes anschliefen und Stellung beziehen zu der seit dem
Zusammensto der westlichen Welt in den napoleonischen
Kriegen immer miéchtiger und dringender gewordenen Frage
nach dem Verhiltnis von Ruflland und Europa. Aus der be-
sonderen Beantwortung gerade dieser Frage ist dann auch das
ausgebildete russische Slawophilentum entstanden. Sein eigent-
licher geistiger Begriinder wurde eben Iwan Kirejewskij.

Auch Kirejewskij gehorte zu den Ménnern, die damals —
all den dunklen Schatten zum Trotz, die zum Beginn der Herr-
schaft Nikolaus’I. das gesamte Lieben RuBllands verdiisterten—
in ihren ersten literarischen Verdéffentlichungen ihrem inbriin-
stigen Glauben an Rufllands geistige Zukunft Ausdruck ver-
liehen, und nicht etwa an eine massive Entfaltung der dulleren
Macht des russischen Reiches auf Grund seiner kolossalen
Grofle und quantitativen Schwere, wie das etwa der Literar-
kritiker Nadeshdin und andere einer offiziellen «Narodnost’s
huldigenden Zeitgenossen. Dabei konnte nun Kirejewskij auf
eine feste, unumstofliche Tatsache hinweisen, die durch ihr
eigenes Gewicht bewies, dafl Rufiland begonnen hatte, eine gei-
stige Kraft zu werden, die der ganzen europédischen Welt etwa
«ein Worty zu sagen hatte; diese Tatsache war Alexander
Puschkin. Das tat Kirejewskij in seinen ersten literarischen
Essays «Ueber die Poesie Puschkinsy (1828) und «Ueberblick
iiber die russische Literatur 1829> (1830).

In Puschkin verherrlicht Kirejewskij, ganz in Schelling-
schen Gedankengingen sich bewegend, als erster Kritiker sei-
ner Werke, die so lange erwartete grofle originale und natio-
nale Offenbarung des schopferischen Geistes des russischen
Volkes. «Es geniigt nichty — so erklirt er —, «ein Poet zu
sein, um ein nationaler Dichter sein zu konnen; um das wer-
den zu konnen, mull man gleichsam in der Mitte des Lebens
seines Volkes erzogen worden sein, die Hoffnung seines Vater-
landes teilen, seine Bestrebungen, seine Verluste — mit einem
Worte sein Leben leben und es ungewollt zum Ausdruck
bringen, indem man sich selbst ausdriickt.» In Puschkin hat
aber nun Rufllland seinen lange erwarteten groflen Sohn er-
zeugt, der endlich die schopferische Gabe besafl, die ganze
Schonheit und Grofe russischer Lebenswirklichkeit in seinen



des slawophilen Messianismus in Rufland 113

Dichtungen darzustellen und «in sich selber das Leben seines
Volkes abzubildeny (II, 3).*® Es besteht darum fiir die Russen
nicht der geringste AnlaB, sich an einen (damals florieren-
den) am Leben verzweifelnden Byronismus zu verlieren: «Das
junge Rufiland hat keinen Anteil gehabt am Leben der west-
lichen Staaten, und ein Volk kann nicht unter dem Einflusse
fremder Erfahrungen alt werden. Kin glinzendes Feld steht
noch fiir die russische Aktivitit offen. Alle Gattungen der
Kunst, alle Zweige der Erkenntnis mul} sich unser Vaterland
noch zu eigen machen. Wir leben noch einer Hoffnung»
(11, 10).

Immer stirker betont von da an Kirejewskij seinen Glau-
ben an die Zukunft und die besondere Mission des russischen
Volkes und seines geistigen Schépfertums. Nachdem — so er-
klirt er — die russische Literatur besonders in Puschkins
Schaffen einen Anschlufl gefunden hat an den die geschicht-
liche Tradition pflegenden allgemeineuropéischen «Realismus»
— dieser verstanden im Sinne der Schellingschen Philosophie —,
ist die Zeit gekommen, da sich Rufiland im Sinne einer eige-
nen nationalen Philosophie bewulit werden mufl. Das, was
der friihverstorbene romantische Dichterphilosoph Wenewi-
tinow, der auch zum Kreise der « Weisheitsliebenden» gehorte,
postuliert hatte **, mufl nun von anderen getan werden. Offen-
sichtlich unter dem EinfluB des deutschen Idealismus im
philosophischen Selbstbewulitsein den héchsten Ausdruck des
menschlichen Geistes und seiner Schopferkraft findend, sagt
nun Kirejewskij folgendes: «Wir haben eine [eigene] Philo-
sophie nétig; die ganze Entwicklung unseres Geistes verlangt

18 Jch zitiere von nun an nach Band- und Seitenzahl der zweiten rus-
sischen Ausgabe der Sidmtlichen Werke Iwan Kirejewskijs, hrsg. von
M. Gerschenson, Moskau 1911. — Mit der oben genannten Entdeckung der
nationalen Bedeutung Puschkins durch Kirejewskij befindet sich bis hin-
ein in die Gedankenformulierung in merkwiirdiger und aufschlulireicher
Uebereinstimmung die Neuentdeckung Puschkins als des eigentlichen rus-
sischen Nationaldichters im Zusammenhang mit der Riickkehr zur natio-
nalen Tradition, die sich im RufBlland Stalins der dreilliger Jahre vollzog
und im Puschkin-Jubilium von 1937 seinen solennen Ausdruck fand. Vgl
mein Buch: RulBland unterwegs, S.196 {f.

1 Vor allem in seinem Aufsatze: <«Einige Gedanken zum Projekte
einer Zeitschrift> (W.V. Venevitinov, Sdamtliche Werke [russische Aus-
gabe], Moskau-Leningrad 1934, S. 215 ff.).



114 F. Lieb, Ursprung und Anfdnge

sie. Durch sie allein kann unsere Dichtung leben und atmen,
sie allein kann unseren noch in den Kinderschuhen steckenden
Wissenschaften Seele und Ganzheit (celost’) verleihen, und
selbst unser Leben wird vielleicht etwas von ihrer harmoni-
schen Schonheit iibernehmen. Doch von woher wird sie kom-
men? Wo sie suchen? Gewill mul} unser erster Schritt zu ihr
die Aneignung der geistigen Reichtiimer des Landes sein, das
in der Spekulation alle anderen Linder iiberfliigelt hat. Aber
fremde Gedanken sind nur niitzlich, wenn sie der Entwick-
lung der eigenen dienen. Die deutsche Philosophie kann bei
uns keine Wurzeln fassen. Unsere Philosophie mul} sich aus
unserem eigenen Leben entwickeln, auf die eigenen aktuellen
Fragen antworten, auf die herrschenden Interessen umnseres
nationalen (narodnago) und privaten Lebens. Wann und wie?
— die Zeit wird es lehren; doch das Interesse fiir die deutsche
Philosophie, das sich bei uns auszudehnen beginnt, ist schon
ein wichtiger Schritt zu diesem Ziele» (II, 27).

Die ganze hier aufgeworfene Fragestellung, die stark emp-
fundene Notwendigkeit einer besonderen nationalen schopfe-
rischen Kultur lil}t uns erkennen, wie sehr Kirejewskij hier
schon bestimmt ist durch die romantische, besonders stark
durch Hegel geltend gemachte 1dee des besonderen «Volksgei-
stesy» eines jeden Volkes, in dem der universale Geist in stén-
diger Differenzierung jeweilen seinen konkreten Ausdruck
findet und sich damit gerade zu seiner jeweilen individuellen
Verwirklichung entfaltet.

Entscheidende Bedeutung erhélt hier nun fiir Kirejewskij
die Frage nach der besonderen Mission der slawischen Vilker
und insbesondere der des russischen. Hatte gerade Hegel —
iibrigens im Unterschied sowohl zu Herder wie zu Schelling —
nur immer betont, die slawische Welt falle noch auflerhalb
seiner geschichtsphilosophischen Betrachtungen, weil «diese
ganze Volkermasse bisher nicht als ein selbstindiges Moment
in der Reihe der Gestaltungen der Vernunft in der Welt auf-
getreten isty, 2 so beginnt nun Kirejewskij immer mehr von

20 ¢Ob dies in der Folge geschehen werde, geht uns hier nichts any,
heillt es weiter: Vorlesungen iiber Philosophie der Weltgeschichte, hrsg.
von G. Lasson, IV, S.779; S.885 erkliart Hegel, als Ackerbauer seien
¢die Slawen langsamer und schwerer zum Grundgefithl des subjektiven



des slawophilen Messianismus in Rufland 115

dem messianischen Glauben erfafit zu werden, in der geistigen
Entwicklung des russischen Volkes innerhalb der Gesamtent-
wicklung der européischen Volkerwelt sei nun der Moment
gekommen, da Ruflland beginne, eine fiihrende Rolle zu spie-
len, indem es das Krbe der bisherigen europidischen Kultur
iibernimmt, um es mit neuen, unverbrauchten Kriften zu
neuem Glanze zu fiithren. Wir stehen hier, wenn auch noch
ganz im Rahmen einer universalen Geschichtsbetrachtung, die
gerade die Verpflichtung, die Abhéngigkeit Rullands gegen-
iiber dem Westen geflissentlich betont, im Angesichte einer
der grundlegenden Voraussetzungen des spéteren Slawophilen-
tums. Kirejewskij erkliart weiter: «Seien wir unparteiisch und
geben wir zu, dafl es bei uns noch keine vollstindige Wider-
spiegelung des geistigen Lebens der Voélker, noch keine Lite-
ratur gibt. Doch trésten wir uns, wir besitzen ein Gut, ein
Pfand fiir alle iibrigen: wir haben eine Hoffnung und die
Ueberzeugung von der groflen Bestimmung unseres Vaterlan-
des!» (11, 38). Es folgen dann Ueberlegungen, die sich an die
von Fichte* noch ganz im Sinne eines weltbiirgerlichen Uni-
versalismus besonders deutlich vertretenen Gedanken anschlie-
Ben, dall innerhalb der christlichen Welt jeweilen ein beson-
derer Staat gleichsam zum Kulturfiihrer unter den sich unter-
einander ablosenden Staaten berufen sei.

«Die Krone der europidischen Aufklirung hat als Wiege
unserer Bildung gedient, diese ist geboren, als die andern
Staaten bereits den Kreis ihrer geistigen Entwicklung beendig-
ten; und da, wo sie stehenblieben, da haben wir angefangen.
Wie die jiingste Schwester in einer groflen einmiitigen IMa-
milie ist RuBlland (Rossija), bevor es ans Licht tritt, reich
durch die Erfahrung der dlteren. Betrachtet einmal alle euro-
paischen Volker: jedes unter ihnen hat schon seine Bestim-
mung erfiillt, jedes hat seinen ihm eigentiimlichen Charakter

Selbsts, zum BewulBtsein des Allgemeinen, zu dem, was wir frither Staats-
macht genannt haben, gekommen, und sie haben nicht an der aufgehen-
den Freiheit teilnehmen konnen». Man wird angesichts dieser Worte mit
einigem Erstaunen z.B. an den Hussitismus und Amos Kommensky (Co-
menius) denken miissen.

1 Fichte, Grundziige des gegenwirtigen Zeitalters, 1806, 14. Vor-
lesung am Schlufl.

8*



116 F. Lieb, Ursprung und Anfédnge

ausgebildet, hat schon das Stadium der Vereinzelung iiber-
schritten; und keines lebt mehr sein Leben fiir sich allein;
das Leben von ganz Europa hat die [sich absondernde] Selb-
stindigkeit jedes einzelnen Staatswesens iiberwunden. Aber
damit sich das Ganze (celoe **) Iluropas sich zu einem gestal-
teten organischen Korper bilden kann, braucht es eine beson-
dere Mitte, ein Volk, das iiber die andern durch sein geistiges
und politisches Uebergewicht die Vorherrschaft ausiibt. Die
ganze Geschichte der neueren Kulturentwicklung erweist die
Unumgiéinglichkeit einer solchen Vorherrschaft, immer war ein
Staat sozusagen die Hauptstadt der andern, war er das Herz,
aus welchem alles Blut, alle lebendigen Kriifte der zivilisierten
Volker hervorgehen und zu welchem sie zuriickstromen. Ita-
lien, Spanien, Deutschland (zur Zeit der Reformation), Eng-
land und Frankreich haben Zug um Zug das Schicksal der
europdischen Kultur dirigiert. Die Entwicklung der inneren
Kraft war der Grund einer solchen Vorherrschaft, und der
Niedergang dieser Kraft war der Grund ihres Niedergangs.
England und Deutschland befinden sich jetzt auf dem Hohe-
punkt der europiischen Zivilisation; aber ihr belebender Ein-
flufl hat aufgehort, weil ihr inneres Leben bereits aufgehort
hat, sich weiter zu entfalten; es ist alt geworden und hat be-
reits jene Einseitigkeit der Reife erlangt, die dazu fiihrt, dafl
ihre Kultur nur noch ihnen selbst angemessen ist. Deswegen
macht Europa heute den Eindruck einer gewissen Erstarrung;
der politische und sittliche Fortschritt hat haltgemacht, riick-
stindige Ansichten, veraltete Formen haben wie ein gestauter
Fluf} eine fruchtbare Gegend in einen Sumpf verwandelt, wo
nur noch das Vergilmeinnicht bliiht und selten ein kaltes Irr-
licht aufgliiht. Doch in der ganzen zivilisierten Menschheit
haben nur zwei Voélker an der allgemeinen Erstarrung nicht
teilgenommen; zwei junge, frische Voélker bliihen voll Hoff-
nung: das sind die Vereinigten Staaten von Amerika und unser
Vaterland. Aber die rdumliche und politische Entfernung und
noch viel mehr die Einseitigkeit der englischen Zivilisation der
Vereinigten Staaten lassen alle Hoffnung Europas auf Rulland
hinlenken. In gemeinsamer Tat haben die wichtigsten Staaten

2?2 So in der Ausgabe von 1911 (II, 38) und nicht, wie Koyré, op. cit.,
8.131, liest: <edinstvo» («Einheit»).



des slawophilen Messianismus in Rufland 117

Europas an der Bildung unserer Zivilisation teilgenommen,
haben sie ihm einen allgemeinen europdischen Charakter auf-
geprigt und zugleich damit auch die Voraussetzung fiir einen
zukiinftigen Einflufl auf ganz Europa geschaffen. Zum gleichen
Ziele fithren die Geschmeidigkeit und die Empfinglichkeit des
Charakters unseres Volkes hin, seine politischen Interessen
und selbst die geographische Lage unseres Landes. Das Schick-
sal jedes europiiischen Staates hiingt von der gegenseitigen Ver-
bundenheit aller ab, das Schicksal RuBllands hingt allein von
Rulland ab. Aber das Schicksal Rulllands ist in seiner Kul-
tur beschlossen: sie ist die Bedingung und die Quelle aller
Giiter. Wenn aber alle diese Giiter uns geh6ren werden, dann
werden wir sie mit dem iibrigen Europa teilen und ihm alle
unsere Schuld hundertfach zuriickerstatten> (II, 38 ff.).

In diesen aufBerordentlich wichtigen Ausfiihrungen sucht
Kirejewskij vor allem klarzulegen, dal er zwar die Ueber-
zeugung habe, dafl die alte Welt «ihr Wort» gleichsam gesagt
habe, dals ihre Kriafte sich zu erschépfen beginnen, dafl aber
nun nicht einfach das russische Volk als etwas total anderes
und Europa gegeniiber Fremdes und Feindliches berufen sei,
an ihre Stelle zu treten, sondern als noch unverbrauchte Kraft
dazu bestimmt sei, ihr Erbe anzutreten, um es weiter frucht-
bar zu machen und die vom Westen aufgegebenen, unerledig-
ten Probleme einer Liésung entgegenzufiihren im Sinne der
allgemeinen Humanitit und eines allumfassenden, auch den
Westen selber wieder befruchtenden Universalismus. Ganz
deutlich spiiren wir hier schon etwas von der dann in Dosto-
jewskijs groBartiger Puschkin-Rede ausgefiihrten Idee der all-
menschlichen Mission des russischen Volkes.

Kirejewskij will offenbar sagen, nicht nur als zuletzt ge-
kommenes . Volk, sondern als das allseitigste und aufnahme-
fahigste ist das russische dazu berufen, die Idee der Mensch-
heit als Ganzes in umfassendster Weise zum Ausdruck zu
bringen, d.h. aber, dall nicht einfach eine mechanische ge-
schichtliche Notwendigkeit Rullland dazu bestimmt hat, eine
letzte Synthese in der Geschichte der europédischen Vélker zu
bilden, sondern daf} es die individuelle Eigenart des russischen
Volksgeistes selber ist, die es zu einer solchen Aufgabe von

2 Vgl. dazu mein Buch: Rufiland unterwegs, S.29 ff.



118 F. Lieb, Ursprung und Anfdnge

vornherein prédestiniert. Was einmal Schiller ** vom deut-
schen Volke getriumt hat als einem politisch ohnmichtigen
und erfolglosen Volke, das aber «mit dem Geist der Welten
verkehrty, dieses heute so nachdenklich machende und trau-
rig stimmende Wort kénnte man im Sinne Kirejewskijs vom
deutschen Volke auf das russische iibertragen: «Jedes Volky
— so fahrt Schiller fort — «hat seinen Tag in der Geschichte,
doch der Tag der Deutschen ist die Ernte der ganzen Zeit.»
Fiir Kirejewskij wird so das russische Volk, ganz ihnlich
wie fiir die deutschen Romantiker das deutsche, «die eigent-
liche Menschheitsnationy. * Aus dieser universalistischen Idee
heraus ist dann der ausgeprigte slawophile Messianismus ent-
standen.

Gegeniiber Kirejewskijs universaler und differenzierter
Geschichtsbetrachtung, deren Weiterentwicklung wir noch zu
verfolgen haben werden, wirkt alles, was wir spéter von einer
halbwegs slawophilen Journalistik akademischer und zugleich
stark regierungstreuer Herkunft iiber das Thema <«Rufllland
und Europay zu hoéren bekommen werden, eher massiv und
licherlich. Ich denke hier an die Tétigkeit des Literaturhisto-
rikers und -kritikers Schewyrjew ** in der den Slawophilen
nahestehenden Zeitschrift «Moskvitjaniny. In ihr ist immerhin
ein Aufsatz bemerkenswert, weil er sich aus dem Westen, aus
Frankreich stammender Waffen bedient, um darzulegen, daf}
es mit dem Westen zu Ende sei und dall neben Amerika eben
RufBland berufen sei, die Fiihrerschaft unter den Vélkern zu
iibernehmen.

Seit dem Anfang der dreifliger Jahre hatte der franzésische
Literaturhistoriker Philaréte Chasles, ** ein besonderer Ken-

2 In einem Iragment von 1801 bei Friedrich Meinecke, Weltbiirger-
tum und Nationalstaat, 4. Aufl., Miinchen 1917, S.58.

? }. Meinecke, op.cit., S.71.

26 S. P. Schewyrjew (1806—1865) hat eine Zeitlang wihrend eines
Aufenthaltes in Miinchen intensiv mit Franz von Baader, dem berithm-
ten bayrischen Theosophen, verkehrt und iiber ihn und seine Gespriche
mit ihm im «Moskvitjaniny 1841, I, S.378—437, einen Aufsatz veroffent-
licht.

27 Ueber ihn vgl. Margaret Phillips, Philaréte Chasles, critique et
historien de la littérature anglaise, Thése, Fac. des Lettres de Paris,
1933.



des slawophilen Messianismus in Rufland 119

ner und Beobachter der Entwicklungen in England und
Deutschland, aber auch in Amerika, immer dringlicher nicht
etwa nur die These vertreten, die Fiihrerschaft unter den Vol-
kern hitte sich endgiiltig von der romanischen Welt nach dem
Norden zur germanischen hin verschoben, sondern nun sei
auch der Niedergang der germanischen Vélkerwelt kaum mehr
aufzuhalten. Chasles war zum Teil auch unter dem Einflusse
Carlyles zur Ueberzeugung gekommen, auch England werde
iiber der uniiberwindlichen Industriekrise und der Unlésbar-
keit des Arbeiterproblems dem Marasmus verfallen.

Aber was nun? Welcher neue Erdteil soll die Erbschaft
des «untergehenden Abendlandesy iibernehmen? Was Chasles
dariiber in einem Aufsatz der «Revue des Deux Mondes» 1840
unter der Ueberschrift «Revue de la littérature anglaisey 2®
geschrieben hat, das setzte nun Schewyrjew in einem léngeren
Aufsatze «Ansicht eines Russen iiber die gegenwiirtige Bil-
dung Europasy» in seiner Zeitschrift «Moskvitjaniny 1841 sei-
nen russischen Lesern vor. *® Nun wurde also den Russen von
kompetenter Seite auch aus dem Westen bestitigt, dall Europa,
der Westen, am Verenden sei und daB allein RuBlland und
Amerika dessen Erbschaft iibernehmen konnten. Dabei teilte
Schewyrjew allerdings seinen Lesern nicht mit, dal Chasles
gegeniiber der russischen Machtentwicklung damals schon
einen ebenso besinnungslosen Horror besall, wie ihn viele
Leute heute bei uns gegeniiber der UdSSR. teilen. * Doch was

28 Zum Teil, und zwar gerade mit den entscheidenden Stellen ab-
gedruckt in dem Sammelband von Ph. Chasles, Etudes sur les hommes et
les meeurs au XIXe siécle, Paris 1849.

*® Dariiber ausfiihrlich und sehr umstindlich P.B. Struve, S. P. Sche-
wyrjew und die westlichen Einfliisse und die Quellen der Theorie, bzw.
des Aphorismus vom «verfaultens oder «verwesendens Europa (russisch),
in den Abhandlungen des Russischen Wissenschaftlichen Instituts in Bel-
grad, 1940, S. 201 {f.

30 Margaret Phillips, op.cit, S.101 schreibt: <«Chasles redoute la
puissance slave, parce qu’elle représente, lui semble-t-il, le principe de
la réaction, et qu’elle n’est qu'a demi-civilisée. Lorsqu’il jette les regards
au coté des Etats-Unis, il n’est pas complétement rassuré: ,On remarque
un niveau intellectuel trés inférieur & celui du vieux monde, et un af-
faiblissement du sens moral. I’Amérique, comme 1'Europe, est rongée
par la maladie de I'égoisme, I’amour du gain.’» Das alles vor iiber hundert
Jahren!



120 F. Lieb, Ursprung und Anfdnge

erklarte Chasles, und was hat ihm Schewyrjew in seinem Ar-
tikel, in dem er iiber den Niedergang der franzosischen Ge-
sellschaft und Literatur und iiber die <krankhafte Faulnis des
Lebens» in Frankreich, iiber die verhidngnisvolle Trennung
von Religion und Philosophie in Deutschland, iiber das Schwei-
gen Schellings und die Isolierung Franz von Baaders seine
triibseligen Betrachtungen anstellte, wortlich in russischer
Sprache nachgeschrieben? Es seien hier nur einige besonders
interessante Stellen mitgeteilt: «EEn vain un sentiment de con-
fiance et d’espoir cherche-t-il & repousser la vérité fatale. La
décadence des littératures, née de celle des esprits, ne peut
étre niée. Tout le monde voit que nous descendons, d'un com-
mun accord, nous peuples européens, vers je ne sais quelle
nullité demi-chinoise, vers je ne sais quelle faiblesse univer-
selle et inévitable que l'auteur de ces observations prédit de-
puis quinze ans, et contre laquelle il ne voit pas de reméde. ..
Les méridionaux marchent les premiers: les premiers ils ont
re¢u lumiére et vie; les premiers, ils sont tombés dans la nuit.
Les septentrionaux suivront de prés... Cette civilisation que
nous appelons européenne, n’a-t-elle pas assez duré dans le
temps et dans 'espace? Kt le globe manque-t-il de régions plus
naives et plus neuves qui accepteront, qui acceptent notre héri-
tage, comme jadis nos péres ont accepté celui de Rome lors-
qu’elle eut accompli son destin? L’ Amérique et la Rus-
siene sont-elles pas la?3* Deux contrées avides d’en-
trer en scéne, deux jeunes acteurs qui veulent étre applaudis;
toutes deux ardemment patriotiques et envahissantes...L’homme
de la matiére et du travail corporel, macon ou ingénieur, archi-
tecte ou chimiste, peut nier ce que j’avance, s’il n’est pas philo-
sophe; mais nos preuves sont flagrantes. On découvrirait douze
mille acides nouveaux; on dirigerait les aérostats par la ma-
chine électrique; on imagineraitle moyen de tuer
soixante mille hommes en une seconde,? que
le monde moral européen n’en serait pas moins ce qu’il est,
mort ou mourant. Du haut de son observatoire solitaire, pla-
nant sur ’espace obscur et sur les vagues houleuses du futur
et du passé, le philosophe, chargé de sonner les heures dans
les journées de I'histoire, et d’annoncer les changements qui se

31 Von mir gesperrt. 32 Von mir gesperrt.



des slawophilen Messianismus in Rufland 121

font dans la vie des peuples, n’en serait pas moins forcé de ré-
péter son cri lugubre: L’ Europe s’en val!>»

Doch kehren wir zuriick zu Kirejewskij! Nach einer Stu-
dienreise nach dem Westen 1830, die er nach Berlin, wo er
u. a. Hegel und Schleiermacher, «die schonste und ehrwiir-
digste Ruine des 18. Jahrhunderts», gehoért, und dann nach
Miinchen unternahm, wo er Schellings Vorlesungen und den
groflen Philosophen selber persénlich besucht hat, griindete
Kirejewskij 1831 eine neue Zeitschrift mit dem bezeichnenden
Titel «Der Européery, die schon nach der zweiten Nummer
verboten wurde, und zwar wegen seines beriihmt gewordenen
Artikels «Das neunzehnte Jahrhunderty. Dieser Aufsatz be-
deutete nichts anderes als eine Abwendung von seinem bis-
herigen Glauben an eine auf die eigene Grundlage der
¢«Narodnost’s aufgebaute russische Kultur. Nun verkiindete
Kirejewskij im Gegenteil die Notwendigkeit eines entschiede-
nen Anschlusses an die humanistische Kultur des Westens
und ihre politisch-religiésen Grundlagen. Diese aber findet er,
abgesehen von ihrem christlichen Gehalt, gegeben in den an-
tiken Bildungselementen, die es dem Westen allein ermoglicht
hatten, ein haltbares und in sich kontinuierliches Staaten-
system aufzurichten, in dem eben nicht wie in dem kulturell
und politisch zuriickbleibenden und im Grunde barbarisch
und chaotisch gebliebenen Ruflland Politik, Wissenschaft und
Religion getrennte Sphidren geblieben seien, sondern die zu
einer michtigen Kultursynthese verbunden worden seien, wo-
mit sich die Moglichkeit eines kontinuierlichen Fortschrittes
der Vernunft ergibe. Rullland habe hier entschlossen das be-
gonnene Werk der Europiisierung RuBllands durch Peter den
Grofien fortzusetzen und sich in den allgemeinen Prozel der
europiischen Entwicklung einzureihen, wenn es iiberhaupt
eine geschichtlich bedeutsame und fruchtbare Rolle spielen
wolle.

Dann aber kam die entscheidende Wendung Kirejewskijs
zum ausgesprochenen Slawophilentum. Er bekehrte sich zum
Teil unter dem Einflusse seiner gottesfiirchtigen Frau, zum
Teil unter dem seines Freundes Chomjakow und dank der
Beriihrung mit dem Starzen des beriihmten Klosters Optina
Pustyn’ von einem etwas iiberkonfessionellen Christentum zu



122 F. Lieb, Ursprung und Anfdnge

einem entschiedenen kirchlichen orthodoxen Glauben. Und
nun fand er, darin ganz im Einklang mit Chomjakow, der
seinen orthodoxen Kinderglauben nie verloren hatte, in der
russisch-nationalen, kirchlich-orthodoxen Tradition das feste
Fundament nicht nur fiir sein personliches Leben, sondern
auch fiir den Aufbau einer neuen, durch das orthodoxe Rufi-
land bestimmten Welt, die an Stelle der einer heillosen Zer-
splitterung aller geistigen Krifte verfallenen, in katholisches
Machtstreben oder in einen protestantischen Subjektivismus
degenerierenden, den Glauben und das unvermeidlich einem
einseitigen Rationalismus ausgelieferte Wissen auseinander-
reilenden, dem Skeptizismus, dem Materialismus und schliel}-
lich dem Atheismus hingegebenen, morbid gewordenen west-
lichen Welt treten soll. Kirejewskij sucht dafiir in seinen
zwei letzten Aufsétzen von 1852 und 1856 die ersten Grund-
steine einer philosophischen Begriindung zu legen, ausgehend
von Schellings letzter philosophischer Phase seiner positiven
Philosophie und einmiindend in eine auf die Kirchenviter
sich stiitzende Lehre von der unzertrennlichen Ganzheit der
menschlichen Geisteskriifte, die allein in ihrer Ungeteiltheit
und Totalitit Zugang besitzen zu der letzten Wahrheit und
Wirklichkeit des gottlichen Lebens, wie es allein im Raume
der Kirche Gestalt gewinnt, und die dann auch die Kraft ge-
wahren zu einer Verwandlung der Menschen und der irdi-
schen Dinge. Die Cholera rafft Iwan Kirejewskij mitten in
der Ausarbeitung weitreichender philosophischer Pline im
Jahre 1856 hinweg.

In Chomjakow hat er noch den Freund gefunden, der fiir
das neue slawophile Gedankengebidude die theologischen
Grundlagen legte, und Konstantin und Iwan Aksakow und
Samarin sind die beredten Vertreter einer neuen slawophilen
Sozietdtslehre und Politik. Letzter Grund dieses ganzen Ge-
bédudes ist die zum Teil aus dem Evangelium, zum Teil aber
auch aus dem deutschen Idealismus geschopfte Lehre von der
geistigen I'reiheit des Menschen, einer Freiheit, die die
tiefste Begriindung im orthodoxen Glauben an den dreieini-
gen Gott und an die Menschwerdung und Auferstehung
Christi findet und sich geltend macht in der allererst in der
Kirche betitigten, weltiiberwindenden und zugleich weltge-



des slawophilen Messianismus in Rufland 123

staltenden Kraft einer Liebe, die allein die Menschen in den
Stand setzt, die schweren Probleme des Verhéltnisses von Frei-
heit und Gewalt, von Kirche und Staat, von Oben und Unten im
sozialen Aufbau zu lésen.

Eine solche Losung bedeutete nach Meinung der Slawo-
philen praktisch fiir Rufiland die Aufhebung der Leibeigen-
schaft und die Wiederherstellung der kollektiven Bauernfrei-
heit im Gemeindesystem des «Miry unter Aufrechterhaltung
der politischen und militirischen Autokratie eines Zartums,
das gerade die geistige, die religiose und die soziale I'reiheit
des russischen Volkes unangetastet liefle, ja iiberhaupt erst
in seinem Funktionieren garantiere.

Wir wissen, all das ist zuschanden geworden vor allem
am Unverstand der tatsichlich iiber all diese Dinge entschei-
denden Gewalten, in erster Linie der zaristischen Biirokra-
tie, und dann an der Ungeistigkeit und Ohnmacht des an
das Zartum heillos verketteten orthodoxen Staatskirchentums.
Das ist die erschiitternde Tragik des Slawophilentums, die
insofern allerdings selbstverschuldet war, als es iiberhaupt
an einer Erneuerung des russischen Kaisertums und eine Er-
haltung der Autokratie glauben konnte. Aber die tiefsten Ge-
danken der Slawophilen fangen an — so glauben wir —, im
heutigen Ruflland unter vollig neuen sozialen und politischen
Verhiiltnissen fast unmerklich, aber um so sicherer als eine
Hefe fruchtbar zu werden zum Heile des russischen Volkes
und Kuropas.

In der auBerordentlich starken und tief durchdachten Be-
tonung der von Gott den Menschen verliehenen, die persén-
liche Wiirde und Unverletzlichkeit des Menschen begriindenden
Freiheit gehoren die Slawophilen — geistesgeschichtlich ge-
sehen — zunéchst durchaus in die Néhe des deutschen Idealis-
mus; aber ihr Freiheitsverstindnis ist im Gegensatz zu den
Vernunftabstraktionen gerade auch des nachkantischen Idealis-
mus aullerordentlich vertieft, ganz besonders in der Theologie
Chomjakows durch dessen grofartigen Versuch, in einem
Zeitalter schlimmster kirchlicher, staatlicher und sozialer
Versklavung des russischen Menschen Ernst zu machen mit
der in Christus begriindeten evangelischen und kirchlichen
Freiheit eines Christenmenschen.



124 N. Berdjajew, Alte und neue Wege des Humonismus

Endlich hat Chomjakow die <messianische», d.h. aber fiir
ihn einfach die christliche Mission Rulllands, in der die eigen-
timliche Bestimmung des russischen Volkes schliefilich iiber-
haupt bestehen soll, folgendermafien formuliert (das war das
letzte und hochste Ergebnis der ganzen slawophilen Selbst-
besinnung): «Fiir Rullland gibt es nur eine mdégliche Auf-
gabe: die christliche Gemeinschaft aller menschlichen Gemein-
schaften zu werden ... Doch woher solche Mission? Sie mag
zum Teil aus dem Charakter unseres Stammes resultieren, je-
denfalls aber daher, dafl uns dank der Gnade Gottes das Chri-
stentum in seiner ganzen Reinheit, in seinem Grundwesen als
briiderliche Liebe geschenkt worden ist.» Und Chomjakow er-
hebt fragend seine Stimme: «Sollen wir den Ehrgeiz haben, die
méchtigste Gesellschaft, die erste dank ihrer materiellen Kraft
zu werden? Man hat das versucht. Oder etwa die reichste, die
gebildetste oder die intellektuell entwickeltste? Wiire das so, so
hiitten wir wenig Aussicht auf Erfolg ... Nein, Rufiland muf}
die sittlich hochstehendste, d.h. die christlichste unter den
menschlichen Gesellschaften sein oder nichts; fiir Ruflland ist
es leichter, iiberhaupt nicht zu sein als nichts zu sein. Also
moge jeder Einzelne sein personliches Werk beitragen zur Lé-
sung der gemeinsamen Frage. Vergesset nicht die briiderliche
Liebe!l»

Basel. Fritz Lieb.

Alte und neue Wege des Humanismus.

Das Thema des Humanismus ist fiir unsre Gesellschaft von
zentraler Bedeutung, denn es ist das eigentliche Thema des
Menschen. Der Mensch ist in Gefahr. Das Bild des Menschen
selbst kann ins Wanken geraten. Zugleich aber méchte der
Mensch sich bis zu seiner ganzen Héhe emporrecken. Das
Wort «Humanismusy ist vieldeutig. Urspriinglich, im Zeitalter
der Renaissance, bezeichnete es die Riickwendung zur Antike,
die Versenkung in das Studium der griechisch-rémischen Kul-
tur und deren Sprachen. Die florentinischen Humanisten —
dies Wort im strengsten Sinne genommen — waren eigentlich

33 Ueber juristische Fragen (1857) in Chomjakows Simtlichen Wer-
ken (russische Ausgabe), Bd.III, Moskau 1900, S.335 ff.



	Ursprung und Anfänge des slawophilen Messianismus in Russland

