Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 2 (1946)

Heft: 2

Artikel: Das Abendmabhl eine Vergegenwartigung des Todes Jesu oder ein
eschatologisches Freudenmahl?

Autor: Schweizer, Eduard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877582

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877582
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

2. Jahrgang Heft 2 Miirz/ April 1946

Das Abendmahl

eine Vergegenwiirticung des Todes Jesu oder
ein eschatologisches Freudenmahl?

Diese Frage ist der evangelischen Theologie seit etwa zwei
Jahrzehnten dringlich gestellt. Sie mull beantwortet werden;
denn es geht hier um etwas fiir das ganze Leben der Gemeinde
Christi Entscheidendes. Es ist deswegen gerechtfertigt, wenn
wir uns hier Rechenschaft ablegen dariiber, wo wir stehen. Es
empfiehlt sich, dabei insbesondere die schweizerische Litera-
tur der letzten Jahre zu beriicksichtigen, die aullerhalb unse-
rer Landesgrenzen erst allméhlich wieder beschafft werden
kann, weithin aber immer noch unter Schwierigkeiten oder
iiberhaupt nicht. Der Bericht erhebt keinerlei Anspruch auf
Vollstindigkeit. Es handelt sich nur darum, die entscheiden-
den Linien fiir die in der Ueberschrift genannte Frage auszu-
ziehen. Es versteht sich dabei von selbst, daBl die eigene Stel-
lungnahme deutlich wird und daB auch neue Hinweise auf
noch wenig beachtete Stellen eingefiigt werden.

1.

Wir haben zunéchst einen Blick auf die Vorgeschichte des
Problems zu werfen, um dann iiber die neueren Publikatio-
nen zu berichten.! Akut wurde die latent schon ldngst vor-

* Nur mit den hier in alphabetischer Reihenfolge genannten Verfasser-
namen zitiert werden die folgenden, wichtigsten Arbeiten zu dieser Frage:
Markus Barth, Das Abendmahl — Passahmahl, Bundesmahl und Messias-
mahl (Theol. Studien, hrsg. von K. Barth, Heft 18), Evang. Verlag,
Zollikon-Ziirich, 1945,

Johannes Behm, Artikel xAdw, ThWBzNT, Bd. 3, 1938, S. 726 ff.

(H. L. Strack-)Paul Billerbeck, Kommentar zum NT aus Talmud und Mid-
rasch, 1922 ff.

Oscar Cullmann, Urchristentum und Gottesdienst (Abhandlungen zur Theo-
logie des A und NT, Nr. 3), 1944.

Ernst Gaugler, Das Abendmahl im NT (Abhandlungen zur Theologie des
A und NT, Nr.2), 1943. (Das Wesentliche dieser Publikation ist auch
enthalten in: E. Gaugler, La Sainte-Céne = G. Deluz — J.-Ph. Ramseyer

6



82 E. Schweizer, Das Abendmahl eine Vergegenwdrtigung

handene Frage? besonders durch H. Lietzmanns beriihmt ge-
wordene Unterscheidung eines jerusalemitischen und eines
paulinischen Abendmahlstypus.? Der erste wire nach ihm
nichts anderes als die Fortsetzung der Tischgemeinschaft der
Jiinger mit ihrem Meister, die nach Ostern, wie die Apostel-
geschichte * schildert, in jubelnder Freude iiber die Gegenwart
des Awuferstandenen gefeiert wurde. Der zweite Typus hin-
gegen wiire gestaltet durch die hellenistische Opfervorstellung.
Diese Hypothese wurde ausgebaut und abgewandelt durch
E. Lohmeyers Scheidung eines «galildischeny und «jerusale-
mitischeny Typus, deren erster in den Mahlfeiern der Ur-
gemeinde weiterlebt, also Lietzmanns «jerusalemitischem>»
Typus entspricht, wihrend der zweile sich zur paulinischen
Form weiterentwickelt.® Deutlichere Umrisse bekam jene
erste Abendmahlsauffassung auch durch Lohmeyers Hinweis
auf die starke Bedeutung der Mahlgemeinschaft im ganzen
Wirken Jesu und auf die eucharistischen Katakombenbilder,
die das Abendmahl durchwegs in der Form der Wunderspei-
sung darstellen.®

— E. Gaugler, La Sainte-Céne [Cahiers Théologiques de 1’Actualité Pro-
testante, hors-série 1], 1945, S.53—89 [zitiert: Gaugler, Sainte-Céne]).

Joachim Jeremias, Die Abendmahlsworte Jesu, 1935.

Hans Lietzmann, Messe und Herrenmahl (Arbeiten zur Kirchengeschichte,
Bd. 8), 1926.

Ernst Lohmeyer, Vom urchristlichen Abendmahl (Theol. Rundschau,
Neue Folge, Bd.9, 1937, S.168—227, 273—312; Bd. 10, 1938, S.81—99).

Adalbert Merx, Die Evangelien des Markus und Lukas nach der syrischen
im Sinaikloster gefundenen Palimpsesthandschrift, 1905.

Karl Ludwig Schmidt, Artikel ¢«Abendmahl im NT», RGG? Bd.1, 1927,
Sp. 6—16.

? Ueber A. Schweitzer, der die eschatologische Bestimmtheit des Abend-
mahls stark unterstreicht und die Hellenisierung erst bei Ignatius, Justin
und im Johannesevangelium (in dieser Reihenfolge!) findet, referiert
Gaugler, S.62ff. F.Chr.Baur und A. Ritschl unterscheiden bei Lukas
zwei Akte mit den beiden Zentren xowwvia und é&vduvnoic (bei B. Weil,
Krit.-exeget. Kommentar iiber das NT, hrsg. von H. A. W. Meyer, 1/2, 1878,
zu Luk. 22, 18).

% Lietzmann, S.252. Gleichzeitiz wurde dieselbe Scheidung auch von
K. L. Schmidt, Sp. 11—13, vollzogen (die betr. Lieferung ist schon 1926 zur
Ausgabe gelangt). * Besonders 2,46 f. 5 Lohmeyer, Bd. 9, S.281, Anm. 1.

¢ Lohmeyer, Bd. 9, S.202f.,, 279 ff., 310; Bd. 10, S.91 ff. mit Hinweis
auf Matth. 11,19; 22,1 ff.; Mark.2,181{.; 6,35ff.; 7,27; 8, 1ff. und par.
Vgl. Gaugler, S. 31 ff.



des Todes Jesu oder ein eschatologisches Freudenmahl? 83

Verschiedene Beobachtungen stiitzten diese These anschei-
nend. Der jerusalemitische Typus schien sich auch dadurch
vom hellenistischen zu unterscheiden, dall er ohne Wein ge-
feiert wurde.” Und wurde das nicht bestidtigt durch den gerade
in der Apostelgeschichte belegten Ausdruck «Brotbrecheny fiir
das Abendmahl, durch die johanneische Bezeichnung «Le-
bensbroty fiir den Christus, durch die Speisungsgeschichten,
in denen wohl Brot, nicht aber Wein erwihnt wird, durch
zwei apokryphe Berichte von einem Brotessen Jesu mit den
Jiingern, bzw. mit Jakobus,® durch die sonst ungewohnte
Verbindung von owua und aiua,” durch die betonte Mitteilung
des Markus-Berichtes, es hiitten alle aus dem Kelch getrun-
ken,' und endlich durch den Nachweis gelegentlicher Abend-
mahlsfeiern mit Brot allein, bzw. mit Brot und Wasser?

Als wichtiges Argument zugunsten dieser Scheidung er-
schien nun aber besonders der lukanische Abendmahlsbericht
in der allgemein ** als urspriinglich angesehenen Form des
Kodex D. Hier folgt ja nach dem stark betonten eschatologi-
schen Ausblick auf das Essen und Trinken im Reiche Gottes
nur noch das feierliche Brotbrechen mit einem kurzen Deute-
wort zum Brot. Lukas wiirde also zum Zeugen eines wesent-
lich eschatologisch verstandenen Abendmahles, in dem das
Brot mindestens viel stiarker betont erscheint als der Wein.

Geht man aber mit R. Bultmann ** und besonders mit K. L.
Schmidt ** noch einen Schritt weiter, indem man den Lukas-
Text aus literarkritischen Griinden bis auf die Verse 15—18,
bzw. 15.16 und 18 beschneidet,®* so erweist sich die luka-

7 Lietzmann, S.249; K. L. Schmidt, Sp. 11.

8 Lohmeyer, Bd.9, S.277; Behm, S.728, Anm.13; die zweite Stelle
ausfiihrlicher bei E. Hennecke, Nt.liche Apokryphen?, 1924, S.55.

® Darauf weist Hans v. Soden, Vorlesung iiber Korintherbriefe, Mar-
burg, Wintersemester 1932/33, hin. Wire die Doppelheit urspriinglich,
lautete sie eher odpE kai alua.

10 Mark. 14, 23: ¥mov (Matth.: mwiete) ¢ adtob mdvrec.

11 Belege dafiir: Lietzmann, S.239 ff.; Behm, S.737, Anm. 69.

12 Jeremias, S.44. Selbst Th. Zahn (Das Evangelium des Lukas, 1920,
S. 675) schliefit sich an!

13 (Geschichte der synoptischen Tradition? 1931, S. 286 f.

11 K. L. Schmidt, Sp. 7—9.

15 Wir setzen in eckige Klammern das von D nicht Dargebotene, in
runde Klammern das von K.L.Schmidt Ausgemerzte; der Text ist dann

6%



84 E. Schweizer, Das Abendmahl eine Vergegenwdirtigung

nische Abendmahlsauffassung als sehr geschlossen in einem
Doppelausblick auf das eschatologische Essen und Trinken
mit dem Messias.’®* Allerdings wird die Tatsache, dall auch
die D-Form des lukanischen Berichtes einen Kelch kennt,
durch diese Verkiirzung nur um so stiarker betont, indem da-
durch ja das Brot, nicht aber der Wein verschwindet. Auch
das vollige Fehlen von Anhaltspunkten fiir diese Verkiirzung
in den Textzeugen mull immerhin vorsichtig machen.” Ob
man aber den ganzen oder den verkiirzten D-Text las, er bil-
dete zwar einen Beleg fiir das eschatologische Abendmahls-
verstindnis, beeintrichtigte aber mindestens die Beweiskraft
der Hinweise auf einen weinlosen jerusalemitischen Typus.®®

so: «®*Und er sagte zu ihnen: Sehnlich hat mich verlangt, dieses Passah
mit euch zu essen, bevor ich leide. '®* Denn ich sage euch: Nicht mehr
werde ich es essen, bis es erfiillt wird im Reiche Gottes. ¥ (Und er nahm
einen Becher, sprach das Dankgebet und sagte: Nehmt diesen und ver-
teilt ihn unter euch.) ** Denn ich sage euch: Ich werde vom Gewiichs des
Weinstocks nicht trinken, bis das Reich Gottes kommt. *® (Und er nahm
Brot, sprach das Dankgebet, brach und gab es ihnen mit den Worten: Das
ist mein Leib,) [der fiir euch gegeben wird; das tut zu meinem Gedicht-
nis. 2 Und den Kelch ebenso nach dem Mahl mit den Worten: Dieser Be-
cher ist der neue Bund in meinem Blut, das fiir euch vergossen wird.]»

16 Das entbchrt nicht einer gewissen Folgerichtigkeit, wenn man
schon in D den Urtext sieht. Denn D erscheint in der Tat als nicht ganz
leicht begreiflicher Torso (vgl. dazu auch Lohmeyer, Bd.9, S.180f.).
Wenn das Brot schon so betont im Mittelpunkt steht wie in V.19 a, dann
ist merkwiirdig, dall der erste eschatologische Spruch nicht darauf, son-
dern auf das Passah bezogen ist. Seltsamer aber ist die Tatsache, dafl in
V.17 das Ergreifen des Kelches, das Dankgebet und der Befehl zur Aus-
teilung ausdriicklich erwihnt wird, obwohl ein Deutewort fehlt, das den
Sinn dieses Kelches erldutert. Schwer erklirlich wire auch, daB Lukas,
der ja den Markus-Text und als Begleiter des Paulus doch wohl auch die
von ihm ja schon iibernommene Abendmahlsformel 1. Kor.11, 23 ff. kennt,
das Brotwort zwar fast wortlich gleich wie Markus (edxapiothoag statt
ebhoyroas stimmt mit 1. Kor. 11, 24 iiberein!) tradiert, das Kelchwort
aber wegliBt. Der von K.L.Schmidt postulierte Text ergibt hingegen
eine vollig andere, in sich geschlossene Abendmahlsvorstellung. Und dafl
eine solche kritische Bemiihung zur Aufhellung der Entstehung eines nt.-
lichen Textes grundsétzlich fruchtbar und notig sein kann fiir seine
theologische Auswertung, darin hat K. L. Schmidt, Theol. Blitter, 1935,
Sp. 206 £., sicher recht. Ob freilich gerade diese Textanalyse sich halten
140t, ist eine andere Frage. Dazu vgl. Abschnitt 2.

17 Vgl. auch Lohmeyer, Bd. 9, S. 182 {.

18 Vgl. schon Jeremias, S.45. Will man sich damit helfen, dall ge-



des Todes Jesu oder ein eschatologisches Freudenmahl? 85

Man sah jedoch zunichst nicht, daB ein Argument das
andere mindestens ein Stiick weit aufhob,’® sondern blieb bei
der Unterscheidung einer in eschatologischer Hochstimmung
jubelnd gefeierten Tischgemeinschaft und eines den Opfertod
des Herrn vergegenwirtigenden und seine Heilsfrucht den
Teilnehmern spendenden Dramas.? Diese strenge Trennung
ist in neuester Zeit fraglich geworden.*

2.

Wir haben uns hier zuallererst dem wichtigsten Zeugen
zuzuwenden, dem lukanischen Abendmahlsbericht. Hier be-
stand eigentlich ein Fragezeichen seit A. Merx. Dieser wies
ndmlich nach, wie die beiden Kelche, die im vollen Lukastext,
wie ihn die Alexandriner bieten, erscheinen, immer wieder
zum Anstoll wurden und zu allen méglichen Versuchen fiihr-
ten, einen der beiden Kelche auszumerzen, indem entweder
V. 17—18 gestrichen (sy?) ?? oder an Stelle von V.20 hinter
V.19 gesetzt (syc) oder gar in V.20 hineingearbeitet wurden
(sys). Auf drei verschiedene Arten umgehen die Syrer dem-
nach den Doppelkelch, beweisen also jeder auf seine Art die
Kenntnis des ganzen Textes.?® So sollte mindestens die Sicher-

legentlich und schlieflich um der Feierlichkeit willen regelmifBig auch
Wein genommen wurde beim jerusalemitischen Typus (K. L. Schmidt,
Sp.12), dann konnte der lukanische Bericht jedenfalls nicht historisch
richtig sein. Die wirklich gute Tradition beschrinkte sich also héchstens
auf V.151.

1% Dies um so mehr, als Mark. 14, 25 den eschatologischen Ausblick
nur beim Kelch kennt!

20 Das wird in anderer Weise auch deutlich bei Th. Zahn, loc. cit.
(Anm. 12), 8.677, der erkliart, daB Luk.22, 15—18 mit dem Abendmahl
iiberhaupt nichts zu tun habe, oder bei J.Behm, S.737 und 741, Anm. 82,
der dasselbe feststellt von den in der Apostelgeschichte berichteten Mahl-
zeiten der Urgemeinde wie von den vor- oder nachsterlichen Tischgemein-
schaften Jesu mit den Jiingern. Beide sehen also in diesen Mahlzeiten des
«jerusalemitischen Typus» etwas von der (paulinisch verstandenen)
FEucharistie vollig Verschiedenes; nur betonen sie, dall es sich dabei gar
nicht um das Abendmahl handle.

2 Vgl. schon Lohmeyer, Bd. 9, S.294; Bd. 10, S.93f.

22 Noch radikaler bezeugt Markion (?, nach Lohmeyer, Bd.9, S.178)
Streichung von V.16—18 (eine &hnliche Tradition bei Merx, S. 439,
Anm. 4).

23 Ob die Altlateiner wirklich beweisen, dall der Versuch schon in der



86 E. Schweizer, Das Abendmahl eine Vergegenwdrtigung

heit erschiittert sein, mit der man entgegen dem sonst iiblichen
Urteil dem D-Text den Vorzug gab vor den Alexandrinern. Ge-
nau so gut wie die Syrer ®* kénnte auch D ein Versuch sein,
den zweiten Kelch zu beseitigen. Das scheint um so wahr-
scheinlicher, als V.19 b und 20 nicht einfach Kopie von 1. Kor.
11, 24 f. sind,*® als ein Interpolator wohl nicht ohne weiteres
gegen alle kirchliche Sitte zwei Kelche geschaffen hitte, als
auch der D-Text wie ein Torso anmutet.?® Dall Lukas hin-
gegen als Begleiter des Paulus die von diesem ja schon iiber-
nommene Formel kannte und mit kleinen personlichen Ab-
weichungen aufzeichnete, ist ohne weiteres verstidndlich.*
Wir kommen aber wohl noch einen Schritt weiter. Die ge-
naue Untersuchung des handschriftlichen Befundes spricht
eindeutig fiir Prioritit des alexandrinischen Textes. Tatian,
dessen Bedeutung meines Wissens fiir dieses Problem noch
nicht erkannt wurde, streicht nimlich V.19 b, nimmt aber den
Wiederholungsbefehl daraus (V.19b ) an der logisch rich-
tigen Stelle nach V.20 wieder auf.?® Weder Merx noch der ihm
folgende Gaugler * konnten eine Erklirung geben dafiir, daBl
D, wenn er schon V.20 strich zur Ausmerzung des zweiten
Bechers, auch V. 19b wegliel} trotz seiner Wichtigkeit und Un-
anstofigkeit.?* Jetzt wird das verstidndlich: Tatian bezeugt

Vorlage der Syrer unternommen wurde (so Merx, S.4381f.), ist fraglich.
Da be in allen Einzelheiten mit it iibereinstimmen, nicht mit sye, ist doch
durchaus denkbar, dal sie von sich aus auf die gleiche Lisung wie dieser
gekommen sind und V.17 {. hinter V.19 umgestellt haben.

22 Wir reden der Kiirze halber auch im folgenden immer nur von den
Zeugen, die uns heute zuginglich sind, obwohl natiirlich auch schon einer
ihrer Vorginger die betreffende Aenderung vollzogen haben kann.

25 Es fehlt neben kleineren Abweichungen der dort sehr betonte
zweite Wiederholungsbefehl; dafiir ist hwdbduevov neu, entspricht éxyuvvouevov
dem Markus-Text, vuwv hingegen wieder dem Paulus.

26 Dazu vgl. Anm. 16.

27 Vgl. Gaugler, Sainte-Céne, S. 56. Eine ausfiihrliche Aufzihlung und
Abwigung aller wichtigen Argumente fiir oder wider den alexandrini-
schen Text von Luk.22, 19 f. findet sich bei A. Arnold (kath.), Der Ur-
sprung des christlichen Abendmahles, 1939 = 1937, S. 31 ff.

28 Bei A. Huck, Synopse..., 1931; genauer bei Herm. v. Soden, Griech.
NT, 1913. 2 Gaugler, S.191.

30 Die von Jeremias, S.45 ff., herbeigezogene <Arkandiszipliny diirfte
zur Erklirung nicht geniigen (vgl. Lohmeyer, Bd. 9, S.300).



des Todes Jesu oder ein eschatologisches Freudenmahl? 87

den vollen Lukas-Text bis V. 20,* iibernimmt aber bei seiner
Komposition der verschiedenen Evangelientexte V.19 in der
kurzen Markus-Matthius-Form,*? also ohne 19 b. Nun wissen
wir, wie nah verwandt Kodex D mit Tatian ist, wie oft gerade er
harmonistische Lesarten Tatians iibernimmt.?®* D kannte also
den durch Tatian bezeugten Text und strich V. 20, um den An-
stol des Doppelkelches zu umgehen. Wire hingegen D dltester
Text, dann wiire doch sehr merkwiirdig, dafl der mit D sich oft
so eng beriihrende Tatian von ganz anderen Voraussetzun-
gen, nimlich von einem schon vollig aus 1. Kor. 11, 24 . auf-
gefiillten Lukas-Text, her wiederum zuféllig zur gleichen Form
von V.19 kime wie D.?* Den alexandrinischen Text bezeugt
aber auch Markion durch Streichung des ihm anstéfligen
kv in V. 20. Hitte er Texte ohne V. 20 gekannt, hitte er ge-
will diese libernommen, da sie ja den Anstoll gar nicht ent-
hielten.* Mitte des 2. Jahrhunderts ist also nur der volle alex-
andrinische Text bezeugt.

3 Das bezeugt auch fiir V.19b die Uebernahme des Wiederholungs-
befehls; denn Paulus formuliert diesen an der zweiten Stelle (nach dem
Kelch) anders. Es wire bei Tatian sowieso nicht zu erwarten, dafl er
diesen Satz anderswoher als aus den von ihm verarbeiteten Evangelien
iibernihme.

32 Er bezeugt daraus: uadntaig, eimev, AdBete @dyete.

33 Auch wenn man nicht so weit geht wie Herm. v. Soden (und zum
Teil auch Eb. Nestle), in D einen «von Tatian geradezu infizierten» Text
zu sehen (vgl. Eb. Nestle, Einfiihrung in das griech. NT, 1909, S. 235 ff.),
ist die starke Verwandtschaft doch unbestreitbar (id., 4. Aufl, umgear-
beitet von E. v. Dobschiitz, 1923, S. 15 und 29).

32 Der Befund in V.19f. ist folgender: syp.s bezeugen den vollen
Text; sye V.19, nicht aber V.20; be die Umstellung von syc, aber ohne
V.19b; Tatian V.19 a und 20, indirekt auch 19b; D nur V.19a.

Die Entwicklung ist also zu verstehen: 1. V.15—20 (Alexandriner);
2a. V.15—20 umgestellt und gekiirzt zur Ausmerzung des zweiten Bechers
(syp.s.c); 2b. V.15—19 a. 20 (Tatian); — 3. V.15—19a (D, aus dem glei-
chen Grund wie 2a). Wire D dltester Text, miilite sie so verlaufen sein:
1. V.15—19a (D); 2. V.15—20 (Alexandriner, Erginzung aus 1. Kor. 11,
241); 3a. V.15—19 a (wie D, aber ohne Zusammenhang damit!). 20; 3 b.
V.15—20 umgestellt und verkiirzt (syp.s.c). In beiden Fillen iibernimmt
be entweder syc und streicht V.19b nach dem ihm bekannten D-Text
oder kommt von diesem her von sich aus zur gleichen Lésung wie syc
(s. Anm. 23). ’

3% Nur in den neuen Ausgaben des NT Graece, ed. Eb. Nestle (1936.
1941).



88 E. Schweizer, Das Abendmahl eine Vergegenwdrtigung

Den sachlichen Anstof} des Doppelbechers hat schon Merx **
entkriftet. Gerade Lukas schildert das letzte Mahl Jesu ja
ausdriicklich als Passahmahl. Sein erster Becher entspricht
deutlich dem ersten Becher beim Passah, sein zweiter dem
«Becher des Lobpreises»,*” wie der nach dem Mahl genossene
Becher (beim Passah ist es der dritte) durchwegs heifit.*® Dal}
dieser nicht urspriinglich sein sollte, ist hchst unwahrschein-
lich schon angesichts seiner Bezeugung durch Paulus, der
jlidische Sitte doch kannte.*

Ist aber der alexandrinische Text primdr, dann haben wir
schon in ithm die ausdriickliche Verbindung der sehr betonten
eschatologischen Abendmahlsauffassung mit dem ebenso be-
tonten Bundes- und Siihnopfergedanken, was wiederum die
schon bei Markus, Matthdus und wenigstens angedeutet auch
bei Paulus vorhandene Zusammengehorigkeit beider Anschau-
ungen * als urspriingliche stiitzt.

So kann der Lukas-Bericht keinesfalls als Beweis gewertet
werden fiir ein Abendmahl, in dem der Gedanke an den Tod
Jesu keine Rolle spielte, und erst recht nicht fiir ein solches
ohne Weingenull. Dafiir geniigen aber auch die andern Argu-
mente nicht. Der Ausdruck «Brotbrechen» wird in der Ur-
gemeinde zur Bezeichnung des ganzen Mahles verwendet,*
schliefit also Wein jedenfalls nicht aus.®? Dafl der Christus bei
Johannes nicht als «Lebensweiny bezeichnet wird, sondern als
«wahrer Weinstocky, hingt damit zusammen, dafl Johannes in
seiner Umwelt gebrduchliche Titel aufnimmt, um festzustellen,
daB der Christus allein diese Titel zu Recht trage.®® Die Stelle

38 Merx, S.416 ff. 37 1. Kor. 10, 16! 38 Behm, S. 733, Anm. 46.

% Merx, S.427. Dal} iibrigens auch der Wiederholungsbefehl urspriing-
lich sein konnte, zeigt Gaugler S.29 (ausfiihrlicher: Sainte-Céne, S. 801.;
vgl. schon Lohmeyer, Bd. 9, S.193), mit dem Hinweis auf den beim Passah
auf den Weinsegen folgenden Lobspruch iiber die Festtage, die Israel
«zum Gedidchtnis» gegeben sind.

10 Mark. 14, 25 und Matth. 26, 29 kennen direkt nach dem Deutewort
zum Kelch den Ausblick auf das neue Trinken im Reich Gottes; 1. Kor. 11,
26 weist hin auf das Kommen des Herrn. Daf} in der Didache dagegen ein
Hinweis auf den Tod Jesu fehlt, kénnte zusammenhingen damit, daB dort
kein vollstindiger Bericht von der Abendmahlsfeier gegeben wird (Behm,
S.742). % Vgl Act. 2, 465 20, 7.11. %2 Jeremias, S. 47, Anm. 4; Gaugler,
S.32f ® E, Schweizer, Ego eimi, 1939, S.122; <Weinstock> war ein
sehr verbreiteter Titel: ib., S.39 ff.



des Todes Jesu oder ein eschatologisches Freudenmahi? 89

des Hebrier-Evangeliums weist auf ein auch durch Jer. 16,7
bezeugtes Trauerfasten hin, bei dessen Abschlul}, wie bei allen
Speisungsgeschichten, natiirlicherweise nicht der fiir besonders
festliche Gelegenheiten reservierte Wein,** wohl aber Brot und
andere Efwaren auftreten. Dall odpe und aiue nebeneinander
stehen, kénnte nur auffillig sein, wenn der Hauptton beim
Abendmahl auf den Elementen lige, die in ihrer Doppelheit die
anthropologische Doppelheit von Fleisch und Blut darstellen
wollten.*” So zeigt sich, daf} die oben genannten Tatsachen nur
bezeugen, daf}, eben weil der Ton nicht auf den Elementen
lag, vereinzelt bei Abendmahlsfeiern der Wein weggelassen
wurde,** dal aber die Belege keineswegs ausreichen, einen
weinlosen Sondertypus nachzuweisen.*

3.

Aber nicht nur negativ, auch positiv wurde die scharfe
Scheidung iiberwunden. Zunichst hat J. Behm gezeigt, daf der
«paulinische Typusy durchaus nicht so «hellenistischy ist, daff
ihm eigentliche Opfervorstellungen fremd sind, und daf die
Gegenwart des Christus, die den Riickblick auf das Kreuz und
den Ausblick auf seine Wiederkunft hervorruft, auch hier we-
sentlich ist.*®* Wurden dabei aber die Freudenmahlzeiten der
Apostelgeschichte als nicht hierhergehorig beiseite geschoben
und so die eschatologische Ausrichtung des Abendmahles fast
verdringt, so hat in neuerer Zeit O. Cullmann vor allem den
Finger gelegt auf diese Tischgemeinschaft der Urgemeinde mit
ihrem Herrn, die in der Gewillheit seiner unsichtbaren Gegen-

44 Billerbeck, Bd.2, S.400; Bd.4, S.614 Jer.16,7 wird freilich auch
der Becher erwihnt,

% So z. B. K. Goetz, nach dem die beiden Deuteworte einfach besagen,
dafl der Christus (= «Fleisch und Blut») Speise und Trank ist (so nach
Gaugler, S.46f., wo die zahlreichen Publikationen von Goetz genannt
sind). Vielleicht liegt sogar zwischen dem Brot- und dem Kelchwort die
ganze ausgedehnte Mahlzeit (Behm, S.735); doch vgl. zu Anm. 87 und 88.

% Gerade Lietzmann, S. 246, zeigt, dall dies aus asketischen, bzw. anti-
alkoholischen Griinden geschah.

47 Auch die Bemerkung des Markus, dall <alle tranken», versteht
jedenfalls schon Matthdus nicht als Protest gegen einen solechen (Loh-
meyer, Bd. 9, S.176).

48 Behm, S. 738 ff.; Lohmeyer, Bd. 9, S. 206 ff. Das braucht hier nicht
weiter ausgefiihrt zu werden, da beides bekannt und zuginglich sein wird.



90 E. Schweizer, Das Abendmahl eine Vergegenwdrtigung

wart und in der Erwartung seines endgiiltigen Kommens ge-
feiert wird,* die aber nicht so sehr zuriickgeht auf die gemein-
samen Mahlzeiten vor, wie vielmehr auf die bei Tisch erfolgten
Erscheinungen Jesu nach Ostern.®”® Hier ist das Kommen des
Christus in jenen vierzig Tagen und weiterhin beim euchari-
stischen Mahl Vorwegnahme seines letzten, endgiiltigen Kom-
mens zum Messiasmahl und insofern die Antwort auf das
Abendmahlsgebet: «Maranathay». Dieses Kommen des Herrn
ist aber Hohepunkt und Ziel jedes Gemeindegottesdienstes.®
Bei Cullmann ist nun aber, im Gegensatz zu Behm, die Be-
ziehung auf den Tod Jesu zuriickgedringt worden. Erst Pau-
lus hétte nach Cullmann diesen — freilich urspriinglichen —
Gedanken wieder mit dem eschatologischen Abendmahlsver-
stindnis verbunden. So wichtig seine Erkenntnisse sind, die
beiden Typen bleiben letztlich auch bei ihm noch gesondert,
wenn sie auch beide auf das Abschiedsmahl Jesu zuriick-
gehen.®?

Kine wirkliche Synthese beider Gedanken zeigt hingegen
E. Gaugler. Er nimmt dankbar und zustimmend die Hinweise
Lietzmanns und Lohmeyers 5 auf die eschatologische Ausrich-
tung des Abendmahls auf. Aber diese Ausrichiung auf den
lkkommenden Herrn und auf die Erfillung aller Verheiffungen
ist schon im Gedanken des «Bundes» ®* enthalten.’® Jesus stellt
in diesem «neuen Bundy *® sein «Bundesbluts dem «Bundes-

4 Cullmann, S.13—16.

% Insofern ist Lietzmann zu korrigieren (Cullmann, S.16, Anm. 24).
Lohmeyer, Bd. 10, S. 85 f., macht allerdings darauf aufmerksam, dall diese
nachosterlichen Mahlzeiten mit Ausnahme derjenigen in Emmaus weder
auf Brot beschrinkt sind noch den Ausdruck «Brotbrechen» kennen.

51 Cullmann, S.25—29.

52 Tm Lichte der Auferstehung wurde der Gedanke an den Tod Jesu
iiberblendet und erst wieder durch Paulus aufgenommen (Cullmann, S. 14,
16 und Anm. 24 dort). Die eschatologische Freude zeigte sich aber auch in
den paulinischen Gemeinden noch in den 1. Kor. 11, 23 geriigten Millstin-
den (S.14, Anm. 19).

% Cullmanns Schrift ist spiiter erschienen.

5 Awdfxn steht im Kelchwort aller vier Berichte (dazu Gaugler, S. 43,
Anm. 3). Schon Lietzmann, S.220 ff., weist auf den Bundesgedanken hin.

5 Vgl. Luk. 22,20 mit 22, 29 f. (Gaugler, S.39).

% So Paulus, dem wohl die eschatologisch verstandene Stelle Jer. 31,
31—34 vorschwebt (Gaugler, S.391£.).



des Todes Jesu oder ein eschatologisches Freudenmahl? 91

blut» vom Sinai gegeniiber.*” Es ist nun aber ganz deutlich, daf}
hier nicht die Elemente betont werden kénnen.*® Zunichst be-
zeichnet weder aiuo noch ocwua etwas Stoffliches, sondern das
Bundesopfer als Vorgang.® Dies wird durch die Gauglers Ge-
danken weithin aufnehmende Arbeit M. Barths noch besser
abgekliart. Er weist ndmlich ausfiithrlich hin auf die Deute-
worte beim Passahritus, wo gefragt wird: «Was bedeutet dieser
heilige Brauch?» und geantwortet wird: «Das ist das Passah-
opfer... Das ist das elende Brot, das unsere Viter im Lande
Aegypten aflen.» ® So darf also freilich mit den Lutheranern
das «isty nicht entwertet, mufl aber auch mit den Reformierten
daran festgehalten werden, daf} es ein Ereignis, nicht eine Ma-
terie deutet.®® Nun geht es aber keineswegs um eine Auffiih-

57 Gaugler, S. 38.

% (Gaugler, Sainte-Céne, S.71, erinnert daran, wie unhebriisch diese
ontologische, griechische Betonung der Elemente ist. Der Hebrier fragt
nach dem Geschehen, nicht nach dem Sein. Vgl. u.a. auch schon K. L.
Schmidt, Sp.13; Behm, S.738f.; Gaugler, S.49. In diesem Punkt besteht
heute weithin eine erfreuliche Einigkeit.

% Gaugler, S.45.

8 Allerdings miillte deutlicher gesagt werden, dall es erstens nicht
ganz gesichert ist, ob das Abschiedsmahl Jesu im Rahmen ecines Passah
vor sich ging (Lohmeyer, Bd. 9, S.1951f., bestreitet das gegen Jeremias,
S.14 ff,, der es seinerseits verteidigt gegen Lietzmann, S.211 ff.), dafll es
vor allem aber zweitens fraglich ist, ob diese Deuteworte schon zu Jesu
Zeit gesprochen wurden (Lohmeyer, Bd. 9, S.212, der wie schon Jeremias,
S. 22, auf diese Worte hinweist). Man rekurriert darum doch wohl besser
mit Lietzmann auf Ex. 24, 8: «Das ist das Blut des Bundes...», wo wie
bei den Deuteworten zum Passah ein Gebrauch, nicht etwa eine Substanz
erklirt wird. Das wird auch durch Hebr. 9, 20 und die Uebersetzung der
Peschitta von Ex. 24, 8 bestiitigt, die hier wohl im Gedanken an die Abend-
mahlsworte formulieren (Lohmeyer, Bd.9, S.189).

61 Barth, S.18—25. Gerade fiir diesen Gedanken ist es ein wenig ver-
wirrend, wenn S.13 der Sinn der Deuteworte <«zunichsty umschrieben
wird: «Mein Leib ist das rechte Passahfleisch, mein Blut ist das rechte
Passahblut.» Diese Umschreibung ist schon grammatikalisch kaum mog-
lich, da dann doch betontes T6...éuév oder doch wenigstens vorangestell-
tes wov zu erwarten wire, was beides auch die Synoptiker zwar nicht hiu-
fig, aber doch immerhin verwenden. S. 20 ist die Konstruktion auch ganz
anders verstanden. Dall toDto freilich wegen seines Artikels unbedingt
Pridikatsnomen, nicht Subjekt sein miilite (Jeremias, Bd. 9, S.212), stimmt
nicht, wie F. BlaB-A. Debrunner, Grammatik des nt.lichen Griechisch, 1921,
§ 273, 1 zeigt.



92 E. Schweizer, Das Abendmahl eine Vergegenwdrtigung

rung eines Mysteriendramas, das den grausamen Tod des
Christus durch das Zerbrechen des Brotes und das Vergieflen
des Weines schildert;®* sondern es geht, wie Gaugler feststellt,
beim Abendmahl um die <wirksame Zuteilung der Todes-
frucht des Herrny. «Die Bundstiftung im Opfertod des Messias,
die der Gemeinde die Siindenvergebung erwirkt und sie zur
Heilsgemeinde der Endzeit macht ... soll durch die glaubende
Begehung dieser Handlung der Gemeinde vermittelt werden.»
Eben das aber ist «Vorweggabe eschatologischer Gabeny. *
Auch dieser Gedanke erhilt schirfere Umrisse durch Barths
Hinweis auf die Opfermahlzeiten des Alten Testamentes, wo
ja nicht die Opferung reproduziert, sondern die Frucht dieses
Opfers den Teilnehmern geschenkt wird. Das Abendmahl ist
das Bundesmahl und steht zum Tode Jesu im gleichen Verhilt-
nis wie das Opfermahl zu dem vorher vollzogenen Opfer.®
Nicht das «Sterbeny Jesu wird <aufgefiihrty, sondern sein
«Tod» — d. h. dieser Tod in seiner Heilsbedeutung fiir die Ge-
meinde — wird «verkiindigt»>.®®* So wird das Abendmahl zum
Gemeinschaftsmahl, in dem die Mahlgenossen Anteil (kowvwvia)
bekommen an der Todesfrucht des Herrn.* Das Abschiedsmahl
war also einzigartige Vorwegnahme,*” so dall das Abendmahl

% Barth, S.26—28. Auch Behm, der im Abendmahl die Vergegenwiir-
tigung des Todes Jesu sieht (S.739, Z.15), erkennt, dafl das durch einige
Zeugen gebotene und von Luther mitiibersetzte xAbuevov das den Leib
als «gebrochen werdenden» bezeichnet, in 1. Kor. 11,24 unmoglicher Zu-
satz ist (S.729, Anm. 14). Schon Jeremias, S.751., zeigt, dal das voran-
gestellte AdBere (Mark. 14, 22) beweist, dal das Brotwort nicht zum Zer-
reilen der Fladen, sondern zur Austeilung gesprochen ist und dal von
einem Vergielen des Weines ja ilberhaupt nicht die Rede ist, daB also
nur das Daf}, nicht aber das Wie des Todes dargestellt wird.

8 Gaugler, S. 45 und 53.

¢ Barth, S.25. Schon Lietzmann, S. 227, falit das Abendmahl als Opfer-
mahl auf.

6 1. Kor.11,26; Barth, S.30. Es miillte freilich gesagt werden, dafl
xatayyélewv nur heifit ¢in Worten verkiindigen», nicht <«in Handlungen
darstelleny (J.Schniewind, ThWBzNT, Bd.1, S.70; auch von Lohmeyer,
Bd. 9, S.285 aufgenommen).

% F.Hauck, ThWBzNT, Bd.3, S.804ff.,, wo auch Friihere genannt
sind; Gaugler, S.50; Barth, S.30f. Auch daB sich dieses Anteilbekommen
erfilllt im Messiasmahl der Vollendung, zeigt schon Jeremias, S.931f,
wenigstens kurz noch auf.

87 Barth, S.29. Man darf das allerdings nicht dahin iiberspitzen, daf



des Todes Jesu oder ein eschatologisches Freudenmahl? 93

mit Cullmann mindestens ebensosehr von den Ostermahlen
nach erfolgtem Opfer wie von jener Vorwegnahme her zu ver-
stehen ist.®

Fragt man von hier aus nach dem Sinn der Deuteworte, so
wird zunidchst einmal klar, dafl Leib und Blut Jesu wirklich
als Speise und Trank verstanden werden miissen, von denen
die Gemeinde lebt.*® Die Gemeinde wird nach Gaugler auf-
gerufen, sich die Wirkung des lebenspendenden Todes Jesu
zu eigen zu machen.” Brot und Wein sind fiir die Gemeinde,
die sie recht empfiéingt, der Christus selbst in seinem Opfer-
wirken.” «Unter dem Vorgang des eucharistischen Mahles wird
er, er selbst als der an der Gemeinde Handelnde, als der Geber
dieser Gaben aufgenommen.» Dabei wird «das Ereignishafte
der Offenbarungsannahme im Sakrament nicht plétzlich ein
Dinghaftes; sondern das Sakrament ist selbst jenes... ,Ihn
aufnehmen’> von Joh.1,11f. Diese reale Gegenwart des an
der Gemeinde Handelnden kann aber nicht weniger sein als
die dingliche Gegenwart der Substanzen seines Leibes und
Blutes.”

man erklirt, Jesus setze im Augenblick seines Sprechens seinen Tod als
schon geschehen voraus, wobei das part. praes. ékyuvvépevov nicht (wie
bei Gaugler, der es S.36 richtig auf die nahe Zukunft bezieht) beachtet
oder nur sehr mithsam erkldrt wird (Barth, S.26f.). Vgl. dazu das hier
in Abschnitt 4 zu Markus Gesagte.

% Barth, S.47. Es ist aber nicht richtig, daB nur diejenigen Autoren,
die nachosterliche Bundesmahle schildern, Lukas und Paulus (wo?), den
Wiederholungsbefehl kidnnten, weil eben jene Vorwegnahme nicht wieder-
holbar sei. Selbstverstindlich kennen auch Markus und Matthius das wie-
derholte Abendmahl in ihrer Gemeinde, wollen also auch ohne aus-
driickliche Erwéhnung des Wiederholungsbefehls sicher die Einsetzung
des Abendmahls erzihlen. Andernfalls hitten sie nicht von diesem, son-
dern von nachiésterlichen Mahlzeiten berichtet.

% (Gaugler, S.48; Barth, S.32. 7 Gaugler, S.62. ™ Gaugler, S.52.

2 Gaugler, S.59. Schon das Passahmahl brachte <la présence toujours
agissante du fruit de cette morty» (des Lammes) (Gaugler, Sainte-Céne,
S.72). Wenn ich recht sehe, erfolgt die Antwort auf diese Frage bei
Barth nicht ebenso klar. Richtig ist wohl, dal Essen und Trinken von
Brot und Wein (also Gauglers <Annehmeny des <handelnden Christus»),
nicht Brot und Wein als solche wesentlich sind (S.25). Hilfreich ist auch
der Hinweis, dall das Brot der Gemeinde verkiindet: Ihr diirft leben...,
der festliche Wein: Ihr diirft fréhlich sein um Christi Opfer willen (S. 38;
an der Alkoholfrage Interessierte mogen iibrigens Billerbeck, Bd. 2, S. 614



94 E. Schweizer, Das Abendmahl eine Vergegenwdrtigung

So wird verstindlich, dafl schon bei Markus wie bei Paulus
die Beziehung des Abendmahls auf den bundstiftenden Opfer-
tod des Christus vereinigt erscheint mit dem eschatologischen
Ausblick.” Beides, die Gabe der Todesfrucht wie die Ausrich-
tung auf das Messiasmahl, gehort also streng zusammen.”™ So
sind also «das ,Brotbrechen’ der Urgemeinde und die Abend-
mahlsfeier der paulinischen Gemeinde... auf das Handeln
Jesu bei jenem letzten Mahle Jesu allein zuriickzufiihren».?
Was vor zwanzig Jahren unverbunden nebeneinander stand,
ist zur Einheit geworden. Das Abendmahl ist ein Freuden-
mahl, in dem die lebendige Gegenwart des Herrn als Frucht
seines Opfertodes und als Vorweggabe der endgiiltigen Erfiil-
lung im Reiche Gottes erfahren wird. Barth fordert daher mit
uniiberhérbarer Dringlichkeit eine Neugestaltung des Abend-
mahls, das eine wirkliche Mahlzeit an einem wirklichen Tisch
ist, dessen Gebete und Lieder freudig klingen, bei dem man
um das Kommen des Herrn betet und vor allem andern fiir
seine Gegenwart dankt.™

Das ist gewill richtig gegeniiber einer Tradition, die die
Freude iiber die Gegenwart des Herrn kaum mehr anklingen
laBt. Es darf aber dennoch nicht vergessen werden, dall die Ge-
meinde das Abendmahl feiert unter Verkiindigung des «Todes
des Herrn, bis daBl er kommt» (1. Kor. 11, 26), dal sie also ifit

sub d. und e., studieren). Sonst aber liegt sein Interesse anderswo. Das
zeigt sich auch daran, dal Gaugler das Abendmahl sachlich durchaus
als Sakrament sieht und so nennt, obwohl er weill, dall es im NT keinen
entsprechenden Begriff gibt (S.7—9), wihrend es Barth fraglich wird, ob
dieser Taufe und Abendmahl zusammenschliefende Ausdruck iiberhaupt
am Platze ist (S.53; hingegen scheint dort doch der von K. Barth postu-
lierte rein <kognitives Charakter des Taufsakraments mindestens fiir das
Abendmahl iiberwunden zu sein). 7 Vgl. Anm. 40.

™ Gaugler, S.681f. Noch etwas stirker wird auch der Gedanke der
Tischgemeinschaft mit dem Herrn bei Gaugler, Sainte-Céne, S. 78, verbun-
den mit der Zuteilung der <Todesfruchts Jesu.

% Gaugler, S.35.

"¢ Barth, S.60—62. Er gibt darum auch den Entwurf einer neuen
Liturgie. Uebrigens betont auch Gaugler, Sainte-Céne, S.63 ff., mit Be-
zugnahme auf Cullmann die eschatologische Ausrichtung bedeutend stér-
ker und unterbaut diese durch den Hinweis auf das Messiasmahl Henoch
62, 14 (¢sie werden mit jenem Menschensohn esseny) und das auch von
Barth angefiihrte Essen und Trinken mit Gott in Ex. 24, 11 (S. 78).



des Todes Jesu oder ein eschatologisches Freudenmahl? 96

und trinkt «zwischen den Zeiteny, riickblickend auf das Kreuz
und ausblickend nach dem Kommen des Herrn am Jiingsten
Tag.”” Diese Spannung darf nun allerdings nicht so erweicht
werden wie bei Barth.”® Der Jubel iiber den gegenwiirtigen
Herrn darf weder den Gedanken an seinen Tod noch das War-
ten auf seine Wiederkunft verdringen. Nur der Kreuzestod
des Christus gibt ja die Kraft dieses Mahles, und nur als An-
geld auf die kiinftige Erfiillung bekommt dieses Mahl seinen
nun in der Tat iiberaus freudigen Charakter. Ebenso falsch
wie die einseitige, diister-ernste Betonung des Kreuzestodes 7
ware die einseitige, alle Spannung iiberspringende Betonung
der schon geschehenen Erfiillung aller Verheiflungen.®*® Das
wére jener korinthische Enthusiasmus, dem gegeniiber Pau-
lus so stark an den Tod des Christus erinnert, der beim Abend-
mahl verkiindigt wird. Erst im Reiche Gottes wird dieser nicht

"7 Behm, S. 738.

"8 Hier ist der gewichtigste Kinwand anzumelden. Die Beziehung des
eschatologischen Ausblicks auf das Abendmahl der Gemeinde, als wire
dieses schon das «Essen und Trinken im Reiche Gottes», scheint mir un-
haltbar, obwohl sie schon von Chrysostomus und anderen (s. bei B. Weil,
Krit.-exeget. Kommentar iiber das NT, hrsg. von H. A, W. Meyer, I, 1883,
S. 513 zu Matth. 26, 29) versucht wurde. Wenn Barth erklirt, die Abend-
mahlsfeiern der Gemeinde miiften das «Essen und Trinken im Reiche
Gottesy» sein, weil Jesus seinen Jiingern schwire (auch das ist fraglich),
er werde erst dort wieder Passah (nicht Brot!) essen und Wein trinken
(gerade das wird bei den Mahlzeiten in den vierzig Tagen nach Ostern
nie erwihnt!), dann konnte man ja zunichst antworten, also miisse auch
Antiochus IV. zwischen Jerusalem und dem Meer umgekommen oder Joja-
kim trotz 2. Kon. 24,6 wie ein Esel begraben worden sein, weil beides
Dan. 11,45, bzw. Jer.22,19 geweissagt ist (ich verdanke die Stellen
W. Baumgartner in Basel). Aber viel schlichter ist doch zu sagen, dal} es
in jenen Erscheinungen nach Ostern eben nicht um ein Passah und nicht
um ein festliches Weintrinken und im Abendmahl der Gemeinde noch
nicht um die Erfiillung geht, da der Herr selbst persénlich und sichtbar
mitiBt und -trinkt, sondern um eine Vorweggabe des noch Ausstehenden.

® Wie sehr z. B, auch die Rechtfertigung selbst bei Paulus mit der
Auferstehung wie mit dem Kreuz verbunden wird, dazu vgl. Rom. 4, 25
(weitere Stellen: E.Schweizer, Das Leben des Herrn in der Gemeinde
und ihren Diensten, eine Untersuchung der nt.lichen Gemeindeordnung
[im Druck; erscheint demnéchst im Zwingli-Verlag, Ziirich]).

80 So redet Barth von einer <KEschatologie der Gegenwart> und einer
¢nicht nur und blof zukiinftigen», sondern <auch jetzt>» seienden Ewigkeit
(S. 53 und 50).



96 E. Schweizer, Das Abendmahl eine Vergegenwdrtigung

mehr AnlaB zur Bulle und zum «Richten seiner selbsty wer-
den.®* Es ist natiirlich miilig, dariiber zu streiten, ob das
¢noch nicht> oder das «doch schon» stdrker betont werden
soll. Warum soll man nicht wie Barth einmal das zweite ganz
in den Mittelpunkt riicken? Nur mufl dann unmiliverstindlich
klar gesagt werden, dall das erste dabei nicht verschwindet,
daB also <eschatologische Ausrichtung» des Abendmahles
wirklich auch jenes Warten auf die Zukunft des Herrn
meint.%

4.

Hat sich uns so der volle, von den Alexandrinern gebotene
Text als primirer Abendmahlsbericht des Lukas erwiesen,
sowohl aus textkritischen als auch aus sachlichen Griinden,
so ist damit noch nichts iiber die Frage entschieden, ob seine
Zusammenordnung von eschatologischem Ausblick und Siihn-
opfergedanken die urspriingliche ist oder diejenige des Mar-
kus- und Matthius-Berichtes. Gaugler nimmt das erste an, weil
sich der lukanische Bericht gut in den Rahmen des Passah-
mahls mit den Bechern vor und nach der Mahlzeit einfiigt. Mar-
kus hitte also schon stilisierend den eschatologischen Ausblick
verkiirzt und umgestellt,®® vermutlich um dem Doppelkelch zu
entgehen.

Ich mochte, ohne allzu grofles Gewicht darauf zu legen,
doch die umgekehrte Entwicklung mindestens zur Erwigung
stellen.®* Markus ist sonst der zuverldssigere Zeuge und hat

81 1 Kor. 11, 31. Interessanterweise verliert mit der streng zukiinfti-
gen Wiederkunft auch der Kreuzestod bei Barth an Bedeutung.

8 I'ir einen klaren, linearen Zeitbegriff und gegen jede philosophisch-
spekulative Entwertung der Zeit kdmpft O.Cullmanns neuestes Buch
«Christus und die Zeit, die urchristliche Zeit- und Geschichtsauffassung»,
Evang. Verlag, Zollikon-Ziirich, 1946, in iiberzeugender Weise. Vgl. aber
auch schon W. Kiimmel, Verheilung und Erfiillung, Untersuchungen zur
eschatologischen Verkiindigung Jesu (Abhandlungen zur Theologie des
A und NT, Zwingli-Verlag, Ziirich], Abschnitt 1).

8 Gaugler, S.20—22; nach S.61 sihe das Nebeneinander von V.16
und V.18 wie eine Dublette aus, weil Lukas die urspriingliche Tradition
und die durch die Umstellung bei Markus entstandene ineinander verar-
beitet hitte.

8 Vgl. dazu z.B. H.J. Holtzmann, Handkommentar zum NT, I, 1892,
z.St.; Lietzmann, S.215 £, die bei Jeremias, S.61, Anm.5, Genannten und



des Todes Jesu oder ein eschatologisches Freudenmahl? 97

gerade auch dieses Logion zweifellos in der Form treuer be-
wahrt.®* Dall er einen urspriinglichen eschatologischen Dop-
pelspruch verkiirzt hiitte, ist auch nicht ganz leicht verstind-
lich, wihrend der jetzt auf das Passah zu beziehende Vers
Liuk. 22, 16 eher nach einer nicht ganz geschickten Erginzung
aussieht.®®* Das wiirde noch etwas wahrscheinlicher, wenn
Merx % recht hétte mit seiner Nachricht, daf} direkt vor dem
dritten (also dem eigentlichen Abendmahls-) Becher ein Nach-
tisch aus gebrochenen Brotstiicken vorgeschrieben war. Brot
und Wein wire dann doch in nichster Niahe zu denken, nicht
durch die ganze Mahlzeit voneinander getrennt. So liefle sich
auch leichter verstehen, dafl das Abendmahl anscheinend von
Anfang an aus dem Rahmen des Passah gelést und nicht mehr
nur einmal jdhrlich gefeiert wurde.®® Eschatologisch-messia-
nische Freude ist beim Passah, entgegen der iiblichen Ansicht,
beim Becher nach dem Mahl mindestens ebenso gut bezeugt
wie bei demjenigen vor dem Essen.®* Es besteht also zum

Lohmeyer, Bd. 9, S.297f. Ohne genauer zu prizisieren, spricht sich auch
Barth, S. 6, fiir Prioritit des Markus-Textes aus.

8 Jeremias, S. 57 ff., dem auch Gaugler, S. 61, sich anschliel}t.

88 So auch Lohmeyer, Bd. 9, S.181 f. Dem «genauen Nachforschen» des
Lukas (1, 3) ist wohl nicht entgangen, dall beim Passahmahl, als welches
ja gerade er dieses Abschiedsmahl schildert, wie iiberhaupt bei jedem jiidi-
schen Gastmahl sowohl vor als auch nach dem Essen ein (oder zwei)
Kelche gebraucht werden, so dafll also der Doppelbecher keine Schwierig-
keit bot, wihrend ein doppeltes Brotwort nicht gut méglich war.

87 Merx, S.422 und 424.

8 Vielleicht kénnte sogar das petd 76 demvficar dem <¢genauen Nach-
forschen» (Luk.1,3), bzw. der paulinischen Kenntnis jiidischen Brauches
entsprungen sein. Immerhin spricht die Tatsache, daB es schon in der dlte-
sten erreichbaren Formel 1. Kor. 11, 25 steht (da Paulus sonst petd c. ace.
nur noch Gal. 1, 18; 3, 17, c. inf. aber iiberhaupt nie braucht, mull es ilter
als Paulus sein!), eher, wenn auch nicht unbedingt, fiir ein Brotessen vor
dem Mahl. Anders wire es, wenn der Ausdruck éothévrwv odtv (Mark. 14,
22) urspriinglich wéire. Dann kénnte der Brotspruch nicht vor dem Mahl
erfolgt sein. Da die Perikope aber hichstwahrscheinlich zunichst isoliert
umlief, dann aber auch nicht mit diesen Worten beginnen konnte, haben
wir darin wohl doch eine V.18 aufnehmende Einleitungsformel des Mar-
kus zu sehen (Lietzmann, S.219).

8 Ueberliefert ist eine eschatologische Bitte bei beiden Bechern. Sie
wird aber bei beiden in der heutigen Form kaum so gebetet worden sein
vor 70 n. Chr. (auch beim Becher vor dem Mahl wird die Erwartung des
«Aufbaus deiner Stadt» ausgesprochen: Behm, S.732; Billerbeck, Bd. 4,

7



98 E. Schweizer, Das Abendmahl eine Vergegenwdrtigung

wenigsten die Moglichkeit, dall Lukas, eben weil ihm von der
Abendmahlsfeier seiner Gemeinde her die eschatologische Aus-
richtung so wesentlich war,*® den Ausblick auf das neue
Essen und Trinken im Reiche Gottes zum Doppelspruch aus-
gebaut und an den Anfang gestellt hat, um dann mit den bei-
den Deuteworten zu erkldren, worin die Moglichkeit der An-
teilnahme an solcher Herrlichkeit begriindet ist.**

Mag das immerhin unsicher bleiben, die jedem der beiden
Zeugen eigene theologische Sicht wird uns jetzt deutlich wer-
den, mag nun diese oder jene die urspriingliche sein. Beim
Abschiedsmahl des Markus-Berichtes liegt der Ton auf der
Bedeutung des bevorstehenden Kreuzestodes. Es soll den Jiin-
gern und der ganzen kommenden Gemeinde gesagt werden,
welche Heilsgabe dieses Sterben fiir sie erwirbt. In der es-
chatologischen Verheiflung sieht Markus dann das Siegel da-
fiir, daB der Opfertod wirklich bewulite Heilstat des Messias
ist, nicht sinnlose Katastrophe, sondern fruchtbares Handeln.
Mehr als bei Lukas — und vielleicht doch historisch richti-
ger — bleibt also hier die Tatsache bewulit, dal das Opfer

S.69, wenn auch die Anspielung auf den Wiederaufbau beim Kelch nach
dem Mahl deutlicher hervortritt; der bei Merx, S.418, genannte eschato-
logische Segen zum ersten Becher verriit schon durch seine halbhebriische
Form seine spiite Entstehung). Hingegen ist der Becher nach dem Mahl
sicher der wichtigere. Nur iiber ihm werden beim gewthnlichen Gastmahl
die (mit den Passahgebeten zu diesem Becher identischen) Gebete ge-
sprochen (Billerbeck, Bd. 4, S.631). Vor allem aber ist auch zur Zeit
Jesu, da die oben genannten eschatologischen Gebete vermutlich beide
fehlten, beim Becher nach dem Mahl die eschatologisch-messianische Freude
ausgedriickt worden durch den Schlufl des Hallel, wo Ps. 118,19 ff. gebetet
wurde: <...Gesegnet sei, der da kommt im Namen des Herrn...» (vgl.
dazu Merx, S.423; zur eschatologischen Deutung von Ps. 118 auch: Biller-
beck, Bd. 2, S.256). Zugunsten des Kelches vor dem Mahl spricht nur der
Ausdruck yévnua tiic dumélov, der auch im Segen iiber den ersten Passah-
becher gesprochen wird.

% Das zeigt sich auch 22,30, wo er in das Matth. 19,28 bezeugte
Logion dieses Essen und Trinken am Tisch des Messias einfiigt; denn
daB Matthdus, der den der christlichen Gemeinde in diesem Sinn so frem-
den Ausdruck der mahvyeveoio tradiert, dies gestrichen haben sollte, ist
wenig wahrscheinlich.

%1 Anders als Markus und Matthius will Lukas ja nach seiner eige-
nen Aussage die Vorginge schon ordnen (1,3). Zur Exegese von Luk. 22,
15—18 vgl. iibrigens Gaugler, Sainte-Céne, S. 60 ff.



des Todes Jesu oder ein eschatologisches Freudenmahi? 99

noch nicht geschehen ist. Lukas hingegen, der ja als einziger
von jenen nachosterlichen Mahlzeiten berichtet, sieht die Ein-
setzung des Abendmahles von der Erfiillung her riickwirts.
Ohne Jesus gegeniiber etwas grundsédtzlich Neues einzufiigen,
kommt er dabei vermutlich doch schon viel stirker von der
Gemeinde her, von jener jubelnden Feier, zu der das Herren-
mahl geworden ist, nachdem der Sieg Tatsache war. Nach
Ostern hat die Urgemeinde ja sicher diesen letzten Ausblick
beim Abschiedsmahl ihres Herrn mindestens ein gut Stiick
weit erfiillt gesehen und diese, wenigstens teilweise geschehene,
Erfiillung immer neu wieder erlebt in der Eucharistie. Von
dieser Gegenwart des KErhoéhten, von dieser schon in diese
Welt hereingebrochenen Vorweggabe des Essens und Trin-
kens mit dem Herrn in seiner Konigsherrschaft her sieht
Lukas dann riickblickend in den Worten vom Opfertod die
Begriindung der Moglichkeit solcher Gemeinschaft.

Eine dhnliche Gedankenlinie finden wir aber auch an der
vielleicht wichtigsten Stelle von jener nachdsterlichen Tisch-
gemeinschaft der Jiinger mit ihrem Meister, in Act. 10, 39—43,
wo sich Petrus nach dem Referat des Liukas ® ja erstaunlicher-
weise nicht auf seine Teilnahme an der Stiftung des Abend-
mahls am Vorabend des Todes Jesu, sondern auf sein Essen
und Trinken mit dem Herrn «nach seiner Auferstehung» be-
ruft.®* In diesen paar Versen, die eine knappe Zusammenfas-
sung des gesamten Glaubens der Gemeinde Christi bieten,
wird zunéchst chronologisch Leben, Sterben und Auferstehen
des Christus erzéihlt. Dann aber setzt Lukas ein bei der nach-
Osterlichen Tischgemeinschaft der Apostel mit dem Herrn
(V.41Db). Hier ist den Aposteln der Auftrag geworden, den,
der in dieser Mahlgemeinschaft unter ihnen weilt, als den kom-
menden <Richter der Lebenden und der Toteny zu verkiinden
(V.42). Erst dann wird gewissermaflen zuriickgegriffen auf
die Verkiindigung der «Vergebung der Siinden durch seinen

92 Dal} es sich dabei wohl um Bildungen des Verfassers der Apostel-
geschichte handelt, dazu vgl. A. Jiilicher-E. Fascher, Einleitung in das
NT, 1931, S.437 1.

8 Das hiingt gewil zusammen mit der Begriindung des Apostolats
auf der Augenzeugenschaft gerade dem Auferstandenen gegeniiber. Aber

auch die lukanische Vorliebe fiir die Mahlgemeinschaft mit dem Messias
nach Ostern kommt in dieser Formulierung zum Ausdruck.

7.



100 E. Schweizer, Das Abendmahl eine Vergegenwdrtigung

Namen» (V.43). Dall hierbei das Gemeindeabendmahl nicht
ausdriicklich erwihnt und in der eschatologischen Schau das
Gericht besonders hervorgehoben wird, dafl die Begriindung
der Siindenvergebung auch noch nicht streng auf das Geheim-
nis des Kreuzestodes bezogen ist,”* ist selbstverstindlich in
einer Missionspredigt gegeniiber Heiden. Wie im Abendmahls-
bericht geht aber Liukas auch hier von der schon bestehenden
Tischgemeinschaft mit dem Herrn her iiber zu dem darin ver-
pfandeten eschatologischen Geschehen. Hier aber erhebt sich
die Frage: Wer wird denn vor diesem Richter bestehen?, bzw.:
Wer ist denn zu diesem endgiiltigen Messiasmahl berufen?
Und darauf kann die Antwort nur lauten: Wer in Jesu
«Namen» die «Vergebung der Siinden» gefunden hat, bzw.:
Wer weil}, daBl der Leib des Herrn «fiir ihn gegeben» und das
Blut des Herrn «fiir ihn vergosseny ist. Das eine ist die mis-
sionarische, das andere die gemeindliche Ausprigung des glei-
chen Gedankens.

So ist gerade von hier aus der Gang der Abendmahlsver-
kiindigung von der gegenwirtigen Mahlgemeinschaft zur es-
chatologischen Erfiillung und von dorther zuriick zur Begriin-
dung im Opfertod des Herrn noch einmal aufgeleuchtet und
damit auch die zuinnerst bedingte Zusammengehorigkeit bei-
der Abendmahlstypen bekriftigt worden.”® KEs wird die Auf-
gabe der Gemeinde sein, die Folgerungen aus diesem neutesta-
mentlichen Tatbestand zu ziehen und mehr als bisher auch
diese lukanische I'reude in ihrer Abendmahlsfeier zum Awus-
druck zu bringen, ohne die Verkiindigung des Kreuzestodes

9 Wobei immerhin zu bedenken ist, dafl diese in Act.10, 43 sicher
nicht losgelést von der Verkiindigung der Kreuzigung in V.39b gelesen
werden kann. Wenn diese aber von dem gut griechisch schreibenden Lukas
mit dem Ausdruck von Deut. 21, 22 als <ans Holz hingen» bezeichnet wird,
dann geschieht das doch wohl schon in Erinnerung an Gedanken wie
Gal. 3, 13.

8 Dal auch Johannes in die Tradition einzuordnen ist, die im Abend-
mahl die Tischgemeinschaft mit dem Herrn sieht und darum die Itinset-
zung am Vorabend der Kreuzigung weglillt, zeigt Lohmeyer, Bd.9,
S. 302 ff,, Bd.10, S.98. Man miillite dabei freilich auf die vordosterlichen
Mahlzeiten zuriickgreifen; denn 21,12 f. allein wire doch eine recht
schmale Basgis. Doch ist die johanneische Abendmahlsauffassung iiberhaupt

noch recht wenig geklirt worden. Gutes findet sich bei Gaugler, Sainte-
Céne, S. 82 {f.



F. Lieb, Ursprung und Anfdnge 101

Jesu und die Erwartung seiner Zukunft zu vergessen iiber
dem jubelnden Empfangen dessen, was ihr jetzt schon ge-
schenkt ist im Abendmahl.®®

Neflau/St. Gallen. Eduard Schweizer.

Ursprung und Anfiinge
des slawophilen Messianismus in Rufland.

Akademischer Vortrag am 12. Februar 1946
in der Universitit Basel.

Welch ungeheure, elementare Bedeutung das mnationale
Selbstbewulitsein in der Geschichte der Volker gerade an kri-
tischen Wendepunkten besitzt, hat von neuem die letzte KEnt-
wicklung der Sowjetunion gezeigt.! Die bewulite Wiederauf-
nahme der in den ersten Jahren der Revolution fast ganz ab-

% Bei dieser Betonung der Tischgemeinschaft mit dem Herrn ist auch
F. Kattenbuschs Anliegen der engsten Zusammengehorigkeit zwischen Chri-
stus und Gemeinde aufgenommen (vgl. K.L.Schmidt, ThWBzNT, Bd.3,
S. 525, Anm. 59 {.; Lohmeyer, Bd. 9, S. 223 und 284). Mag man auch dariiber
diskutieren, ob die eigentliche «Stiftung der Gemeinde» nicht schon bei
der Berufung der ersten Jiinger oder erst an Pfingsten erfolgt sei, auf
alle Fille diirfte die gemeindegestaltende Kraft des Abendmahls deutlicher
geworden sein.

1 Vgl. dazu mein Buch: RuBlland unterwegs, 1945, Kap.III. (Anm.
des Redaktors: Es sei hier zugleich auf die Rezension des Liebschen Rufl-
landbuches aus der Feder von N. Berdjajew in diesem Heft S. 144—148 hin-
gewiesen. Etwas anderes betrifft die Schreibweise der russischen Worter,
insbesondere der Eigennamen in dem vorliegenden Liebschen Vortrag.
Diese ist mdglichst einheitlich gestaltet. Nach Lage der Dinge ist eine
hundertprozentige Einheitlichkeit nicht moéglich. Die russischen [kyrilli-
schen] Buchstaben sind fiir die Umschrift in anderen Sprachen eigentlich
nur mit Hilfe von diakritischen Zeichen genau wiedergebbar. Die Russen
selbst schreiben ihre eigenen Namen in anderen Sprachen sehr verschie-
den. Man tut jedenfalls gut, der faktischen Awussprache Rechnung zu
tragen. Also nicht korrekt russisch «Sovet», sondern «Sowjet». Ein be-
sonderes Kapitel sind die Endungen -ov, bzw. -ow, und -ev, bzw. -ew, die
als -off und -eff ausgesprochen werden, wobei in bestimmten Fillen -eff
und -off ineinander iibergehen [Solovjev wird Solowjoff ausgesprochen].
Wenn es sich um Ausdriicke handelt, die nur dem Russischen selbst
eigentiimlich sind, ist moglichst an die russische Orthographie angegli-
chen; wenn es sich dagegen vor allem um Eigennamen handelt, die bei
andern Volkern geldufig geworden sind, ist moglichst auf die Aussprache
geachtet. K. L. S.)



	Das Abendmahl eine Vergegenwärtigung des Todes Jesu oder ein eschatologisches Freudenmahl?

