
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 2 (1946)

Heft: 2

Artikel: Das Abendmahl eine Vergegenwärtigung des Todes Jesu oder ein
eschatologisches Freudenmahl?

Autor: Schweizer, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877582

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877582
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
2. Jahrgang Heft 2 März/April 1946

Das Abendmahl
eine Vergegenwärtigung des Todes Jesu oder

ein eschatologisches Freudenmahl?

Diese Frage ist der evangelischen Theologie seit etwa zwei
Jahrzehnten dringlich gestellt. Sie muß beantwortet werden;
denn es geht hier um etwas für das ganze Leben der Gemeinde
Christi Entscheidendes. Es ist deswegen gerechtfertigt, wenn
wir uns hier Rechenschaft ablegen darüber, wo wir stehen. Es
empfiehlt sich, dabei insbesondere die schweizerische Literatur

der letzten Jahre zu berücksichtigen, die außerhalb unserer

Landesgrenzen erst allmählich wieder beschafft werden
kann, weithin aber immer noch unter Schwierigkeiten oder
überhaupt nicht. Der Bericht erhebt keinerlei Anspruch auf
Vollständigkeit. Es handelt sich nur darum, die entscheidenden

Linien für die in der Ueberschrift genannte Frage
auszuziehen. Es versteht sich dabei von selbst, daß die eigene
Stellungnahme deutlich wird und daß auch neue Hinweise auf
noch wenig beachtete Stellen eingefügt werden.

1.

Wir haben zunächst einen Blick auf die Vorgeschichte des

Problems zu werfen, um dann über die neueren Publikationen

zu berichten.1 Akut wurde die latent schon längst vor-

1 Nur mit den hier in alphabetischer Reihenfolge genannten Verfassernamen

zitiert werden die folgenden, wichtigsten Arbeiten zu dieser Frage:
Markus Barth, Das Abendmahl — Passahmahl, Bundesmahl und Messiasmahl

(Theol. Studien, hrsg. von K. Barth, Heft 18), Evang. Verlag,
Zollikon-Zürich, 1945.

Johannes Behm, Artikel kXcxw, ThWBzNT, Bd. 3, 1938, S. 726 ff.
(H.L. Strack-)Paul Billerbeck, Kommentar zum NT aus Talmud und Mid-

rasch, 1922 ff.
Oscar Cullmann, Urchristentum und Gottesdienst (Abhandlungen zur Theologie

des A und NT, Nr. 3), 1944.

Ernst Gaugier, Das Abendmahl im NT (Abhandlungen zur Theologie des

A und NT, Nr. 2), 1943. (Das Wesentliche dieser Publikation ist auch
enthalten in: E. Gaugier, La Sainte-Cène G. Deluz — J.-Ph. Ramseyer

6



82 E. Schweizer, Das Abendmahl eine Vergegenwärtigung

handene Frage2 besonders durch H. Lietzmanns berühmt
gewordene Unterscheidung eines jerusalemitischen und eines

paulinischen Abendmahlstypus.3 Der erste wäre nach ihm
nichts anderes als die Fortsetzung der Tischgemeinschaft der
Jünger mit ihrem Meister, die nach Ostern, wie die
Apostelgeschichte 4 schildert, in jubelnder Freude über die Gegenwart
des Auferstandenen gefeiert wurde. Der zweite Typus
hingegen wäre gestaltet durch die hellenistische Opfervorstellung.
Diese Hypothese wurde ausgebaut und abgewandelt durch
E. Lohmeyers Scheidung eines «galiläischen» und
«jerusalemitischen» Typus, deren erster in den Mahlfeiern der Ur-
gemeinde weiterlebt, also Lietzmanns «jerusalemitischem»
Typus entspricht, während der zweite sich zur paulinischen
Form weiterentwickelt.5 Deutlichere Umrisse bekam jene
erste Abendmahlsauffassung auch durch Lohmeyers Hinweis
auf die starke Bedeutung der Mahlgemeinschaft im ganzen
Wirken Jesu und auf die eucharistischen Katakombenbilder,
die das Abendmahl durchwegs in der Form der Wunderspeisung

darstellen.6

— E. Gaugier, La Sainte-Cène [Cahiers Théologiques de l'Actualité
Protestante, hors-série 1], 1945, S. 53—89 [zitiert: Gaugler, Sainte-Cène]).

Joachim Jeremias, Die Ahendmahlsworte Jesu, 1935.

Hans Lietzmann, Messe und Herrenmahl (Arbeiten zur Kirchengeschichte,
Bd. 8), 1926.

Ernst Lohmeger, Vom urchristlichen Abendmahl (Theol. Rundschau,
Neue Folge, Bd. 9, 1937, S. 168—227, 273—312; Bd. 10, 1938, S. 81—99).

Adalbert Merx, Die Evangelien des Markus und Lukas nach der syrischen
im Sinaikloster gefundenen Palimpsesthandschrift, 1905.

Karl Ludwig Schmidt, Artikel «Abendmahl im NT», RGG2, Bd. 1, 1927,
Sp. 6—16.

2 Ueher A. Schweitzer, der die eschatologische Bestimmtheit des Abendmahls

stark unterstreicht und die Hellenisierung erst bei Ignatius, Justin
und im Johannesevangelium (in dieser Reihenfolge!) findet, referiert
Gaugler, S. 62 ff. F. Chr. Baur und A. Ritsehl unterscheiden bei Lukas
zwei Akte mit den beiden Zentren xoivuma und àvàqvqmç (bei B. Weiß,
Krit.-exeget. Kommentar über das NT, hrsg. von H. A. W. Meyer, 1/2, 1878,

zu Luk. 22,18).
3 Lietzmann, S. 252. Gleichzeitig wurde dieselbe Scheidung auch von

K. L. Schmidt, Sp. 11—13, vollzogen (die betr. Lieferung ist schon 1926 zur
Ausgabe gelangt). 4 Besonders 2, 46 f. 5 Lohmeyer, Bd. 9, S. 281, Anm. 1.

6 Lohmeyer, Bd. 9, S. 202 f., 279 ff., 310; Bd. 10, S. 91 ff. mit Hinweis
auf Matth. 11,19; 22, Iff.; Mark. 2,18 f.; 6, 35 ff.; 7,27; 8,1 ff. und par.
Vgl. Gaugler, S. 31 ff.



des Todes Jesu oder ein eschatologisches Freudenmahl? 83

Verschiedene Beobachtungen stützten diese These anscheinend.

Der jerusalemitische Typus schien sich auch dadurch
vom hellenistischen zu unterscheiden, daß er ohne Wein
gefeiert wurde.7 Und wurde das nicht bestätigt durch den gerade
in der Apostelgeschichte belegten Ausdruck «Brotbrechen» für
das Abendmahl, durch die johanneische Bezeichnung
«Lebensbrot» für den Christus, durch die Speisungsgeschichten,
in denen wohl Brot, nicht aber Wein erwähnt wird, durch
zwei apokryphe Berichte von einem Brotessen Jesu mit den

Jüngern, bzw. mit Jakobus,8 durch die sonst ungewohnte
Verbindung von crujpa und alpa,9 durch die betonte Mitteilung
des Markus-Berichtes, es hätten alle aus dem Kelch getrunken,10

und endlich durch den Nachweis gelegentlicher
Abendmahlsfeiern mit Brot allein, bzw. mit Brot und Wasser? 11

Als wichtiges Argument zugunsten dieser Scheidung
erschien nun aber besonders der lukanische Abendmahlshericht
in der allgemein12 als ursprünglich angesehenen Form des
Kodex D. Hier folgt ja nach dem stark betonten eschatologi-
schen Ausblick auf das Essen und Trinken im Reiche Gottes
nur noch das feierliche Brotbrechen mit einem kurzen Deutewort

zum Brot. Lukas würde also zum Zeugen eines wesentlich

eschatologisch verstandenen Abendmahles, in dem das
Brot mindestens viel stärker betont erscheint als der Wein.

Geht man aber mit R. Bultmann 13 und besonders mit K. L.
Schmidt14 noch einen Schritt weiter, indem man den Lukas-
Text aus literarkritischen Gründen bis auf die Verse 15—18,
bzw. 15.16 und 18 beschneidet,15 so erweist sich die luka-

7 Lietzmann, S. 249; K.L.Schmidt, Sp. 11.
8 Lohmeyer, Bd. 9, S. 277; Behm, S. 728, Anm. 13; die zweite Stelle

ausführlicher bei E. Hennecke, Nt.liche Apokryphen2, 1924, S. 55.
9 Darauf weist Hans v. Soden, Vorlesung über Korintherbriefe,

Marburg, Wintersemester 1932/33, hin. Wäre die Doppelheit ursprünglich,
lautete sie eher adpS Kai alpa.

10 Mark. 14, 23: frmov (Matth.: irlere) & aÙToO travreç.
11 Belege dafür: Lietzmann, S. 239 ff.; Behm, S. 737, Anm. 69.
12 Jeremias, S. 44. Selbst Th. Zahn (Das Evangelium des Lukas, 1920,

S. 675) schließt sich an!
13 Geschichte der synoptischen Tradition2, 1931, S. 286 f.
14 K. L. Schmidt, Sp. 7—9.
15 Wir setzen in eckige Klammern das von D nicht Dargebotene, in

runde Klammern das von K.L.Schmidt Ausgemerzte; der Text ist dann

6*



84 E. Schweizer, Das Abendmahl eine Vergegenwärtigung

nische Abendmahlsauffassung als sehr geschlossen in einem
Doppelausblick auf das eschatologische Essen und Trinken
mit dem Messias.16 Allerdings wird die Tatsache, daß auch
die D-Form des lukanischen Berichtes einen Kelch kennt,
durch diese Verkürzung nur um so stärker betont, indem
dadurch ja das Brot, nicht aber der .Wein verschwindet. Auch
das völlige Fehlen von Anhaltspunkten für diese Verkürzung
in den Textzeugen muß immerhin vorsichtig machen.17 Ob

man aber den ganzen oder den verkürzten D-Text las, er
bildete zwar einen Beleg für das eschatologische Abendmahlsverständnis,

beeinträchtigte aber mindestens die Beweiskraft
der Hinweise auf einen weinlosen jerusalemitischen Typus.18

so: «15Und er sagte zu ihnen: Sehnlich hat mich verlangt, dieses Passah
mit euch zu essen, bevor ich leide. 16 Denn ich sage euch: Nicht mehr
werde ich es essen, his es erfüllt wird im Reiche Gottes. 17 (Und er nahm
einen Becher, sprach das Dankgehet und sagte: Nehmt diesen und
verteilt ihn unter euch.) 18 Denn ich sage euch: Ich werde vom Gewächs des
Weinstocks nicht trinken, bis das Reich Gottes kommt. 19 (Und er nahm
Brot, sprach das Dankgebet, brach und gab es ihnen mit den Worten: Das
ist mein Leib,) [der für euch gegeben wird; das tut zu meinem Gedächtnis.

20 Und den Kelch ebenso nach dem Mahl mit den Worten: Dieser
Becher ist der neue Bund in meinem Blut, das für euch vergossen wird.]»

16 Das entbehrt nicht einer gewissen Folgerichtigkeit, wenn man
schon in D den Urtext sieht. Denn D erscheint in der Tat als nicht ganz
leicht hegreiflicher Torso (vgl. dazu auch Lohmeyer, Bd. 9, S. 180 f.).
Wenn das Brot schon so betont im Mittelpunkt steht wie in V. 19 a, dann
ist merkwürdig, daß der erste eschatologische Spruch nicht darauf,
sondern auf das Passah bezogen ist. Seltsamer aber ist die Tatsache, daß in
V. 17 das Ergreifen des Kelches, das Dankgehet und der Befehl zur
Austeilung ausdrücklich erwähnt wird, obwohl ein Deutewort fehlt, das den
Sinn dieses Kelches erläutert. Schwer erklärlich wäre auch, daß Lukas,
der ja den Markus-Text und als Begleiter des Paulus doch wohl auch die
von ihm ja schon übernommene Abendmahlsformel 1. Kor. 11, 23 ff. kennt,
das Brotwort zwar fast wörtlich gleich wie Markus (eùxapi<JTf|craç statt
eùXo-ffiaaç stimmt mit 1. Kor. 11, 24 überein!) tradiert, das Kelchwort
aber wegläßt. Der von K. L. Schmidt postulierte Text ergibt hingegen
eine völlig andere, in sich geschlossene Abendmahlsvorstellung. Und daß

eine solche kritische Bemühung zur Aufhellung der Entstehung eines nt.-
lichen Textes grundsätzlich fruchtbar und nötig sein kann für seine
theologische Auswertung, darin hat K. L. Schmidt, Theol. Blätter, 1935,

Sp. 206 f., sicher recht. Ob freilich gerade diese Textanalyse sich halten
läßt, ist eine andere Frage. Dazu vgl. Abschnitt 2.

17 Vgl. auch Lohmeyer, Bd. 9, S. 182 f.
18 Vgl. schon Jeremias, S. 45. Will man sich damit helfen, daß ge-



des Todes Jesu oder ein eschatologisches Freudenmahl? 85

Man sah jedoch zunächst nicht, daß ein Argument das
andere mindestens ein Stück weit aufhob,19 sondern blieb bei
der Unterscheidung einer in eschatologischer Hochstimmung
jubelnd gefeierten Tischgemeinschaft und eines den Opfertod
des Herrn vergegenwärtigenden und seine Heilsfrucht den
Teilnehmern spendenden Dramas.20 Diese strenge Trennung
ist in neuester Zeit fraglich geworden.21

2.

Wir haben uns hier zuallererst dem wichtigsten Zeugen
zuzuwenden, dem lukanischen Abendmahlsbericht. Hier
bestand eigentlich ein Fragezeichen seit A. Merx. Dieser wies
nämlich nach, wie die beiden Kelche, die im vollen Lukastext,
wie ihn die Alexandriner bieten, erscheinen, immer wieder
zum Anstoß wurden und zu allen möglichen Versuchen führten,

einen der beiden Kelche auszumerzen, indem entweder
V. 17—18 gestrichen (syp) 22 oder an Stelle von V. 20 hinter
V. 19 gesetzt (syc) oder gar in V. 20 hineingearbeitet wurden
(sys). Auf drei verschiedene Arten umgehen die Syrer
demnach den Doppelkelch, beweisen also jeder auf seine Art die
Kenntnis des ganzen Textes.23 So sollte mindestens die Sicher-

legentlich und schließlich um der Feierlichkeit willen regelmäßig auch
Wein genommen wurde heim jerusalemitischen Typus (K. L. Schmidt,
Sp. 12), dann könnte der lukanische Bericht jedenfalls nicht historisch
richtig sein. Die wirklich gute Tradition beschränkte sich also höchstens
auf V. 15 f.

19 Dies um so mehr, als Mark. 14, 25 den eschatologischen Ausblick
nur heim Kelch kennt!

20 Das wird in anderer Weise auch deutlich hei Th. Zahn, loc. cit.
(Anm. 12), S. 677, der erklärt, daß Luk. 22, 15—18 mit dem Abendmahl
überhaupt nichts zu tun habe, oder hei J. Behm, S. 737 und 741, Anm. 82,
der dasselbe feststellt von den in der Apostelgeschichte berichteten
Mahlzeiten der Urgemeinde wie von den vor- oder nachösterlichen Tischgemeinschaften

Jesu mit den Jüngern. Beide sehen also in diesen Mahlzeiten des

«jerusalemitischen Typus> etwas von der (paulinisch verstandenen)
Eucharistie völlig Verschiedenes; nur betonen sie, daß es sich dabei gar
nicht um das Abendmahl handle.

21 Vgl. schon Lohmeyer, Bd. 9, S. 294; Bd. 10, S. 93 f.
22 Noch radikaler bezeugt Markion nach Lohmeyer, Bd. 9, S. 178)

Streichung von V. 16—18 (eine ähnliche Tradition bei Merx, S. 439,
Anm. 4).

23 Oh die Altlateiner wirklich beweisen, daß der Versuch schon in der



86 E. Schweizer, Das Abendmahl eine Vergegenwärtigung

heit erschüttert sein, mit der man entgegen dem sonst üblichen
Urteil dem D-Text den Vorzug gab vor den Alexandrinern.
Genau so gut wie die Syrer 24 könnte auch D ein Versuch sein,
den zweiten Kelch zu beseitigen. Das scheint um so
wahrscheinlicher, als V. 19 b und 20 nicht einfach Kopie von 1. Kor.
11, 24 f. sind,23 als ein Interpolator wohl nicht ohne weiteres
gegen alle kirchliche Sitte zwei Kelche geschaffen hätte, als
auch der D-Text wie ein Torso anmutet.26 Daß Lukas
hingegen als Begleiter des Paulus die von diesem ja schon
übernommene Formel kannte und mit kleinen persönlichen
Abweichungen aufzeichnete, ist ohne weiteres verständlich.27

Wir kommen aber wohl noch einen Schritt weiter. Die
genaue Untersuchung des handschriftlichen Befundes spricht
eindeutig für Priorität des alexandrinischen Textes. Tatian,
dessen Bedeutung meines Wissens für dieses Problem noch
nicht erkannt wurde, streicht nämlich V. 19 b, nimmt aber den
Wiederholungsbefehl daraus (V. 19 b ß) an der logisch
richtigen Stelle nach V. 20 wieder auf.28 Weder Merx noch der ihm
folgende Gaugier 20 konnten eine Erklärung geben dafür, daß
D, wenn er schon V. 20 strich zur Ausmerzung des zweiten
Bechers, auch V. 19 b wegließ trotz seiner Wichtigkeit und Un-
anstößigkeit.20 Jetzt wird das verständlich: Tatian bezeugt

Vorlage der Syrer unternommen wurde (so Merx, S. 438 f.), ist traglich.
Da b e in allen Einzelheiten mit it übereinstimmen, nicht mit syc, ist doch
durchaus denkbar, daß sie von sich aus auf die gleiche Lösung wie dieser
gekommen sind und V. 17 f. hinter V. 19 umgestellt haben.

24 Wir reden der Kürze halber auch im folgenden immer nur von den
Zeugen, die uns heute zugänglich sind, obwohl natürlich auch schon einer
ihrer Vorgänger die betreffende Aenderung vollzogen haben kann.

23 Es fehlt neben kleineren Abweichungen der dort sehr betonte
zweite Wiederholungsbefehl; dafür ist biböpevovneu, entspricht ^Kxuvvöpevov
dem Markus-Text, Ojuüjv hingegen wieder dem Paulus.

26 Dazu vgl. Anm. 16.
27 Vgl. Gaugier, Sainte-Cène, S 56. Eine ausführliche Aufzählung und

Abwägung aller wichtigen Argumente für oder wider den alexandrinischen

Text von Luk. 22, 19 f. findet sich hei A.Arnold (kath.), Der
Ursprung des christlichen Abendmahles, 1939 1937, S. 31 ff.

28 Bei A. Huck, Synopse 1931; genauer bei Herrn, v. Soden, Griech.
NT, 1913. 29 Gaugier, S. 19 f.

30 Die von Jeremias, S. 45 ff., herbeigezogene «Arkandisziplin» dürfte
zur Erklärung nicht genügen (vgl. Lohmeyer, Bd. 9, S. 300).



des Todes Jesu oder ein eschatologisehes Freudenmahl? 87

den vollen Lukas-Text bis V. 20,31 übernimmt aber bei seiner
Komposition der verschiedenen Evangelientexte V. 19 in der
kurzen Markus-Matthäus-Form,32 also ohne 19 b. Nun wissen
wir, wie nah verwandt Kodex D mit Tatian ist, wie oft gerade er
harmonistische Lesarten Tatians übernimmt.33 D kannte also
den durch Tatian bezeugten Text und strich V. 20, um den
Anstoß des Doppelkelches zu umgehen. Wäre hingegen D ältester
Text, dann wäre doch sehr merkwürdig, daß der mit D sich oft
so eng berührende Tatian von ganz anderen Voraussetzungen,

nämlich von einem schon völlig aus 1. Kor. 11, 24 f.
aufgefüllten Lukas-Text, her wiederum zufällig zur gleichen Form
von V. 19 käme wie D.34 Den alexandrinischen Text bezeugt
aber auch Markion durch Streichung des ihm anstößigen
Kaivri in V. 20. Hätte er Texte ohne V. 20 gekannt, hätte er
gewiß diese übernommen, da sie ja den Anstoß gar nicht
enthielten.35 Mitte des 2. Jahrhunderts ist also nur der volle alex-
andrinische Text bezeugt.

31 Das bezeugt auch für V. 19 b die Uebernahme des Wiederholungsbefehls;

denn Paulus formuliert diesen an der zweiten Stelle (nach dem

Kelch) anders. Es wäre hei Tatian sowieso nicht zu erwarten, daß er
diesen Satz anderswoher als aus den von ihm verarbeiteten Evangelien
übernähme.

32 Er bezeugt daraus: naûrixaîç, eîirev, Außere (pdfeTe.
33 Auch wenn man nicht so weit geht wie Herrn, v. Soden (und zum

Teil auch Eb. Nestle), in D einen «von Tatian geradezu infizierten» Text
zu sehen (vgl. Eh. Nestle, Einführung in das griech. NT, 1909, S. 235 ff.),
ist die starke Verwandtschaft doch unbestreitbar (id., 4. Aufl., umgearbeitet

von E. v. Dohschütz, 1923, S. 15 und 29).
34 Der Befund in V. 19 f. ist folgender: syp-s bezeugen den vollen

Text; syc V. 19, nicht aber V. 20; b e die Umstellung von syc, aber ohne
V. 19 b; Tatian V. 19 a und 20, indirekt auch 19 b; D nur V. 19 a.

Die Entwicklung ist also zu verstehen: 1. V. 15—20 (Alexandriner);
2 a. V. 15—20 umgestellt und gekürzt zur Ausmerzung des zweiten Bechers
(syp. s. c) ; 2 b. V. 15—19 a. 20 (Tatian) ; —> 3. V. 15—19 a (D, aus dem
gleichen Grund wie 2 a). Wäre D ältester Text, müßte sie so verlaufen sein:
1. V. 15—19 a (D) ; 2. V. 15—20 (Alexandriner, Ergänzung aus 1. Kor. 11,
24 f.); 3 a. V. 15—-19 a (wie D, aber ohne Zusammenhang damit!). 20; 3 b.

V. 15—20 umgestellt und verkürzt (syp. s. c). In beiden Fällen übernimmt
b e entweder syc und streicht V. 19 h nach dem ihm bekannten D-Text
oder kommt von diesem her von sich aus zur gleichen Lösung wie syc
(s. Anm. 23).

35 Nur in den neuen Ausgaben des NT Graece, ed. Eb. Nestle (1936.
1941).



88 E. Schweizer, Das Abendmahl eine Vergegenwärtigung

Den sachlichen Anstoß des Doppelbechers hat schon Merx "
entkräftet. Gerade Lukas schildert das letzte Mahl Jesu ja
ausdrücklich als Passahmahl. Sein erster Becher entspricht
deutlich dem ersten Becher beim Passah, sein zweiter dem
«Becher des Lohpreises»,37 wie der nach dem Mahl genossene
Becher (beim Passah ist es der dritte) durchwegs heißt.38 Daß
dieser nicht ursprünglich sein sollte, ist höchst unwahrscheinlich

schon angesichts seiner Bezeugung durch Paulus, der
jüdische Sitte doch kannte.39

Ist aber der alexandrinische Text primär, dann haben wir
schon in ihm die ausdrückliche Verbindung der sehr betonten
eschatologischen Abendmahlsauffassung mit dem ebenso
betonten Bundes- und Sühnopfergedanken, was wiederum die
schon bei Markus, Matthäus und wenigstens angedeutet auch
bei Paulus vorhandene Zusammengehörigkeit beider Anschauungen

40 als ursprüngliche stützt.
So kann der Lukas-Bericht keinesfalls als Beweis gewertet

werden für ein Abendmahl, in dem der Gedanke an den Tod
Jesu keine Rolle spielte, und erst recht nicht für ein solches
ohne Weingenuß. Dafür genügen aber auch die andern Argumente

nicht. Der Ausdruck «Brotbrechen» wird in der Ur-
gemeinde zur Bezeichnung des ganzen Mahles verwendet,41
schließt also Wein jedenfalls nicht aus.42 Daß der Christus bei
Johannes nicht als «Lebenswein» bezeichnet wird, sondern als
«wahrer Weinstock», hängt damit zusammen, daß Johannes in
seiner Umwelt gebräuchliche Titel aufnimmt, um festzustellen,
daß der Christus allein diese Titel zu Recht trage.43 Die Stelle

36 Merx, S. 416 ff. 37 1. Kor. 10, 16! 38 Behm, S. 733, Anm. 46.
38 Merx, S. 427. Daß übrigens auch der Wiederholungsbefehl ursprünglich
sein könnte, zeigt Gaugier S. 29 (ausführlicher: Sainte-Cène, S. 80 f.;

vgl. schon Lohmeyer, Bd. 9, S. 193), mit dem Hinweis auf den beim Passah
auf den Weinsegen folgenden Lobspruch über die Festtage, die Israel
«zum Gedächtnis» gegeben sind.

40 Mark. 14, 25 und Matth. 26, 29 kennen direkt nach dem Deutewort
zum Kelch den Ausblick auf das neue Trinken im Reich Gottes; 1. Kor. 11,
26 weist hin auf das Kommen des Herrn. Daß in der Didache dagegen ein
Hinweis auf den Tod Jesu fehlt, könnte zusammenhängen damit, daß dort
kein vollständiger Bericht von der Abendmahlsfeier gegeben wird (Behm,
S. 742). 41 Vgl. Act. 2, 46; 20, 7.11. 42 Jeremias, S. 47, Anm. 4; Gaugier,
S. 32 f. 43 E. Schweizer, Ego eimi, 1939, S. 122; «Weinstock» war ein
sehr verbreiteter Titel: ib., S. 39 ff.



des Todes Jesu oder ein eschatologisches Freudenmahl1 89

des Hebräer-Evangeliums weist auf ein auch durch Jer. 16, 7

bezeugtes Trauerfasten hin, bei dessen Abschluß, wie bei allen
Speisungsgeschichten, natürlicherweise nicht der für besonders
festliche Gelegenheiten reservierte Wein,44 wohl aber Brot und
andere Eßwaren auftreten. Daß aöipa und alga nebeneinander
stehen, könnte nur auffällig sein, wenn der Hauptton beim
Abendmahl auf den Elementen läge, die in ihrer Doppelheit die
anthropologische Doppelheit von Fleisch und Blut darstellen
wollten.45 So zeigt sich, daß die oben genannten Tatsachen nur
bezeugen, daß, eben weil der Ton nicht auf den Elementen
lag, vereinzelt bei Abendmahlsfeiern der Wein weggelassen
wurde,46 daß aber die Belege keineswegs ausreichen, einen
weinlosen Sondertypus nachzuweisen.47

3.

Aber nicht nur negativ, auch positiv wurde die scharfe
Scheidung überwunden. Zunächst hat J. Behm gezeigt, daß der
«paulinische Typus» durchaus nicht so «hellenistisch» ist, daß
ihm eigentliche Opfervorstellungen fremd sind, und daß die
Gegenwart des Christus, die den Rückblick auf das Kreuz und
den Ausblick auf seine Wiederkunft hervorruft, auch hier
wesentlich ist.48 Wurden dabei aber die Freudenmahlzeiten der
Apostelgeschichte als nicht hierhergehörig beiseite geschoben
und so die eschatologische Ausrichtung des Abendmahles fast
verdrängt, so hat in neuerer Zeit 0. Cullmann vor allem den
Finger gelegt auf diese Tischgemeinschaft der Urgemeinde mit
ihrem Herrn, die in der Gewißheit seiner unsichtbaren Gegen-

44 Billerbeck, Bd. 2, S. 400; Bd. 4, S. 614 Jer. 16, 7 wird freilich auch
der Becher erwähnt.

45 So z. B. K. Goetz, nach dem die beiden Deuteworte einfach besagen,
daß der Christus «Fleisch und Blut») Speise und Trank ist (so nach
Gaugier, S. 46 f., wo die zahlreichen Publikationen von Goetz genannt
sind). Vielleicht liegt sogar zwischen dem Brot- und dem Kelchwort die

ganze ausgedehnte Mahlzeit (Behm, S. 735) ; doch vgl. zu Anm. 87 und 88.
46 Gerade Lietzmann, S. 246, zeigt, daß dies aus asketischen, bzw.

antialkoholischen Gründen geschah.
47 Auch die Bemerkung des Markus, daß «alle tranken», versteht

jedenfalls schon Matthäus nicht als Protest gegen einen solchen
(Lohmeyer, Bd. 9, S. 176).

48 Behm, S. 738 ff.; Lohmeyer, Bd. 9, S. 206 ff. Das braucht hier nicht
weiter ausgeführt zu werden, da beides bekannt und zugänglich sein wird.



90 E. Schweizer, Das Abendmahl eine Vergegenwärtigung

wart und in der Erwartung seines endgültigen Kommens
gefeiert wird,49 die aber nicht so sehr zurückgeht auf die gemeinsamen

Mahlzeiten vor, wie vielmehr auf die bei Tisch erfolgten
Erscheinungen Jesu nach Ostern.50 Hier ist das Kommen des
Christus in jenen vierzig Tagen und weiterhin beim euchari-
stischen Mahl Vorwegnähme seines letzten, endgültigen Kommens

zum Messiasmahl und insofern die Antwort auf das
Abendmahlsgebet: «Maranatha». Dieses Kommen des Herrn
ist aber Höhepunkt und Ziel jedes Gemeindegottesdienstes.61
Bei Cullmann ist nun aber, im Gegensatz zu Behm, die
Beziehung auf den Tod Jesu zurückgedrängt worden. Erst Paulus

hätte nach Cullmann diesen — freilich ursprünglichen —
Gedanken wieder mit dem eschatologischen Abendmahlsverständnis

verbunden. So wichtig seine Erkenntnisse sind, die
beiden Typen bleiben letztlich auch bei ihm noch gesondert,
wenn sie auch beide auf das Abschiedsmahl Jesu
zurückgehen.52

Eine wirkliche Synthese beider Gedanken zeigt hingegen
E. Gaugier. Er nimmt dankbar und zustimmend die Hinweise
Lietzmanns und Lohmeyers 53 auf die eschatologische Ausrichtung

des Abendmahls auf. Aber diese Ausrichtung auf den
kommenden Herrn und auf die Erfüllung aller Verheißungen
ist schon im Gedanken des «Bundes» 54 enthalten,55 Jesus stellt
in diesem «neuen Bund» 58 sein «Bundesblut» dem «Bundes-

49 Cullmann, S. 13—16.
50 Insofern ist Lietzmann zu korrigieren (Cullmann, 8.16, Anm. 24).

Lohmeyer, Bd. 10, S. 85 f., macht allerdings darauf aufmerksam, daß diese
nachösterlichen Mahlzeiten mit Ausnahme derjenigen in Emmaus weder
auf Brot beschränkt sind noch den Ausdruck «Brotbrechen» kennen.

51 Cullmann, S. 25—29.
52 Im Lichte der Auferstehung wurde der Gedanke an den Tod Jesu

überblendet und erst wieder durch Paulus aufgenommen (Cullmann, S. 14,

16 und Anm. 24 dort). Die eschatologische Freude zeigte sich aber auch in
den paulinischen Gemeinden noch in den 1. Kor. 11, 23 gerügten Mißständen

(S. 14, Anm. 19).
53 Cullmanns Schrift ist später erschienen.
64 Aiadf|Kp steht im Kelchwort aller vier Berichte (dazu Gaugier, S. 43,

Anm. 3). Schon Lietzmann, S. 220 ff., weist auf den Bundesgedanken hin.
55 Vgl. Luk. 22, 20 mit 22, 29 f. (Gaugier, S.39).
58 So Paulus, dem wohl die eschatologisch verstandene Stelle Jer. 31,

31—34 vorschwebt (Gaugier, S.39 f.).



des Todes Jesu oder ein eschatologisch.es Freudenmahl? 91

blut» vom Sinai gegenüber.57 Es ist nun aber ganz deutlich, daß
hier nicht die Elemente betont werden können.58 Zunächst
bezeichnet weder aipct noch (Tuùpa etwas Stoffliches, sondern das
Bundesopfer als Vorgang.50 Dies wird durch die Gauglers
Gedanken weithin aufnehmende Arbeit M. Barths noch besser
abgeklärt. Er weist nämlich ausführlich hin auf die Deuteworte

heim Passahritus, wo gefragt wird: «Was bedeutet dieser
heilige Brauch?» und geantwortet wird: «Das ist das Passahopfer

Das ist das elende Brot, das unsere Väter im Lande
Aegypten aßen.» 60 So darf also freilich mit den Lutheranern
das «ist» nicht entwertet, muß aber auch mit den Reformierten
daran festgehalten werden, daß es ein Ereignis, nicht eine
Materie deutet.61 Nun geht es aber keineswegs um eine Auffüh-

67 Gaugler, S. 38.
58 Gaugler, Sainte-Cène, S. 71, erinnert daran, wie unhebräisch diese

ontologische, griechische Betonung der Elemente ist. Der Hebräer fragt
nach dem Geschehen, nicht nach dem Sein. Vgl. u.a. auch schon K. L.
Schmidt, Sp. 13; Behm, S. 738 f.; Gaugler, S. 49. In diesem Punkt besteht
heute weithin eine erfreuliche Einigkeit.

59 Gaugler, S. 45.
00 Allerdings müßte deutlicher gesagt werden, daß es erstens nicht

ganz gesichert ist, ob das Abschiedsmahl Jesu im Rahmen eines Passah

vor sich ging (Lohmeyer, Bd. 9, S. 195 ff., bestreitet das gegen Jeremias,
S. 14 ff., der es seinerseits verteidigt gegen Lietzmann, S. 211 ff.), daß es

vor allem aber zweitens fraglich ist, ob diese Deuteworte schon zu Jesu
Zeit gesprochen wurden (Lohmeyer, Bd. 9, S. 212, der wie schon Jeremias,
S. 22, auf diese Worte hinweist). Man rekurriert darum doch wohl besser
mit Lietzmann auf Ex. 24, 8: «Das ist das Blut des Bundes ...», wo wie
bei den Deuteworten zum Passah ein Gebrauch, nicht etwa eine Substanz
erklärt wird. Das wird auch durch Hohr. 9, 20 und die Uebersetzung der
Peschitta von Ex. 24, 8 bestätigt, die hier wohl im Gedanken an die
Abendmahlsworte formulieren (Lohmeyer, Bd. 9, S. 189).

61 Barth, S. 18—25. Gerade für diesen Gedanken ist es ein wenig
verwirrend, wenn S. 13 der Sinn der Deuteworte «zunächst» umschrieben
wird: «Mein Leib ist das rechte Passahfleisch, mein Blut ist das rechte
Passahblut.» Diese Umschreibung ist schon grammatikalisch kaum möglich,

da dann doch betontes -rö...4pöv oder doch wenigstens vorangestelltes

pou zu erwarten wäre, was beides auch die Synoptiker zwar nicht häufig,

aber doch immerhin verwenden. S. 20 ist die Konstruktion auch ganz
anders verstanden. Daß toOto freilich wegen seines Artikels unbedingt
Prädikatsnomen, nicht Subjekt sein müßte (Jeremias, Bd. 9, S. 212), stimmt
nicht, wie F. Blaß-A. Debrunner, Grammatik des nt.lichen Griechisch, 1921,

§ 273, 1 zeigt.



92 E. Schweizer, Das Abendmahl eine Vergegenwärtigung

rung eines Mysteriendramas, das den grausamen Tod des

Christus durch das Zerbrechen des Brotes und das Vergießen
des Weines schildert;62 sondern es geht, wie Gaugier feststellt,
beim Abendmahl um die «wirksame Zuteilung der Todesfrucht

des Herrn». «Die Bundstiftung im Opfertod des Messias,
die der Gemeinde die Sündenvergebung erwirkt und sie zur
Heilsgemeinde der Endzeit macht... soll durch die glaubende
Begehung dieser Handlung der Gemeinde vermittelt werden.»
Eben das aber ist «Vorweggabe eschatologischer Gaben».63
Auch dieser Gedanke erhält schärfere Umrisse durch Barths
Hinweis auf die Opfermahlzeiten des Alten Testamentes, wo
ja nicht die Opferung reproduziert, sondern die Frucht dieses
Opfers den Teilnehmern geschenkt wird. Das Abendmahl ist
das Bundesmahl und steht zum Tode Jesu im gleichen Verhältnis

wie das Opfermahl zu dem vorher vollzogenen Opfer.64
Nicht das «Sterben» Jesu wird «aufgeführt», sondern sein
«Tod» — d. h. dieser Tod in seiner Heilsbedeutung für die
Gemeinde — wird «verkündigt».65 So wird das Abendmahl zum
Gemeinschaftsmahl, in dem die Mahlgenossen Anteil (xoivuma)
bekommen an der Todesfrucht des Herrn.66 Das Abschiedsmahl
war also einzigartige Vorwegnahme,67 so daß das Abendmahl

62 Barth, S. 26—28. Auch Behm, der im Abendmahl die Vergegenwär-
tigung des Todes Jesu sieht (S. 739, Z. 15), erkennt, daß das durch einige
Zeugen gebotene und von Luther mitübersetzte xXibpevov das den Leib
als «gehrochen werdenden» bezeichnet, in 1. Kor. 11,24 unmöglicher
Zusatz ist (S. 729, Anm. 14). Schon Jeremias, S. 75 f., zeigt, daß das
vorangestellte Xdßere (Mark. 14, 22) beweist, daß das Brotwort nicht zum
Zerreißen der Fladen, sondern zur Austeilung gesprochen ist und daß von
einem Vergießen des Weines ja überhaupt nicht die Rede ist, daß also
nur das Daß, nicht aber das Wie des Todes dargestellt wird.

63 Gaugier, S. 45 und 53.
64 Barth, S. 25. Schon Lietzmann, S. 227, faßt das Abendmahl als Opfermahl

auf.
65 1. Kor. 11, 26; Barth, S. 30. Es müßte freilich gesagt werden, daß

KaT<TfY^k\6iv nur heißt «in Worten verkündigen», nicht «in Handlungen
darstellen» J. Schniewind, ThWBzNT, Bd. 1, S. 70; auch von Lohmeyer,
Bd. 9, S. 285 aufgenommen).

66 F. Hauck, ThWBzNT, Bd. 3, S. 804 ff., wo auch Frühere genannt
sind; Gaugier, S. 50; Barth, S. 30 f. Auch daß sich dieses Anteilbekommen
erfüllt im Messiasmahl der Vollendung, zeigt schon Jeremias, S. 93 f.,
wenigstens kurz noch auf.

67 Barth, S. 29. Man darf das allerdings nicht dahin überspitzen, daß



des Todes Jesu oder ein eschatologisches Freudenmahl? 93

mit Cullmann mindestens ebensosehr von den Ostermahlen
nach erfolgtem Opfer wie von jener Vorwegnähme her zu
verstehen ist.68

Fragt man von hier aus nach dem Sinn der Deuteworte, so
wird zunächst einmal klar, daß Leib und Blut Jesu wirklich
als Speise und Trank verstanden werden müssen, von denen
die Gemeinde lebt. Die Gemeinde wird nach Gaugier
aufgerufen, sich die Wirkung des lebenspendenden Todes Jesu
zu eigen zu machen.70 Brot und Wein sind für die Gemeinde,
die sie recht empfängt, der Christus selbst in seinem
Opferwirken.71 «Unter dem Vorgang des eucharistischen Mahles wird
er, er selbst als der an der Gemeinde Handelnde, als der Geber
dieser Gaben aufgenommen.» Dabei wird «das Ereignishafte
der Offenbarungsannahme im Sakrament nicht plötzlich ein
Dinghaftes; sondern das Sakrament ist selbst jenes... ,Ihn
aufnehmen'» von Joh. 1,11 f. Diese reale Gegenwart des an
der Gemeinde Handelnden kann aber nicht weniger sein als
die dingliche Gegenwart der Substanzen seines Leibes und
Blutes.72

man erklärt, Jesus setze im Augenblick seines Sprechens seinen Tod als
schon geschehen voraus, wobei das part, praes. éKXuvvépevov nicht (wie
hei Gaugier, der es S. 36 richtig auf die nahe Zukunft bezieht) beachtet
oder nur sehr mühsam erklärt wird (Barth, S. 26 f.). Vgl. dazu das hier
in Abschnitt 4 zu Markus Gesagte.

88 Barth, S. 47. Es ist aber nicht richtig, daß nur diejenigen Autoren,
die nachösterliche Bundesmahle schildern, Lukas und Paulus (wo?), den
Wiederholungsbefehl kännten, weil eben jene Vorwegnahme nicht wiederholbar

sei. Selbstverständlich kennen auch Markus und Matthäus das
wiederholte Abendmahl in ihrer Gemeinde, wollen also auch ohne
ausdrückliche Erwähnung des Wiederholungshefehls sicher die Einsetzung
des Abendmahls erzählen. Andernfalls hätten sie nicht von diesem,
sondern von nachösterlichen Mahlzeiten berichtet.

69 Gaugier, S. 48; Barth, S. 32. 70 Gaugier, S. 62. 71 Gaugier, S. 52.
72 Gaugier, S. 59. Schon das Passahmahl brachte «la présence toujours

agissante du fruit de cette mort» (des Lammes) (Gaugler, Sainte-Cène,
S. 72). Wenn ich recht sehe, erfolgt die Antwort auf diese Frage bei
Barth nicht ebenso klar. Richtig ist wohl, daß Essen und Trinken von
Brot und Wein (also Gauglers «Annehmen» des «handelnden Christus»),
nicht Brot und Wein als solche wesentlich sind (S. 25). Hilfreich ist auch
der Hinweis, daß das Brot der Gemeinde verkündet: Ihr dürft leben
der festliche Wein: Ihr dürft fröhlich sein um Christi Opfer willen (S. 38;
an der Alkoholfrage Interessierte mögen übrigens Billerbeck, Bd. 2, S. 614



94 E. Schweizer, Das Abendmahl eine Vergegenwärtigung

So wird verständlich, daß schon bei Markus wie bei Paulus
die Beziehung des Abendmahls auf den hundstiftenden Opfertod

des Christus vereinigt erscheint mit dem eschatologischen
Ausblick.73 Beides, die Gabe der Todesfrucht wie die Ausrichtung

auf das Messiasmahl, gehört also streng zusammen.74 So

sind also «das ,Brotbrechen' der Urgemeinde und die
Abendmahlsfeier der paulinischen Gemeinde auf das Handeln
Jesu bei jenem letzten Mahle Jesu allein zurückzuführen».75
LWas vor zwanzig Jahren unverbunden nebeneinander stand,
ist zur Einheit geworden. Das Abendmahl ist ein Freudenmahl,

in dem die lebendige Gegenwart des Herrn als Frucht
seines Opfertodes und als Vorweggabe der endgültigen Erfüllung

im Reiche Gottes erfahren wird. Barth fordert daher mit
unüberhörbarer Dringlichkeit eine Neugestaltung des Abendmahls,

das eine wirkliche Mahlzeit an einem wirklichen Tisch
ist, dessen Gebete und Lieder freudig klingen, bei dem man
um das Kommen des Herrn betet und vor allem andern für
seine Gegenwart dankt.76

Das ist gewiß richtig gegenüber einer Tradition, die die
Freude über die Gegenwart des Herrn kaum mehr anklingen
läßt. Es darf aber dennoch nicht vergessen werden, daß die
Gemeinde das Abendmahl feiert unter Verkündigung des «Todes
des Herrn, bis daß er kommt» (1. Kor. 11, 26), daß sie also ißt

sub d. und e., studieren). Sonst aber liegt sein Interesse anderswo. Das
zeigt sich auch daran, daß Gaugier das Abendmahl sachlich durchaus
ala Sakrament sieht und so nennt, obwohl er weiß, daß es im NT keinen
entsprechenden Begriff gibt (S. 7—9), während es Barth fraglich wird, ob

dieser Taufe und Abendmahl zusammenschließende Ausdruck überhaupt
am Platze ist (S. 53; hingegen scheint dort doch der von K.Barth postulierte

rein «kognitive» Charakter des Taufsakraments mindestens für das
Abendmahl überwunden zu sein). 73 Vgl. Anm. 40.

74 Gaugier, S. 68 f. Noch etwas stärker wird auch der Gedanke der
Tischgemeinschaft mit dem Herrn bei Gaugier, Sainte-Cène, S. 78, verbunden

mit der Zuteilung der «Todesfrucht» Jesu.
75 Gaugier, S. 35.
76 Barth, S. 60—62. Er gibt darum auch den Entwurf einer neuen

Liturgie. Uebrigens betont auch Gaugier, Sainte-Cène, S. 63 ff., mit
Bezugnahme auf Cullmann die eschatologische Ausrichtung bedeutend stärker

und unterbaut diese durch den Hinweis auf das Messiasmahl Henoch
62, 14 («sie werden mit jenem Menschensohn essen») und das auch von
Barth angeführte Essen und Trinken mit Gott in Ex. 24, 11 (S. 78).



des Todes Jesu oder ein eschatologisch.es Freudenmahlt 95

und trinkt «zwischen den Zeiten», rückblickend auf das Kreuz
und ausblickend nach dem Kommen des Herrn am Jüngsten
Tag.77 Diese Spannung darf nun allerdings nicht so erweicht
werden wie bei Barth.78 Der Jubel über den gegenwärtigen
Herrn darf weder den Gedanken an seinen Tod noch das Warten

auf seine Wiederkunft verdrängen. Nur der Kreuzestod
des Christus gibt ja die Kraft dieses Mahles, und nur als
Angeld auf die künftige Erfüllung bekommt dieses Mahl seinen
nun in der Tat überaus freudigen Charakter. Ebenso falsch
wie die einseitige, düster-ernste Betonung des Kreuzestodes70
wäre die einseitige, alle Spannung überspringende Betonung
der schon geschehenen Erfüllung aller Verheißungen.80 Das
wäre jener korinthische Enthusiasmus, dem gegenüber Paulus

so stark an den Tod des Christus erinnert, der beim Abendmahl

verkündigt wird. Erst im Reiche Gottes wird dieser nicht

77 Behm, S. 738.
78 Hier ist der gewichtigste Einwand anzumelden. Die Beziehung des

eschatologischen Ausblicks auf das Abendmahl der Gemeinde, als wäre
dieses schon das «Essen und Trinken im Reiche Gottes», scheint mir
unhaltbar, obwohl sie schon von Chrysostomus und anderen (s. bei B. Weiß,
Krit.-excget. Kommentar über das NT, hrsg. von H. A. W. Meyer, I, 1883,
S. 513 zu Matth. 26, 29) versucht wurde. Wenn Barth erklärt, die
Abendmahlsfeiern der Gemeinde müßten das «Essen und Trinken im Reiche
Gottes» sein, weil Jesus seinen Jüngern schwöre (auch das ist fraglich),
er werde erst dort wieder Passah (nicht Brot!) essen und Wein trinken
(gerade das wird bei den Mahlzeiten in den vierzig Tagen nach Ostern
nie erwähnt!), dann könnte man ja zunächst antworten, also müsse auch
Antiochus IV. zwischen Jerusalem und dem Meer umgekommen oder Joja-
kim trotz 2. Kön. 24,6 wie ein Esel begraben worden sein, weil beides
Dan. 11,45, bzw. Jer. 22,19 geweissagt ist (ich verdanke die Stellen
W.Baumgartner in Basel). Aber viel schlichter ist doch zu sagen, daß es
in jenen Erscheinungen nach Ostern eben nicht um ein Passah und nicht
um ein festliches Weintrinken und im Abendmahl der Gemeinde noch
nicht um die Erfüllung geht, da der Herr selbst persönlich und sichtbar
mitißt und -trinkt, sondern um eine Vorweggabe des noch Ausstehenden.

79 Wie sehr z.B. auch die Rechtfertigung selbst bei Paulus mit der
Auferstehung wie mit dem Kreuz verbunden wird, dazu vgl. Rom. 4, 25

(weitere Stellen: E.Schweizer, Das Leben des Herrn in der Gemeinde
und ihren Diensten, eine Untersuchung der nt.lichen Gemeindeordnung
[im Druck; erscheint demnächst im Zwingli-Verlag, Zürich]).

80 So redet Barth von einer «Eschatologie der Gegenwart» und einer
«nicht nur und bloß zukünftigen», sondern «auch jetzt» seienden Ewigkeit
(S. 53 und 50).



96 E. Schweizer, Das Abendmahl eine Vergegenwärtigung

mehr Anlaß zur Buße und zum «Richten seiner selbst»
werden.81 Es ist natürlich müßig, darüber zu streiten, ob das
«noch nicht» oder das «doch schon» stärker betont werden
soll. Warum soll man nicht wie Barth einmal das zweite ganz
in den Mittelpunkt rücken? Nur muß dann unmißverständlich
klar gesagt werden, daß das erste dabei nicht verschwindet,
daß also «eschatologische Ausrichtung» des Abendmahles
wirklich auch jenes Warten auf die Zukunft des Herrn
meint.82

4.

Hat sich uns so der volle, von den Alexandrinern gebotene
Text als primärer Abendmahlsbericht des Lukas erwiesen,
sowohl aus textkritischen als auch aus sachlichen Gründen,
so ist damit noch nichts über die Frage entschieden, ob seine
Zusammenordnung von eschatologischem Ausblick und
Sühnopfergedanken die ursprüngliche ist oder diejenige des Markus-

und Matthäus-Berichtes. Gaugier nimmt das erste an, weil
sich der lukanische Bericht gut in den Rahmen des Passahmahls

mit den Bechern vor und nach der Mahlzeit einfügt. Markus

hätte also schon stilisierend den eschatologischen Ausblick
verkürzt und umgestellt,88 vermutlich um dem Doppelkelch zu
entgehen.

Ich möchte, ohne allzu großes Gewicht darauf zu legen,
doch die umgekehrte Entwicklung mindestens zur Erwägimg
stellen.84 Markus ist sonst der zuverlässigere Zeuge und hat

81 1. Kor. 11, 31. Interessanterweise verliert mit der streng zukünftigen

Wiederkunft auch der Kreuzestod bei Barth an Bedeutung.
82 Für einen klaren, linearen Zeitbegriff und gegen jede philosophischspekulative

Entwertung der Zeit kämpft 0. Cullmanns neuestes Buch
«Christus und die Zeit, die urchristliche Zeit- und Geschichtsauffassung»,
Evang. Verlag, Zollikon-Zürich, 1946, in überzeugender Weise. Vgl. aber
auch schon W. Kümmel, Verheißung und Erfüllung, Untersuchungen zur
eschatologischen Verkündigung Jesu (Abhandlungen zur Theologie des

A und NT, Zwingli-Verlag, Zürich], Abschnitt 1).
84 Gaugier, S. 20—22; nach S. 61 sähe das Nebeneinander von V. 16

und V. 18 wie eine Dublette aus, weil Lukas die ursprüngliche Tradition
und die durch die Umstellung hei Markus entstandene ineinander verarbeitet

hätte.
84 Vgl. dazu z. B. H. J. Holtzmann, Handkommentar zum NT, I, 1892,

z. St.; Lietzmann, S. 215 f., die bei Jeremias, S. 61, Anm. 5, Genannten und



des Todes Jesu oder ein eschatologisches Freudenmahl1 97

gerade auch dieses Logion zweifellos in der Form treuer
bewahrt.85 Daß er einen ursprünglichen eschatologischen
Doppelspruch verkürzt hätte, ist auch nicht ganz leicht verständlich,

während der jetzt auf das Passah zu beziehende Vers
Luk. 22,16 eher nach einer nicht ganz geschickten Ergänzung
aussieht.86 Das würde noch etwas wahrscheinlicher, wenn
Merx87 recht hätte mit seiner Nachricht, daß direkt vor dem
dritten (also dem eigentlichen Abendmahls-) Becher ein Nachtisch

aus gebrochenen Brotstücken vorgeschrieben war. Brot
und Wein wäre dann doch in nächster Nähe zu denken, nicht
durch die ganze Mahlzeit voneinander getrennt. So ließe sich
auch leichter verstehen, daß das Abendmahl anscheinend von
Anfang an aus dem Rahmen des Passah gelöst und nicht mehr
nur einmal jährlich gefeiert wurde.88 Eschatologisch-messia-
nische Freude ist beim Passah, entgegen der üblichen Ansicht,
beim Becher nach dem Mahl mindestens ebenso gut bezeugt
wie bei demjenigen vor dem Essen.89 Es besteht also zum

Lohmeyer, Bd. 9, S. 297 f. Ohne genauer zu präzisieren, spricht sich auch
Barth, S. 6, für Priorität des Markus-Textes aus.

85 Jeremias, S. 57 ff., dem auch Gaugier, S. 61, sich anschließt.
88 So auch Lohmeyer, Bd. 9, S. 181 f. Dem «genauen Nachforschen» des

Lukas (1, 3) ist wohl nicht entgangen, daß beim Passahmahl, als welches
ja gerade er dieses Abschiedsmahl schildert, wie überhaupt hei jedem
jüdischen Gastmahl sowohl vor als auch nach dem Essen ein (oder zwei)
Kelche gehraucht werden, so daß also der Doppelbecher keine Schwierigkeit

bot, während ein doppeltes Brotwort nicht gut möglich war.
87 Merx, S. 422 und 424.
88 Vielleicht könnte sogar das pexoi to benrvf|oai dem «genauen

Nachforschen» (Luk. 1,3), bzw. der paulinischen Kenntnis jüdischen Brauches
entsprungen sein. Immerhin spricht die Tatsache, daß es schon in der ältesten

erreichbaren Formel 1. Kor. 11, 25 steht (da Paulus sonst perd c. acc.

nur noch Gal. 1, 18; 3, 17, c. inf. aber überhaupt nie braucht, muß es älter
als Paulus sein!), eher, wenn auch nicht unbedingt, für ein Brotessen vor
dem Mahl. Anders wäre es, wenn der Ausdruck ea&iövTwv aüxüiv (Mark. 14,

22) ursprünglich wäre. Dann könnte der Brotspruch nicht vor dem Mahl
erfolgt sein. Da die Perikope aber höchstwahrscheinlich zunächst isoliert
umlief, dann aber auch nicht mit diesen Worten beginnen konnte, haben
wir darin wohl doch eine V. 18 aufnehmende Einleitungsformel des Markus

zu sehen (Lietzmann, S. 219).
89 Ueberliefert ist eine eschatologische Bitte bei beiden Bechern. Sie

wird aber bei beiden in der heutigen Form kaum so gebetet worden sein
vor 70 n. Chr. (auch beim Becher vor dem Mahl wird die Erwartung des
«Aufbaus deiner Stadt» ausgesprochen: Behm, S. 732; Billerbeck, Bd. 4,

7



98 E. Schweizer, Das Abendmahl eine Vergegenwärtigung

wenigsten die Möglichkeit, daß Lukas, eben weil ihm von der
Abendmahlsfeier seiner Gemeinde her die eschatologische
Ausrichtung so wesentlich war,90 den Ausblick auf das neue
Essen und Trinken im Reiche Gottes zum Doppelspruch
ausgebaut und an den Anfang gestellt hat, um dann mit den beiden

Deuteworten zu erklären, worin die Möglichkeit der
Anteilnahme an solcher Herrlichkeit begründet ist.91

Mag das immerhin unsicher bleiben, die jedem der beiden
Zeugen eigene theologische Sicht wird uns jetzt deutlich werden,

mag nun diese oder jene die ursprüngliche sein. Beim
Abschiedsmahl des Marfeus-Berichtes liegt der Ton auf der
Bedeutung des bevorstehenden Kreuzestodes. Es soll den Jüngern

und der ganzen kommenden Gemeinde gesagt werden,
welche Heilsgabe dieses Sterben für sie erwirbt. In der es-
chatologischen Verheißung sieht Markus dann das Siegel
dafür, daß der Opfertod wirklich bewußte Heilstat des Messias
ist, nicht sinnlose Katastrophe, sondern fruchtbares Handeln.
Mehr als bei Lukas — und vielleicht doch historisch richtiger

— bleibt also hier die Tatsache bewußt, daß das Opfer

S. 69, wenn auch die Anspielung auf den Wiederaufbau beim Kelch nach
dem Mahl deutlicher hervortritt; der bei Merx, S. 418, genannte
eschatologische Segen zum ersten Becher verrät schon durch seine halbhebräische
Form seine späte Entstehung). Hingegen ist der Becher nach dem Mahl
sicher der wichtigere. Nur über ihm werden beim gewöhnlichen Gastmahl
die (mit den Passahgebeten zu diesem Becher identischen) Gebete
gesprochen (Billerbeck, Bd. 4, S, 631). Vor allem aber ist auch zur Zeit
Jesu, da die oben genannten eschatologischen Gebete vermutlich beide
fehlten, beim Becher nach dem Mahl die eschatologisch-messianische Freude
ausgedrückt worden durch den Schluß des Hallel, wo Ps. 118,19 ff. gebetet
wurde: <... Gesegnet sei, der da kommt im Namen des Herrn...» (vgl.
dazu Merx, S. 423; zur eschatologischen Deutung von Ps. 118 auch: Billerbeck,

Bd. 2, S. 256). Zugunsten des Kelches vor dem Mahl spricht nur der
Ausdruck vévrina Tt)ç àgrcèXou, der auch im Segen über den ersten Passahbecher

gesprochen wird.
90 Das zeigt sich auch 22,30, wo er in das Matth. 19,28 bezeugte

Logion dieses Essen und Trinken am Tisch des Messias einfügt; denn
daß Matthäus, der den der christlichen Gemeinde in diesem Sinn so fremden

Ausdruck der traXivTeveoia tradiert, dies gestrichen haben sollte, ist
wenig wahrscheinlich.

91 Anders als Markus und Matthäus will Lukas ja nach seiner eigenen

Aussage die Vorgänge schön ordnen (1,3). Zur Exegese von Luk. 22,

15—18 vgl. übrigens Gaugier, Sainte-Cène, S. 60 ff.



des Todes Jesu oder ein eschatologisches Freudenmahl? 99

noch nicht geschehen ist. Lukas hingegen, der ja als einziger
von jenen nachösterlichen Mahlzeiten berichtet, sieht die
Einsetzung des Abendmahles von der Erfüllung her rückwärts.
Ohne Jesus gegenüber etwas grundsätzlich Neues einzufügen,
kommt er dabei vermutlich doch schon viel stärker von der
Gemeinde her, von jener jubelnden Feier, zu der das Herrenmahl

geworden ist, nachdem der Sieg Tatsache war. Nach
Ostern hat die Urgemeinde ja sicher diesen letzten Ausblick
beim Abschiedsmahl ihres Herrn mindestens ein gut Stück
weit erfüllt gesehen und diese, wenigstens teilweise geschehene,
Erfüllung immer neu wieder erlebt in der Eucharistie. Von
dieser Gegenwart des Erhöhten, von dieser schon in diese
Welt hereingebrochenen Yorweggahe des Essens und Trinkens

mit dem Herrn in seiner Königsherrschaft her sieht
Lukas dann rückblickend in den Worten vom Opfertod die
Begründung der Möglichkeit solcher Gemeinschaft.

Eine ähnliche Gedankenlinie finden wir aber auch an der
vielleicht wichtigsten Stelle von jener nachösterlichen
Tischgemeinschaft der Jünger mit ihrem Meister, in Act. 10, 39—43,
wo sich Petrus nach dem Referat des Lukas 92 ja erstaunlicherweise

nicht auf seine Teilnahme an der Stiftung des Abendmahls

am Vorabend des Todes Jesu, sondern auf sein Essen
und Trinken mit dem Herrn «nach seiner Auferstehung»
beruft.93 In diesen paar Versen, die eine knappe Zusammenfassung

des gesamten Glaubens der Gemeinde Christi bieten,
wird zunächst chronologisch Leben, Sterben und Auferstehen
des Christus erzählt. Dann aber setzt Lukas ein bei der
nachösterlichen Tischgemeinschaft der Apostel mit dem Herrn
(V. 41b). Hier ist den Aposteln der Auftrag geworden, den,
der in dieser Mahlgemeinschaft unter ihnen weilt, als den
kommenden «Richter der Lebenden und der Toten» zu verkünden
(V. 42). Erst dann wird gewissermaßen zurückgegriffen auf
die Verkündigung der «Vergebung der Sünden durch seinen

92 Daß es sich dabei wohl um Bildungen des Verfassers der
Apostelgeschichte handelt, dazu vgl. A. Jülicher-E. Fascher, Einleitung in das

NT, 1931, S. 437 f.
93 Das hängt gewiß zusammen mit der Begründung des Apostolats

auf der Augenzeugenschaft gerade dem Auferstandenen gegenüber. Aber
auch die lukanische Vorliebe für die Mahlgemeinschaft mit dem Messias
nach Ostern kommt in dieser Formulierung zum Ausdruck.

7*



100 E. Schweizer, Das Abendmahl eine Vergegenwärtigung

Namen» (Y. 43). Daß hierbei das Gemeindeabendmahl nicht
ausdrücklich erwähnt und in der eschatologischen Schau das
Gericht besonders hervorgehoben wird, daß die Begründung
der Sündenvergebung auch noch nicht streng auf das Geheimnis

des Kreuzestodes bezogen ist,94 ist selbstverständlich in
einer Missionspredigt gegenüber Heiden. Wie im Abendmahlsbericht

geht aber Lukas auch hier von der schon bestehenden
Tischgemeinschaft mit dem Herrn her über zu dem darin
verpfändeten eschatologischen Geschehen. Hier aber erhebt sich
die Frage: Wer wird denn vor diesem Richter bestehen?, bzw.:
Wer ist denn zu diesem endgültigen Messiasmahl berufen?
Und darauf kann die Antwort nur lauten: Wer in Jesu
«Namen» die «Vergebung der Sünden» gefunden hat, bzw.:
Wer weiß, daß der Leib des Herrn «für ihn gegeben» und das
Blut des Herrn «für ihn vergossen» ist. Das eine ist die
missionarische, das andere die gemeindliche Ausprägung des
gleichen Gedankens.

So ist gerade von hier aus der Gang der Abendmahlsverkündigung

von der gegenwärtigen Mahlgemeinschaft zur
eschatologischen Erfüllung und von dorther zurück zur Begründung

im Opfertod des Herrn noch einmal aufgeleuchtet und
damit auch die zuinnerst bedingte Zusammengehörigkeit beider

Abendmahlstypen bekräftigt worden.05 Es wird die
Aufgabe der Gemeinde sein, die Folgerungen aus diesem neutesta-
mentlichen Tatbestand zu ziehen und mehr als bisher auch
diese lukanische Freude in ihrer Abendmahlsfeier zum
Ausdruck zu bringen, ohne die Verkündigung des Kreuzestodes

94 Wobei immerhin zu bedenken ist, daß diese in Act. 10, 43 sicher
nicht losgelöst von der Verkündigung der Kreuzigung in V. 39 b gelesen
werden kann. Wenn diese aber von dem gut griechisch schreibenden Lukas
mit dem Ausdruck von Deut. 21, 22 als «ans Holz hängen» bezeichnet wird,
dann geschieht das doch wohl schon in Erinnerung an Gedanken wie
Gal. 3,13.

95 Daß auch Johannes in die Tradition einzuordnen ist, die im Abendmahl

die Tischgemeinschaft mit dem Herrn sieht und darum die Einsetzung

am Vorabend der Kreuzigung wegläßt, zeigt Lohmeyer, Bd. 9,
S. 302 ff., Bd. 10, S. 98. Man müßte dabei freilich auf die vorösterlichen
Mahlzeiten zurückgreifen; denn 21,12 f. allein wäre doch eine recht
schmale Basis. Doch ist die jolianneische Abendmahlsauffassung überhaupt
noch recht wenig geklärt worden. Gutes findet sich bei Gaugier, Sainte-
Cène, S. 82 ff.



F. Lieb, Ursprung und Anfänge 101

Jesu und die Erwartung seiner Zukunft zu vergessen über
dem jubelnden Empfangen dessen, was ihr jetzt schon
geschenkt ist im Abendmahl.96

Neßlau/St. Gallen. Eduard Schweizer.

Ursprung und Anfänge
des slawophilen Messianismus in Rußland.

Akademischer Vortrag am 12. Februar 1946
in der Universität Basel.

Welch ungeheure, elementare Bedeutung das nationale
Selbstbewußtsein in der Geschichte der Völker gerade an
kritischen Wendepunkten besitzt, hat von neuem die letzte
Entwicklung der Sowjetunion gezeigt.1 Die bewußte Wiederaufnahme

der in den ersten Jahren der Revolution fast ganz ab-

08 Bei dieser Betonung der Tischgemeinschaft mit dem Herrn ist auch
F. Kattenbuschs Anliegen der engsten Zusammengehörigkeit zwischen Christus

und Gemeinde aufgenommen (vgl. K.L.Schmidt, ThWBzNT, Bd. 3,

S. 525, Anm. 59 f. ; Lohmeyer, Bd. 9, S. 223 und 284). Mag man auch darüber
diskutieren, ob die eigentliche «Stiftung der Gemeinde» nicht schon bei
der Berufung der ersten Jünger oder erst an Pfingsten erfolgt sei, auf
alle Fälle dürfte die gemeindegestaltende Kraft des Abendmahls deutlicher
geworden sein.

1 Vgl. dazu mein Buch: Bußland unterwegs, 1945, Kap. III. (Anm.
des Redaktors: Es sei hier zugleich auf die Rezension des Liebschen
Rußlandbuches aus der Feder von N. Berdjajew in diesem Heft S. 144—148
hingewiesen. Etwas anderes betrifft die Schreibweise der russischen Wörter,
insbesondere der Eigennamen in dem vorliegenden Liebschen Vortrag.
Diese ist möglichst einheitlich gestaltet. Nach Lage der Dinge ist eine
hundertprozentige Einheitlichkeit nicht möglich. Die russischen [kyrillischen]

Buchstaben sind für die Umschrift in anderen Sprachen eigentlich
nur mit Hilfe von diakritischen Zeichen genau wiedergebbar. Die Russen
seihst schreib'en ihre eigenen Namen in anderen Sprachen sehr verschieden.

Man tut jedenfalls gut, der faktischen Aussprache Rechnung zu
tragen. Also nicht korrekt russisch «Sovet», sondern «Sowjet». Ein
besonderes Kapitel sind die Endungen -ov, bzw. -ow, und -ev, bzw. -ew, die
als -off und -eff ausgesprochen werden, wobei in bestimmten Fällen -eff
und -off ineinander übergehen [Solovjev wird Solowjoff ausgesprochen].
Wenn es sich um Ausdrücke handelt, die nur dem Russischen selbst
eigentümlich sind, ist möglichst an die russische Orthographie angeglichen;

wenn es sich dagegen vor allem um Eigennamen handelt, die bei
andern Völkern geläufig geworden sind, ist möglichst auf die Aussprache
geachtet. K. L. S.)


	Das Abendmahl eine Vergegenwärtigung des Todes Jesu oder ein eschatologisches Freudenmahl?

