
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 2 (1946)

Heft: 1

Rubrik: Miszellen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Miszellen 71

forderlich ist. Wenn uns nach allem Dank, den wir schulden,
noch ein Wunsch offenbleibt, so dürfte es wohl dieser sein:
die «Lehre» hätten wir nun, das «Lehrbuch» aber fehlt uns
noch. Es fehlt uns sogar sehr, so sehr, daß wir die Hoffnung
darauf nicht gerne begraben möchten!

Neuallschwil b. Basel. Julius Schweizer.

Miszellen.
Alttestamentliche Wortforschung.

Sche'öl.

Sehe'öl, das in unsern Uebersetzungen mit Hölle, Hades, Unterwelt
wiedergegeben wird, ist bis jetzt, soweit ich sehe, etymologisch noch nicht
richtig erklärt worden, ja die neuern Wörterbücher, so Gesenius-Buhl und
Brown-Briggs-Driver, stehen allen Vorschlägen, welche eine Ableitung
versuchen, so ablehnend gegenüber, daß sie ihrerseits gar keine wagen.

Der Thesaurus von Gesenius erwähnt, daß Aeltere das Wort von
schä'al «fragen, fordern» ableiten wollten, was ja, äußerlich betrachtet,
am nächsten liegt, und an den orcus vapax des Catull erinnern. Dieser
Versuch ist längst und allgemein aufgegeben worden. Fürst hatte schä'al
die Grundbedeutung «in jemand oder etwas eindringen» gehen und von da

aus zu «das tief Eingedrungene, Eingebogne, daher Tiefe, Schlucht,
Abgrund, Unterwelt» kommen wollen. Auch dies hat mit Recht keine Nachfolge

gefunden. Noch König hat aber an der Herkunft unsres Wortes von
schä'al festgehalten und es als «Befragung» verstehen wollen, das

metonymisch für «Stätte der Befragung» gehraucht werde. Mit dieser
Metonymie könnte er vielleicht dann Glück haben, wenn sche'öl uns im AT
ausgesprochen als die «Stätte der Befragung» entgegenträte. Dies ist nicht
der Fall.

Gesenius im Thesaurus hat wie einst auch Böttcher, Ewald, Maurer die
Vermutung gewagt, schä'al sei in unserm Worte einem schä'al aushöhlen
gleichzusetzen und somit sche'öl die unterirdische Höhle. So gut das sachlich

passen würde, so wenig ist es sprachlich möglich.
Friedrich Delitzsch in seinen gewichtigen Prolegomena eines neuen

Hebräisch-Aramäischen Wörterbuchs zum Alten Testament, 1886, setzt S. 47

zu unserm hebräischen Wort einfach ein assyrisches Schu'âlu, und von
diesem Wort, das er mit «Unterwelt» wiedergibt, versichert er S. 145,
Anm. 2, es sei «monumental seit langer Zeit bestbeglaubigt». Damit wäre
freilich alles eindeutig entschieden, und es fiele nur auf, daß die spätem
Lexikographen Delitzsch totschweigen. Aber, wie mir Herr Kollege J. J.
Stamm bestätigt, hat P. Jensen den Nachweis geführt, daß Delitzsch sieh
getäuscht hat (ich verzichte hier wie überhaupt auf die nur ermüdende,
aber nicht fördernde Angabe alles rein Bibliographischen, das nur
belastet; dem Kenner ist es unnötig, den andern dient es nicht). Auch von



72 Aliszellen

einer andern Ableitung von Scheol aus dem Akkadischen (bei Alfred
Jeremias, Das Alte Testament im Lichte des Alten Orients, 2. Aufl. 1906, S. 399,
Anm. 3) von einem Schilän, das Unterwelt bedeute, ist es rasch und gänzlich

still geworden.
Noch ein letzter ältrer Versuch der Ableitung ist zu nennen. Nach

Gesenius (Thesaurus p. 1348 b) hat Eberhard Scheid (1674 als Professor der
orientalischen Sprachen in Leyden gestorben) in seiner Diatribe philo-
logica-exegetica ad canticum Hiskiae (Leyden 1769) unser Wort mit
arabisch säla schlaff herabhängen (vom Bauch) und zugleich mit arabisch
schäla fehlen (von der Milch im Euter) zusammenbringen und daher
Scheol als «das Unterste» verstehen wollen. «Extorquebant sensum», urteilt
Gesenius von Scheid und denen, die ihm beipflichteten; und damit ist das

Urteil gefällt.
Somit bliebe es bei dem, daß man bis auf den heutigen Tag nichts

darüber sagen kann, wie sche'öl zu seiner Bedeutung kommt? Ich meine

sagen zu können, daß dem nicht so ist. Alle bisherigen Versuche, das

Wort zu deuten, sind in stillschweigender Uebereinstimmung von der
Annahme ausgegangen, das 1, der letzte Konsonant unsres Wortes, gehöre
zum Stamm. Die Sache läßt sich aber auch anders ansehen.

Es gibt eine kleine Gruppe von hebräischen Wörtern, die auf 1 endigen

und darum auf den ersten Blick vier Stammkonsonanten zu haben
scheinen, die aber in Wirklichkeit nur drei Stammkonsonanten besitzen
und bei denen das 1 am Ende nicht zum Stamm gehört. Um daneben ein
Beispiel aus dem Deutschen zu stellen: es gibt deutsche auf d endende

Wörter, in denen das d am Ende nicht zum Stamm gehört, sondern
nachträglich, wenn man will, aus Gründen des Wohlklangs, dazugetreten ist.
So ist «jemand» und «niemand» gleich «irgendein Mann» und «kein Mann»,
und ihr d ist unstammhafter Abschlußkonsonant, wie «jedermann» zeigt,
das wegen der andern Tonverhältnisse den Abschlußkonsonanten nicht
erhalten hat. Ein andres einfaches Beispiel ist «Mond» neben mittelhochdeutschem

mâne, englischem moon, schwedischem mäne, niederländischem maan.
Hebräische Wörter mit nicht-stammhaftem Abschluß-1 sind 1. ari'el

Feuerherd, arabisch irat Feuergrube (Nöldeke, Neue Beiträge zur
semitischen Sprachwissenschaft, 1910, S. 156) ; 2. gib'ol Blütenknospe oder
Samenkapsel (des Flachses) zu gäbia' Becher; 3. karmil Karmesin zu
persisch kirm Wurm; 4. karmäl Fruchtland zu käräm Rebenpflanzung
(beachte: das homonyme karmäl Jungkorn hat, wie später gezeigt werden
soll, eine ganz andre Ableitung) ; 5. qarsol, akkadisch qursinnu und qur-
sinnu Knöchel zu qaras sich krümmen, einknicken und qäräs Haken;
vielleicht gehören hieher noch belijja'al, wenn es mit G. R. Driver, ZAW 52,

S. 52 f., von bäla' verwirrt sein abzuleiten ist, und der Eigenname bimhäl;
über semöl links siehe unten; Driver, op. cit., würde auch noch 'arafäl

nennen, doch ist das unsicher.
Wenn nun in sche'öl der letzte Konsonant nicht stammhaft ist, dann

kommt es von schä'ä. Es gibt im Hebräischen drei wohl auseinanderzuhaltende

Verba schä'ä, und von zweien davon gibt es wiederum zwei wohl



Miszetlen 73

auseinanderzuhaltende Substantiva schä'ön. Die beiden Verba schâu, welche
brausen Jes. 17, 12. 13) und betrachten (Gen. 24, 21) bedeuten, und ebenso

das Substantiv schä'ön, welches Lärmen, Tosen bedeutet (Jes. 5,14; 17,13;
Am. 2, 2; Jer. 48, 45 und noch 13mal, dazu als Konjektur Jes. 37, 29 und
2. Kön. 19, 28), lassen wir hier auf der Seite und beschäftigen uns nur mit
dem Verbum schä'ä und dem Substantiv schä'ön, zu denen sche'öl sich
stellt. Das Qal davon findet sich Jes. 6,11: Städte liegen öde und haben
keinen Bewohner mehr; das Nifal findet sich im gleichen Vers, wird aber
mit Septuaginta und Vulgata in tisehschä'er zu ändern sein; dagegen liest
man es Nah. 1,5: uattischschä und die Erde wird vor ihm verödet. Das
Hifil findet sich 2. Kön. 19, 25 und Jes. 37, 26, beide Male mit gallim: zu
Steinhaufen veröden lassen. Das Substantiv begegnet nur Ps. 40,3: bör
schä'ön die Wassergrube der Oede; daß gerade bör ein Synonym von
sche-öl ist, ist jedermann bekannt. Zu der Wortsippe gehört endlich noch
das sich nur Jes. 24,12 findende sche'ijjä Verödung.

Zu dem Verbum schä'ä stellen sich syrisch schehä' und schehi erlöschen,
vom Fieber und vom Feuer gesagt, jüdischaramäisch schehä' erstarrt sein
und schahauäthä' Wüstenei (Dalman); im Arabischen findet sich sä'a, jasü'u
und seine Sippe, wie Lane p. 1457—59 zeigt, ungemein reich entfaltet, das

Verbum bedeutet übel, bös, abscheulich, verdorben sein, und die von ihm
abgeleiteten Substantiva bewegen sich bei weitgehender Verzweigung alle
auf der gleichen Grundlage des Schlechten, Abscheulichen, Verdorbnen;
im Aethiopischen endlich findet sich saj' Verbrechen. Die gemeinsemitische
Grundlage des Wortstammes erweist sich demnach als sehr breit.

Was nun die besondre Form der Bildung von sche'öl hinsichtlich ihres
Vokalismus anlangt, so hat sie in semöl (genauer semö'l) links einen bis
aufs letzte genauen Seitengänger. Dieses vom akkadischen schumëlu bis
zum syrischen sämälä sich findende Wort, in dessen arabischen Formen
die Stellung des dritten Stammkonsonanten (Aläf) eigentümlich schwankt
(siehe darüber Nöldeke, Neue Beiträge, S. 165), kommt wohl sicher von
dem im Arabischen belegten sä'ma, su'ima (mit 'al) unheilvoll sein (für) ;

vergleiche asch-Schä'm der Norden im Gegensatz zu al-Jaman die rechts
gelegene Gegend, der Süden.

Sonach ist sche'öl, von schä'ä öde sein mit stammfremdem 1 als
Abschlußkonsonanten gebildet, das öde Gebiet, das Land, in dem kein Mensch,
kein Leben lebt, vor dem es allen graut. Da, wo im AT die Scheolvor-
stellung einigermaßen anschaulich und greifbar ist — ganz wird sie es

nie —, da ist dieses Gebiet unterhalb der belebten Menschenerde gedacht.
Deshalb wird man am besten bei der Uebersetzung Unterwelt bleiben.
Sonst wäre die Uebersetzung Unweit die treffendste; denn die Unweit,
wo kein Leben zu finden ist, das ist es, was mit der Scheol, dem öden

Bereich, im letzten Grunde gemeint ist.
Wenn schließlich sche'öl weiblichen Geschlechts ist, so kommt das

daher, weil sie der äußerste, unterste, der im strengsten Sinn un-wesent-
liche Teil der als Femininum aufgefaßten Erde ist, wenn nicht gar sche'öl



74 Miszellen

eine Kurzprägung aus ursprünglichem, aber uns nicht mehr erhaltnem
ärätz sche'öl ist *.

(Weitere Beiträge folgen.)
Zürich. Ludwig Koehler.

Zum Problem des zweiten Thessalonicherbriefes.

Der Redaktor bittet mich um eine kurze Mitteilung dessen, was mir bisher
an Aeußerungen zu der in der ThZ 1945, S. 90 ff., aufgestellten Hypothese
zuging. Ich bin ihm dankbar, folgendes noch ergänzen zu können:

Ludwig Koehler, Zürich, macht mich darauf aufmerksam, er sei,
entgegen dem von Wilhelm Michaelis, ThZ 1945, S. 282 f., Geäußerten, von
früheren Italastudien her überzeugt, daß lokale Sondertraditionen oft sehr
lange bestanden hätten, ohne durch die gesamtkirchliche Ueberlieferung
korrigiert zu werden. Belege sind ihm aber zur Zeit nicht zur Hand. Ich
darf jedoch in diesem Zusammenhang darauf aufmerksam machen, wie
lange sich Sondertraditionen in den Briefunterschriften gehalten haben.
Nach der allgemeinen, hauptsächlich durch den Koinetext bezeugten
Ueberlieferung ist z. B. der 1. Korintherbrief von Philippi aus geschrieben.
Daneben läuft aber eine andere Tradition, die ihn nach Ephesus verlegt.
Diese ist bezeugt schon im 5. Jahrhundert durch Euthalius, am Anfang des
7. durch Tischendorfs syrp Heracleensis), die beide daneben noch die
andere Lokalisierung zu kennen scheinen, im 9. Jahrhundert eindeutig
durch P, im 10. oder 11. durch B3, und noch im 15. durch die Minuskel 116.

Das Beispiel zeigt nur, wie selbst in einer späten Zeit, wo die eine katholische

Kirche schon sehr festgefügt dasteht, Sondertraditionen durch
Jahrhunderte hindurch ihr Eigenleben führen können. Aehnliches findet man
in Tischendorfs NT-Ausgabe auch in den Nachschriften zum 1. Thessalo-
nicher-, 1. und 2. Timotheusbrief. Von hier aus sind also die von mir in
der ThZ 1945, S. 90 f., genannten Belege für einen zweiten Philipperbrief,
die vom Ende des 4., bzw. 8. Jahrhunderts stammen, doch nicht von der
Hand zu weisen.

Philippe Menoud, Neuchâtel, hält meine Hypothese für durchaus diskutabel.

Er weist mich freundlich hin auf die Annahme M. Goguels (Revue de

l'Histoire des Religions 1915, S. 248 ff.), der 2. Thessalonicherbrief sei ein
Brief an die Gemeinde Beröa, was schon A. v. Harnack abgelehnt hat.
Menoud betont allerdings, Eph. 1,1 bilde für die Adreßänderung keine
«sichere Analogie», weil in 2. Thess. 1,1 kein Anhaltspunkt in den
Handschriften zu finden sei. Das ist natürlich richtig. Nur ist es sozusagen
ausgeschlossen, eine sichere Adreßänderung ohne handschriftliche Belege
aufzuzeigen. Denn wir erkennen ja eine solche Aenderung praktisch
überhaupt nur aus den Handschriften. Andernfalls bleibt sie für uns immer

* Ich benutze die Gelegenheit, um festzustellen, daß, wie mich mein
Kollege W. Baumgartner freundlich belehrt, die Ableitung des Namens des

akkadischen Wettergottes Rammän, die ich in dieser Zeitschrift 1945,
S. 234, weitergegeben habe, falsch ist.



Miszellen 75

hypothetisch wie im Fall des 2. Thessalonicherbriefes. So ist Eph. 1,1
doch die denkbar beste Analogie. Man bedenke aber, daß Eph. 1,1 einen
Mitte bis Ende des 2. Jahrhunderts sich abspielenden Vorgang sicher
belegt, die von mir postulierte Aenderung aber schon zur Zeit des Paulus
selbst vorgenommen wurde. Bewiesen wird durch Eph. 1,1, daß eine
Ortsangabe in der Adresse verlorengehen und durch einen andern Namen

ergänzt werden kann. Dafür ist Eph. 1,1 «sichere Analogie», und für den

Uebergang eines Briefes in eine Nachbargemeinde bildet Kol. 4,16 eine
ebenso deutliche Parallele. Daß die andere Tradition uns nicht mehr in
den Handschriften bezeugt ist, ist wahrlich nicht verwunderlich, wenn
man bedenkt, daß uns soundso viele Paulusbriefe nicht überliefert worden

sind. Warum sollen nicht alle unsere Handschriften auf das in Thessalonich

gebliebene, geänderte Exemplar zurückgehen?
Daß eine solche Hypothese sich nie sicher beweisen läßt, ist mir klar;

sie dürfte aber immer noch Wahrscheinlichkeitswert haben.
Neßlau/St. Gallen. Eduard Schweizer.

Der waadtländische Staatsmann Henri Druey.
In der ThZ 1945/4 S. 249 ff. behandelt Joseph Chambon die Ereignisse,

die zur Gründung der Faculté libre von Lausanne führten. Dabei
erscheint der damalige waadtländische Regierungsrat Henri Druey als der
Tyrann, der religiöse Gesinnung und ihre Aeußerung verfolgt und gewaltsam

unterdrückt, so wie er im Aspekt seiner Gegner erschien. Dieses Bild
bedarf einigermaßen der Berichtigung. Durch Familienerinnerungen auf
Grund persönlicher Beziehungen erscheint der Mann in einem andern Licht
als durch die getrübte Brille politischer Gegnerschaft. Mein Urgroßvater,
der Pfarrer Henri Piguet in Cotterd (Waadt), war es, der den jungen,
strebsamen Notariatsgehilfen Druey entdeckt, beraten, geistig gefördert
und ihm durch seine Vermittlung das Studium der Rechte ermöglicht
hatte. Druey blieb seinem Beschützer zeitlebens dankbar und stand mit
ihm, nach seinem frühen Tode mit seiner Witwe, die ihm eine mütterliche
Freundin war, in intensivem Verkehr. Diese, eine geistig bedeutende und
religiös lebendige Persönlichkeit, leitete ein Mädchenpensionat im Pfarrhaus

von Cotterd. Ihre im -besten Sinn seelsorgerliche Korrespondenz mit
ihren ehemaligen Zöglingen ist nach ihrem Tod unter dem Titel «Lettres
d'une amie maternelle» im Druck erschienen und hat mehrere Auflagen
erlebt. Kein Geringerer als K. R. Hagenbach hat ein Lebensbild von ihr
verfaßt, und Vinet hat seine Tochter Stéphanie ihrem Pensionat anvertraut.

Ich bin im Besitz eines Briefes Vinets an sie vom Oktober 1830, in
dem er ein Zusammentreffen zum Zweck des Austausches ihrer Kinder
verabredet. Me Piguet hatte mitgeteilt, daß sie in Begleitung von Druey
erscheinen werde, und Vinet antwortet, daß er sich freuen werde, mit ihm
zusammenzutreffen. Ich erwähne das alles, weil es zeigt, welcher
Geistesrichtung die Frau war, mit der Druey bis an sein Ende, auch über die
Ereignisse von 1845 hinweg, in vertrautem persönlichem und brieflichem
Verkehr stand. Es beweist, daß er eine gesunde Religiosität nicht nur aus



76 Miszellen

der Ferne schätzte, sondern auch mit ihr in geistigem Austausch zu stehen
und ihr Einfluß auf seine Haltung zu gewähren das Bedürfnis hatte.
Druey war Mm« Piguet unendlich dankbar für die Tapferkeit, mit der sie
gegen Anfeindungen für ihn eintrat, und erkannte darin die Frucht ihres
tiefen Glaubens. Er wußte wohl, wie sie damit ihren eigenen guten
Namen, auch den Ruf und die Rendite ihres Pensionates gefährdete. Und sie

litt schwer unter dem Haß, dem sie ihn ausgesetzt sah. Sie schreibt am
3. November 1845, während des Kirchenstreites, bei dem sie die Demission
der Pfarrer mißbilligte, an ihren in Bern studierenden Sohn: «...den
lieben, guten Mann (Druey), der ganz entsetzlich gehaßt wird, weil er sich
zu der canaille hält, wie sie sagen: das Wort canaille steht wunderbar in
dem Munde eines christlichen Predigers. Herr, mein Gott! wie wird einst
Dein Gericht anders sein als das der Menschen und uns beweisen, daß die
Ersten die Letzten und die Letzten die Ersten sein werden Wenn die
Pfarrer einmal hassen — um Gottes willen, wie sie sagen —, so ist dies
Gefühl nicht mehr leicht zu dämpfen. Dies sind Drueys größte und
beharrlichste Feinde. Herr Yinet allein scheint noch nicht recht zu wissen,
wie er Druey beurteilen soll.» *

Es soll hier nicht über Drueys Kirchenpolitik und die Ereignisse von
1845 geurteilt werden. Zur Charakterisierung des Mannes möchte ich nur
noch eine Notiz beifügen. Als er 1848 zur Wahl in den Bundesrat
vorgeschlagen wurde und sieh kurze Bedenkzeit erbeten hatte, schickte er am
18. November 1848 einen Eilboten von Bern nach Cotterd, damit Mme P.
ihm par retour du courrier ihren Rat für diese wichtige Entscheidung
gebe. Er schreibt da: «Je laisse de côté les considérations personnelles,
mon intérêt privé: je dois me sacrifier au bien général, dussé-je n'en
recueillir que de l'ingratitude et toute espèce d'amertumes. Mais la question
est celle-ci: où serai-je le plus utile à mon pays, ici ou là (in Lausanne
oder Bern)? Quelle croix dois-je porter, celle-ci ou celle-là? Eh bien,
veuillez me donner votre avis. Oh! si vous avez été divinement avertie
en songe, dites-le moi! Que vous révèle votre sentiment le plus intime, le
plus indéfinissable?» Von seiner eigenen inneren Verfassung schreibt er:
«D'un côté, un sentiment intime, que je ne puis définir, m'avertit de
refuser et de ne pas me laisser tenter par le diable qui m'a transporté sur
une haute montagne. De l'autre je me trouve en place du principe qui a

dirigé ma vie entière, savoir de déférer sans trop d'examen aux appels de

la Providence.» Mme P. konnte ihm in ihrer Antwort die eigene Entscheidung

nicht abnehmen, ihm nicht als Orakel dienen. Ihre Empfindung
sprach mehr für Ablehnung, aber sie stellt zuletzt darauf ab, ob er im

* Ein früheres Urteil Drueys über Vinets Stellung zu den Baselbieter

Wirren, aus der Korrespondenz mit Mme Piguet, zitiert auch
E. Staehelin, Alexandre Vinets ausgewählte Werke, Bd. 2, S. 144, Anm. 16,

abgedruckt aus den Mitteilungen von Dr. Ed. Liechtenhan, «Aus Briefen
des nachmaligen Bundesrats Druey über die Dreißigerwirren», Basler
Jahrbuch 1940.



Notizen und Glossen 77

Bundesrat hoffe, auf seine Kollegen Einfluß zu gewinnen, oder fürchten
müsse, eine unfruchtbare Oppositionsstellung einzunehmen. Wir können
auf keine Details eingehen. Der Brief ist seiner ganzen Haltung und
Gesinnung nach jedenfalls nicht an einen bloßen politischen Streber oder
«zähen und schlauen Kleintyrann», sondern an einen Mann gerichtet, der
das Bedürfnis hat, seine Entscheidungen vor einer höheren Instanz zu
verantworten. Jenes: «Empoignez cet homme!» seines Kommissärs, von dem
Chambon erzählt, hat jedenfalls nicht dem Sinn seines Vorgesetzten
entsprochen.

Basel. Rudolf Liechtenlian.

Notizen und Glossen.

Zeitschriftenschau. Schweiz. Theol. Umschau 1945/6: Das religiöse
Erlösungserlebnis als psychologisches Problem (Hans Schär) ; Ueber die
innere Einheit der protestantischen Kirche (Paul Wilhelm Schmidt) mit
folgender Vorbemerkung der Redaktion: «Anläßlich des 100. Geburtstags
(25. Dezember 1945) des 1917 verstorbenen Basler Professors Dr. Paul
Wilhelm Schmidt veröffentlichen wir in dankbarem Gedenken seinen am
Schweizerischen Reformtag in St. Gallen am 14. Juni 1892 gehaltenen
Vortrag, der uns in allem Wesentlichen noch heute aktuell scheint. Weggelassen

sind raumeshalber lediglich einige Stellen, die auf ganz spezielle
zeitgeschichtliche Details jener Kampfzeit Bezug nehmen.» (Vgl. Karl Ludwig
Schmidt, Zum 100. Geburtstag von Paul Wilhelm Schmidt, «Basler
Nachrichten», 24. Dezember 1945.) Bücherschau: Joseph Chambon, Der Purita-
nismus, 1944 (rez. von Martin Werner). Basier Zeitschr. f. Geschichte u.
Altertumskunde Bd. 44, 1945: Die Frau in den «Gesprächen» des Erasmus
(Dora Schmidt); Die Lehr- und Wanderjähre des Amandus Polanus von
Polansdorf (Ernst Staehelin). Der Grundriß 1945/11/12: Komtur Schmid
von Küsnacht (Werner Meyer) ; Diakonie, aus der Einsegnungsfeier der
Diakonischen Schwesternschaft Braunwald am 1. Advent 1945 (G. Spörri
und E. Gysi) ; Aus der neuesten Geschichte der evangelischen Kirchen in
Holland und in Oesterreich (H. von der Crone). Internationale Kirchl.
Zeitschr. (altkath.), H. 211/212, Juli-Dezember 1945, 3/4: Die Kirche als
Schutzort der Freiheit (E. Gaugier) ; Die Beziehungen des Petrus zur Ur-
kirche von Jerusalem und Antiochien (II. Katzenmayer) ; Die anglikanische
Kirchengemeinschaft während des Krieges (C. B. Moß); Die orthodoxen
Kirchen (B. Spuler); Die Konferenz des Versöhnungsbundes in Saanen
(B. 0.) vom 21. bis 29. Juli 1945 (F. Siegmund-Schultze) ; Kirchliche Chronik

(Adolf Küry) ; Bibliographie. Zeitschr. f. Schweiz. Kirchengesch,
(kath.) 1945/4: Die Schicksale des Klosters Münsterlingen zur Zeit der
Reformation und der katholischen Reform ca. 1520—70 (Raimund Tschudi) ;

Berne et Fribourg en conflit avec un cardinal au sujet de l'Abbaye de

Filly — fin — (L. Waeber) ; Das Ordensverbot der schweizerischen
Bundesverfassung (Art. 12) und der Heilige Stuhl (H. C. v. Zeininger). Judaica
1945/4 (1. Jan. 1946) : Israels Stellung zu den Fremdlingen und Beisassen


	Miszellen

