
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 2 (1946)

Heft: 1

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


54 Rezensionen

Grenzen, und es verbaut sich methodisch wertvolle Möglichkeiten

in einem Maße, daß dies, vom Standpunkt einer säkularen

Pädagogik aus gesehen, in jedem Falle nicht unbedenklich

erscheinen dürfte. Es sei denn, es entschlösse sich einer
dazu, der Kirche auf ihrem besonderen Weg zu folgen und
es mit ihr zu glauben, daß der Herr seine Verheißung wahr
macht und dort mit dabei ist, wo zwei oder drei in seinem
Namen versammelt sind. Dort aber ist Gnade realiter vorhanden

und tut der Heilige Geist sein Werk. Es würde dies auch
für den Erzieher und seinen Zögling Geltung haben; in ihr
Zusammensein hinein würde jene fremde Realität brechen, mit
welcher der Erzieher normalerweise nicht zu rechnen
gewohnt ist, die aber das Grundfaktum aller kirchlichen Erziehung

darstellt.
Neuallschwil b. Basel. Julius Schweizer.

Rezensionen.

Robert De Langhe, Les Textes de Ras Shamra-Ugarit et leurs
Rapports avec le Milieu Biblique de l'Ancien Testament
(Universitas Catholica Lovaniensis, Dissertationes... in
Facultate Theologica conscriptae, Series II, Tom. 35),
Bd. I, LVII + 390 S. m. 13 Tabellen u. Plänen, Bd. II, 527 S.

m. 5 Tabellen u. Plänen, Gembloux, J. Duculot, u. Paris,
Desclée de Brouwer, 1945.

Die Ausgrabungen, die in Ras Schamra in Nordsyrien, dem
antiken Ugarit, 1929—1939 alljährlich stattfanden, sind für
das AT noch weit bedeutsamer geworden als selbst die
Auffindung der Texte von El Amarna und von Boghazköi. Denn
wenn diese in eigenartigem Zusammenspiel die politischen
Verhältnisse Syriens und seiner Umwelt kurz vor der
Landnahme der Hebräer beleuchteten und die Amarnabriefe überdies

etwas vom Geschick einzelner Städte sowie von der
kanaanäischen Sprache erkennen ließen, so enthüllt sich uns
hier in ungeahnter Weise die ganze Geschichte und Kultur
einer einzelnen Stadt, einer der größten im damaligen Syrien:
Gegen 200 Schrifttafeln mit zusammen mehr als 5500
Textzeilen zeigen uns die Sprache, die da um die Mitte des 2. Jahr-



Rezensionen 55

tausends v. Chr. gesprochen wurde, und bestätigen die
Vermutung, daß das Hebräische tatsächlich die «Sprache Kanaans»

(Jes. 19,18) war und von den einwandernden Hebräern
erst im Lande übernommen wurde. Zahlreiche Verwaltungsurkunden

geben zusammen mit dem archäologischen Befund
guten Einblick in das Alltagsleben. Vor allem aber besitzen
wir nun zum erstenmal unmittelbare und ziemlich umfangreiche

Proben einer reichen Literatur — vornehmlich
Kultlyrik, Mythen und Epen —, von der vordem nur dürftige
Reste aus zweiter Hand und in griechischer Ueberarbeitung
vorlagen. So kann man heute auf dem Gebiet des hebräischen
Lexikons und der hebräischen Grammatik, der hebräischen
Metrik und Stilistik, der Psalmen, aber auch auf weiten Strek-
ken der israelitischen Religionsgeschichte nicht mehr
sachgemäß arbeiten, ohne das ugaritische Material beizuziehen,
weil uns hier eben der kanaanäische Unter- und Hintergrund
des AT faßbar wird wie vorher nie. Und dabei ist diese Fundgrube

noch lange nicht ausgeschöpft: von dem 25 Hektaren
deckenden Stadtgebiet ist kaum erst ein Achtel ausgegraben,
und selbst da sind in die tieferen Schichten erst
Sondierschächte geführt.

Freilich ist diese Welt auch heute noch nicht leicht
zugänglich. Die Texte sind nur zum kleineren Teil in der Schrift
und Sprache des Zweistromlandes abgefaßt, zum größeren —
die literarischen Texte sogar durchgehends — in einer eigenen

alphabetischen Keilschrift, deren Entzifferung große
Mühe machte, und in einer Sprache, die sich wohl streckenweise

wie unvokalisiertes Hebräisch liest, oft aber auch
zunächst fast unverständlich ist; die Konsonantenschrift läßt
den Vokalismus zumeist nicht erkennen, und der Wortschatz
enthält viele neue, oft aus anderen Sprachen übernommene
Wörter; viele Texte sind auch stark beschädigt. Außerdem
sind Virolleauds Erstpublikationen mit Uebersetzung und
Kommentar bereits vielfach überholt. Die Handausgaben von
Montgomery-Harris (1934) und H. Bauer (1936) bieten nur
Text und Glossar, und diejenige von H.L.Ginsberg (1936),
die Uebersetzung und Noten beifügt, ist hebräisch geschrieben.

Die Spezialforschung aber, der man die meisten
Fortschritte verdankt, ist in zahllosen Zeitschriften der verschie-



56 Rezensionen

densten Länder und Sprachen zerstreut und kaum mehr zu
übersehen.

Eine zuverlässige Orientierung aller an Ugarit interessierten

Kreise — speziell Alttestamentler, Orientalisten und
Altphilologen — war so von Anfang an ein dringendes Bedürfnis.
[Was da von verschiedenen Seiten an Büchern und Aufsätzen
geboten wurde — ich verweise auf meine Uebersicht in der
«Theologischen Rundschau» 1940 und 1941, vgl. auch R.
Dussaud, Les Découvertes de Ras Shamra (Paris 1937, 2. Aufl.
1941) — ist nun weit überholt durch die vorliegende zweihändige

Doktorarbeit eines jüngeren katholischen Gelehrten, Alt-
testamentler und Orientalist an der Theologischen Fakultät der
Universität Löwen, Schüler von Coppens und Ryckmans,
bereits bekannt als Verfasser einer tüchtigen Untersuchung über
die Beziehungen der ugaritischen Texte zur
Anfangsgeschichte Israels (1939). Sein neues Werk hat den Vorzug,
nicht nur sehr viel umfassender und ausführlicher zu sein,
sondern auch so viel jünger, daß es auch die wichtigen seit 1940

publizierten Texte, die z. T. erst heute in der Schweiz zugänglich

werden, berücksichtigen konnte. Anderseits mußten freilich

wegen der Fülle des Stoffes gerade die zwei wichtigsten
Teile, die Götterwelt Ugarits und der Vergleich mit dem AT,
für später zurückgestellt werden.

Ein erster Teil (La ville et les textes) läßt in seinem 1. Kapitel auf eine
knappe Geschichte der Ausgrabung eine solche der Stadt von ihren
vorgeschichtlichen Anfängen his zu ihrem Untergang im 13. Jahrh. v. Chr.
folgen. Kap. 2 führt die Texte erst nach der Sprache, dann systematisch
gegliedert, die alphabetischen in neuer, von derjenigen Eißfeldts ZDMG 96

(1942) aber nur wenig abweichender Zählung einzeln unter Angabe ihres
Inhalts und der zugehörigen Literatur auf. Kap. 3 behandelt die Entzifferung

der alphabetischen Schrift (30 Zeichen, die Wiederkehr gewisser
Wörter und Wendungen in den nichtalphabetischen Texten als «Quasi-
bilinguen» eine Bestätigung der Entzifferung, das Verhältnis zum phönizi-
schen Alphabet ungewiß) sowie die Sprache: ausführlich die Lautlehre,
viel kürzer die Formenlehre — über das umstrittene «Praesens» yaqatalu
und die verschiedenen Formen des Kausativums wäre etwas mehr
erwünscht gewesen — und die Syntax. Die Sprache wird richtig als nord-
kanaanäisch bezeichnet; aber das Amoritische, an das DeL. spezieller
denkt (I 324 ff.), hat ursemitisches s als s (ug. s) und d als z (ug. d) ; dem

Ugaritischen fehlen auch die im Amoritischen vorhandenen Verbalstämme
'mn, hsn (für hsn) und qtl: politische und sprachliche Zugehörigkeit



Rezensionen 57

brauchen sich eben nicht zu decken. — Kap. 4 handelt von dem archäologischen

Milieu, dem Alter (erste Hälfte des 15. Jahrh.s) und der Bedeutung
der Texte. — In einem zweiten Teil (II 1—246) untersucht DeL. nach
Textklassen getrennt das geographische Milieu: In den Verwaltungstexten

mit ihren Städtelisten ist es das ugaritische Territorium von 50

bis 60 km Länge und ungewisser Breite. Der Horizont der «historischen»
und epischen Texte (Krt, Danel usw.) reicht weiter nach Süden, in die
Gegend von Beirut, dessen König Krt gewesen sein könnte (II 127f.),
und bis nach Galiläa, wo Udm, das vermeintliche Edom, und die mit ihm
zusammen genannten Oertlichkeiten alle zu lokalisieren sind. Schwerer
faßbar ist der Horizont der mythischen Texte; die behaupteten Beziehungen

zu Jerusalem, zu Qadesch usw. bewähren sich nicht, wenn auch ein
Text vielleicht am Hulesee spielt und einmal Aegypten als Eis
Machtbereich erscheint. Der Spn-Saphon, der heilige Berg, ist nie der Libanon,
sondern durchweg der Dschehel el-Aqra nördlich von Ugarit. — Der
dritte Teil (II 247—504) befaßt sich mit dem historischen Milieu. Kap. 1

die Bevölkerung: Ein Material von über 900 Namen, die S. 257—315
alphabetisch aufgeführt und besprochen werden,1 zeigt uns nicht bloß wie anderwärts

eine Herrenschicht, sondern eine stark gemischte Gesamtbevölkerung.

Neben einer mehrschichtigen Mehrarbeit semitischer Namen stehen
churritische, kassitische und kleinasiatische,2 dagegen gar keine
indoiranischen; die semitische Grundschicht hat den fremden Elementen, die
sie in allen Ständen durchsetzen, doch die eigene Sprache und Schrift
aufzubringen vermocht. Kap. 2, die Organisation, behandelt Familie und
Sklavenwesen, Gewerbe und Handel (hier Listen von Berufs- und Warennamen,

Gewichten und Maßen), endlich das Königtum mit Heer- und
Steuerwesen und den auswärtigen Beziehungen. — Kap. 3 die Frage
historischer Erinnerungen. Eine Herkunft der Phönizier vom Roten Meer
(Herodot und Justin) ist nicht ausgeschlossen (II 451 f.). Eine historische
Gestalt könnte hinter Danel stecken, wenn das Zusammentreffen mit
Ezechiels Daniel nicht bloß Zufall ist (II 453 f.). Die behaupteten Aus-

1 Zu Pa-di-ya (II 266) und Pdy (II 308) fehlt ein Hinweis auf H. Th.
Bossert, Mitt. d. Altor. Gesellsch. IV (1928—29) 274 ff., der den Namen,
den zur Zeit Sanheribs der Regent von Ekron führt, nach dem Pa-ti auf
einem kypro-mykenischen Siegel als philistäisch erklärt; das paßt freilich
schlecht zu seiner weiten Verbreitung namentlich in Nordsyrien und
Nordmesopotamien, s. Bossert 276 Anm. 7 und dazu noch Pdj in den aramäischen
Urkunden vom Teil Halaf (Friedrich-Meyer-Ungnad-Weidner, Die
Inschriften vom Teil Halaf, 1940, S. 74 f., Nr. 2 Rs. 1) und in dem von H.
Bauer und Br. Meißner veröffentlichten aramäischen Pachtvertrag aus
Aegypten (Sitz.ber. d. Preuß. Ak. d. Wiss., Phil. Hist. Kl. 1936, 414 ff.,
Z. 2 u. 18). Wie DeL. (II 345) betrachten ihn auch Bauer und Meißner als
semitisch.

2 Daß DeL. in der Zuweisung zur einen oder anderen Gruppe
gelegentlich schwankt — so bei Rabana II 266: 323, bei Harusenni II 263: 329

— begreift sich aus der Schwierigkeit solcher Entscheidungen.



58 Rezensionen

spielungen auf die «Seevölker», bzw. deren Vorläufer — hier fehlt
B VII 53 ff., wo sie nicht nur Virolleaud, sondern auch Montgomery JAOS 34

(1934) 62 f. findet —, sind nicht zu halten (II 455 ff.), wohl aber die
Gleichsetzung der 'prm — das ergibt sich hier als Lesung des Ideogramms
SAG-GAZ — mit den Chabiru und den Hebräern; die Schreibung mit p

führt auf eine neue Etymologie, nämlich als Wüstenbewohner, zu 'äfär
(II 464 ff.).3 Mit den angeblichen Beziehungen zur israelitischen
Vorgeschichte ist es nichts: weder die Stammesnamen Ascher, Zebuion, Dan
und Joseph (II 471 ff.), noch Abrahams Vater Terach (II 488 ff.) sind in
den Texten zu finden; der früher auch von ihm vertretenen Ableitung des

trh von akk. tirhätu «Mitgift» zieht DeL. nun eine Deutung als «Gefäß»

(akk. tirhu) als Mittel zur Wahrsagung vor.

Mit dieser Inhaltsangabe ist das Werk auch schon einigermaßen

charakterisiert, nämlich als eine ungemein eingehende,
weit ausholende und sachkundige Behandlung aller die Texte
betreffenden Fragen. Der Verf. hat eine ungeheure Literatur
zusammengetragen. Ihr Verzeichnis füllt die Seiten XVI bis
LVII im I. Band und umfaßt Arbeiten in 12 Sprachen; das
wenige, was fehlt, meist angelsächsische Literatur der letzten
Jahre, soll zusammen mit dem unentbehrlichen Sachregister
in einem Ergänzungsbande nachgeholt werden. Sie ist auch
sorgfältig verarbeitet und umsichtig erörtert und beurteilt.
Wenn DeL. sein Werk bescheiden als «une œuvre de
synthèse» bezeichnet und von ihm sagt, es wolle weder «audacieux»

noch «original» sein, so ist das hier kein Mangel,
sondern ein Vorzug; denn in dieser Forschung, die anfänglich
mehr als gut vom Hebräischen und vom AT abhängig war
und erst mit der Zeit ihren eigenen Weg fand, ist eine solche
unerbittliche Nachprüfung, die das Sichere und Wahrscheinliche

abgrenzt gegen alles Unsichere und Unhaltbare, dringend

notwendig. Ueberdies läßt es DeL. auch nicht an eige--

nen Beiträgen fehlen: z. B. an der wertvollen Beobachtung,
daß angehängtes -m in gewissen Fällen der Verbindung mit
einer Präposition entspricht (II 143 f.), an selbständigen
Erklärungen schwieriger Stellen wie zu IV B I 11 f. (II 214 f.)
oder zu den trh-Stellen (II 504 ff.).

Wenn der Titel des Werkes die Bedeutung der Texte für
3 Das erinnert an die ägyptische Bezeichnung der Beduinen als

Heriusa' «Sandbewohner»; aber wo wird 'pr-'äfär je so gebraucht? Sollte
am Ende doch das b ursprünglicher sein?



Rezensionen 59

das AT in den Mittelpunkt stellt, so könnte es bei dem Wegfall

jener beiden letzten Teile (Götterwelt und Vergleich mit
dem AT) beinahe scheinen, als sei der Verf. in den
Vorfragen steckengeblieben. Immerhin hat er, namentlich in
I 355 ff., auch schon von jenem allerhand vorweggenommen.
Und weiter hat jedenfalls die eine Hauptfrage, das von Vi-
rolleaud und Dussaud behauptete Zu sa,mm en treffen der Texte
mit der Geschichtsüberlieferung des AT, bei der Erörterung
des geographischen und historischen Milieus (II 9 ff. und
466 ff.) eine ausführliche Behandlung, freilich auch eine
glatte Ablehnung gefunden; denn was DeL. auf diesem
Gebiet schließlich gelten läßt, die Gestalt des Danel/Daniel und
die Erwähnung der 'praVHbln'äer (II 526 f.), ist wenig genug
und im Grunde etwas anderes. Ich kann DeL. auch da nur
beipflichten. Zu dem, was ich in der «Theol. Rundschau»
1941, 12 ff. ausführte, möchte ich bloß hinzufügen, daß mehrere

jener Ortsnamen, die die Texte mit dem AT gemeinsam
haben und die so Anlaß zu voreiliger sachlicher Identifikation

gaben, nun in den Verwaltungstexten wiederkehren und
damit als im ugaritischen Herrschaftsbereich liegend
gesichert sind.

DeL. begnügt sich indes nicht mit dieser negativen
Feststellung, sondern versucht den Schauplatz jener mythischen
und epischen Texte auch positiv zu bestimmen. Er nimmt dabei

de Vauxs galiläische Lokalisation von Udm usw. auf und
verteidigt dieselbe geschickt gegen Albrights archäologische
Bedenken mit dem Nachweis, daß jene Gegend geschichtlicher
Bedeutung keineswegs entbehrte und die betreffenden Oert-
lichkeiten nach dem topographischen Befund wie nach der
Erwähnung in den ägyptischen Texten alt genug sind
(II 130 ff.). Ueber de Vaux hinausgehend, kommt DeL. so

zu einer «cohérente interprétation» der ugaritischen Literatur

in dem Sinne, daß sich für dieselbe ein bestimmter und
durchgängiger Horizont ergebe, der im Norden durch den

Saphon, im Süden durch den Hulesee und Galiläa begrenzt
sei (II 526 f.). Seine Ausführungen sind auch hier sehr
bestechend. Eine definitive Stellungnahme muß ich mir
vorbehalten; es handelt sich da um schwierige exegetische Einzelfragen,

die erst eine erneute Durchsicht der betreffenden



60 Rezensionen

Texte erfordern. Ich möchte aber die warme Empfehlung des

kurz vor Weihnachten erschienenen Werkes nicht deswegen
länger zurückhalten. Man freut sich auf die in Aussicht
gestellte Fortsetzung, die das für das AT Wichtigste bringen
wird.

Basel. Walter Baumgartner.

Alexandre Vinets ausgewählte Werke, in deutscher Ueber-
setzung, herausgegeben von Dr. Ernst Staehelin, Professor
an der Universität Basel, Zürich, Zwingli-Verlag. 1. Band:
1944, 331 S., illustriert, geb. Fr. 9.50; 2. Band: 1944, 362 S.,

ill., geb. Fr. 9.50; 3. Band: 1945, 377 S., ill., Fr. 10.50; 4.Band:
1945, 356 S., ill., Fr. 10.50.

Alexandre Vinet ist im deutschen Sprachgebiet, besonders
in gegenwärtiger Zeit, wenig bekannt. Früher wurden zwar
schon einige seiner Schriften ins Deutsche übersetzt, und
Alexis Schumann hat 1907, sich stark an den Vinet-Biogra-
phen Eugène Rambert anlehnend, eine Lebensbeschreibung
Vinets veröffentlicht1. Carl Paira hat sich insbesondere mit
der Auffassung Vinets vom Verhältnis zwischen Staat und
Kirche befaßt.2 Es sind ferner kleinere Arbeiten über Vinet
oder kürzere Uebertragungen aus seinen Werken, in
deutscher Sprache erschienen, so die von A. Riiegg,3 die von
F. Wartenweiler 4 oder A. Stucki,5 aber im großen und ganzen

ist Vinet selbst in der deutschsprachigen Theologenwelt,
ja gerade in ihr, recht stark in Vergessenheit geraten. Daran
ist nun aber nicht nur die Sprachverschiedenheit schuld,
sondern wohl in weitem Maße auch die theologische Zeitströmung.

Solchen, die sich von ihr einfach mittragen oder gar
fortreißen lassen, so daß sie nicht mehr in der Lage sind,
ruhig eine theologische Landschaft zu betrachten, galt der

1 Alexis Schumann, Alexander Vinet, sein Leben, seine Bedeutung,
seine Gedankenwelt, 1907.

2 Carl Paira, Staat und Kirche bei Vinet, 1922.
3 A. Riiegg, Vinets Gedanken und Betrachtungen, 1897.
4 F. Wartenweiler, Vinet, ein Kämpfer für Wahrheit, Liehe, Freiheit

des Gewissens, 2. Aufl. 1934.
5 Alfred Stucki, A. Vinet — Gedanken, ausgewählt übersetzt, mit

Lehensskizze, 1935.



Rezensionen 61

während zwei Jahrzehnten in Basel beheimatete und in den
letzten zehn Jahren wieder in seiner Heimat am Léman
angesiedelte Waadtländer Denker, wie er eben gewöhnlich
bezeichnet wird — denn war er mehr Literarhistoriker oder
mehr Theologe? —, auch wenn er unter die Theologen
eingereiht wurde, als Vertreter der zu verpönenden Erfahrungs-
und Erlebnistheologie subjektivistischsten und individualistischsten

Gepräges. Mit ihm sich abzugeben schien darum
kaum lohnend, ja hieß ketzerisch. So war bei manchen die
Haltung Vinet gegenüber, aber nicht nur etwa in der
deutschen Schweiz, sondern auch im französischen Sprachgebiet.
Während hier seit Vinets Tagen eine fast siebenzigjährige
Vinet-Tradition unter Pfarrern und gebildeten Laien bestand,
die sich, durch Charles Secrétan philosophisch und vor allem
durch Gaston Frommel theologisch fortgeführt und
weitergebildet, lebendig erhalten hatte, glaubte ein jüngeres
Theologengeschlecht auch weithin in der welschen Schweiz Vinets
als geistlichen Leiters sehr wohl entraten zu können.

Aber schon scheint sich eine andere Bewegung abzuzeichnen.

Die Bände der kritischen Neuausgabe von Vinets Werken,

die von der Société Vinet in Lausanne in mustergültiger
Weise, unter großen finanziellen Opfern, unentwegt
weitergeführt wird, finden schon wieder vermehrten Absatz.

In der deutschen Schweiz, und hoffentlich auch bald in
Deutschland, wird nun vor allem die Vinet-Ausgabe in
deutscher Uebersetzung, welche Ernst Staehelin 1944/45
herausgegeben hat, dazu beitragen, daß Vinet bei Theologen und
auch in weitesten Kreisen anderer Gebildeter, nicht zum
mindesten unter denen, welchen es um eine lebendige evangelische
Kirche geht, nicht vergessen wird.

Ernst Staehelin bietet eine Auswahl aus den Werken
Vinets. Man kann aber schon sagen, daß daraus alles Wesentliche

berücksichtigt worden ist. Ueberaus wertvoll sind auch
die historischen Einleitungen, die überaus zahlreichen
Anmerkungen und Erläuterungen, die den einzelnen Stücken mit
großer Akribie, unter Beiziehung zeitgenössischer Quellen,
vor allem aber auch der Korrespondenz und den Tagebüchern
Vinets, beigegeben worden sind. Auch ausführliche, genaue
Register und hübsche Illustrationen fehlen in keinem der vier



62 Rezensionen

Bände. Ein ganz besonderes Lob verdient die Uebertragung
Vinets ins Deutsche. Wir vermeiden absichtlich die zwar von
der Ausgabe selbst gebrauchte Bezeichnung «Uebersetzung».
Wenn je, könnte nämlich dem Vinet-Uebersetzer der Vorwurf
gemacht werden: «traduttore, traditore!» Das gilt nicht für
diese Ausgabe von Vinets Werken und Worten in deutscher
Sprache. Wohl ist es fast unmöglich, die Klarheit seiner
Sprache und die Feinheiten seines Stiles, die Nuancierungen
seiner Ausdrücke und Wendungen im Deutschen wiederzugeben.

Sind auch in dieser Uebersetzung nicht alle Stücke

ganz gleichwertig, so werden doch Kenner des französischen
Textes Ernst Staehelin für seine Uebertragung, die so gut
Ton und Stimmung der Schreibweise Vinets, bei aller
geforderten Genauigkeit, trifft, das verdiente Lob spenden.

Es würde zu weit führen, wollten wir hier auf die einzelnen

in den vier Bänden ganz oder teilweise in ihren Hauptstellen

übertragenen Schriften näher eintreten. Wir wollen
nur erwähnen, daß die einzelnen Stücke streng chronologisch
geordnet sind. Ihre Lektüre — zusammen mit der der
einleitenden und erklärenden Beigaben des Herausgebers — kommt
damit dem Lesen einer eigentlichen Biographie gleich.

Im ersten Band (Liberalismus und Erweckungsbewegung
im Zeitalter der Restauration 1814—18-30) begleiten wir
Alexandre Vinet, nach seinen Jugend-, Schul- und Studentenjahren

in Lausanne, 1817 nach Basel. Da wird er Lehrer am
Gymnasium und Paedagogium, beginnt er mit seinen
Vorlesungen über französische Literatur und Sprache, dient er
aushilfsweise als Prediger (eigentlicher Pfarrer wollte der
zwar konsekrierte Vinet nie werden!) an der französischen
Gemeinde. In Basel kommt es im Zusammenhang mit den
religiösen Kämpfen in der Waadt zur innern Krise bei Vinet
und zur Ueberzeugung, daß Kirche und Staat, weil
wesensverschieden, nicht verbunden sein sollen. Ausdruck der
gewonnenen Ueberzeugung ist die «Denkschrift zu Gunsten der
Kultfreiheit» 1825/26, die Vinet mehr noch als seine literarische
Leistung aus der damaligen Zeit, seine «Chrestomathie», zur
Berühmtheit verhilft.

Im zweiten Band (Ringen um die christliche Grundlage
des Völkerlebens in den ersten Jahren der Regeneration



Rezensionen 63

1830—1837) bemerken wir, wie Yinet lebhaften Anteil nimmt
am politischen Geschehen, so an der Pariser Julirevolution,
ja auch aktiv, mit der Feder und sogar der Muskete in der
Hand, in den Wirren zwischen Baselstadt und Baselland 1830

bis 1833. Daneben werden literarische Vorlesungen
herausgegeben, Artikel in religiösen Zeitschriften veröffentlicht; die
«Reden über einige religiöse Gegenstände» erleben mehrere
Auflagen. Kirchenorganisatorisch zeigt Vinet trotz seines in
der Theorie freikirchlichen Standpunktes damals noch in der
Praxis, gerade auch im Blick auf die Landeskirche in der
Waadt, für deren Organisation er sogar einen Entwurf
verfaßt, eine auffallende Mäßigung.

Im dritten Band (Vinet als Professor der Theologie im
Zeitalter des vordringenden Radikalismus 1837—1845) kommt
zur Darstellung, wie mit der Verschärfung der politischen
Lage Vinet, der 1837 nach Lausanne als Professor für
praktische Theologie berufen worden war, nun noch praktischer

und persönlicher in die Auseinandersetzung zwischen
Kirche und Staat hineingerissen wird. Es kommt nacheinander

zu seinem Austritt aus der waadtländischen Pfarrerschaft

1840 und zu seinem Rücktritt vom Lehrstuhl für
praktische Theologie 1844.

Der vierte, letzte Band endlich (Auseinandersetzung mit
dem siegreichen Radikalismus sowie dem aufbrechenden
Sozialismus und Gründung der Waadtländer Freikirche 1845
bis 1847) bringt die wichtigsten Dokumente aus der
Geschichte von Vinets Endkampf. Vinet wird im Mai 1845 auch
als Professor für Literatur, zu dem er ernannt worden war,
abgesetzt. Er hilft mit — freilich damals schon mehr denn je
als der Kranke, der er fast sein ganzes Leben hindurch
gewesen ist, als der körperlich und fast noch mehr seelisch
Angefochtene — bei der Begründung der Freikirche in der
Waadt, um am 4. Mai 1847 in Ciarens in die Welt des Friedens
einzugehen, wo allein die völlige Freiheit wohnt.

Ernst Staehelins Vinet-Ausgabe wird gewiß wesentlich
dazu beitragen, daß im deutschen Sprachgebiet manches
vorschnelle Urteil über Vinet revidiert, und daß er als Theologe
und vor allem im engern Sinne als Ekklesiologe, als Lehrer
über Wesen, Gehalt und Gestaltung der Kirche erneut sehr



64 Rezensionen

ernst genommen wird. Mag Vinet in manchen Stücken die

reformatorische Ueberlieferung, insbesondere auch die
Calvins, weitergeführt, über sie hinausgeführt und in gewisser
Beziehung auch von ihr sogar hinweggeführt haben, so steht
er doch gerade dem Reformator, der auch von Basel aus (In-
stitutio 1536!) und vom Genfersee her so entscheidend wirkte,
ganz nahe. Beider Anliegen war im Grunde das gleiche,
insbesondere was die Kirche betrifft, nämlich deren Freiheit von
allen weltlichen Mächten außer und in der Kirche.

In der Beziehung vor allem hat Vinet gewiß der Theologie
und Kirche gerade der jetzigen und kommenden Zeit ganz
Bedeutendes zu sagen.

Bern. Otto Erich Straßer.

Alexandre Vinet, Questions ecclésiastiques; tome premier,
recueil d'articles et de fragments publiés d'après les éditions
originales et les manuscrits, avec une préface et des notes

par Edouard Vautier, ancien pasteur (=Œuvres d'Alexandre
Vinet, IVe série: Ecclésiologie et théologie pratique, III),
Lausanne, Librairie Payot, 1945, XLVIII u. 414 S., Fr. 10.—.

Von 1848 bis 1869 hatte eine «Société pour la publication
des œuvres d'Alexandre Vinet» des großen Waadtländer Theologen

Werke in einundzwanzig Bänden herausgegeben. Diese
Ausgabe war nicht nur längst vergriffen, sondern genügte
auch in mancher Beziehung den wissenschaftlichen Ansprüchen

nicht mehr. Darum bildete sich 1908 eine neue «Société
d'édition Vinet» mit dem Zwecke, die Werke Vinets so
vollständig als möglich und mit dem nötigen wissenschaftlichen
Apparat versehen neu zu veröffentlichen. Bis 1936 war
Philippe Bridel die Seele des Unternehmens; heute steht an der
Spitze der Gesellschaft Bridels Nachfolger in der Professur
der theologischen Fakultät der Waadtländer Freikirche,
Philippe Daulte.

Die Ausgabe zerfällt in vier Abteilungen. In der ersten
Abteilung soll das umfassende Werk des Literarhistorikers
Vinet, die «Critique littéraire», gesammelt und dargeboten werden.

Die zweite Abteilung ist für die «Philosophie morale et

religieuse» bestimmt. Die dritte Abteilung bringt die «Prédications

et études bibliques», darunter die berühmten «Discours



Rezensionen 65

sur quelques sujets religieux». Die vierte Abteilung umfaßt
alles, was zur «Ecclésiologie et Théologie pratique» gehört.
Bis 1944 waren sechzehn Bände erschienen, etwa die Hälfte
des Gesamtwerkes.

Nun liegt ein neuer Band vor. Er enthält siebenundzwanzig

Vernehmlassungen Vinets zur Kirchenfrage. Sie drehen
sich um einen Fall von Religionsverfolgung aus dem Jahre
1829, um die Staatsverfassung des Kantons Waadt vom Jahre
1881 und um das waadtländische Kirchengesetz von 1839.

Durch alle hindurch geht der begeisterte und aufrüttelnde
Ruf nach der Freiheit und Eigenständigkeit der Kirche, der
Vinet in so machtvoller Weise anvertraut war. Gewiß sind
manche Gedankengänge vom damaligen Liberalismus be-

stimmt, aber das Wesentliche stammt aus der Wahrheit des

Evangeliums, behält daher bleibenden Wert und besitzt
gerade auch für unsere Zeit aktuellste Bedeutung.

Der Bearbeiter Edouard Vautier hat den Dokumenten
aufschlußreiche Einleitungen und Anmerkungen beigegeben.

Basel. Ernst Staehelin.

Donald Brinkmann, Mensch und Technik, Grundzüge einer
Philosophie der Technik, Bern, Verlag A. Francke AG.,
1946, 167 S., Fr. 5.80.

Dieses fesselnd geschriebene Werk bietet auf gedrängtem
Raum eine große Fülle von geschichtlichen Erkenntnissen und
Durchblicken, die zu aktuellen Fragestellungen und
Lösungsversuchen führen. Wir können bei einem Ueberblick über den
Inhalt drei Problemkreise unterscheiden: einen geschichtlichen,

einen anthropologischen und einen theologischen. Die
geschichtliche Betrachtung geht aus von der Frage nach den
Zusammenhängen zwischen Philosophie und Technik. Solche
sind — dem unmittelbaren Augenschein entgegen — recht
mannigfaltig. Schon grundsätzlich besteht eine Gemeinsamkeit
in dem universellen Anspruch, den beide Instanzen,
Philosophie und Technik, erheben. Im Blick auf letztere kann
geradezu von einer «totalen Technisierung» gesprochen werden.
Sodann sind die Persönlichkeiten überraschend zahlreich,
welche sich als Philosophen zugleich mit konkreten
technischen Problemen befaßt und hier zum Teil Grundlegendes

5



66 Rezensionen

geleistet haben. Erwähnt seien Albertus Magnus, Galilei, Leibniz.

Daran reihen sich diejenigen Philosophen, welche sich
mit dem Problem der Technik grundsätzlich beschäftigten, wie
Bacon, Smith, Kant, Hegel, Marx, Fechner, Nietzsche, Kapp.
Des Letztgenannten 1877 erschienene «Philosophie der Technik»

mit ihrer Lehre von der Organprojektion und ihrem
Hinweis auf die Förderung der menschlichen Selbsterkenntnis
durch das technische Wirken wird hervorgehoben. Von
zeitgenössischen Philosophen sind in diesem Zusammenhang zu
nennen: Spranger, Scheler, Cassirer, Jaspers, Häberlin.
Andrerseits gibt es Techniker, welche sich mit philosophischen

Problemen befaßten, wie z. B. Guericke, Liebig, Eyth,
Dessauer. Besonders hingewiesen wird auf den Arboner Tex-
tilindustriellen Joh. Hch. Mayr (gest. 1838), der mit erstaunlichem

Scharfblick die kommende Entwicklung voraussah.
Sodann erörtert Brinkmann ausführlich das Problem der

technischen Elemente im philosophischen Denken. Seit Galilei
ist die naturwissenschaftliche Experimentalmethode in der
gesamten Wissenschaft Trumpf. Bacon faßt alles Erkennen auf
nach dem Muster des technischen Gestaltens. Descartes sucht
Leibesvorgänge maschinenmäßig zu erklären (das Herz ein
Pumpwerk). So kann auch Leibniz im Ingenieur das Abbild
des göttlichen Demiurgen sehen. Aus dieser Geisteshaltung
heraus entstand die erste arbeitswissenschaftliche
Untersuchung, der Aufsatz des Waadtländers Perronet über das
Nadlerhandwerk (1761). Die Aufklärung nahm insgesamt —
in bewußtem Gegensatz zum Humanismus — die Ueberord-
nung der vita activa über die vita contemplativa vor. Auch in
der Geschichte der Pädagogik wirkte sich diese Entwicklung
aus: Fröbel wird der pädagogische Wegbereiter des
technischen Zeitalters. Der Uebergang von der Lernschule zur
Arbeitsschule kündigt sich an. Ganz im Geiste der Zeit
verkündigt das Kommunistische Manifest: «Die Arbeit ist die
einzige Schöpferin aller Bildung und Kultur.» Schon in diesem
Zusammenhang weist Brinkmann darauf hin, daß die ganze
Mechanistik, deren Heraufkunft Goethe mit visionärer Klarheit

geschildert hat, nicht so sehr das Ergebnis zahlreicher
Einzelbeobachtungen war, sondern aus allgemeinen
philosophischen und metaphysischen Ueberzeugungen entstand.



Rezensionen 67

Erst aus dem Naturpantheismus kam der Drang nach
Naturbeherrschung, und der ganze Evolutionismus ist eine
Säkularisation der christlichen Heilserwartung. So ist es nicht
zufällig, daß Malthus von der Theologie herkam. So wirkt im
Darwinismus ein irrationales Ethos, eine metaphysische
Heilserwartung.

Dies führt zu der grundsätzlichen Frage nach dem Wesen
der Technik. Vier mögliche Antworten werden hier untersucht.

Technik ist angewandte Naturwissenschaft, Mittelbereitung

zu wirtschaftlichen Zwecken, zweckneutrales
Mittelsystem oder endlich ein Ausdruck des menschlichen
Machtstrebens. Alle diese Lösungsversuche, von denen der
letztgenannte am ausführlichsten erörtert wird, lehnt Brinkmann
als unzulänglich ab. Er führt das Problem weiter zur Frage
nach dem Wesen des technischen Menschen und verlegt es
damit ins Zentrum der Anthropologie. Hier erscheint nun die
Technik als Ausdruck einer bestimmten Glaubenssehnsucht.
Sie erstrebt Erlösung durch werktätiges Gestalten der
Wirklichkeit. Sie entspringt also dem prometheisch-faustischen
Ethos und sucht drei mächtige Gegebenheiten zu überwinden:
Raum und Zeit, Kausalität und endlich selbst die Substantiali-
tät. Das bedeutet aber eine Umbiegung der christlichen
Erlösungsbotschaft in einen Versuch der Selbsterlösung. Andrerseits

ist diese Umbiegung im großen erst möglich, wenn die
Verankerung des Glaubens in der transzendenten Welt der
Offenbarung nicht mehr fest genug ist. Damit aber tritt die
moderne Technik das Erbe der alten Alchemie an. Die Folge
dieser Entwicklung ist die Tatsache, daß der Mensch in den
Bann seiner Geschöpfe gerät. Für die tiefe Depression, die
sich hieraus ergibt, ist es bezeichnend, daß Watt unzählige
Male das Wort wiederholte: «Ich verfluche alle Erfindungen,
die ich gemacht habe.» Auch Diesels Selbstmord gehört in diesen

Zusammenhang hinein. Wieder überrascht der Verfasser
hier durch Hinweise auf bisher kaum beachtete Zusammenhänge,

so z. B. im Blick auf Dippel, Swedenborg, Novalis,
Reichenbach. Besonders eingehende Studien hat er Paracelsus
gewidmet, wovon auch der instruktive Beitrag «Paracelsus und
die Seele der modernen Technik» in «Nova Acta Paracelsica»
(1945) zeugt.



68 Rezensionen

In einer Schlußbetrachtung seines Buches erörtert Brinkmann

die ethisch-religiösen Möglichkeiten, die sich aus jener
ganzen geschichtlichen Schau ergeben. Sinnlos ist es, die
Verantwortung «auf Sündenböcke abzuwälzen». Aber auch die
Idee der kollektiven Verantwortung wird abgelehnt, weil sie
letztlich gleichbedeutend ist mit Flucht vor der Verantwortung.

Ebensowenig ist es getan mit utopischen Reformprogrammen

oder auch mit bloßer Ethisierung. Es bleibt einzig
«das Wagnis der persönlichen Tat», nicht allein für den
Erfinder und Schöpfer technischer Werke, sondern für jeden
einzelnen von uns, da wir alle jeden Tag uns der Erzeugnisse

der Technik bedienen. Darüber hinaus aber gilt es

grundsätzlich, das «technische Menschentum» zu entlarven in
seiner verhängnisvollen Sehnsucht nach Selbsterlösung. Zu
dieser letzteren Aufgabe leistet Brinkmanns Buch einen
entscheidenden Beitrag, wobei es überdies wohl jeden Leser mit
einer Fülle neuer Erkenntnisse beschenkt. So darf es als
Musterbeispiel bezeichnet werden für eine umfassende
geistesgeschichtliche Schau unter klaren philosophisch-theologischen
Gesichtspunkten und ist sowohl stofflich wie prinzipiell von
höchster aktueller Bedeutung.

Basel. Erich Schick.

Eduard Thurneysen, Die Lehre von der Seelsorge, Zollikon-
Zürich, Evangelischer Verlag, 1946, 327 S., geb. Fr. 15.20.

Auf Ludwig Koehlers «Versuch» in Seelsorge (s. ThZ
1945/4, S. 300 ff.) folgt nunmehr «die» Lehre von «der»
Seelsorge. Im Gegensatz zu jenem Versuch einer weisen und
überlegenen Pflege des inneren Lebens soll hier geredet werden

von der einzigen Möglichkeit legitimer Seelsorge im
Räume einer von Wort und Sakrament begrenzten Kirche.
Und es geschieht dies in einer Weise, daß klar wird, daß
«Lehre» nicht sich erschöpft in irgendwelchen Begriffserörterungen,

sondern daß sie eine Macht ist, die vom Worte Gottes
her uns ans Herz greift und unser Urteil spricht. Darum sind
wir diesem Buch dankbar, denn es hat da einer für uns den
Kampf geführt, und nun darf er uns gerade in diesen von so
viel Unklarheit verdunkelten Dingen ein Wort der Gnade
verkündigen, angesichts dessen auf einmal alles klar wird und



Rezensionen 69

Seelsorge mit ruhigem Gewissen an ihrem rechtmäßigen Ort
kann getrieben werden.

So ist dieses Buch selbst und ungewollt zu einem Stück
Seelsorge am Seelsorger geworden, und zwar keineswegs nur
am Träger des Amtes, sondern an jedem, der kraft des
allgemeinen Priestertums sich zu solcher Arbeit aufgerufen
weiß. Dazu ist der Verfasser, man möchte fast sagen, provi-
dentiell befähigt, war es ihm doch gegeben, in seiner Schüler-

und Studentenzeit entscheidende Eindrücke von einem
rechten Seelsorger zu empfangen, vom jüngeren Blumhardt,
dessen Bild immer wieder auftaucht, wo es darum geht, an
konkreten Zügen das als lebendig und real zu erweisen, was
von der Schrift her erschaut und erarbeitet worden ist. Denn
darauf ist doch sehr zu achten, daß das Thurneysensche Bild
von Seelsorge und Seelsorger nicht aus dem Bad Boll
herstammt, sondern in großer Ausschließlichkeit einzig und
allein aus der Schrift; daß es aber in voller Lebendigkeit mitten

drinnen steht in der Wirklichkeit des Alltages, dürfte
doch wohl auch Blumhardt mitzuverdanken sein, und nicht
nur dem Ringen mit den Nöten des praktischen Amtes.

Dieses unerhört lebendige Gespräch, in dem wir uns mit
unsren eigenen seelsorgerlichen Nöten mitangesprochen wissen

dürfen, zieht von Kapitel zu Kapitel des Buches immer
weitere Kreise. War es zunächst ein Zwiegespräch mit der
Schrift, so werden nun auch die Väter befragt und ihr
Verständnis der Schrift geprüft und ernst genommen, und immer
neue Gestalten tauchen auf: Pietisten und Orthodoxe,
Vermittler und Liberale, Anthroposophen, Psychiater und andere
Vertreter moderner Seelenführung kommen zum Wort und
dürfen ihre Anliegen kundtun und ihre Antwort vernehmen.
Dabei riecht es nirgends nach Museum und noch weniger
nach Gerichtshof, sondern es ist ein echtes Gespräch nicht
einmal so sehr mit dem Verfasser als mit jener Instanz, die
letztlich zu entscheiden hat und die einem jeden seinen Ort
zuweist. So kann es deutlich werden, was denn nun ein
S. Freud und ein C. G. Jung für eine rechte Seelsorge zu
bedeuten haben, und worin wir wohl daran tun, auch als
Reformierte einem Löhe und einem Vilmar willig Gehör zu leihen.
Wenn es der Verfasser als ein besonderes Vorrecht des ech-



70 Rezensionen

ten seelsorgerlichen Gespräches preist, daß es vor Gott
geführt wird auf einer Ebene, die beiden Partnern gemeinsam
ist, so macht sich etwas davon in diesem Gespräch bemerkbar.

Daher auch die Weitherzigkeit, mit welcher alles Gute
anerkannt wird, die aber nur möglich ist, weil je und je der
Ort ersichtlich wird, wo alle diese Dinge zu Recht eingeordnet

werden dürfen. Wir denken hier vor allem an die äußerst
wichtige Auseinandersetzung mit den psychologischen
Ersatzformen der Seelsorge, die an ihrem Ort ihren Dienst
zugewiesen erhalten.

In diesem Wechselgespräch mit Schrift und Vätern, Freunden

und Fremden hebt sich immer eindeutiger ab, was nun
eigentlich Seelsorge sei und wo sie ihren Ort hat. Genau so,
wie in der Liturgie die Gemeinde ihre gottesdienstliche
Antwort laut werden läßt auf die stattgehabte Verkündigung hin,
so erhebt sich nun auch, von der Wortverkündigung und
Sakramentspendung herkommend und zu ihr hinführend, das
Gespräch von Mann zu Mann, dessen Inhalt nichts Neues
bedeutet neben der ordentlichen Verkündigung der Kirche,
sondern das die Botschaft von der Gnade in ihrer ganzen Breite
und Tiefe in die völlig ernstgenommene Lebenswirklichkeit
eines Menschen hineintragen will und es dabei riskiert, daß in
dieses Gespräch ein Riß hineinkommt — der Riß, den wir bei
Köhlers Versuch z. B. vergebens suchten. Daß dabei die Frage
nach dem Anknüpfungspunkt einmal ins Zentrum rücken
mußte, ließ sich nicht vermeiden; und daß dabei die Paradoxie
der alleinwirksamen Gnade und des realen menschlichen
Erlebens und Strebens zum Problem der Erwählung und des

Heiligen Geistes als Hintergrund der Ansprechbarkeit des
Menschen im Räume der Seelsorge hinführen dürfte, stand zu
erwarten. Daß aber beides so ganz ernst genommen wird, Gottes

Tat und des Menschen Antworten, macht den Wert dieser
Ausführungen aus. Hier wird uns Mut gemacht, uns ganz
aufs Wort zu werfen und es zu glauben, daß auch die
seelischen Zuständlichkeiten unsrer Gemeindeglieder bei der
Gnadenbotschaft Gottes gut aufgehoben sind.

«Die» Lehre von «der» Seelsorge ist uns nun wirklich
geschenkt, und eine nach Gottes Wort reformierte Kirche sollte
es wissen, was in ihrem Raum als Seelsorge möglich und er-



Miszellen 71

forderlich ist. Wenn uns nach allem Dank, den wir schulden,
noch ein Wunsch offenbleibt, so dürfte es wohl dieser sein:
die «Lehre» hätten wir nun, das «Lehrbuch» aber fehlt uns
noch. Es fehlt uns sogar sehr, so sehr, daß wir die Hoffnung
darauf nicht gerne begraben möchten!

Neuallschwil b. Basel. Julius Schweizer.

Miszellen.
Alttestamentliche Wortforschung.

Sche'öl.

Sehe'öl, das in unsern Uebersetzungen mit Hölle, Hades, Unterwelt
wiedergegeben wird, ist bis jetzt, soweit ich sehe, etymologisch noch nicht
richtig erklärt worden, ja die neuern Wörterbücher, so Gesenius-Buhl und
Brown-Briggs-Driver, stehen allen Vorschlägen, welche eine Ableitung
versuchen, so ablehnend gegenüber, daß sie ihrerseits gar keine wagen.

Der Thesaurus von Gesenius erwähnt, daß Aeltere das Wort von
schä'al «fragen, fordern» ableiten wollten, was ja, äußerlich betrachtet,
am nächsten liegt, und an den orcus vapax des Catull erinnern. Dieser
Versuch ist längst und allgemein aufgegeben worden. Fürst hatte schä'al
die Grundbedeutung «in jemand oder etwas eindringen» gehen und von da

aus zu «das tief Eingedrungene, Eingebogne, daher Tiefe, Schlucht,
Abgrund, Unterwelt» kommen wollen. Auch dies hat mit Recht keine Nachfolge

gefunden. Noch König hat aber an der Herkunft unsres Wortes von
schä'al festgehalten und es als «Befragung» verstehen wollen, das

metonymisch für «Stätte der Befragung» gehraucht werde. Mit dieser
Metonymie könnte er vielleicht dann Glück haben, wenn sche'öl uns im AT
ausgesprochen als die «Stätte der Befragung» entgegenträte. Dies ist nicht
der Fall.

Gesenius im Thesaurus hat wie einst auch Böttcher, Ewald, Maurer die
Vermutung gewagt, schä'al sei in unserm Worte einem schä'al aushöhlen
gleichzusetzen und somit sche'öl die unterirdische Höhle. So gut das sachlich

passen würde, so wenig ist es sprachlich möglich.
Friedrich Delitzsch in seinen gewichtigen Prolegomena eines neuen

Hebräisch-Aramäischen Wörterbuchs zum Alten Testament, 1886, setzt S. 47

zu unserm hebräischen Wort einfach ein assyrisches Schu'âlu, und von
diesem Wort, das er mit «Unterwelt» wiedergibt, versichert er S. 145,
Anm. 2, es sei «monumental seit langer Zeit bestbeglaubigt». Damit wäre
freilich alles eindeutig entschieden, und es fiele nur auf, daß die spätem
Lexikographen Delitzsch totschweigen. Aber, wie mir Herr Kollege J. J.
Stamm bestätigt, hat P. Jensen den Nachweis geführt, daß Delitzsch sieh
getäuscht hat (ich verzichte hier wie überhaupt auf die nur ermüdende,
aber nicht fördernde Angabe alles rein Bibliographischen, das nur
belastet; dem Kenner ist es unnötig, den andern dient es nicht). Auch von


	Rezensionen

