
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 2 (1946)

Heft: 1

Artikel: Das schreckliche Gesicht des Klaus von Flüe

Autor: Frischknecht, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877580

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877580
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das schreckliche Gesicht des Klaus von Flüe.

Die Gestalt des Unterwaldner Einsiedlers Klaus von Flüe
erfreut sich heute wieder einmal einer nicht ganz freiwilligen
Berühmtheit und Aktualität. Der Prozeß seiner Heiligsprechung

ist gut 450 Jahre nach seinem Tod zu einem positiven
Abschluß gekommen, und es ist nur noch eine Frage der
Wiederherstellung normaler Reiseverbindungen mit Italien, daß
auch die feierliche Verkündigung des Urteils statthaben wird.
Inzwischen vertreibt man sich hüben und drüben je nach
Veranlagung und Temperament die Zeit mit der Musterung der
Kulissen und Requisiten oder auch mit der erneuten Sondierung

des historischen Terrains. Einen der ansprechendsten
Versuche zu einer objektiven Erfassung des designierten
Heiligen hat kürzlich der Zürcher Historiker Ernst Bohnenblust
gegeben.1 Er entwirft in kurzen Zügen ein Bild des äußeren
Lebens und Wirkens des Bruders vom Ranft, soweit sich
ein solches heute auf Grund alter und neuer Forschungen
herstellen läßt. Dann fügt er freilich hinzu: «Zur Vervollständigung

des Bildes würde als wesentlicher Beitrag eine
Darstellung der gesamten Seelenentwicklung, vor allem eine
Schilderung von Nikiaus' eigenartiger religiös-visionärer Anlage
und ihrer Entfaltung gehören», um dann zur Erklärung seiner
vorsichtigen Zurückhaltung in diesen Dingen weiter zu
bemerken: «Beim fast völligen Mangel an Urkunden erweist
sich die Durchführung dieser zentralen Aufgabe leider als
unmöglich. Gerade die entscheidenden Erlebnisse und Stufen
seines religiösen Werdens und Wachsens bleiben uns für
immer vorenthalten.» 2 Wir möchten dieses letztere Urteil doch
für etwas zu pessimistisch halten. Eine lückenlose «Darstellung

der gesamten Seelenentwicklung» wird freilich von Klaus
so wenig wie von irgendeinem seiner Zeitgenossen zu geben
sein. «Entscheidende Erlebnisse und Stufen seines religiösen
Werdens» sind uns indessen durchaus bezeugt, ja vielleicht
sogar reichlicher und genauer dokumentiert, als dies von der
vielzitierten politischen Wirksamkeit des Waldhruders gilt.

1 Ernst Bohnenblust, Nikiaus von Flüe, ein Lebensbild, Zürich,
Atlantis-Verlag, 1945. 2 Bohnenblust, S. 32.



24 M. Frischknecht, Das schreckliche Gesicht des Klaus won Flüe

Unter Verzicht auf das in sich schon fragliche Schema einer
kontinuierlichen «Seelenentwicklung», etwa im Sinn des
modernen Bildungsromans, glauben wir uns durchaus in der
Lage, an einigen Stellen wesentliche und aufschlußreiche
Einblicke in das religiöse Innenleben dieses späten Mystikers tun
zu können.

Wir wählen hiezu nur eine einzige, aber offenbar zentrale
Stelle: jenes «schreckliche Gesicht», das in der Literatur
gewöhnlich als die «Rad-» oder «Dreieinigkeitsvision» bezeichnet

wird. Auch Bohnenblust ist der Meinung, daß es sich hier
um seine «aufschlußreichste, tiefste Offenbarung»3 handelt.
Walter Muschg spricht von ihr durchwegs als von der «großen

Vision» und nennt sie «sein tiefstes Erlebnis».4 C.G.Jung
bezeugt, daß sie «von größter Bedeutung für das innere Leben
des Eremiten» 5 gewesen sein muß. Auch die Quellen selber
lassen auf eine geradezu überwältigende und tief eingreifende
Wirkung dieses Ereignisses auf den Bruder schließen. Wie
Moses Antlitz nach der Theophanie auf dem Sinai, so sind
auch seine Züge seitdem verwandelt und schreckhaft für alle
seine Besucher. Und er selber ist es, der als Grund hiefür
eben jenes schreckliche Gesicht angibt. Darüber hinaus
scheint ihn dieses Erlebnis jahrelang, ja bis an seinen Tod
beschäftigt zu haben. Klaus hat sich die Vision seiher und
die Spekulationen, die er damit verknüpfte, in einem Bild
festhalten lassen und diese Tafel wohl täglich betrachtet und
immer wieder ihren Inhalt meditiert. Ja wir glauben uns
schließlich zu der Behauptung berechtigt, daß die Verarbeitung

dieser Vision überhaupt die größte geistige Leistung
darstellt, die uns von Klaus überliefert ist.

Eine genaue Datierung des schrecklichen Gesichts dürfte
leider unmöglich sein. Den einzigen Anhaltspunkt hiefür bieten

uns die Angaben über das veränderte Aussehen des
Bruders. Noch am "26. Mai 1474 hat der fromme Hallenser Globetrotter

Hans von Waldheim den Einsiedler «lutselig, medesam,

8 Bohnenblust, S. 58.
4 Walter Muschg, Die Mystik in der Schweiz, Frauenfeld, Verlag

Huber, 1935, S. 391.
5 C. G. Jung, Bruder Klaus, Neue Schweizer Rundschau, August 1933,

S. 225.



M. Frischknecht, Das schreckliche Gesicht des Klaus von Fliie 25

beheglich, frolich unde zcu allen dingen fruntlich» gefunden.8
Erst Heinrich Wölflin bezeugt in seiner ca. 1501 entstandenen
offiziellen Biographie den oben erwähnten Eindruck der Scheu,
den sein Anblick hervorrief. «Quotquot autem ad hunc ad-
venissent, primo conspectu nimio stupore sunt perculsi.» 7 Die
Vision dürfte also, wenn Wölflin zu trauen ist und nicht
bereits eine Stilisierung des werdenden Heiligen in Anlehnung
an andere Mystikerviten vorliegt, in die Zeit nach 1474 fallen.
Versuchen wir nun aber das Gesicht selber zu rekonstruieren.

Die bildlichen Darstellungen zeigen es uns bereits von
einem «Rad» umgeben und mit sechs «Speichen» gefüllt. Beide
Dinge gehören indessen ohne Zweifel erst der weiteren
Verarbeitung durch den Visionär an. Die besten Zeugen schweigen

darüber. Nach Wölflin berichtete Klaus selber, «quod
splendorem vidisset intensissimum, humanam faciem osten-
tantem, cuius intuitu cor sibi in minuta dissiliturum frustula
pertimesceret: unde et ipse stupefactus, averso statim vultu, in
terram corruisset.» 8 Und der Humanist Bovillus, der im Jahre
1503 unter Führung eines Sohnes des 1487 verstorbenen
Eremiten den Ranft besuchte, erzählt: «Referam autem visionem
quandam, que illi nocte una micantibus stellis, orationi et con-
templationi intento, in ipso celo apparuit. Vidit enim humani
capitis speciem, terrifico vultu pleno ire et minarum.» 8 Wir
werden uns also daran zu halten haben, daß Klaus ursprünglich

eine überwältigende nächtliche Lichterscheinung hatte,
in deren Mitte ein schreckenerregendes menschliches Antlitz
drohte. Das ist offenbar alles; schon die Intensität der
Erscheinung, die den Ergriffenen vor Schreck erstarren läßt
und zu Boden wirft, verbietet die schon jetzige Hereinnahme
irgendwelcher beschaulich-sinnvoller Details, wie der wohl
abgezählten sechs Speichen oder gar eines dreiteiligen Bartes
oder jener genau beschriebenen pontifikalen Krone, von der
Bovillus weiter berichtet.

Freilich konnte Klaus den ungeheuren Eindruck, den ihm

6 Reisebuch Hans von Waldheims. Mit allen andern Quellen bei Robert
Durrer, Bruder Klaus, die ältesten Quellen über den seligen Bruder Nikolaus

von Flüe, sein Leben und seinen Einfluß, Samen, 1917; siehe dort,
S. 62. 7 Durrer, S. 547. 8 Ebd.

8 Brief vorn 9. August 1508 an Nicolaus Horius. Bei Durrer, S. 560.



26 M. Frischknecht, Das schreckliche Gesicht des Klaus von Flüe

dieses Gesicht machte, nicht auf sich beruhen lassen. Er mußte
es irgendwie zu verarbeiten, zu interpretieren und schließlich
zu verstehen suchen. Etwas Ungemeines und Schreckliches
war da aus irgendeinem Jenseits in sein Bewußtsein gebrochen,
ein Ding, das in seiner numinosen Spannung und archaischen
Wildheit den Frieden seiner Seele aufs höchste gefährdete,
das ihn vielleicht an den Rand des Wahnsinns zu bringen
drohte, wenn er es sich nicht zu assimilieren verstand.
Monate-, vielleicht sogar jahrelang hat Klaus denn auch an dieser

Arbeit gesessen. Und selbst als er sie schon längst geleistet

glaubte, spürte er immer wieder den Drang zur beruhigenden

Vergegenwärtigung des gewonnenen Resultates. Wir
sehen ihn dabei zunächst einen Weg betreten, den vor ihm
schon viele gegangen sind: den Weg einer, wenn auch ganz
primitiven, Selbstschau, einer hartnäckigen Auseinandersetzung

mit den unbewußten Inhalten seiner eigenen Seele. Wir
treffen ihn bei solchen Bemühungen übrigens schon früher,
etwa dann, wenn der durchaus zuverlässige Heiman am
Grund, der mystisch-theologisch gebildete Berater des
Einsiedlers, die Visionen zu Protokoll gibt, die dieser bereits im
Mutterleibe gehabt zu haben glaubt.10 Auch sie zeigen den
Ekstatiker auf dem Weg einer gewiß noch nicht psychologischen,

wohl aber allgemein mystischen Innenschau, deren
Ergebnisse an die «Erkenntnisse» erinnern, die östliche Mystiker
etwa von ihren früheren Inkarnationen zu berichten pflegen.
Allerdings ist es nur ein einziger zögernder, aber deutlicher
Schritt, den der Bruder in dieser Richtung tut. Dann wird sein
Weg von einer übermächtigen äußeren Gewalt abgebogen und
in ganz andere Bahnen gelenkt.

Wir finden uns in der glücklichen Lage, diesen Vorgang
der inneren Auseinandersetzung und Verarbeitung genauer
zu verfolgen, weil Klaus dabei ein Hilfsmittel benützte, das
heute noch von «normalen» wie von psychopathischen Erreg-

10 Im sog. Kirchenbuch von Sachsein, Ende 1488. Danach hat «bruder
Claus im geseytt, das er in muotterlib vor und ee er geborn sie ein Sternen

am hymel gesechen, der die gantzen Welt durchschinen..Desglei¬
chen «ein großen stein, der bedütte die veste und stetty sins Wesens»,
«das heylig öll» und schließlich «ein alten man bym touff stän .». Bei
Durrer, S. 465.



M. Frischknecht, Das schreckliche Gesicht des Klaus von Flüe 27

ten, ja schließlich von jedem ergriffenen Künstler gebraucht
wird. Er hielt zunächst weniger das ihm mehr als genügend
präsente Gesicht als vielmehr die Eindrücke und Assoziationen,

die es in ihm hervorrief, zeichnerisch fest. So zeigte er
dem Autor jenes wahrhaft «loblichen tractats»,11 der schon
im Jahre 1487 in Augsburg erschienen ist, eine unscheinbare
Tafel, auf der ein einfaches, sechsspeichiges Rad abgebildet
war.12 Nach allem, was Klaus selber im folgenden darüber
berichtet, muß es sich dabei um einen ersten Bewältigungsversuch

seines uns hier interessierenden visionären Erlebnisses

gehandelt haben. Dieses «Rad» also wird uns vorerst
beschäftigen. Wir glauben, aus noch zu zeigenden Gründen
seine Speichen zunächst beiseite lassen zu dürfen. So wäre es
denn eigentlich ein Kreis, ein Ring, den Klaus zuallererst in
traumhafter Meditation und wohl völlig spontan um den
Mittelpunkt seines (noch nicht dargestellten) schrecklichen
Gesichts zu zeichnen sich getrieben fühlte. Wie geschah das? Es
geschah, um mit einem Gleichnis aus dem 53. Kapitel des
«Seusen» zu antworten, mit derselben Selbstverständlichkeit,
ja Notwendigkeit, mit der auf einem unbewegten Wasser, in
das ein Stein geworfen wird, ebenfalls ein Kreis entsteht.15
Die Vision, die Klaus zuteil geworden ist, war wie ein Stein
in den Teich seiner Seele «eingefallen» und rief auf deren
Antlitz den spontan dann auch gezeichneten Ring hervor.
Freilich, das Gleichnis hat, so treffend es ist, seine Grenzen.
Die menschliche Seele ist kein stilles Wasser; sie reagiert
anders, eigenwilliger und positiver als das sanfte Element; sie
beantwortet den gewaltsamen «Einfall» ihrem Bewußtsein
transzendenter Kräfte nicht nur mit einer mechanischen
Reaktion, sondern mit einer eigenen apotropäischen Produktion.
So ist denn der Kreis, den Klaus auf seine Tafel zeichnet,

11 Bei Durrer, S. 359. 12 Abgebildet bei Durrer, 8. 363.
13 Die Stelle im «Seusen» lautet: «Gott nach seiner Gottheit genommen,

ist ein viel weiter Ring. Wer mit einem Stein in ein stillstehendes
Wasser würfe, da würde darin ein Ring, dieser Ring macht einen zweiten
und der aber einen dritten. Und nach Vermögenheit des ersten Wurfes
würden auch die Kreis weit und breit.» Zum erstenmal scheint E. L. Rochholz,

Die Schweizerlegende vom Bruder Klaus von Flüe, Aarau, 1875, in
diesem Zusammenhang darauf hingewiesen zu haben.



28 M. Frischknecht, Das schreckliche Gesicht des Klaus von Flüe

letztlich eine uralte magische Geste, mit der er das auf ihn
eingebrochene Ungeheure, Andere aktiv zu bannen versucht.
Er kann ihn unmöglich, wie noch W. Oehl14 und mit ihm die

ganze moderne katholische Forschung annimmt, schon in der
Vision selber gesehen haben. Das schreckliche Gesicht ist seiner

ganzen wilden Natur nach an sich grenzen- und formlos.
Wie es in furchtbarem Blitz das nächtliche Dunkel zerreißt,
so droht es auch das Gefüge der individuellen Psyche zu
sprengen, in die es eingebrochen ist. Diese ist es denn auch,
die das Eingebrochene im Kreis zu fassen, zu begrenzen und
zu bändigen versucht. Der Kreis ist ja die bändigende,
ordnende, harmonisierende Figur Kar' éHoxqv. Er steckt einen Raum,
ein temenos ab, in dem das schreckhaft Uebermenschliche nun
wohnt, aber zugleich auch gefangen ist. So wird der Böse
etwa im Märchen durch einen rasch um ihn gezogenen Kreis
an eine Stelle gebannt, außerhalb deren er keinen Schaden
mehr anzurichten vermag. So zieht aber auch umgekehrt die
Hexe vor Beginn ihrer Beschwörung einen schützenden Kreis
um sich, um sich die zitierten Gewalten nicht allzu nahe auf
den Leib kommen zu lassen.15 Wir glauben diese Beispiele in
unserem Fall nicht allzu weit hergeholt zu haben. Eduard
Renner 16 hat gezeigt, daß sowohl die Vorstellung eines
unheimlichen, numinosen Es, das den Menschen in verschiedenen

spukhaften und visionären Konkretionen überfallen kann,
als auch die Uebung des magischen Ringziehens heute noch
bei Klausens nächsten Verwandten, den Berglern der Ur-
schweiz, lebendig sind. Jeden Abend noch zieht während der
Zeit der alplichen Sommerung der Hirt im kreisum gesproch-
nen Betruf den magisch schützenden Ring um das ihm anvertraute

Vieh. «Das liebe Vieh geht diesen Tag und so manchen
Tag und das ganze Jahr über manchen Graben, ich hoff und
trau, da begegneten ihm drei Knaben, der erste ist Gott der
Vater, der andere ist Gott Sohn, der dritte ist Gott der heilige
Geist, die behüten mir mein Vieh, sein Blut und sein Fleisch
machen einen Ring um mein Vieh, und den Ring hat gemacht

14 W. Oehl, Bruder Klaus und die deutsche Mystik, Zeitschrift für
Schweiz. Kirchengeschichte, 1917, S. 248.

16 Vgl. noch Goethes Faust, I. Teil, Hexenküche.
18 Eduard Renner, Goldener Ring über Uri, Zürich, 1941.



M. Frischknecht, Das schreckliche Gesicht des Klaus von Fliie 29

Maria ihr liebes Kind, und der Ring ist beschlossen mit 77

Schlössern, daß behüt mir Gott mein Vieh, sein Blut, Milch
und Fleisch, das kein böser Mensch anschaue, keine böse
Hand nicht angreif, kein böser Wind anweh, kein Tier beiß,
wie auch kein wildes Tier zerreiß, kein Baum fallt, keine Wurzel

stecke und kein Dieb nimmt und wegführt im Anfange des
ersten Mal sei geschlossen und das ganze Jahr mit fff also
fest beschlossen.» 17 Aber nicht nur «das liebe Vieh», auch der
Bergler selber wird so in allen möglichen gefährlichen Momenten

in den schützenden Kreis gestellt. «Ein kühner
Bauernratsherr zieht, von einem Gespenste angegriffen, behende mit
dem Degen einen Ring um sich, ficht in dessen Schutz mit
seinem unheimlichen Gegner bis zum Morgengrauen und gewinnt
den Strauß.» 18 Ja der magische Kreis scheint irgendwie selbst
noch im Ring der Landsgemeinde und im bändigenden Nasen-

ring des Urner Wappentiers, des gefährlichen Uristieres, im
Kreis, den der Fahnenschwinger um sich zieht, wie im
beschwörenden Beti, dem Rosenkranzgebet der Frau, mehr oder
weniger deutlich nachzuwirken. So kann Renner denn
zusammenfassend feststellen: «Der Kreis, oder wie der Urner sagt,
der Ring ist die magische Geste par excellence. Er ist der
sublimste Ausdruck, den der magische Mensch seinem
Wertgefühle geben konnte. Mit ihm schließt sich der Bannende und
das, was gebannt werden soll, vom Profanen ab Er soll
aber auch... ein Böses abdämmen vom reinen Strome des
Lebens ...» 19 Wir laufen wohl kein allzu großes Risiko, wenn
wir es wagen, auch den Urschweizer Klaus in diese Vorstel-
lungs- und Gefühlswelt des magischen Menschen hineinzustellen.

Wir leugnen dabei keineswegs, daß für ihn dieses Stadium
der magischen Auseinandersetzung mit dem ihm begegnenden
Numen nur von kurzer Dauer gewesen ist und sogleich von
einer ganz anderen Vorstellungswelt unterbrochen und
überlagert wurde. Aber die Spuren solch primitiv magischen
Handelns sind in dem von ihm gezogenen Kreis unzweifelhaft da
und dürfen nicht übersehen werden. Auch der Ring, den er
um den Mittelpunkt seines schrecklichen Gesichts zeichnet, ist
zunächst eine spontane Banngeste. Auch mit ihm soll ein

17 Renner, S. 217. 18 Ronner, S. 236. 19 Renner, S. 149.



30 M. Frischknecht, Das schreckliche Gesicht des Klaus von Flüe

schreckhaft anstürmendes «Böses» vom «reinen Strom» seines
Lebens «abgedämmt» werden.

Freilich ist nun aber dieser magische Kreis nicht nur das

spontane Produkt des jeweils von einem numinosen Erlebnis
angegriffenen Einzelnen. Er ist schon immer und von jeher
gezogen worden und dadurch im Lauf der Jahrtausende zu
einem menschlichen Allgemeinbesitz geworden. Auch der nicht
mehr unmittelbar vom numinosen Erlebnis Ergriffene erkennt
schließlich in ihm ein Zeichen für die Gegenwart eines
übermenschlichen Es. So wird die jeweilig aktuelle Banngeste
schließlich zum konstanten Bild. Der bannende Kreis erstarrt
zum Symbol der zu bannenden Wirklichkeit. Er wird zum
Symbol des zu bändigenden Numen, schließlich zu einem
Gottessymbol. In dieser Form ist der Kreis denn auch in allen
primitiven Religionen anzutreffen. Er findet sich im Ueber-
gang der griechischen «Theologie» zur Philosophie, wenn
etwa Xenophanes Gott als crcpcapoei&n övTa beschreiht.20 Und
noch Boethius überliefert uns ein Wort des Parmenides,
wonach «ea est enim divinae forma substantiae... sicut de ea
Parmenides ait Trdvxohev eÙKÛiAou acpoupriç èvaXrfKtov öykuj rerum
orbem mobilem rotat, dum se immobilem ipsa conservât.» 21

Von hier aus ist das göttliche Kreissymbol dann aber auch
in die christliche Vorstellungswelt eingedrungen. Alain de

l'Ile scheint es in seinen Regulae Septem zum erstenmal mit
aller Deutlichkeit gebraucht zu haben. «Deus est sphaera in-
telligibilis, cuius centrum ubique, circumferentia nusquam.» 22

Thomas und Bonaventura, Eckhardt und Seuse, aber auch
schon Mechthild zitieren den Ausdruck beinahe wörtlich
genau. «Wie war unser herre got do gestalt?», so frägt letztere
im 31. Kapitel des VI. Buches des «Fließenden Lichts». «Rehte
ze glicher wis als ein clote (Kugel) Das umbetal des clotes
das ist ein cirkel unbegriffenlich», oder wie es in der lateinischen

Uebersetzung heißt: «similis erat circulo.» Der Kreis
als Gottessymbol hatte aber seinen Platz nicht nur in der
esoterischen Theologie der Mystiker, er gehört durchaus hinein

20 Sextus Empiricus, Pyrrhoniarum Hypotyposeon I 224. Diese und die
nächstfolgenden Stellen bei Oehl.

21 Boethius, De consolatione philosophiae 3, XL
22 Migne P. Lat, 210, S. 627.



M. Frischknecht, Das schreckliche Gesicht des Klaus von Flüe 31

in die allgemeine religiöse Vorstellungswelt des Mittelalters.
So singt ein wahrscheinlich in die zweite Hälfte des 13.
Jahrhunderts gehörendes Dreifaltigkeitslied von Gott:

den selben reif
nie sin begreif:
er ist ein tiefe sunder grünt,

der wunderrinc
ist ein gesprinc,
gar unbeweget stet ein punt.23

Und Dante läßt seinem Hölle, Fegfeuer und Himmel
durchwandernden Ich Gott selber im letzten Gesang seines Paradiso

in Gestalt — dreier Kreise erscheinen.

Nella profonda e chiara sussistenza
Dell'alto Lume parvemi tre giri...24

All diese theologischen Vorstellungen waren dem
einsiedelnden Bauern im Ranft gewiß nicht so nah, daß sie ihn
primär zur Ziehung seines Kreises hätten veranlassen können.
Wir halten vielmehr mit C. O. Jung daran fest, daß wir im
Ring seines primitiven Bildchens eine durchaus unmittelbare,
eigene Schöpfung des Klausners zu erblicken haben. «Und
wäre alle diese Tradition abgeschnitten gewesen und wäre
kein Traktätchen mit mandalas je auf den Ranft gekommen
und hätte Bruder Klaus niemals die Fensterrose einer Kirche
gesehen, so wäre es ihm doch geglückt, sein großes Erlebnis
in die Kreisform zu bringen, weil es immer und überall so
geschehen ist und immer noch geschieht.» 25 Freilich aber war
diese kirchliche Tradition wohl auch im Ranft, der ja zum Ein-
flußgebiet des bedeutenden mystischen Zentrums Engelberg
gehörte, lebendig genug, um den Einsiedler, vielleicht mit
Hilfe Heiman am Grunds, von dem einmal gezeichneten Kreis
sogleich zu einem weiteren folgenschweren Schritt zu bewegen:

er verstand den Kreis, wenn nicht schon von allem
Anfang an die Vision selber, als ein Symbol bzw. eine
Offenbarung Gottes, und zwar natürlich seines, des christlichen Got-

23 Carl Bartsch, Die Erlösung, Quedlinburg u. Leipzig, 1885, S. 194.
24 Paradiso 33, 115 f. 25 C. G. Jung, op. cit. (s. Anm. 5), S. 228.



32 M. Frischknecht, Das schreckliche Gesicht des Klaus von Flüe

tes. Damit war aber sogleich die Zone der unmittelbar
magischen Auseinandersetzung mit dem ihm begegnenden Numen
auch wieder verlassen. Die weitere Arbeit der Interpretation
des ursprünglichen Erlebnisses erfolgte nun nicht mehr spontan

mit den eigenen geistigen Mitteln, die Klaus zur Verfügung

standen. Er operierte von jetzt an mit dem ganzen
komplizierten und subtilen Instrumentarium, das sich die Kirche
im Laufe der Jahrhunderte geschaffen hatte. Das unbestimmte
Es des grauenvollen Numen wurde sogleich zum nicht mehr
so ganz unbekannten Gott seiner Kirche. Das schreckliche
Gesicht begann wie eine kostbare Blume sich vor den Augen
des Glaubenden zu entfalten.

Der Uebergang vom persönlichen zum kirchlichen
Verständnis seiner Vision konnte Klaus nicht schwerfallen. Es
ist bekannt (wir brauchen hier nur etwa an Luther zu
denken), daß das Mittelalter Gott noch lange nicht in der modernen

Verharmlosung eines völlig domestizierten «lieben Gottes»

gekannt hat. Es erlebte ihn noch viel mehr als das
«verzehrende Feuer», von dem der Hebräerbrief spricht. Es wußte
zutiefst, daß es «schrecklich ist, in die Hände des lebendigen
Gottes zu fallen».28 So bestanden denn wohl auch für Klaus
keine theologischen Hindernisse, um sein schreckliches
Gesicht sogleich mit dem Antlitz Gottes in Verbindung zu bringen.

Um es herum zog er zunächst in magischer Abwehrreaktion

das besprochene «Rad». Aus ihm heraus ließ er nun
auch die für das Weitere bedeutungsvollen «Speichen» hervorgehen.

Es ist nicht nur möglich, sondern vielmehr höchst
wahrscheinlich, daß Klaus diese «Speichen» oder besser Strahlen

schon in seiner Vision geschaut hat. Sie passen durchaus

zu dem Licht- und Erleuchtungscharakter dieses
Erlebnisses. Nur werden es sicher nicht die genau abgezählten
sechs Strahlen gewesen sein. Diese doppelte Dreizahl kommt
ohne Zweifel von außen, nämlich von der trinitarischen Theologie

seiner Zeit. Diese sechs Strahlen setzt er nun kühn und
unbeirrt in das Rund seines Kreises, um mit ihrer Hilfe in
raschem Zug das Kunstwerk jenes Mandalas aufzubauen,
das heute noch in der Pfarrkirche zu Sachsein aufbewahrt

28 Hebr. 12, 29 und 10, 31.





M. Frischknecht, Das schreckliche Gesicht des Klaus von Flüe 33

wird.27 Er ordnet zunächst seine Speichen in zwei Paare, von
denen je drei, aus dem Zentrum ausgehend, sich nach außen

verbreitern, während die drei anderen, in der Mitte breit, sich
nach außen zu verjüngen. «Sihest du dise figur?», so fragt
Klaus den ihm über die Schulter zuschauenden Pilger des
«loblichen tractats». «Also ist das götliche wesen. In dem
mitelen punckten, das ist die ungeteylt gotheyt, darinnen sich
alle heyligen erfrewen. Die drei spiczen, dye do gen in den

punckt des inwendigen czirckels, das seind die drei person
und geent auß von der einigen gotheyt und haben umbegriffen
den himel und darczu alle welt, dye seind in irem gewalt. Und
als sy ußgeent in götlichem gewalt, also geend sy ein, und
sind einig und unteylig in ewiger macht, das bedeüt dise
figure.» 28 Wir erkennen daraus und aus den nun folgenden
behaglich-erbaulichen Erläuterungen des Pilgers unschwer,
was der spekulierende Bruder meint. Je drei von den sechs

Speichen dienen ihm nun als deutlicher Hinweis auf die trini-
tarische Entfaltung des sich im Mittelpunkt offenbarenden
Gottes. Und zwar werden die nach außen sich erweiternden
Strahlen verstanden als Fingerzeige auf die Trinität von Vater,

Sohn und Heiligem Geist selbst, während die den äußeren
Kreis nur mit ihren Spitzen berührenden «Speichen» auf jene
Orte hinweisen, wo der «großmechtig got, der do bedekt und
umbgreifft alle himel», im Jesuskind, im eucharistischen Sakrament

und in unserm menschlichen Leben selber ganz klein
wird und sich herabläßt in die vergängliche Wirklichkeit dieser

Welt. So hat denn der Maler des Bildes auf jede der sechs
Speichen um den mittleren Kreis herum noch einmal ein
Medaillon gesetzt, das die von Klaus angegebene Bedeutung der
betreffenden Speiche illustriert. Auf diese Weise entsteht
allmählich nichts weniger als eine vollständige kleine Bilder-
dogmatik vor uns. Um das zentrale Bild des nun ausgeführten
schrecklichen Gesichtes gruppiert sich tröstlich die kirchliche
Erklärung des ursprünglich so unheimlich sich offenbarenden
Gottes. Wir sehen ihn als Schöpfer durch sein Wort Engel,

27 Abgebildet bei Durrer, Tafel VIII, und in diesem Heft zwischen
den Seiten 32 und 33.

28 Bei Durrer, S. 364.

3



34 M. FTischknecht, Das schreckliche Gesicht des Klaus von Flüe

Mensch und Tiere ins Leben rufen. Wir erblicken ihn, Fleisch
geworden, am Kreuz und in Gestalt einer Taube zu Maria
eingehend. Wir dürfen mit Klaus aber auch die unbegreifliche

Selbsterniedrigung dieses selben allmächtigen Gottes
anschauen. Da liegt er als kleines Kindlein nackt auf einem Linnen

im Stall, während undeutlich Ochs und Esel im Hintergrund

über die Hürde schauen.28a Er kommt zu uns in Brot und
Wein des Sakraments und darf selbst von uns sündigen
Menschen «gegessen und getrunken» werden. Ja Gott findet sich

sogar bereit, seine Herrlichkeit irgendwie mit dem schlechten
Stoff unseres eigenen kleinen Lehens zu verbinden und es an
seinem eigenen ewigen Leben teilhaben zu lassen. Dieses letztere

Bild, das oberste auf der Sachseier Tafel, bezeichnet das
wohl interessanteste und eigenwilligste der Geheimnisse, die
Klaus aus seiner Vision herausgelesen hat. Der Maler
vermochte in seinem Medaillon von der Gefangennahme Jesu nur
ganz unvollkommen das darzustellen, worum es dem deutenden

Mystiker in Wirklichkeit ging. Dieser selber bemerkt hie-
zu zum Pilger des «loblichen tractats»: «das ist die bedeütung
unsers lebens, die gar klein und czergengklich ist. In der
selben kleinen czeit, do mügen wir verdienen durch die liebe got-
tes ein unaussprechenliche freüd, die do nymmer ein end
nympt.» 29 Damit klingt denn auch deutlich ein Ton auf, dem
wir auch sonst in Klausens Aussagen immer wieder begegnen:

ein Hinweis auf die sittlichen Verpflichtungen, die für
den Glaubenden aus Gottes gnädigem Entgegenkommen
entstehen. Auch sie trägt er sorgfältig hinein in den kleinen
Katechismus seines Bildes: in jede der sechs äußeren Medaillen der
Tafel kommt nun noch ein Gegenstand, der den Beschauer
auf die «sechs Werke der Barmherzigkeit» aufmerksam zu
machen hat. Brot und Kanne mahnen an die Speisung der
Hungrigen, zwei gekreuzte Krücken an die Besuchung der
Kranken, Pilgertasche und Stab an die Beherbergung der
Fremden. Einige zerbrochene Ketten drücken die Pflicht der

28a Zur wohl anbetenden Haltung der Krippentiere vgl. Karl Ludwig
Schmidt, Die Christuskrippe mit Ochs und Esel (Radio-Vortrag), «Basler
Nachrichten», 31. Dezember 1944; ders., Kanonische und apokryphe
Evangelien und Apostelgeschichten, 1944, S. 92 f.

29 Bei Durrer, S. 364.



M. Frischknecht, Das schreckliche Gesicht des Klaus von Flüe 35

Befreiung der Gefangenen aus, ein Kleid zu Füßen des

gekreuzigten und entblößten Erlösers erinnert an die Bekleidung
der Nackten, und eine Bahre mahnt zur letzten Freundlichkeit,

die der Bruder dem Bruder zu erweisen vermag, an die
Bestattung der Toten. So schließt sich denn völlig organisch
an den dogmatischen Abriß eine kleine christliche Ethik. Und
wenn der Maler nun noch in die vier Ecken des vollendeten
Bildes die vier Evangelistensymbole setzt (wobei der Adler
des «mystischen» Johannes-Evangeliums bezeichnenderweise
an die erste Stelle kommt), so ist auch der biblische
Erkenntnisgrund des ganzen Lehrgebäudes deutlich definiert und
festgehalten.

In ehrfürchtigem Staunen stehen wir schließlich vor der
fertigen Tafel, die der Einsiedler selber wohl Tag für Tag in
seiner Klause betrachtet haben mag. Es ist ihm ohne Zweifel
gelungen, für sich selber mit der Verarbeitung seines schrecklichen

Gesichts fertig zu werden. Die unheimliche Vision hat
ihm für sein Gefühl auch ihr letztes seliges Geheimnis
enthüllt. Die völlige Unterwerfung unter die kirchliche Tradition,

die Aneignung und Benützung der ihm von ihr gebotenen

Mittel erwies sich dabei von beträchtlichem seelsorgerlichem

Segen. Wie dürftig nimmt sich nun der ursprüngliche
magische Ring gegen dieses entwickelte Gemälde aus, das
nicht nur die Angst des Ergriffenen völlig zu überwinden,
sondern ihn auch noch zu positiven, ethischen Entscheidungen

anzuspornen vermag. Nun ist das schreckliche Numen für
ihn wahrhaft gebannt, aber nicht nur gebannt, sondern
zugleich zutiefst erkannt und verstanden. Wie ein kostbarer,
tröstlich verhüllender und zugleich offenbarender Teppich
fällt das Betrachtungsbild über das wilde Grauen, das Klaus
einst in jener Nacht mit zerspringendem Herzen zu Boden
warf. Und es bedeutet nicht nur eine mißverstehende Ver-
schandelung, sondern zugleich eine letzte Bestätigung seines
ursprünglichsten Zweckes, wenn sein späterer Restaurator
das schreckhafte Antlitz der Mitte in «Deschwandenscher
Süßlichkeit»30 in einen sanften Christuskopf umgemalt hat.
Eben darum ging es ja: um die Erkenntnis, daß der Gott, der

30 So Durrer, S. 386.

3-*



36 M. Frischknecht, Das schreckliche Gesicht des Klaus von Fliie

ein «verzehrendes Feuer» ist, sich uns zugleich in Jesus Christus

freundlich zugewandt hat.

Allerdings können wir nun auch eine kritische Frage nicht
mehr länger unterdrücken. Wie steht es um die grundsätzliche
Berechtigung der Ineinssetzung des schrecklichen Gesichts
mit dem Antlitz des nachher in ihm «erkannten» dreieinigen,
christlichen Gottes? Handelt es sich in der Vision, die Klaus
überwältigt hat, tatsächlich um mehr als um ein unnennbares
numinoses Es, das den meditierenden Einsiedler überfiel? Aus
welcher Transzendenz brach es in sein Bewußtsein ein, aus
der metaphysischen Gottes oder vielleicht doch nur aus der
psychischen seines eigenen Unbewußten? Daß Klaus die
gewaltige Offenbarung sogleich mit der Gestalt des alle seine
Gedanken füllenden Gottes in Verbindung bringen mußte,
glauben wir ohne weiteres zu verstehen. Aber hatte er auch
eine mehr als persönliche sachliche Berechtigung dazu? Im
Lichte dieser Fragen werden uns zwei Interpretationsversuche
bedeutungsvoll, die schon sehr früh im Blick auf die zu
untersuchende Vision gemacht worden sind und die uns in eine
ganz andere Richtung weisen können. Der Humanist Bovillus,
dessen Besuch im Ranft vom Jahre 1503 wir schon oben
erwähnt haben, hat es als erster gewagt, das schreckliche
Gesicht des Bruders nicht auf Gott, sondern auf den — Papst
hin zu deuten. Klar genug deutet er das schon in seinem Brief
an Nikolaus Horius vom 9. August 1508 an. Und dieser zögert
denn auch nicht, ohne weiteres darauf einzugehen: «opinor,
ut ex humano capite (cui herebat triplex et pontificia corona)
summum quendam ecclesiasticum principem demonstrari su-
spicemur.» 31 Kein Geringerer als Luther ist den beiden Humanisten

auf diesem Wege gefolgt. Nachdem ihm durch Paulus
Speratus der Briefwechsel der beiden in die Hände gekommen
war, gab er diesen 1528 in deutscher Uebersetzung samt einer
eigenen Erklärung der Vision heraus.32 Sie bietet ihm nun
eine hochwillkommene, wenn auch völlig unberechtigte
Gelegenheit, gegen das Papsttum eine fulminante Attacke zu rei-

31 Brief vom 28. August 1508. Bei Durrer, S. 562.
32 Ein gesichte bruder Clausen ynn Schweytz und seine deutung,

Wittenberg, 1528.



M. Frischknecht, Das schreckliche Gesicht des Klaus von Flüe 37

ten. Das zornige Gesicht zeigt deutlich («denn bey dem an-
gesicht kennet man alles») das «tyrannisch, mordisch, blutigts
regiment, beide über leib und seele»,33 der päpstlichen
Machtkirche. Die ausgehenden Strahlen werden nun zu den Schwertspitzen

der Menschenlehren, die sich das gräuliche Haupt des

Antichrists ausgesonnen hat. Die in es einfallenden aber
bedeuten jetzt die Schwerter des Heiligen Geistes, mit denen
Gott das Ungeheuer umbringen wird. Und selbst der schon
von Bovillus hinzugedichtete dreiteilige Bart muß zu kühnen
polemischen Schlußfolgerungen herhalten.

Selbstverständlich ist bei diesen «päbstlichen» Deutungen
der Vision eine Willkür am Werk, die in ihren Folgerungen
völlig ins Leere schießt. Dennoch aber scheinen sie uns in
unserem Zusammenhang von einer irgendwie grundsätzlichen
und kaum zu überschätzenden Bedeutung. Das Entscheidende
an dieser neuen Interpretation ist der Verzicht auf die
gewissermaßen an sich gegebene, kausal-schlüssige Notwendigkeit
einer christlich-theologischen Deutung des schrecklichen
Gesichts und die Einräumung der Möglichkeit eines auch menschlichen

Verständnisses ihres Inhalts. Es ist gewiß kein Zufall,
daß ein Humanist und ein Reformator des entscheidenden
ersten Drittels des 16. Jahrhunderts diesen Schritt unternehmen.

Der muntere, im übrigen unbedeutende Humanist, nicht
mehr mit allen Fasern seines Wesens an die überwältigende
Vorstellung des allgegenwärtigen, lebendigen Gottes gebunden,

sondern frei zu allerlei anderen, untheologischen Neu-
gierden, wagt es in ahnungsloser Frechheit zum erstenmal,
einen rein menschlichen (wenn auch völlig falschen) Inhalt
in der Vision des Klausners zu erahnen. Und der Reformator,

wenn auch aus ganz anderen Voraussetzungen heraus
(aus der Voraussetzung letzten Endes, daß uns Gott sola fide
sichtbar ist), kann es sich gestatten, ihm hier zu folgen. Er
läßt es geschehen, daß der feine Spalt, der durch die Stellungnahme

seines Vorgängers in der mittelalterlichen
totaltheologischen «Weltanschauung» sichtbar geworden ist, durch das
Gewicht seiner überragenden Persönlichkeit zur breiten
Bresche erweitert wird. Es kann von seiner Theologie her

33 Bei Durrer, S. 647.



38 M. Frischknecht, Das schreckliche Gesicht des Klaus von Flüe

auch nichts dagegen eingewendet werden, wenn sich in dieser

Bresche nun in der Folge eine ganz andere, rein
psychologische Anschauungsweise dieser und anderer Visionen
anzusiedeln beginnt. Es ist von ihr aus gesehen eine reine
Selbstverständlichkeit, ja das — nicht nur unter Wegfall des

Glaubens, sondern gerade auch nach einer Neuentdeckung
seiner kontingenten Gnadenhaftigkeit — ehrlicherweise einzig
zu Erwartende, daß diese neue, schlicht psychologische
Betrachtungsweise in Klausens schrecklichem Gesicht keineswegs

mehr das Antlitz des dreieinigen, christlichen Gottes zu
erblicken vermag, sondern nach anderen, psychologisch besser
einleuchtenden Erklärungen Ausschau hält. So hat C. G. Jung
im schrecklichen Gesicht eine «unorthodoxe Urvision» gesehen,
die Klaus in den «Tiefen jener göttlichen Seele» erblicken
durfte, welche (nun schon nach Jungs eigener Theologie)
«alle durch Dogmatik getrennten Konfessionen der Menschheit

noch in einem symbolischen Archetypus vereinigt hält».34
Wir unterschreiben an dieser Diagnose gerne alles, was sie an
sachlich-psychologischen Feststellungen enthält. Es wird wohl
sachlicherweise überhaupt nicht mehr über dieses Gesicht zu
sagen sein, als daß es offenbar und warum nicht eine menschliche

«Urvision» darstellt; daß Klaus in ihm einen Blick je
nachdem «in die Tiefe» oder auch aus den Tiefen der Seele

getan hat. Auch die «Orthodoxie» eines solchen Erlebnisses
kann gerade eine rechte christliche Theologie auf keinen Fall
behaupten oder auch nur erwarten. Wird doch gerade sie —
über Jung hinaus — die nebelhafte «Göttlichkeit» jener Seele,
in deren Tiefen der Einsiedler geblickt hat, ruhig und
bestimmt streichen und sie ganz schlicht jene gewiß höchst
geheimnisvolle und respektable, aber dennoch menschliche Seele
sein lassen, die sie in Wirklichkeit ist. Weder die individuelle
noch die kollektive und nicht einmal eine eventuelle «Weltseele»

sind ihr ja «Gott», wenn auch von Gott — aber eben
als ein Teil der Welt — geschaffen.

Was bedeutet es also letztlich, wenn Klaus sein schreckliches

Gesicht nun doch so eng mit seinem Glauben an den

dreieinigen christlichen Gott in Beziehung gebracht hat? Es

31 C. G. Jung, op. cit. (s. Anm. 5), S. 229.



J. Schweizer, Säkulare Pädagogik und christliches Erziehungsdenken 39

bedeutet auf keinen Fall, daß es ihm zur Quelle seiner
Gotteserkenntnis geworden wäre. Was der Einsiedler alles auf
seinem Sachseier Betrachtungsbild hat festhalten lassen, das ist
ja nun wirklich unter gar keinen Umständen aus seiner
ursprünglichen Vision herauszukatechesieren. Wohl aber hat ihn
diese Vision offenbar doch höchst dringlich an seinen Gott
erinnert — so nämlich, wie jedes große und schreckliche
Ereignis jeden Christen immer wieder an seinen Gott, als an
seine letzte und einzige Hilfe und Zuflucht, erinnert. Das
Sachseier Mandala ist zuletzt überhaupt keine Interpretation
des schrecklichen Gesichts; es ist vielmehr eine reine Projektion,

die Klaus von einem ganz anderen Ort, von seinem Glauben

aus, jenem numinosen Erlebnis entpegengeworfen hat.
Es zeigt uns beispielhaft, wie dem glaubenden Menschen auch
das anfechtende «Fleisch» einer großen psychischen Erschütterung

zum Anlaß der tröstlichen Wiedervergegenwärtigung
der göttlichen Heilsoffenbarung werden kann.

Basel. Max Frischknecht.

Säkulare Pädagogik
und christliches Erziehungsdenken.

Akademischer Vortrag am 4. Dezember 1945
in der Universität Basel.

Mit diesen Worten ist ein Gegensatz umrissen, der sich je
und je zu leidenschaftlichem Widerspruch steigern konnte. Er
läßt uns gerade heute nicht zur Ruhe kommen, wo es darum
geht, einen erheblichen Teil der europäischen Jugend
umzuerziehen und in solcher Weise die Grundlage zu einer gesunderen

Entwicklung unsres Kontinentes zu schaffen. Sollte dies
auch unser Anliegen sein, so müßte uns daran liegen, Klarheit
zu schaffen über das grundsätzliche Verhältnis der beiden
sich für diese Arbeit anbietenden Mächte: jener Art der Erziehung

nämlich, die letztlich zurückgeht auf Namen wie Sokra-
tes, Piaton und Aristoteles und zu der sich je und je die Großen

unter den Erziehern unsrer abendländischen Menschheit
gerechnet haben, und jener andern Möglichkeit eines
Erziehungsdenkens, das sich einem Jesus von Nazareth glaubt
verschreiben zu müssen.


	Das schreckliche Gesicht des Klaus von Flüe

