
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 2 (1946)

Heft: 1

Artikel: Kulturelle Leistungen der Sumerer und ihre Nachwirkungen im alten
Orient

Autor: Stamm, Johann Jakob

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877579

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877579
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
2. Jahrgang Heft 1 Januar/Februar 1946

Kulturelle Leistungen der Sumerer
und ihre Nachwirkungen im alten Orient.
Der vorliegende Aulsatz stellt einen Vortrag dar, den der Schreibende

am 10. Dezember 1945 vor der Basler Historisch-Antiquarischen Gesellschalt

gehalten hat. Hinzugefügt wurden die Anmerkungen. Ausgewählt
wurden solche Bereiche der Kultur, die durch neue Entdeckungen und
Forschungen erschlossen bzw. besser bekannt geworden sind. Religion und
Mythologie konnten dabei nur gestreilt werden; der Verlasser hofft, später

daraul zurückzukommen.

Die beginnende assyriologische Wissenschaft lernte an
Hand der ihr vorliegenden Inschriften der Achämeniden drei
in Keilschrift geschriebene Sprachen kennen, nämlich das
Elamische, das Persische und das Babylonische. Dies letztere,
eine semitische, dem Hebräischen verwandte Sprache, wurde
durch die in den 40er Jahren des vorigen Jahrhunderts im
Gebiete des Zweistromlandes einsetzenden Grabungen1 bald
mehr bekannt. Von den Ruinenhügeln, welche die Residenzen
der alten Assyrerkönige unter sich bargen, kamen in
steigendem Maße Inschriften, eben in babylonisch-assyrischer
Sprache, in die europäischen Museen. Von besonderer Bedeutung

wurden die im Jahre 1842 gegenüber dem heutigen
Mossul begonnenen Grabungen; denn hier an der Stelle des
alten Ninive wurde die Tontafelbibliothek des Königs Assur-
banipal aus dem siebenten vorchristlichen Jahrhundert
entdeckt. Sie barg viele Tausende von Tafeln aus allen Bereichen
der babylonisch-assyrischen Literatur. Unter den überwiegend
babylonisch geschriebenen Texten fanden sich nun solche, die
neben dieser Sprache noch eine andere aufwiesen. Listen
kamen zutage, die auf der einen Seite babylonische Worte und
auf der anderen wohl die gleichen Worte in anderer Sprache
enthielten. Daneben gab es Gebete, die entweder ganz in jener
noch unbekannten Sprache geschrieben waren oder bei denen

1 Zur Geschichte der Grabungen im Zweistromland vgl. C. J. Gadd, The
Stones of Assyria, 1936, und V. Christian, Altertumskunde des Zweistromlandes,

1938—40, S. 13 ff.

l



2 J. J. Stamm, Kulturelle Leistungen der Sumerer

in regelmäßigem Wechsel auf eine Zeile in der neuen eine
andere in babylonischer Sprache folgte: Dazu wurde beobachtet,

daß inmitten babylonischer Texte einzelne Wörter der
neuen Sprache sich fanden.

Neben der Erforschung der babylonischen Texte erwuchs
so der jungen Assyriologie die Aufgabe, eine neue Sprache
zu erkennen, ihre Art und Herkunft zu bestimmen. Was deren
Namen anlangt, sprach der bedeutende französische Orientalist

Jules Oppert im Jahre 1869 das Richtige aus, indem er sie
als sumerisch bezeichnete, wobei er in ihr diejenige Sprache
erkannte, welche die Babylonier selber im Unterschied zu
ihrer eigenen Sprache die sumerische nannten 2. Ihren
grammatikalischen Bau verglich er mit dem Türkischen, Finnischen
und Ungarischen, womit anerkannt war, daß sie von der Art
der semitischen Sprachen völlig verschieden war.

Die Ansicht Opperts über die neue Sprache blieb bis gegen
das Ende des vorigen Jahrhunderts umstritten, da der um die
semitische Epigraphik verdiente Joseph Halévy in zahlreichen
Aufsätzen gegen Oppert die These vertrat, daß das angebliche
Sumerisch gar keine selbständige Sprache, sondern nur eine
besondere geheimnisvolle Schreibweise des Babylonischen sei.
Als 1889 der junge Friedrich Delitzsch in seiner assyrischen
Grammatik die Anschauungen Halévys unterstützte, da mochte
es scheinen, als ob diese endgültig das Feld behaupten sollte.
Wenn sich später Delitzsch und die Assyriologie überhaupt
von der selbständigen Existenz des Sinnerischen als Sprache
überzeugten, so geschah dies unter dem Eindruck neuer
bedeutsamer Funde. Im Jahre 1877 setzten nämlich an der Stelle
der alten Stadt Lagasch in Südbabylonien neue bedeutsame
Grabungen ein, die im Laufe mehrerer Kampagnen Statuen
und Inschriften des Königs Gudea und seiner Vorgänger ans
Tageslicht brachten 3. Diese Inschriften aus alter Zeit waren
rein sumerisch geschrieben, sie lieferten damit den Beweis,
daß die in späteren Jahrhunderten von der babylonischen
Wissenschaft überlieferte Sprache einmal ein selbständiges und
lebendiges Idiom gewesen war, eben die Sprache, welche diö

2 Nach F. H. Weißbach, Die sumerische Frage, 1898, S. 10 f., und zum
folgenden ebd., S. 25 ff., S. 111 und S. 128. 3 Christian, op. cit., S. 46 ff.



und ihre Nachwirkungen im alten Orient 3

Babylonier im Unterschied zu ihrer eigenen als die sumerische
bezeichneten. Nach Lagasch fanden sich auch an anderen
Grabungsstätten sumerische Texte; zu nennen sind besonders die
1889 begonnenen Grabungen in Nippur, wo viele sumerisch
geschriebene Tontafeln aus der Zeit von etwa 2000 vor Chr.
entdeckt wurden 4. Von hervorragender Bedeutung für die
Erforschung des sumerischen Altertums wurden nach dem ersten
Weltkrieg die deutschen Grabungen in Uruk-Warka und die
englisch-amerikanischen in Ur, wo Woolley die berühmten
Königsgrüfte bloßlegte 5. Die Ruinen von Uruk gewährten vor
allem wertvolle Aufschlüsse über die vorgeschichtliche Zeit
der Sumerer, während Ur und das benachbarte El-Ubaid6
neues Licht über deren geschichtliche Zeit verbreiteten.

Auf Grund des in Lagasch, Uruk, Ur, El-Ubaid und anderen

Orten erschlossenen Materials ist es möglich geworden,
die Zivilisation im südlichen Zweistromland bis gegen 4000

v. Chr. hinauf zu verfolgen, d. h. bis in eine Zeit, da man Metall

noch selten verarbeitete, da die Geräte aus Stein und die
Hütten aus Lehm und Schilf verfertigt wurden7. Welchem
Volke die frühesten Siedler angehörten, läßt sich selbstverständlich

nicht sagen. Einen Anhaltspunkt geben in dieser
frühen und schriftlosen Zeit allein Bauformen und
Kunstgegenstände, die in geschichtlicher Zeit noch immer in Uebung
und hier mit den Sumerern verbunden sind. Da ist es von
Bedeutung, daß von einer bestimmten Schicht an 8 sich Reste von
Stiftsmosaiken finden, einer Art Wandbekleidung, welche die
Sumerer viel verwendet haben. Von dieser Schicht an wird

4 Ebd., S. 52 f., und neuerdings S. N. Kramer, Bulletin of the American
Schools of Oriental Research Nr. 88, 1942, S. 10 ff.

5 Christian, op. cit., S. 67 ff. und S. 77 ff., wo die Grabungspublikationen
für beide Orte angegeben sind. Für Ur ist hinzugekommen: C. L. Woolley,
The Ziggurat and its Surroundings, 1939 (Ur Excavations Vol. Y). Eine
populäre Darstellung der Grabungsergebnisse in Ur gibt das Buch des

gleichen Verfassers: Ur und die Sintflut, 6. Aufl. 1931.
6 Christian, op. cit., S. 75 ff.
7 Ehd., S. 103 ff., sowie A. Nöldeke, Vierter vorläufiger Bericht über die

von der Notgemeinschaft der Deutschen Wissenschaft in Uruk-Warka
unternommenen Grabungen (Abh. d. preuß. Akad. d. Wiss. Jahrg. 1932,

Phil.-hist. Kl. Nr. 6, Berlin 1932), S. 6 ff.
8 In Uruk ist es die 7. vorgeschichtliche Schicht, Nöldeke, op. cit., S. 8 f.

1*



4 J. J. Stamm, Kulturelle Leistungen der Sumerer

man mit der Anwesenheit von Sumerern im alten Zweistromland

rechnen dürfen, als rohes Datum sei die Zeit nach 3500

v. Chr. genannt9. Von da bis rund um 2800 reicht die in zwei
hauptsächlichste Perioden einzuteilende vorgeschichtliche
sumerische Zeit10. An sie schließt sich, bis etwa 2600 reichend,
die frühgeschichtliche oder frühdynastische Epoche. Ihr
gehören Königsherrschaften in Ur, Uruk, Kisch und Fara an.
Die folgenden zwei Jahrhunderte bis nach 2400 werden die
klassisch-sumerische Zeit genannt. Ihr sind die älteren Herrscher

von Lagasch, von Ur-Nansche bis auf den durch seine
soziale Reform bekannten Urukagina, zuzuzählen sowie die
Königsgräber von Ur, die deren Entdecker zu Unrecht in die
Zeit von 8500 bis 3200 gesetzt hat11. Dieser Blüte sumerischer
Herrschaft bereitete der semitische König Sargon von Akkad
um 2360 v. Chr. ein Ende. Nach dem Niedergang von dessen

Dynastie um 2180 kam es im Süden des Landes zu einer
Renaissance der sumerischen Kultur, die für uns vor allem in
den Inschriften und Skulpturen des Königs Gudea von
Lagasch faßbar ist12. Darnach herrschten noch in Ur sowie in
Isin und Larsa sumerische Dynastien, bis dann das ganze
sumerische Südhabylonien dem Reiche des Königs Hammurabi

einverleibt wurde. Von da ab hörte das Sumerische auf,
eine gesprochene Sprache zu sein. Als heilige Sprache, in der

0 Die Einwanderung der Sumerer ist dann entsprechend früher
anzusetzen (gegen 4000?), und es besteht die Möglichkeit, in Epochen, welche
den in Anm. 10 genannten vorhergehen, die Eigenart sumerischen Wesens
zu erkennen.

10 Die beiden Perioden werden nach zwei Orten, an denen für sie
charakteristische Funde gemacht wurden, genannt: die 1. Uruk-Stufe und die
2. Dschemdet-Nasr-Stufe (vgl. Christian, op. cit., S. 113 ff. und S. 131 ff.).
Nach Albright, Bulletin of the American Schools of Oriental Research
Nr. 88, 1942, S. 32, dauerte die 1. dieser Stufen von ca. 3200—3000 und die
2. von ca. 3000—2800. Nach Albright, op. cit., auch die weiteren im Text
gegebenen Daten.

11 So in dem Werk: The Royal Cemetery (Ur Excavations Vol. II,
1934), S. 208 ff., und auch in: Ur und die Sintflut, S. 24. Zur richtigen
Datierung vgl. V. Christian und E. F. Weidner, Das Alter der Gräberfunde
aus Ur (Archiv für Orientforschung V, 1928—29, S. 139 ff., und A. Moortgat,
Frühe Bildkunst in Sumer (Mitt. d. Vorderasiat.-Aegypt. Gesellsch. Bd. 40/3,
1935), S. 6 ff.

12 Christian, op. cit., S. 297 ff.



und ihre Nachwirkungen im alten Orient 5

viele religiöse Texte geschrieben sind, wurde es indessen weiter

tradiert, wie das Lateinische in der katholischen Kirche.
Die Zeit der erwähnten Dynastien von Isin und Larsa nach
2000 v. Chr., in der das semitische Element immer mehr an
Boden gewann, ist für die sumerische Kultur als Zeit der
Sammlung des Ueberlieferten von Wichtigkeit gewesen.
Damals haben Gelehrte in Nippur die ihnen zugänglichen Texte
abgeschrieben, geordnet und Verzeichnisse des von ihnen
aufgenommenen literarischen Gutes angelegt.

So sehr die wissenschaftlichen Erkenntnisse über die
Anfangszeiten der Sumerologie hinausgewachsen sind, in einem
Punkt ist die Unwissenheit geblieben, ja die Zurückhaltung
gegenüber möglichen Kombinationen bedeutend gewachsen —
wir meinen in der Frage der Herkunft der Sumerer und der
Zuordnung ihrer Sprache zu einer uns bekannten Sprachfamilie.

Die Denkmäler der bildenden Kunst zeigen Menschen
mit eher langen Köpfen, die bei den Männern häufig ganz
rasiert sind, und mit stärker hervortretenden Nasen. Für eine
sichere anthropologische Einordnung genügen diese Indizien
nicht13. Die Sprache ist wie das Türkische agglutinierend, d. h.
die Wörter werden nebeneinandergestellt und dann durch kurze
Bildungselemente verbunden. Oh einige im Sumerischen und
Türkischen gleichlautende Wörter als Zeichen der
Sprachverwandtschaft oder einfach als Lehnworte — wie solche auch
in das Indogermanische gegangen sind — gewertet werden
müssen, ist, soweit ich weiß, noch nicht sicher entschieden.
Gewiß ist, daß das Sumerische in der Grammatik keine
Genera unterschied, sondern daß es ein Zweiklassensystem
kannte, in welchem den Göttern, Halbgöttern und Menschen
die Tiere und die unbelebten Wesen gegenüberstanden 14.

Ausgezeichnet ist diese alte, aber keineswegs primitive Sprache
durch ihre entwickelte Fähigkeit, Abstracta bilden zu können,
indem sie Substantiven wie König, Gott, Sohn eine Silbe
vorsetzt und damit die Begriffe Königtum, Gottheit und Sohn-

13 Vgl. zu diesen Fragen A. Ungnad, Subartu, 1936, S. 6 ff.
14 Erkannt von A. Falkenstein in: Orientalistische Literaturzeitung 86,

1933, Sp. 304. — Zur Sprache im allgemeinen vgl. A. Poebel, Grundzüge der
sumerischen Grammatik, 1923.



6 J. J. Stamm, Kulturelle Leistunyen der Sumerer

schaft wiedergibt. Vom Sumerischen hat das Babylonische die
Bildung der Abstracta übernommen, während diese z. B. dem
zeitlich viel jüngeren Hebräischen lange fremd geblieben ist.

Eigenartig und vom Semitischen gänzlich verschieden ist
auch der Satzbau: Am Anfang steht das Subjekt, ihm folgen
die näheren und ferneren Objekte, und am Ende ist der Platz
der Verhalform. Das verbale Element, das wie die Wörter im
Sumerischen meist kurz ist, hat vor und hinter sich kleine
Silben. /Einige von diesen dienen dazu, um das zuvor genannte
Objekt und eine erwähnte lokale Bestimmung wieder
aufzunehmen. Mit der strengen Folge seiner Teile und deren
Wiederaufnahme durch kurze Silben macht der sumerische Satz
den Eindruck einer wohlgefügten Kette, in der jedes Glied
seinen bestimmten und notwendigen Platz hat. Es darf wohl
gewagt werden, auch aus dem Bau des Satzes einen Schluß auf
die geistige Eigenart der Sumerer zu ziehen. Einen ausgeprägten

Sinn für Ordnung und eine Kraft des logischen Denkens
glauben wir ablesen zu können. Es wird sich fragen, ob
Leistungen der sumerischen Kultur, denen wir uns nun zuwenden

wollen, das gleiche erweisen.
Bemerkt sei nur noch, daß neben den Ahstraktbildungen

auch die Satzstellung des Sumerischen das Babylonische
beeinflußt und die ererbte semitische Form verändert hat. Es ist
dies ein erstes Anzeichen für die nachhaltige Wirkung, welche
der sumerische Geist auf den babylonischen ausgeübt hat.
Auch dafür werden wir im folgenden weitere Belege finden.

Unter den kulturellen Leistungen sei in erster Linie die
Erfindung der Schrift genannt, und zwar ist es die Keilschrift,
zu deren Wesen es gehört, daß sie Silben- und Wortzeichen
durch waagrechte und senkrechte Keile sowie durch Winkelhaken

wiedergibt. Daß die Sumerer diese Schrift erfunden hätten,

wurde vermutet, seitdem sie als ältestes Kulturvolk des
Zweistromlandes ins Gesichtsfeld der Forschung getreten
waren. Zur allergrößten Wahrscheinlichkeit — man darf wohl
sagen Gewißheit — erhohen wurde es durch einen Tontafelfund,

welcher den deutschen Grabungen in Warka in den Wintern

1929/80 und 1930/31 beschieden war und dann im Jahre
1936 von dem jungen Sumerologen Adam Falkenstein in aus-



und ihre Nachwirkungen im alten Orient 7

gezeichneter Weise bearbeitet und herausgegeben worden ist15.

Damals wurden im Bereich eines vorgeschichtlichen Tempels,
der etwa der Zeit von 3200 bis 3100 angehört, über 600
Tontafeln gefunden. Weit überwiegend sind es kleine Tafeln von
4 bis 5 cm Länge und 2 bis 2,5 cm Breite, daneben gibt es

einige größere Stücke. Bedeckt sind sie alle mit Vertiefungen,
welche mittels eines Griffels in den noch weichen Ton
eingedrückt worden waren. Bei genauer Betrachtung fügten sich
die Punkte und Linien der Vertiefungen zu einzelnen Bildern
zusammen. Bald ergab sich den Forschern eine Verbindungslinie

zu den um 4- bis 500 Jahre jüngeren Texten aus Fara16,
in denen das Bildmäßige stärker zu den linearen Formen der
Keilschrift hin stilisiert ist. Kein Zweifel konnte bestehen, im
Funde von Uruk war die älteste Form der Keilschrift gefunden,

eine Form, in der diese noch Bilderschrift war. Freilich
zeigte sich, daß statt Bilderschrift schon für diese alte Form
besser Wortschrift gesagt wird, da nämlich nicht beliebige
Vorgänge bildlich dargestellt werden, sondern jedes Wort
durch ein festgeprägtes bildhaftes Zeichen wiedergegeben
wird. Unter den Zeichen findet sich, allerdings nicht häufig,
eine genaue bildmäßige Wiedergabe des Gegenstandes, so
etwa beim Krug, dessen Inhalt durch Striche angedeutet ist,
oder beim Pflug und bei einigen Tieren. Viel häufiger ist
jedoch eine stark abkürzende Wiedergabe des Vorbildes, so
ist das Bild für Rind nur ein von vorn gesehener Rindskopf
und das für Getreide eine stilisierte Aehre. Eine Bogenlinie
mit Punkten darin steht für den gestirnten Himmel, und zwei
Bäume oder Aehren an einem Wasserlauf bedeuten «Garten:».

Seltener ist eine dritte Möglichkeit, wonach das
Dargestellte nur durch ein abstraktes Symbolzeichen festgehalten
wird; so ist das Wort «Schaf» wahrscheinlich durch das kleine
Bild einer Schafmarke vertreten. Im ganzen läßt sich so ein
starkes Zurücktreten des konkreten Bildgehaltes feststellen.
Wer die alten Zeichen sieht, empfindet, daß hier der Anfang
des Weges ist, der nach einiger Zeit zur rein linearen Keil-

15 A. Falkenstein, Archaische Texte aus Uruk (Ausgrabungen der
Deutschen Forschungsgemeinschaft in Uruk-Warka Bd. 2).

18 Die Zeichen dieser Texte gesammelt bei A. Deimel, Liste der
archaischen Keilschriftzeichen, 1922.



8 J. J. Stamm, Kulturelle Leistungen der Sumerer

schrift führen mußte, wo jedes bildhafte Element gänzlich
verschwunden ist. Die sumerische Fähigkeit zur Abstraktion hat
in dieser frühen Schriftstufe einen unvergleichlichen
Ausdruck gefunden. Wie sehr dies der Fall ist, erläutert ein
Vergleich mit den ägyptischen Hieroglyphen Auch sie sind aus
Bildern hervorgegangen, halten aber den ursprünglichen
Bildcharakter ständig fest. Sie geben Personen und Dinge in ganzer

Anschaulichkeit wieder, so daß sie ein Bestandteil der
darstellenden Kunst sind, was bei den Zeichen der Keilschrift
unmöglich ist. Die Hieroglyphen, denen allerdings früh eine
das Bild verkürzende Schriftart18 zur Seite trat, sind ein
Ausdruck der ägyptischen Freude am Konkreten, am Wirklichen.

In den Texten aus Uruk sind bisher 900 verschiedene
Bildzeichen festgestellt worden, doch wird ihre Zahl für jene
Epoche bis auf 1200 und gar 2000 geschätzt. Die folgenden
Jahrhunderte brachten eine starke Reduktion der Zeichen,
indem in Fara noch 800 und bei Urukagina von Lagasch noch
600 Zeichen belegt sind1B.

Jede aus Bildern bestehende Wortschrift hat den Mangel,
daß sie nur Sichtbares wiedergeben kann. Eine Steigerung
der Ausdrucksfähigkeit wird aber schon in den alten Uruk-
Texten durch Kombination zweier Bildzeichen erreicht. So
besteht das Bild für Sklavin aus dem Zeichen für «Frau» und
dem für «Berg» im Sinne von «Fremdland», woraus abgelesen
werden kann, daß aus den östlichen Bergen stammende Frauen
als Sklavinnen dienen mußten. Weiter bedeutet ein Kopf, vor
dessen Mund sich ein Stück Brot befindet, so viel wie «essen».
In anderer Weise wird die Beschränkung der Ausdrucksfähigkeit

dadurch behoben, daß ein Zeichen nicht nur ein
bildmäßig angedeutetes Objekt, sondern auch verwandte und in
Beziehung stehende Begriffe wiedergibt. In diesem Sinne steht
das Bild des Pfluges auch für «pflügen» und für den «Pflüger»

und steht das Zeichen der Sonne für das Adjektiv «weiß»
und das Zeichen der Nacht für das Adjektiv «schwarz». Das
Bild des Sternes vertritt auch den Begriff «Himmel» sowie

17 Vgl. zu diesen die nachgelassene Schrift von K. Sethe, Das hierogljr-
phische Schriftsystem (Leipziger Aegyptolog. Studien, Heft 3, 1935).

18 Gemeint ist die «hieratische» Schrift, deren Formen bei Sethe, op.
cit., S. 9. 19 Falkenstein, op. cit., S. 22 ff., und zum folgenden S. 29 ff.



und ihre Nachwirkungen im alten Orient 9

«Himmelsgott» und «Gott» überhaupt. Erst etwas nach den
Uruk-Texten gelangt die Schrift einen bedeutsamen Schritt
weiter, indem ein Zeichen für gleichlautende, bedeutungsmäßig
aber nicht verwandte Wörter gebraucht wird. So kann das
leicht darzustellende Zeichen für «Pfeil»,, sumerisch ti, auch
für das gleichlautende Wort ti «Leben» stehen. Bei dieser
Art der Weiterbildung der Schrift sind die Grenzen der
reinen Wortschrift noch nicht überschritten. Dies geschieht erst
durch die Ausbildung von Silbenzeichen, wie «me», «mu» und
«na», die sich zur Wiedergabe von grammatikalischen Elementen

sowie von anders nicht zu schreibenden Substantiven und
Verben eignen. Damit wird in der Zeit nach den Uruk-Texten
die sumerische Schrift zur Wort- und Silbenschrift, womit die
vom Wechsel in der äußeren Gestalt der Zeichen unberührte
innere Form der Schrift gefunden ist, welche die Keilschrift
durch die Jahrhunderte behalten hat. In der von den Sumerern
geschaffenen Gestalt haben vor allem die Babylonier und As-
syrer die Keilschrift übernommen. Von diesen ging sie aber
auch zu Nachbarvölkern, wie den Elamiern, den Hethitern,
und zuletzt noch zu den Persern. Die Keilschrift ist die Schrift,
welche im dritten und zweiten Jahrtausend den alten Orient
mit Ausschluß von Aegypten beherrscht hat. Erst in der Zeit
nach 1000 gewann mit der aramäischen Sprache die
westsemitische Buchstabenschrift immer mehr an Bedeutung, doch
blieb im babylonischen Stammland die Keilschrift bis in die
Seleukidenzeit im Gebrauch.

Neuere Forschungen machen indessen wahrscheinlich, daß
die Erfindung der Sumerer auch für das vom Zweistromland
kulturell so verschiedene Aegypten von Bedeutung gewesen
ist. Die Ergebnisse der ägyptischen Urgeschichte, verbunden
mit den Erkenntnissen in der altorientalischen Chronologie,
führen dazu, die Erfindung der Hieroglyphen in die Zeit um
2900 v. Chr. zu setzen, d. h. ans Ende der vorgeschichtlichen
und an den Anfang der geschichtlichen Zeit20. Dies Datum
liegt hinter dem, welches für die Uruktexte angenommen wer-

20 Begründung bei A. Schärft, Archäologische Beiträge zur Frage der
Entstehung der Hieroglyphen (Sitzungsher. d. bayr. Akad. d. Wiss., Phil.-
Hist. Abt. Jahrg. 1942, Heft 3).



10 J. J. Stamm, Kulturelle Leistungen der Sumerer

den muß. Dazu kommt, daß beide Schriften in ihrer inneren
Form als Wort- und Silbenschriften gleichartig sind und daß

die Hieroglyphen in einer Epoche geschaffen wurden, da
bestimmte Gefäßformen das Bestehen einer Verbindung
zwischen dem Zweistromland und dem Niltal erweisen. Bezüglich
der Gefäße ist es nach dem Urteil kompetenter Archäologen
so, daß Mesopotamien der gebende und Aegypten der empfangende

Teil ist. Aegyptologen und Assyriologen 21 stimmen nun
darin überein, daß für die Schrift das gleiche angenommen
werden muß, daß also die Hieroglyphen unter dem Einfluß
der sumerischen Schriftschöpfung erfunden worden seien.
Gemeinsam ist nur das zugrunde liegende Prinzip der Schrift,
die Ausgestaltung der Zeichenformen geschah dann in ganz
verschiedener Weise, so wie es dem Geist der beiden Völker
entsprach. Den Aegyptern allein blieb es vorbehalten, zu den
Wort- und Silhenzeichen hinzu noch Zeichen für einzelne
Konsonanten zu schaffen, eine Tat, die dann wahrscheinlich
die Erfindung der westsemitischen Buchstabenschrift nach
1500 v. Chr. angeregt hat22.

Da die alten Uruk-Texte nur Wortzeichen enthalten, können

sie nicht auf Sumerisch gelesen werden, denn dazu wären
die damals noch nicht ausgebildeten Silbenzeichen nötig.
Anhaltspunkte für den Inhalt der Tafeln gibt die Bildform der
Zeichen und die Art von deren Anordnung. Daraus schließt
der früher genannte Bearbeiter der Texte23, daß es sich
mehrheitlich um Wirtschaftstexte handelt, eine Gattung, die in
geschichtlich sumerischer Zeit reichlich vertreten ist. Auf den
Tafeln wurde wahrscheinlich über den Stand von Vieh und
Naturalien, welche zum Besitz des Stadttempels gehörten,

21 Schärft, op. cit., S. 70 ff., W. v. Soden, Leistung und Grenze sumerischer

und babylonischer Wissenschaft (Die Welt als Geschichte, Jahrg. 2,

1936, S. 418 Anm. 7).
22 Ueber «protoalphabetische» Schriftzeiohen, die bei palästinischen

Grabungen in Schichten der mittleren und späteren Bronzezeit (ca. 2100 bis
1200) gefunden wurden, s. F. M. Th. Böhl, Die Sichem-Plakette (Zeitschr.
d. Deutschen Palästina-Vereins 61, 1938, S. 1 ff.). Der älteste Text in sicher
lesbarer Buchstabenschrift ist die Inschrift des Königs Achiram von
Byblos, die frühestens dem 13. vorchristl. Jahrh. angehört, vgl. Z. S. Harris,
A Grammar of the Phoenician Language, 1936, S. 158.

23 Falkenstein, op. cit., S. 43 ff.



und ihre Nachwirkungen im alten Orient 11

Buch geführt. Ja es wird vermutet, daß die praktischen
Bedürfnisse der Buchführung die Erfindung der Schrift angeregt
hätten. Von anderer Art sind nur vier Texte, welche
wahrscheinlich Listen darstellen. In zwei derselben werden
Zeichen zusammengestellt, eine dritte, ursprünglich besonders
große Liste scheint u. a. eine Aufzählung von Berufen zu
enthalten. Merkwürdig ist, daß sich Teile dieser Liste späterhin
bis in die Zeit der Dynastie von Akkad nachweisen lassen.
Offenbar darf man in den alten Uruk-Listen den Anfang einer
gelehrten Tradition erkennen, die später weitergepflegt worden

ist. Es scheint, daß die Sumerer von Anfang an die Schrift
in den Dienst einer geistigen Tätigkeit gestellt haben, die darin

bestand, die Wirklichkeit in Form von großen Listen
darzustellen und zu ordnen 24. Aus Fara, wo die Schrift schon ein
richtiges Lesen erlaubt, sind mehrere solcher Listen gefunden
worden 25, darunter eine große, in der Namen von Göttern
aufgezählt sind. Die Tradition solcher Listen ist von den Baby-
loniern übernommen und weitergebildet worden. Sie stellen
eine der Hauptformen der babylonischen Wissenschaft dar26.
Nach den Uruk-Texten ist es heute gewiß, daß die Babylonier
in der Schrift und in der Anlage von Listen altes sumerisches
Erbe weiterführen. Die Sumerer schufen als Erfinder der
Keilschrift die Grundlage der kulturellen Betätigung im
Zweistromland. Durch die Liste gaben sie dieser eine weithin
geltende charakteristische Gestalt.

Ein zweites Gebiet, auf dem die alten Sumerer
Grundlegendes geleistet haben, ist die Geschichtsschreibung. Sie sei
darum im folgenden kurz skizziert. Die Geschichtsschreibung
diente im sumerischen Altertum zwei hauptsächlichen Zwek-
ken, und je nachdem, ob es sich um den einen oder den anderen

dieser Zwecke handelt, ist ihre Art eine verschiedene. Einmal

wurde Geschichte geschrieben, um damit ein bestimmtes
Ereignis oder eine bestimmte Tat zu bewahren, sie, wenn das
Wort erlaubt ist, zu verewigen. Zum andern suchte die Ge-

24 Vgl. dazu W. v. Soden, op. cit. (Anm. 21), S. 418 ff.
25 Veröffentlicht von A. Deimel, Schultexte aus Fara (W'issenschaftl.

Veröffentl. d. Deutschen Orient-Gesellschaft 43, 1923), S. 7 ff.
26 Proben solcher Listen hei Br. Meißner, Babylonien und Assyrien II,

1925, S. 344 ff.



12 J. J. Stamm, Kulturelle Leistungen der Sumerer

Schichtsschreibung die Ereignisse der Vergangenheit ordnend
und deutend zu durchdringen. Das bloße Bewahren des Ereignisses

folgte diesem unmittelbar. Das ordnende Durchdringen
dagegen setzt einen Abstand vom Geschehenen voraus, es ist
ohne Zweifel die spätere und jüngere Art der Historiographie,
der Anfang einer Wissenschaft von der Geschichte.

Das inschriftliche Bewahren eines Ereignisses geschah bei
den Sumerern nicht in erster Linie um des menschlichen
Nachruhmes willen, denn nicht für Menschen allein wurde Bedeutsames

aufgezeichnet, sondern vor allem für die Götter. Ihnen
errichteten die alten Könige Tempel oder Tempelteile, ihnen
verfertigten sie Statuen, gaben sie Weihgeschenke, und für sie
als den Herren von Grund und Boden besserten sie aus, was
verfallen war. In knapper Form wurde durch eine Inschrift
die Vollendung des Werkes festgehalten, wobei der stiftende
König und der empfangende Gott angegeben sind. Der Zweck
der Weihgabe findet sich bei kleineren Dingen gelegentlich
ausdrücklich genannt, indem es in der Inschrift heißt, eine
Statuette oder eine Schale sei für das Leben des Stifters
gegeben worden. König Gudea von Lagasch gab einer für eine
Göttin bestimmten Statue geradezu den Namen, daß diese sein
Leben verlängere. Einen ähnlichen Zweck, ohne daß die Texte
es ausdrücklich bezeugen, hat der Bau von Tempeln, der
beschenkte Gott soll dem königlichen Erbauer Segen und glückliche

Regierung gewähren. Die Inschriften, welche bei Bauten
gerne auf Backsteinen des Fundamentes angebracht wurden,
halten die Uebereignung des vollendeten Werkes an seinen
göttlichen Besitzer fest, zugleich bewahren sie damit vor
diesem den Namen des menschlichen Stifters. Durch die Inschrift
wurde die gute Tat eines Menschen vor einem bestimmten Gott
verewigt. Die älteste kurze Weihinschrift27 fand sich im Tempel

von El-Ubaid bei Ur aus der Zeit von etwa 2800 v. Chr.
Der namentlich genannte König schreibt darin, daß er einer
Göttin ihren Tempel gebaut habe. Zahlreiche ähnliche
Inschriften fanden sich dann durch die Jahrhunderte hindurch,
bis zum Ende der sumerischen Herrschaft2S. Die Bau- bzw.

27 Veröffentlicht von C. J. Gadd in dem Werk: Al-Ubaid (Ur Excavations

Vol. I, 1927), S. 126.
28 Belege bei F. Thureau-Dangin, Die sumerischen und akkadischen



und ihre Nachwirkungen im alten Orient 13

Weihinschrift ist sonach die ursprünglichste Form der
bewahrenden Geschichtsschreibung bei den Sumerern.

In der klassischen Zeit ihrer Kultur können wir in
Lagasch eine gewisse Erweiterung der Gattung feststellen, denn
neben ganz kurzen Texten finden sich zusammenfassende
Aufzählungen der Bauten und Weihungen des Königs 29. Für die
weitere Entwicklung der Inschriftenform ist es bedeutsam, daß
schon bei Ur-Nansche, dem ersten König der Dynastie von
Lagasch, in eine solche Aufzählung eine kurze historische
Notiz eingestreut ist. Der König berichtet, daß, nachdem er
dem Hauptgott der Stadt seinen Tempel vollendet hatte, er eine
Menge Getreide ins Vorratshaus geliefert und Holz vom
Gebirge gesammelt habe30. Das hier in den Anfängen faßbare
Eindringen des geschichtlichen Elementes findet sich schon
bei Eannatum, dem Enkel des soeben genannten Königs, reich
entfaltet. In einigen seiner Texte steht zu Anfang eine kurze
Notiz über errichtete Bauten, der dann eine längere Aufzählung

seiner Kriegstaten folgt31. Aehnlich gegliedert ist die
Inschrift auf der berühmten Geierstele dieses Königs 32 : Soweit
die beschädigten Zeilen es erkennen lassen, ist am Anfang
von Gaben an die Götter die Rede, doch geht die Darstellung
dann gleich zum Kampf mit der benachbarten Stadt Umma
über. Mehrere Sätze spielen auf die Schlacht und die Vernichtung

des Gegners an, wobei die Worte des Textes ihre
Illustration in der Stele finden. Als Folge des Sieges wird nach
dem weiteren Bericht der Inschrift zwischen Lagasch und
Umma ein Grenzgraben gezogen und eine Gedenkstele errichtet.

Wer diese Grenze überschreitet, den soll die Verwünschung

des Königs treffen, so schließt die Inschrift. Sie zeigt
eindrucksvoll, wie die alte Form der Inschrift zur Trägerin
einer eigentlich geschichtlichen Darstellung geworden ist.

Der letzte König der Dynastie von Lagasch, Urukagina,
ist bekannt durch seine Reform, mit der er die sozial Schwa-

Königsinschriften (Vorderasiat. Bibliothek 1, 1907), und bei C. J. Gadd
and L. Legrain, Boyal Inscriptions I (Ur Excavations, Texts, 1928).

29 Thureau-Dangin, op. cit., S. 2 ff.
30 Ebd., S. 4 und 5 unter f. 31 Ebd., S. 20 ff.
32 Ebd., S. 10 ff., und die Abbildung bei H. Greßmann, Altorientalische

Bilder zum AT, 2. Aufl. 1927, Tafel XI und XII.



14 J. J. Stamm, Kulturelle Leistungen der Sumerer

chen vor den Uebergriffen der mächtigen Priester schützte 33.

In einer großen Inschrift hat der König seine Maßnahmen
niederlegen lassen 34. Trotz des besonderen Inhaltes ist auch hier
die alte Form der Bauinschrift gewahrt. Am Anfang ist der
Bau eines Palastes und am Ende die Anlage eines Kanales
verzeichnet. Dazwischen steht der Reformbericht, der in zwei
weithin symmetrische Hälften gegliedert ist, deren erste Not
und Mißstände vor der Reform und deren zweite die bessere
Ordnung danach beschreibt. Diese bessere Ordnung ist dem
Früheren nicht nur im allgemeinen entgegengesetzt, nein, in
den Einzelheiten wird dargestellt, wie das, was früher
Unrecht war, aufgehoben und durch das Recht ersetzt wurde.
Die genaue Gegensätzlichkeit in der Schilderung der Epochen
legt die Vermutung nahe, daß der Verfasser eine Unheilsund

eine Heilszeit unter Urukagina einander gegenüberstellen
wollte. Der königliche Schreiber wäre damit von einem,

wie wir noch sehen werden, für die Sumerer wichtigen mythischen

Gedanken abhängig, wonach Zeiten des Heils und des
Unheils einander ablösen. Wir müssen darauf verzichten,
weiter auf den Inhalt des genannten Reformberichtes
einzugehen, für unseren Zusammenhang war er vor allem als
Beispiel dafür wichtig, wie die ursprüngliche Form der
Bauinschrift ausgestaltet und mit neuem Inhalt gefüllt werden
konnte.

Ihre reichste Entfaltung erfuhr die genannte Form zur
Zeit der sumerischen Renaissance unter König Gudea von
Lagasch. Auf zwei Steinzylindern35 hat er die Erneuerung
des Haupttempels seiner Stadt darstellen lassen. In kunstvollem

hymnischem Stil wird das Bauwerk verherrlicht, das für
Leben und Gedeihen des Landes von Bedeutung ist. Als es
zerstört war, lag über dem Land eine Zeit der Not, in der die
Flüsse nicht mehr genügend Wasser führten; sobald das
Fundament gelegt sein wird, soll nach der Verheißung des Gottes
Ueberfluß kommen. Der irdische Tempel, den der König
wiederherstellt, hat sein himmlisches Urbild: «Gleich dem er-

33 Vgl. über diesen König z. B. Br. Meißner, Könige Babyloniens und
Assyriens, 1926, S. 14 ff. 34 Thureau-Dangin, op. cit. (Anm. 28), S. 46 ff.

"36
Ebd., S. 88 ff.



und ihre Nachwirkungen im alten Orient 15

habenen Tempel, der im Himmel ragt, erbaute er den Tempel»,

heißt es im Text36. Nach der Vollendung des Werkes
spricht der König sieben Segensworte und feiert die Stadt
ein Fest von sieben Tagen. Der Stadtgott zieht mit seiner
göttlichen Gemahlin ein und danach 15 Götter seines Hofstaates,

für die alle Unterkunft im großen Tempel bereit ist. Vor
und nach seinem Werk bringt der König Opfer dar und
spricht er Gebete. In einem Traum ist ihm der Wunsch des
Gottes nach der Erneuerung seines Hauses kundgetan worden.

Mit ihrem reichen, vielgestaltigen Inhalt ist die große
Bau- und Weihinschrift eine wertvolle Quelle für die
sumerische Religion und Mythologie. Sie zeigt zugleich, welcher
Ausgestaltung die Form der Bauinschrift fähig war.

Mit dem Ende der sumerischen Kultur fiel die soeben
charakterisierte Form der Geschichtsdarstellung nicht dahin,
denn auch sie wurde von den Babyloniern und Assyrern
übernommen37. Strenger an die alten Vorbilder hielten sich
stets die babylonischen Könige, die der Zeit Hammurabis
sowohl wie die im 6. vorchristlichen Jahrhundert38. Auch die
Könige der Assyrer pflegten die ältere Form der Bauinschrift,
daneben erweiterten sie diese, indem sie — nach Jahren oder
Feldzügen geordnet — die Berichte ihrer Taten einfügten 39.

Wie bei der Keilschrift sehen wir auch bei der Geschichtsschreibung

die Sumerer als Schöpfer eines für die Kultur des
Zweistromlandes grundlegenden Elementes.

Die zweite zuvor genannte Form der Geschichtsdarstellung,

bei welcher die Ereignisse gedeutet und geordnet wer-

36 Ebd., S. 113.
37 Eine Darstellung der Gattung bei S. Mowinckel, Die vorderasiatischen

Königs- und Fürsteninschriften (Eucharisterion für II. Gunkel I,
1923, S. 278 ff.), Ergänzungen dazu bei W.Baumgartner, Zur Form der
assyrischen Königsinschriften (Orientalistische Literaturzeitung 27, 1924,

Sp. 313 ff.).
38 Die Inschriften Hammurabis bei L. W. King, Letters and Inscriptions

of Hammurabi, 1900 (eine Probe bei Ebeling, Altorientalische Texte zum
AT, 2. Aufl. 1926, S. 338), diejenigen der neubabylonischen Könige bei
St. Langdon, Die neubab. Königsinschriften (Vorderasiat. Bibliothek, 4,

1912) (Proben bei Ebeling, op. cit., S. 365 f.).
39 Vgl. Ebeling-Meißner-Weidner, Die Inschriften der altassyrischen

Könige (Altoriental. Bibliothek I, 1926), S. 2 ff.



16 J. J. Stamm, Kulturelle Leistungen der Sumerer

den, bedient sich weithin der Form der Liste. Aus der Zeit
des Endes der sumerischen Kultur ist als Hauptwerk dieser
Art eine große Königsliste bekannt geworden40. In dieser
werden, nach Dynastien geordnet, die Herrscher der Vergangenheit

aufgeführt, wobei bei jedem die Jahre seiner Regierung

und bei einzelnen eine kurze geschichtliche Notiz
angegeben werden. Diese große Liste, welche uns in mehreren
Exemplaren bzw. Fragmenten von solchen erhalten ist, kennt
eine große Flut als das einschneidendste Ereignis der Vergangenheit.

Sie führt die Herrscher nach derselben auf, nur eines
ihrer Exemplare bringt auch diejenigen, welche vor jenem
Ereignis gewesen sind.

Die Könige vor der Flut, von denen es nach einer Tradition

8 und nach einer anderen 10 gegeben hat41, sind alle
durch eine außergewöhnliche Länge der Regierungszeiten
gekennzeichnet, das meiste sind 108 000 Jahre und das wenigste
18 600. Ein langsames Absinken der Jahre gegen die Flut hin,
wie dies bei den biblischen Urvätern der Fall ist, läßt sich
hier nicht beobachten. Zum Kreise der mythischen Heroen
gehört, ausgezeichnet durch die längste Regierungszeit, der
Gott Tammuz. Die Namen aller Könige sind sumerisch. Sie

gehören also alter sumerischer Tradition an, trotz der
verhältnismäßig späten Zeit, aus der die große Königsliste
stammt.

Für die Zeit nach der Flut bis auf die Epoche, welcher
die Liste entstammt, werden 20 Dynastien aufgeführt, welche
in den Städten des Landes, einander ablösend, geherrscht
haben. Wenn von einer Stadt auf die andere übergeleitet
wird, kehrt regelmäßig der Satz wieder: «Die Stadt X
schlug die Waffe, ihr Königtum ging nach der Stadt Y.> 42

Hinter dieser Ausdrucksweise steht offenbar die Vorstel-

40 Vgl. H. Zimmern, Die altbabylonischen vor- (und nach-) sintflutlichen

Könige nach neuen Quellen (Zeitschr. d. deutschen morgenl. Ge-

sellsch. 78, 1924, S. 19 ff., und H. G. Güterbock, Die historische Tradition
und ihre literarische Gestaltung bei Babyloniern und Hethitern bis 1200

(Zeitschr. f. Assyriologie NF 8, 1934, S. 2 ff.)-
41 Die erwähnte große Liste kennt acht solcher Könige (Zimmern,

op. cit., S. 22, eine vereinzelte kleine Tafel deren zehn (ebd., S. 20 f.).
42 Güterbock, op. cit., S. 2.



und ihre Nachwirkungen im alten Orient 17

lung von einem Königtum, welches, nachdem es einmal
vom Himmel auf die Erde gekommen, von einer Stadt auf
eine andere tibergeht. Der bunte Wechsel von Königsherrschaften

ist damit, dem sumerischen Ordnungssinn entsprechend,

in ein bestimmtes Schema gebracht, bei dem es nicht
unterbleiben konnte, daß Herrschaften, die zeitlich nebeneinander

bestanden, hintereinander angesetzt werden mußten.
Eigentlich geschichtlichen Boden erreicht die Liste erst mit
der von ihr an 15. Stelle genannten Dynastie von Akkad mit
König Sargon an der Spitze. Für die Zeit vorher fehlen
geschichtliche Angaben nicht, so ist der angegebene Name des
ersten Herrschers der ersten Dynastie von Ur durch Wool-
leys Grabungen inschriftlich bestätigt worden43. Daneben
aber zählen zu den ersten nachsintflutlichen Königen Götter
und Helden, darunter Gilgamesch, der Held des bekannten
Epos ", und Etana, von dessen Himmelfahrt der Mythos 45

berichtet. Außer in solchen Gestalten zeigt sich ein mythisches
Element in den bis auf die Dynastie von Akkad noch immer
auftretenden hohen Regierungszahlen, wobei freilich die 1000
nie überschritten werden. Auffallend und für den geschichtlichen

Wert der Liste aufschlußreich ist, daß Namen von uns
inschriftlich bekannten Herrschern in ihr nicht verzeichnet
sind 48. Sie darf im ganzen als Sammlung alter volkstümlicher
Tradition beurteilt werden.

Daß die Babylonier 10 vorsintflutliche Könige gekannt
haben, wußte man im Abendland seit langem, und zwar aus
Exzerpten eines Werkes, das Berossus, ein zur Zeit
Alexanders lebender griechisch schreibender babylonischer Priester

verfaßt hat. Dessen Nachrichten sind nun überraschend
bestätigt worden. Auf Grund der Berossus-Exzerpte vermutete

43 Es handelt sich um Mes-anni-padda (Zimmern, op. cit., S. 32), der auf
der oben S. 12 (vgl. Anm. 27) genannten Inschrift seines Sohnes A-anni-
padda erwähnt ist.

44 Neueste Uebersetzung ins Deutsche durch A. Schott, Das Gilgamesch-
Epos (Reclam, 1934), sonst auch bei Ebeling, Altoriental. Texte zum AT,
2. Aufl. 1926, S. 150 ff.

46 Uebersetzt durch Ebeling, op. cit., S. 235 ff.
48 Güterbock, op. cit. (Anm. 40), S. 7 f.
47 Vgl. P.Schnabel, Berossus und die babylonisch-hellenistische

Literatur, 1923.

2



18 J. J. Stamm, Kulturelle Leistungen der Sumerer

man ebenfalls seit längerer Zeit, daß die alttestamentliche
Tradition 48 von vor der Flut lebenden Urvätern aus Babylon
stamme. Auch diese Vermutung ist durch die Liste als richtig
erwiesen, nur wird sie dahin präzisiert, daß die Sumerer die
Tradition geschaffen haben, wie es auch die Sumerer waren,
auf welche die Sage einer Flut zurückgeht.

Außer der genannten Liste gehören in den Kreis der
ordnenden und deutenden historischen Literatur größere
Dichtungen über geschichtliche Motive und Gestalten ". Sie
entstammen ebenfalls der späteren sumerischen Zeit. Persönlichkeiten,

die dabei besonders berücksichtigt werden, sind der
große König Sargon und sein Nachkomme Naram-Sin. Zur
Eigenart der Werke gehört, daß sie die Geschichte verstehen
als Wechsel zwischen Heils- und Unheilszeiten. Ein Naram-
Sin gewidmeter Text50 läßt dessen Regierung als Segenszeit
beginnen und ebenso enden. Dazwischen liegt eine Epoche
der Not, die, wie es scheint, durch ein kultisches Vergehen
verursacht ist. Andernorts wird die Fremdherrschaft, welche
auf die Dynastie von Akkad folgte, als Fluchzeit geschildert,
der ein König von Uruk als Befreier ein Ende macht51.
Als Wechsel zwischen Segen und Fluch, dem der zuvor
genannte Uebergang des Königtums von einer Stadt zur anderen

verwandt ist, so deutete sumerisches Denken die
Wirklichkeit. Sie wird verstanden als ein Auf und Ab, das einmal,
als das Königtum auf die Erde kam, begann, und das seither

unaufhörlich weitergeht. Es liegt ein düsterer Ernst in
diesem Gedanken, ein Ernst, der manche Werke der babylonischen

Literatur auszeichnet, nicht zuletzt deren tiefstes Werk,
das Gilgamesch-Epos. Die große Konzeption vom Wechsel
zwischen Segen und Fluch wirkte ebenfalls über die Zeit der
Sumerer hinaus fort. Eine Nachwirkung bei Babyloniern und
Assyrern glauben wir darin zu sehen, wie deren Herrscher
ihre Regierungen als Zeiten des Segens und des Heils schildern

62, und wie sie andererseits einem Usurpator Fluch und

48 Gen. 4,17—26 und 5,1—32. 40 Güterbock, op. cit., S. 11 If.
50 Ebd., S. 24 ff.
61 Es handelt sich um die Befreiung Sumers vom Volke der Gutäer,

vgl. ebd., S. 14.
02 Solche «Heilszeitschilderungen» zusammengestellt bei H. Zimmern,



und ihre Nachwirkungen im alten Orient 19

Untergang wünschen ". Freilich sind hier nur einzelne Züge
erhalten, der ursprüngliche Wechsel zwischen Segen und
Fluch ist nicht mehr im Zusammenhang gesehen. Es wird
sich weiter fragen, ob nicht Heils- und Unheilserwartungen,
wie sie aus Israel und dann von den Griechen und Römern
bekannt sind, hier ihren Ursprung haben. Die Frage soll
nur gestellt und nicht beantwortet werden; selbstverständlich
wird eine genaue Untersuchung auch die Umprägungen,
welche der alte Mythos bei den genannten Völkern erfahren
hat, berücksichtigen müssen.

Abschließend möchten wir noch ein drittes Gebiet nennen,
auf dem die Sumerer Bedeutendes geleistet und die Kultur
des alten Mesopotamien nachhaltig beeinflußt haben, wir meinen

das Gebiet der Kunst. Da manche ihrer Werke bekannt
oder wenigstens leicht zugänglich sind, beschränken wir uns
auf wenige Sätze, in denen wir, ohne Anspruch auf Vollständigkeit

zu erheben, herausgreifen, was uns besonders wichtig

erscheint.
Wir wenden uns zunächst der Architektur zu. Sie kennt

eine Bauform, die im Bild wohl keiner der alten Städte am
Euphrat und Tigris gefehlt hat, nämlich den Stufen- oder
Tempelturm. Am bekanntesten ist der in Babylon gelegene,
den König Nebukadnezar II. um 570 v. Chr. wiederhergestellt
und den etwa 100 Jahre später Herodot gesehen und als Turm
von acht Stockwerken beschrieben hat64. Die Form des
Stufenturms läßt sich heute bis in die Zeit vor 2000 zurückverfolgen,

also bis in die spätere sumerische Zeit hinein. Ur-
Nammu, der Gründer der dritten Dynastie von Ur, ist als
großzügiger Schöpfer solcher Bauten in mehreren Städten
bezeugt. Der Stufenturm in seiner Stadt Ur 65 war ein Massiv,

Zum Streit um die «Christusmythe», 1910, S. 16 ff.; Texte z. B. hei M. Streck,
Assurbanipal, II. Teil, S. 7, S. 213 und S. 261 (Vorderasiat. Bibliothek 7/2,

1916).
63 Beispiele von Verwünschungen in: Die Inschriften der altassyr.

Könige (vgl. Anm.39), S. 24 ff., S. 64 ff., S. 124 ff.
54 Vgl. dazu Fr. Wetzel, Babylon zur Zeit Herodots (Zeitsehr. f. Assy-

riologie NF 14, 1944, S. 45 ff.).
65 Vgl. dazu Ur Excavations Vol. V (oben Anm. 5), S. 98 ff., sowie H.

Lenzen, Die Entwicklung der Zikurrat von ihren Anfängen bis zur Zeit der



20 J. J. Stamm, Kulturelle Leistungen der Sumerer

das auf einer Grundfläche von 62,5 m Länge und 43 m Breite
stand. Auf einem ersten Plateau, das 11 m über den Boden
emporragte, erhob sich ein zweites und auf diesem
wahrscheinlich ein drittes Stockwerk, auf dem wohl ein Tempel
stand. Die Gesamthöhe wird auf etwa 20 m berechnet, was
wenig ist gegenüber den 90 m, die für den Turm in Babylon
veranschlagt werden 50. Trotz des offenkundigen Größenunterschiedes

ist gewiß, daß die Tempeltürme aus spätsumerischer
Zeit, die direkten Vorbilder der babylonischen und assyrischen

gewesen sind. Alle diese Turmbauten, die sumerischen
und die späteren, haben auch gemeinsam, daß sich in ihrer
Nähe zu ebener Erde ein Tempel befand, worauf W. Andrae
seine Annahme gründet, daß der Tempel auf der Höhe des

Turmes der Wohnort der Gottheit gewesen sei, während der
Tieftempel als Ort ihres Erscheinens zu gelten habe57. Die
Grabungen in Ur, El-Ubaid und Uruk führten nun zur
Erkenntnis, daß der spätsumerische Stufenturm einen älteren
Vorgänger hat, der bis in die vorgeschichtliche sumerische
Zeit hinaufreicht58. Dieser wird gebildet aus einer massiven
Plattform von verhältnismäßig geringer Höhe — 13 m in
Uruk — auf welcher ein Tempel liegt. Am Fuße solcher
archaischer Hochtempel fanden sich bisher keine Kultstätten
angelegt. Deshalb wird es fraglich, ob der ursprüngliche
Sinn des Tempelturmes der einer Wohnstätte für die Gottheit

gewesen sei. Ein Archäologe, der sich 1941 in gründlicher

Weise zu diesen Fragen geäußert hat59, vermutet, der
ursprüngliche Sinn des hochgelegenen Tempels sei einfach
der des Opfer- und Anbetungsortes gewesen. Die alten
Anlagen seien nichts anderes als ins Große gesteigerte Altäre.
Wie dem auch sei, erwiesen ist, daß die Form des Tempelturmes

eine Schöpfung der Sumerer ist, die sich aus der alten
Hochterrasse heraus entwickelte.

III. Dynastie von Ur (Ausgrabungen d. Deutschen Forschungsgemeinschaft

in Uruk-Warka, Bd. 4, 1941), S. 40 ff.
66 So bei E. Unger, Babylon, Die heilige Stadt, 1931, S. 195 und S. 200.
57 Dargelegt in dem Buch: Das Gotteshaus und die Urformen des

Bauens im Alten Orient, 1930, S. 1 ff.
53 Dazu H.Lenzen in seinem oben (Anm. 55) genannten Werk, S. 6 ff.
56 Ebd., S. 55 f.



und ihre Nachwirkungen im alten Orient 21

Bekannt ist, welche Meisterwerke die sumerische Plastik
und die hochentwickelte Einlegetechnik hervorgebracht haben.
Es ist zu erinnern an die schon erwähnte Geierstele des

Königs Eannatum, auf der die sumerische Phalanx so
eindrucksvoll dargestellt ist, oder dann an die Familienreliefs des

Königs Ur-Nansche von Lagasch, die den König mit seiner
Familie als Bauherrn und heim Trünke zeigen 60. Unter den
Funden Woolleys in den Königsgräbern von Ur steht die
berühmte Standarte im Vordergrund, auf welcher in sechs Streifen

nacheinander die Schlacht, der Tribut der Besiegten und
das Siegesmahl des Königs dargestellt sindei. Zu diesen etwas
länger bekannten Werken kommen aus den Jahren vor dem

Krieg zwei besonders schöne in Warka gefundene Stücke hinzu,

die beide dem Ende des vorgeschichtlichen Zeitalters
angehören. Das eine ist eine ca. 90 cm hohe Alabastervase 62, auf
deren Außenwand in vier Streifen gegliedert Szenen aus dem
Tempelleben eingeritzt sind. Wir sehen einen Garten am Wasser,

heilige Herden, dann die Darbringung der Gaben des Landes

vor der Gottheit. Das andere, besonders wertvolle Stück
ist ein aus weißem Marmor geformter weiblicher Kopf63, bei
dem uns das Ebenmaß der Züge und die Feinheit der
Modellierung ergreift: ein unerreichbares Meisterwerk in der Frühzeit

der mesopotamischen Kunst. Die wenigen Werke der
Plastik, die wir genannt haben, zeigen einige auffallende
Gemeinsamkeiten: die Aufteilung der Szene in Streifen, die
Anordnung der Figuren vorwiegend auf gleicher Höhe und eine
möglichst symmetrische Gliederung der Szenen, wodurch die

60 Abbildungen bei W. Andrae, Die Kunst des Alten Orients
(Propyläen-Kunstgeschichte II, 1925), S. 455, auch bei A. Scharff, Wesensunterschiede

ägyptischer und vorderasiatischer Kunst (Der Alte Orient, Bd. 42,

1943, Tafel XI).
61 Veröffentlicht von Woolley in The Royal Cemetery (vgl. oben

Anm. 11), S. 266 ff., abgebildet auch in Ur und die Sintflut, Tafel 18 f., und
bei A. Moortgat, op. cit. (oben Anm. 11), Tafel V und VI.

62 Abgebildet bei E. Heinrich, Kleinfunde aus den archaischen
Tempelschichten in Uruk (Ausgrabungen der Deutschen Forschungsgemeinschaft
in Uruk-Warka, Bd. 1, 1936), Tafel 2 f. und 38.

63 Beschrieben und abgebildet bei H.Lenzen in: Zeitschr. f. Assyriolo-
gie NF XI, 1939, S. 85 ff., auch bei A. Scharff, Die Frühkulturen Aegyptens
und Mesopotamiens (Der Alte Orient, Bd. 41, 1941, Tafel XI).



22 J. J. Stamm, Kulturelle Leistungen der Sumerer

Wirklichkeit des Geschauten in eine bewußte Ordnung
eingefügt wird. Das gleiche läßt sich bei den in die Siegelzylinder,

das sind kleine Steinwalzen, eingeritzten Szenen beobachten.

In den älteren Schichten der sumerischen Vorzeit, die mit
den Texten der alten Wortschrift gleichzeitig sind, zeigt sich
noch eine gewisse Freiheit: Tiere und Menschen sind frei im
Bilde schwebend angeordnet, noch ist eine regellose Bildverteilung

möglich. Daneben sind aber schon die Anfänge der
späteren Prinzipien fühlbar, wonach das Bild symmetrisch in
die zur Verfügung stehende Fläche eingefügt wird. Auch tritt
hier schon die später so häufige antithetische Anordnung
zweier Figuren auf, und neben einer besonders wirklichkeitsnahen

Darstellung der Tierwelt gibt es schon eine sinnbildlich
abstrahierende, in welcher Tiere wappenartig gebildet werden

64. Strenge Ordnung und Abstraktion sind die Kräfte,
welche gerade die sumerische Kleinkunst späterhin immer
mehr beherrscht haben. Es sind das zwei geistige Strebungen,
die uns schon bei den Ausführungen über die Sprache und
über die alte Schrift als bedeutsam für das sumerische Leben
entgegengetreten sind.

Wir stehen am Schluß. Rückblickend dürfen wir sagen,
daß die sumerische Kultur ein einzigartiges Beispiel einer
alten, weithin selbständigen Hochkultur ist. Schon um dessent-
willen verdient sie ein besonderes Interesse. Außerdem aber
ist die sumerische Kultur die Urheberin von geistigen Formen
und von Erkenntnissen, die für das ganze spätere Zweistromland

grundlegend geworden sind und die auch die Nachbarländer

beeinflußt haben. Dies alles gibt der Erforschung des
sumerischen Altertums ihr besonderes Gewicht.

Basel. Johann Jakob Stamm.

61 Vgl. dazu Moortgat, op. cit. (Anm. 11), S. 77 ff., und E.Schott in:
Fünfter vorläufiger Bericht über die von der Notgemeinschaft der Deutschen

Wissenschaft in Uruk-Warka unternommenen Grabungen (Abh. d.

preuß. Akad. d. Wiss. Jahrg. 1933, Phil.-Hist. Kl. Nr. 5 S. 42 ff., ferner
E.Heinrich, op. cit. (Anm. 62), Tafel 17—19.


	Kulturelle Leistungen der Sumerer und ihre Nachwirkungen im alten Orient

