
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 1 (1945)

Heft: 4

Rubrik: Miszellen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Miszellen 303

liehe Maschine zu ölen, als sie durch ein anderes Räderwerk
zu ergänzen oder zu ersetzen.

Abgesehen von diesem, der Verf. wird wohl sagen,
richtungsbedingten Vorurteil, soll unser Dank in nichts geschmälert

sein für das viele Gescheite und der konkreten Wirklichkeit
Angemessene, auch für die frohe und freie Art der

Darstellung. Es sind hier Dinge zur Sprache gebracht, die vor
allem dem jungen Seelsorger unbedingt mußten gesagt werden,
weil er die Wirklichkeit nun einmal nicht kennt, auch wenn er
sich dies meist einzubilden pflegt. Und auch dem gewiegten
Fachmann auf diesem Gebiete möchte es nichts schaden, wenn
in seine Selbstgefälligkeit Köhlers Büchlein fliegt und durch
etwa eingeschlagene Fenster die Luft einer halbvergessenen
Wirklichkeit hereinströmt.

Neuallschwil b. Basel. Julius Schweizer.

Miszellen.
Alttestamentliche Wortforschung.

Pelöni.
Wenn man auf hebräisch «der und der» sagen will, das heißt, wenn

man einen Menschen bezeichnen will, dessen Namen man nicht nennen
kann oder nicht nennen will, so sagt man pelöni almöni. Diese beiden
Wörter kommen immer zusammen vor, während sich im Arabischen und
Syrischen und, aus dem Arabischen entlehnt, sogar im Spanischen das
erste der beiden Wörter auch allein in der Bedeutung «ein gewisser, der
NN.» findet.

Ueber die Herkunft des Wortes sagen die Wörterbücher von C.

Siegfried u. B.Stade (1893), von König (2. u. 3. Aufl. 1922) und von Gesenius-
Buhl (15. Aufl. 1915) nichts, die von Fürst (3. Aufl. 1876) und von Brown-
Driver-Briggs (1907) leiten es von einem unbelegten pälön ab. Fürst freilich

ist seiner Sache nicht sicher, denn auf der gleichen Seite leitet er
unser Wort als Verkürzung aus palmöni ab. Dies ist freilich unmöglich,
denn palmöni seinerseits ist nichts andres als eine Verquick- oder Mischform

aus pelöni almöni; Brockelmann gibt in seinem Grundriß der
vergleichenden Grammatik der semitischen Sprachen, 1. Bd., 1908, S. 294 f.,
eine ganze Reihe solcher sogenannter Kombinationen. Schon Stade, Lehrbuch

der hebräischen Grammatik, 1879, S. 116, hat diese Erklärung
gegeben.

Die Ableitung von pelöni aus unbelegtem pälön hat schon der treffliche

Gesenius in seinem Thesaurus, tomus 2, ed. altera, 1839, p. 1104,

geboten, und sie ist ohne Zweifel richtig. Pälön, sagt Gesenius, bedeute «di-



304 Miszellen

stinctio>, offenbar im Sinne von Unterscheidung,' Hervorhebung, und
pelöni sei «distinctus, definitus, quem digitis quasi monstro, non nomino».
Das ist doch nicht ganz richtig.

Das Zeitwort pälä nämlich, das aus pälaj entstanden ist, ist eine
Nebenform von pälä mit Aläf als drittem Konsonanten, wie ja die Bildungen

der sogenannten Lamäd-He und der Lamäd-Aläf oft nebeneinander
laufen oder ineinander übergehen. Wie in cliäzön und chäzüt von chäzä
aus ursprünglichem chäzaj der dritte Konsonant verschwunden
(«verhallt») ist, während er in chäzjön und chizzäjön erhalten blieb, so ist er
auch in pälön verschwunden. Die Bildung ist durchsichtig. Was bedeutet

sie?
Das Zeitwort niflä bedeutet: als anders, als ungemäß behandelt werden,

daher: zu schwer sein Sach. 8, 6; Gen. 18, 14; Dt. 17, 8; Jer. 32, 17 und
mehr. Dann bedeutet es ungewöhnlich, außerordentlich, wunderbar sein
2. Sam. 1,26; Hi. 42, 3 und mehr. Daher ist das Partizip nifla'oth Unerhörtes

Dan. 11, 36, Ungeheures Dan. 8, 24, Wunderbares, Wunder Ex. 3, 20

und oft.
Das qal dieses Yerbs, welches sich nicht belegt findet, bedeutet offenbar:

anders sein. Pelöni ist der Andre. Und hier setzt eine beachtenswerte
Entwicklung der Bedeutung ein. Auch hebräisch nokri heißt anders,
fremd, und nekär heißt die Fremde, das Ausland, bän-nekär der Ausländer,

näkär, nökär Unvertrautheit, Unbehagen, Mißgeschick. Das Zeitwort
dazu hat als nif'al zwei ganz verschiedene Bedeutungen: 1. sich als fremd
geben, sich fremd stellen, sich verstellen und 2. sich als fremd behandeln
lassen, sich genau ansehen lassen, erkannt werden. So kann also die
Semantik desselben Wortes sich in zwei ganz verschiedenen Richtungen
bewegen. Als hif'il bedeutet hikkir 1. (als unbekannt) untersuchen, durchsehen,

2. (als fremd ins Auge fassen) erkennen, 3. erkannt haben, kennen.
Von solchen semantischen Erwägungen aus wird man sagen, pelöni

bedeute: ein Andrer, und zwar im Sinn von: der, um den man sich nicht
genau bekümmert, ein Unbestimmter, ein Gewisser.

(Weitere Beiträge folgen.)
Zürich. Ludwig Koehler.

Zum Altargesetz im Bundesbuch.
In dem zum Bundesbuch gehörenden Altargesetz Ex. 20, 24—26 findet

sich in Y. 24 die bekannte Bestimmung über den Ort der zu errichtenden
Altäre: «An jedem Ort, wo ich meines Namens gedenken lassen werde,
werde ich zu dir kommen und dich segnen.» Mit der Uebersetzung des

Relativsatzes durch «wo ich meines Namens gedenken lassen werde»
folgen wir dem masoretischen Text des AT aschär azkir ät schemi und seiner

Wiedergabe in der LXX ou iàv èrrovopdmju to övoqa pou ëKeî. Dies tun in
verschiedenen Abwandlungen viele Exegeten, wie Dillmann (1880),
Holzinger (1900 im Kommentar und 1922 bei Kautzsch I, 4. Aufl.), Baentsch
(1903), Heinisch (1934), auch Luther («an welchem Ort ich meines
Namens Gedächtnis stiften werde») und die Zürcher Bibel («an jeder Stätte,
die ich für meine Anbetung bestimme»).



Miszellen 305

Andere Erklärer folgen demgegenüber der abweichenden Ueberliefe-

rung in der Peschitto, wo statt der 1. Person azkir vielmehr die 2. tazkir
gelesen ist; sie übersetzen dann entweder: «an jeder Stätte, wo du meinen

Namen anrufst» (Greßmann 1921, ähnlich Eißfeldt, Einleitung in das

AT, 1934, S. 248) oder «an jeder Stätte, wo du meinen Namen ausrufst»
(Beer 1939). Wenn wirklich tazkir das Ursprüngliche gewesen ist, so

läßt sich das vorgeschlagene «anrufen» durch die Stelle Jes, 48, 1

rechtfertigen, während «ausrufen» eine für das Hiphil von zäkar nicht
nachzuweisende Bedeutung voraussetzt. Nach dem Vorkommen des Verbums
zäkar im Syrischen bedeutet der Satz in der Peschitto wohl genau: «an

jedem Ort, da du meinen Namen nennst bzw. erwähnst», wobei gewiß
die Meinung ist, daß dies beim Opfer oder beim Gebet geschieht.

Ohne Zweifel gibt der von der syrischen Tradition geforderte
Subjektswechsel (du nennst — ich komme und segne) einen guten Sinn. Auf
die «actio» des opfernden und betenden Menschen folgt die «reactio» Gottes,

der seinen Segen verheißt. Nach hebräischer Ueberlieferung stehen
nebeneinander drei Tätigkeiten Gottes, deren Folge nicht notwendig ist;
denn es scheint selbstverständlich zu sein, daß Gott segnend dahin kommt,
wo er seinem Namen ein Gedächtnis stiften will. Dazu kommt, daß hizldr
schëm im Sinne von «anrufen Gottes durch den Menschen» viel konkreter
und plastischer ist, als wenn es bedeutet, daß Gott seinem Namen ein
Gedächtnis stiften wolle.

Trotzdem wird man den syrischen Text ablehnen müssen, und zwar
als eine Erleichterung des durch die LXX bestätigten masoretischen
Textes. Es wird also darauf ankommen, immer tiefer in das Verständnis
des hebräischen Wortlautes einzudringen. Ein kleiner Beitrag dazu möchte
das Folgende sein.

Die zuvor genannten Uebersetzungen der Verbalform azkir sind
sprachlich korrekt, da dem Qal von zäkar «gedenken» als Hiphil «gedenken

machen», «in Erinnerung bringen» entspricht. Auch sachlich ist mit
diesen Uebersetzungen auszukommen, wenn auch zuzugehen ist, daß sie
blaß und wenig konkret sind. Da scheint mir nun, daß für Ex. 20, 24 die
Stellen wichtig sind, an denen hizldr nicht einfach «in Erinnerung bringen»

bedeutet. Diese sind im Wörterbuch von Gesenius-Buhl, 17. Aufl.
S. 198 unter Nr. 2 aufgeführt, und auf einige von ihnen hat neuerdings
Begrich in der «Ztschr. f. d. at.liche Wissenschaft», NF 17, 1940/41, S. 12
Anm. 4 hingewiesen. An diesen Stellen bedeutet hizkir :

1. nennen: Jahwe hat mich vom Mutterschoß berufen und vom Mutterschoß

meinen Namen genannt (Jes. 49,1); Ich nenne Rahab und Babel als
meine Bekenner (Ps. 87, 4, so mit Kittel, Die Psalmen, 5. u. 6. Aufl. 1929,
S. 289).

2. erwähnen (Der Obermundschenk spricht im Gefängnis zu Joseph) :

Du wirst meiner dem Pharao gegenüber Erwähnung tun (Gen. 40, 14) ;

Und das Land Juda wird für Aegypten zum Schrecken werden. Jeder
(aus Aegypten), vor dem man es (Juda) erwähnt, wird erschrecken
(Jes. 19,17); Als er (der Bote) die Lade Gottes erwähnte (1. Sam. 4,18).

3. verkünden, melden: Jes. 63, 7; Ps. 71,16; Ps. 77,12, wo es vom Ver-

20



306 Miszellen

künden von Gottes Gnade bzw. seiner Gerechtigkeit steht. Für unsern
Zusammenhang aufschlußreich sind die Stellen Jes. 26,13; Jes. 12, 4 und
Ps. 45,18, da an ihnen hizkïr schëm vorkommt in der Bedeutung «den

Namen (Gottes) kundtun». Besonders klar ist Ps. 45,18: «Ich will deinen
Namen kundmachen unter allen Geschlechtern, darum werden die Völker
dich preisen immer und ewig.» Das Preisen der Völker soll hier die Folge
der zuvor ergangenen Verkündigung sein.

In analoger Weise wird man nun azkir ät schemï in Ex. 20, 24

verstehen müssen, nur daß nicht Menschen den Namen des Herrn
kundmachen, sondern er selber dies tut. «An jedem Ort, wo ich meinen Namen
kundmache (offenbare), werde ich zu dir kommen und dich segnen»,
so glauben wir übersetzen zu müssen. Der Satz spricht das aus, was
die Geschichte des alten Israel durch «Heiligtumssagen», wie die von
Gen. 28,10 ff. bestätigt. In Bethel ist es wirklich Gott, der sich zuerst als
Gott Abrahams und Isaaks kundgibt und der dann Jakob seinen Segen
verheißt. Die Geschichte von Bethel illustriert deutlich, wie sinnvoll die
in der syrischen Tradition beanstandete dreifache Tätigkeit Gottes im
at.lichen Altargesetz zum Ausdruck kommt.

Abschließend sei noch die Frage aufgeworfen, wie die unter 1—3

genannten Sonderbedeutungen sich zur Hauptbedeutung von hizkïr «in
Erinnerung bringen» verhalten. Begrich hat a. a. 0. die Vermutung
ausgesprochen, daß es sich bei 1—3 um eine sekundäre Ableitung vom
Substantiv zekär «das Gedenken», «der Name» handle, eigentlich also «den
Namen kundtun». Dies ist möglich; doch möchten wir ernstlich erwägen,
ob nicht die Sonderbedeutungen einfach aus der Hauptbedeutung abgeleitet

werden können. Jedes «in Erinnerung bringen» ist ja zugleich ein
«erwähnen», allerdings von etwas von früher her Bekanntem. Wie leicht
konnte die Beziehung auf das Bekannte wegbleiben, so daß hizkïr «erwähnen»

überhaupt bedeutete. Es wäre das eine Entwicklung, wie sie für das
lateinische commemorare bezeugt ist, das ebenfalls «in Erinnerung bringen»

und «erwähnen», «darlegen» heißt.
Basel. Johann Jakob Stamm.

Die Wiedersehenshoffnung im Neuen Testament.
In Seminarübungen über die Thessalonicherbriefe sind wir darauf

aufmerksam geworden, wie 1. Thess. 4,13—18 Paulus wohl versichert, daß
die entschlafenen Gemeindeglieder gegenüber den bis zur Parusie
übrigbleibenden keineswegs benachteiligt seien und beide in gleicher Weise
auf das iràvToxe oùv Kupüp elvai hoffen dürfen, wie aber eine Hoffnung auf
ein Sein oùv d\\f|\oiç unausgesprochen bleibt. Das ist darum auffallend,
weil die Beunruhigung der Gemeinde, die Entschlafenen könnten am Heil
verkürzt sein, auch die Frage in sich schloß: «Werden wir sie, wenn der
Herr kommt, wiedersehen?» Doch das berührt der Apostel gar nicht; für
ihn und seine Leser liegt das Pathos der Hoffnung allein bei der
bleibenden Vereinigung mit dem Herrn.

Aehnlich spricht Paulus Phil. 1, 23 einzig von seinem Verlangen nach
dem oùv XpicrxûJ elvcu. Zu Christus kommen oder bei den Brüdern bleiben,



Miszellen 307

das ist die Alternative, die ihn beschäftigt. Wie nahe hätte da der
Gedanke gelegen: «Wenn ich euch auch jetzt genommen werde, so werden
wir doch zuletzt beim Herrn wieder zusammentreffen!» Doch er spricht
nur davon, daß er sozusagen vom Rand des Grabes wieder zu ihnen
kommen könnte, aber nicht von einer Wiedervereinigung jenseits des
Grabes. 2. Kor. 5,1 ff., wo er vorher die enge Solidarität zwischen sich
und der Gemeinde betont hat — sein Sterben bedeutet ihr Leben —, ist
bloß vom Daheimsein beim Herrn, aber nicht von einem Beieinandersein
die Rede. Auch 1. Kor. 15, 52 wird das Verhältnis der Auferweckten und
der Verwandelten zueinander gar nicht berührt. Spielt in Kol. 1,12 der
Gedanke des Wiedersehens mit, wenn Paulus die Kolosser zum Dank
auffordert gegenüber dem Vater, Tût kaviboavTi ûjuàç (var. : fih<k) £k Ttjv peplba
rot) K\f]pou tlEjv &xiwv ev tu) cpum? Da der Artikel nicht wiederholt ist, läßt
sich nicht sicher sagen, ob év tûi ipum zu KXfjpoç oder zu crpoi gehört. M. Di-
belius möchte hier die Heiligen nicht anders als sonst bei Paulus verstehen
und es zu KXfjpoç ziehen: Anteil an der göttlichen Lichtwelt, der den jetzt
noch auf Erden weilenden Christen bestimmt ist. Doch scheint es mir besser,

KXfjpoç tujv ùtiuiv als Einheit zu fassen und dahin zu verstehen, daß
sowohl der KXfjpoç als die dyioi sich jetzt schon droben im Licht befinden,
d. h. daß an die bei Gott weilenden Heiligen, die Frommen der Vorzeit
gedacht ist. Das legt die Parallele Eph. 1,18 nahe; auch wenn dort ein
Epigone des Paulus sprechen sollte, so hat er jedenfalls die Stelle vom
Erbteil der Heiligen im Licht auf seine Weise variiert und im oben
gegebenen Sinne verstanden. Dasselbe gilt Act. 20, 32. Doch auch abgesehen
von diesen Parallelen scheint mir der Zusammenhang dafür zu sprechen,
daß Paulus sagen will: die Heiligen droben freuen sich jetzt schon des

Anteils, zu dem denen auf Erden erst eine kavÔTriç zugesprochen wird.
Aber daß dieses Erbteil auch in der Gemeinschaft der jetzt lebenden
Heiligen untereinander bestehe, wird nicht ausgesprochen.

Die Vorstellung, daß das Heil die jetzt lebende Heilsgemeinde mit
den Frommen der Vorzeit zusammenführe, ist geläufig und liegt in dem

Logion Matth. 8,11 Luk. 13, 28 f.) vor: Menschen von allen vier Winden

her werden mit Abraham, Isaak und Jakob zu Tische liegen, und der
arme Lazarus wird in Abrahams Schoß getragen (Luk. 16,22) ; auch
Mark. 12,26 f. liegt die Vorstellung zugrunde, daß die Patriarchen bei
Gott leben. So wird die Gemeinschaft mit den Patriarchen als wesentlicher
Teil des Lebens in der vollendeten Welt gedacht; das Essen und Trinken
mit ihnen ist Symbol der persönlichen Gemeinschaft; die drei Patriarchen
werden Repräsentanten der Frommen der Vorzeit überhaupt sein. Aber
von den irdischen Zeitgenossen, die man dort wiederfinde, hören wir kein
Wort; das Wiedersehen scheint kein wesentlicher Zug im Zukunftsbild
zu sein.

Um so wichtiger ist die Hoffnung auf die Wiedervereinigung der
Jünger mit dem Meister selbst. Er selbst spricht beim Abschied von einem
erneuten Trinken vom Gewächs des Weinstocks im Reiche Gottes (Mark.
14, 25) ; ein «mit euch» ist nicht ausgesprochen, aber sicher der Sinn des

Verheißungswortes; Luk. 22,16 ist es ein vollendetes Passah, Luk. 22, 30

20*



308 Miszellcn

ein Essen an seinem Tische in seinem Reich. Im Gericht ergeht der Ruf:
«Kommet herb oder «Weichet von mir!», und das bittere Los der Verworfenen

besteht darin, daß sie von ihm nicht als die Seinen anerkannt werden

(Matth. 7, 22; 25,41; Luk. 13, 27). Auch in den Parabeln von den zehn

Jungfrauen, den wachenden Knechten, den anvertrauten Talenten und dem
Gastmahl dürfte die Teilnahme am Festmahl mehr als nur ein Bild, nämlich

Symbol der Gemeinschaft im vollendeten Reich, Hinweis auf das
messianische Mahl sein. Im Mittelpunkt steht hier überall die Gemeinschaft

mit dem Herrn, der eben für die Jünger, im Unterschied zur
Erwartung der Juden, kein Unbekannter ist, sondern der Meister, mit dem
sie gegessen und getrunken haben und im Lande umhergezogen sind. In
der zweiten und dritten Generation ist es dann die Vereinigung mit dem,
den sie lieben, ohne ihn gesehen zu haben (1. Petr. 1, 8).

Aber auch hier bleibt der Gedanke an die Wiedervereinigung
miteinander unausgesprochen. Im Gegenteil wird zum Bewußtsein gebracht,
daß eine Spaltung unter den nächsten Angehörigen dem Kommen des

Reiches vorausgeht (Matth. 10, 34 ff. par.). Der Tag des Menschensohnes
wird solche auseinanderreißen, die auf einem Bette geschlafen oder auf
einer Mühle gemahlen haben (Luk. 17, 34 f.). Die Antwort auf die Saddu-

zäerfrage lehnt die Vorstellung einer zur Permanenz fortgesetzten
irdischen Gemütlichkeit ab. Das ist zwar nicht die Negation jeder persönlichen

Gemeinschaft im neuen Leben; aber mit der Bezeichnung «wie die
Engel im Himmel» wird sie auf eine höhere Stufe emporgehoben. «Ihr
verkennt», will Jesus den Sadduzäern sagen, «daß die Hoffnung auf ein
höheres Leben geht.» Ebenso sind auch die Worte 2. Kor. 5,16 zu
verstehen; sie werden unzulässig gepreßt, wenn sie so gedeutet werden, als
ob Paulus, wenn das YivdutJxeiv xarà aàpxa auch Menschen gegenüber
abgetan ist, jede Fortdauer persönlicher Beziehungen aus dem Erdenleben
ablehne; aber er kann sie sich im neuen Aeon nur als auf eine höhere
Stufe gehoben gedacht haben, als eine Gemeinschaft, in der Fleisch und
Blut keine Rolle mehr spielen.

Heißt das, daß es mit der biblischen Begründung der Wiedersehenshoffnung

schlecht bestellt sei? Es gilt für eine gewisse sentimentale
Färbung derselben, aber nicht für jede Hoffnung auf Fortdauer oder besser

gesagt Vollendung persönlicher Gemeinschaft. Worauf kann und soll sie
sich gründen? Das Wort an den Schächer ist eine zu schmale, kritisch zu
wenig gesicherte Basis, um die Last des Beweises zu tragen, und die
Seligpreisung der Leidtragenden sagt nichts davon, daß der verheißene
Trost das Wiederfinden derer sei, um die sie trauern. Aber darauf dürfen
wir achten, wie es Jesu eigenes Anliegen und seine feste Hoffnung ist,
daß die durch sein Lebenswerk begründete Gemeinschaft mit den Jüngern
seinen Tod und die damit verbundene Katastrophe überdaure. Nicht erst
in den johanneischen Abschiedsreden ist das zum beherrschenden Gedanken

erhoben. Schon in den Abschiedsworten bei Lukas verheißt Jesus den
Getreuen, die mit ihm ausgehalten haben, das Essen und Trinken an seinem
Tisch, d.h. persönliche Gemeinschaft in seinem Reich; seine Fürbitte
wird er dem Sichtungsversuch Satans siegreich entgegenstellen, so daß



Miszellen 309

die Gemeinschaft nicht zerbricht (Luk. 22, 28—32). Auch das Abendmahl
will die Jünger so an ihn binden, daß das Band durch die kommenden
Ereignisse nicht zerrissen wird; es soll für den kommenden Aeon geknüpft
sein. Et hat den Willen zu dauernder Gemeinschaft. Dasselbe gilt wieder
für die Apostel. Es ist für Paulus ein wichtiger Gedanke, daß er im
Gericht mit seinen Gemeinden zusammen vor den Herrn hintreten und auf
sie als seinen Ruhmeskranz hinweisen darf (1. Thess. 2,19; Phil. 2,16; 4,1).
Das oupßoaiXeijeiv mit seinen Korinthern zusammen ist sein Wunsch (1. Kor.
4,8). Er weiß, daß der Sohn Gottes am Ziel nicht allein stehen wird,
sondern als der Erstgeborene unter vielen Brüdern (Rom. 8,29). Und so

wäre auch für Paulus, wie Rom. 9—11 zeigen, das Heil unvollständig, wenn
er seine Brüder, die auYYeveîç «axa napKa, davon definitiv ausgeschlossen
wüßte.

Ist die Liebesgemeinschaft Kennzeichen derer, die auf das Reich warten,

ist der Leib Christi trotz der Verschiedenheit seiner Glieder und ihrer
Funktionen ein einheitlicher Organismus und ist diese Gemeinschaft
durch den gemeinsamen Besitz des Geistes als Angeld des künftigen
Lebens hergestellt, so ist damit auch in aller Klarheit gegeben, daß das

erhoffte ewige Leben nicht eine Auflösung, sondern eine Erfüllung der
persönlichen Gemeinschaft sein wird. Aber begründet ist diese Hoffnung
nicht in einem menschlichen Wiedersehenswunsch, sondern in einem von
Gottes Seite her bestehenden, in Christus erschienenen Heilswillen. Darum
richtet sie sich auch nicht nur auf eine Fortsetzung äußerlicher und
zufälliger menschlicher Beziehungen, sondern auf die Vertiefung und
Vollendung durch das gemeinsame Verhältnis zum Herrn und durch das
gemeinsame Ziel seines Reiches begründeter und zusammengehaltener
Gemeinschaft. So verstanden ist Wiedersehen durchaus ein Stück christlicher
Hoffnung.

Basel. Rudolf Liechtenhan.

Amt und Aemter im Neuen Testament.

Wenn in diesem Heft oben auf S. 242 gesagt ist: «Der Universitätsnotbau
des Genfer Reformators ist... sorgsam mit dem Neuen Testament

verbunden und mit dem seiner Urgemeinde, aus welcher vier Hauptämter
herausgestellt werden», so empfiehlt sich die Ueberprüfung einer solchen
Behauptung. Zu diesem Zwecke beziehe ich mich in freier und gedrängter
Wiedergabe auf meinen Aufsatz «Le ministère et les ministères dans

l'Eglise du Nouveau Testament (les données bibliques et celles de la
tradition)» in der «Revue d'Histoire et de Philosophie religieuses» 1937,
S. 314—336.

Das zusammenfassende Wort für «Amt» im NT ist biaKovia oder xdpiopa.
Beide von Haus aus profanen Worte erhalten ihren biblisch-christlichen
Sinn erst durch das Attribut Gott, der damit, seinem Wesen entsprechend,
das beherrschende logische Subjekt wird. Aus 1. Kor. 12 wird klar, daß
alle dort aufgezählten Amtsfunktionen Gnadengaben sind. Dasselbe ergibt
sich aus Rom. 12,6 ff., wo eine große Fülle dieser Funktionen mit der



310 Miszellen

Uebersehrift xapicrpara versehen ist. 1. Petr. 4, 10 ist verbotenus der
Zusammenhang von xdpuJfm und biaKOveiv hergestellt. Die Antwort auf die
Gnade Gottes ist das Dienen, der Dienst aller Christen im allgemeinen
und der Gemeindebeauftragten im besonderen. Wo an «Diakonie» und
«Diakonat» im üblichen Sinne nicht gedacht werden kann, wird von der
buxKovia stark betont gesprochen. 2. Kor. 5,18 ff. ist die magna Charta einer
Theologie und Christologie des Amtes, wenn dort der «Dienst der Versöhnung»

als das Amt des Predigers hingestellt wird. Die Kirche als der Leib
Christi hat das Amt als den Dienst Christi darzustellen. In der lateinischen

Kirchensprache heißt dieses Amt das ministerium. Der ordinierte
Geistliche ist der verbi divini minister.

Der Kultus- und Priesterdienst im Alten Bund heißt vornehmlich
X.ixoupYÎa und eignet im Neuen Bund nur Jesus Christus selbst, was das

Hauptanliegen des Hebräerbriefes ist. Allerdings lebt sprachlich das Wort
«Priester» als Ableitung desWortesTrpeaßiiTepoi; weiter, nicht aber sachlich.
Denn «Priester» ist sachlich dasselbe wie lepeùç. Im Gegensatz zum Priester

steht der «Laie». Das Wort XaïKÔç taucht im christlichen Schrifttum
zum erstenmal 1. Klem. 40, 5 auf, steht dort im Gegensatz zu den at.lichen
Tempelbeamten, läßt aber den Gegensatz zwischen dem Gläubigen qua
Priester und dem Gläubigen qua Laie anklingen.

In dieses Gesamtbild vom Amt fügen sich die nt.liehen Angaben über
die einzelnen Aemter ein. Was die Zahl der Amtsträger betrifft, so
ergeben sich aus den paulinischen Aussagen einschließlich der Pastoralbriefe

diese Folgerungen: 1. Soweit Titelbezeichnungen vorliegen, handelt

es sich immer um den Plural. Der Singular «Bischof» 1. Tim. 3, 2 und
Tit. 1, 7 kann generell gebraucht sein. 2. Die verschiedenen Aemterlisten
lassen nicht deutlich erkennen, ob und inwieweit dauernde Amtstitel
vorliegen oder nur Hinweise auf eine bestimmte christliche Betätigung, wie
sie in der einen Gemeinde lebendig ist und in einer anderen nicht. Jedenfalls

handelt es sich nicht in allen Fällen um die Bezeichnung eines Amtes,
wie es für jede Gemeinde unerläßlich ist. 3. Soweit man bestimmte
Funktionen als feste Aemter herausstellen kann, ist es eine nicht lösbare
Frage, welche Anzahl von solchen Aemtern in der Verfassung der Ur-
gemeinde angenommen werden muß. Wenn Calvin und seine Nachfolger
glaubten, kraft göttlicher Autorität der Bibel nicht nur den Inhalt,
sondern auch die Anzahl der Aemter für alle Zeit festlegen zu können, so
scheitert die Verbindlichkeit einer solchen Auswertung der Bibel schon
an der Unverbindlichkeit der nt.lichen Aemterlisten, soweit es sich da um
bestimmte Abgrenzung des Inhalts und der Anzahl der Aemter handeln
soll. (In Calvins Institutio IV, 3, §§ 4—8, c. 11 gibt es drei ministeria:
verbi [pastores], diseiplinae [presbyteri sive seniores], caritatis [dia-
coni], alle unter dem pastor als dem praeses presbyterii. In Calvins
Ordonnances ecclésiastiques 1541 gibt es vier Aemter: pasteurs, docteurs,
anciens, diacres.) 4. Zur Frage eines wirklichen Amtstitels ist zu erwägen,

ob und inwieweit bei manchen Bezeichnungen etwa nur eine bildhafte
Redeweise vorliegt. Das gilt gerade für den nicht sonderlich oft vorkommenden

Ausdruck troiqéveç (Hirten), so daß nun gerade die reformiert-



Miszellen 311

calvinistische Vorliebe für diese Bezeichnung biblisch nicht begründet
werden kann. (Jedenfalls ist eher «Bischof» ein Amtstitel im NT gewesen
als «Hirte».) 5. Um so deutlicher sind gewisse Ueberschneidungen
einzelner Aemter bzw. Funktionen. Wir können da und dort nicht feststellen,
ob eine einzelne Betätigung zu diesem oder jenem Amt zu ziehen ist.
6. Schließlich darf nicht vergessen werden, daß einmal gewisse Aemter,
wie etwa die des Bischofs und des Presbyters, identisch sein können und
daß ferner dieselbe Person mit mehreren Aemtern ausgestattet sein kann.

Diese nicht zu leugnende Mehrdeutigkeit, Vielgestaltigkeit, ja
Verworrenheit der nt.liehen Aemter-Lehre und -Praxis könnte dahin verstanden

werden, daß wir hier leider keine klaren Quellen mehr zur Verfügung
hätten, während in Wirklichkeit die Abgrenzung der einzelnen Aemter in
ihrer Zählung und Verinhaltlichung klar gewesen wäre. Es ist aber die
Ungeklärtheit des Sprachgebrauchs nicht etwa das Zeichen einer so oder
so hinzunehmenden sachlichen Ungeklärtheit, die wir dann im Sinne einer
scharfen Trennung zwischen Poimenik, Keryktik, Didaktik, Kybernetik
usw. von uns aus zu klären hätten, sondern das notwendige Zeichen
dafür, daß von dem allein maßgebenden Christus als dem logischen Subjekt
mannigfache Prädikate ausgesagt werden können und müssen. Christus
selbst ist der Lehrer. Das Hirten-Leiter-Amt Christi ist identisch mit
dem Prediger-Lehrer-Amt Christi. Christus selbst ist der Hirte oder Erz-
hirte (1. Petr. 5, 4). Es widerspricht der durchgängigen christologischen
Zuspitzung, auf die alles ankommt, die einzelnen Aemter scharf voneinander

zu trennen.
Im Bezirk Christi und seiner Kirche als des Leibes Christi dürfen

konstitutive Zusammenhänge nicht aufgelöst werden. Das gilt besonders
für den Zusammenhang von Wort und Tat und dann auch für den von
Lehre und Leitung. So geläufig uns die Trennung von Beden und Handeln

ist, so wenig gilt sie für die Kirche des NT. Act. 6 lesen wir, daß die

Urapostel den Dienst am Worte, also das Predigen für sich in Anspruch
nahmen, während sie für die hellenistischen Judenchristen Männer aussonderten,

deren Aufgabe das «zu Tische Dienen», also der Diakonat sein
sollte. Es ist bezeichnend, daß diese Scheidung aber dann nicht reinlich
durchgeführt wurde: die besonders ausgezeichneten Inhaber des Diakonats,
wie Stephanus und Philippus, waren große Missionare und Lehrer. Das
kann und darf schon deshalb nicht anders sein, weil bei Christus selbst
Wort und Tat miteinander verbunden, ineinandergefügt sind. Dasselbe

gilt für den Zusammenhang von Lehre und Leitung.
Was in Christus eines ist, das ist bei uns Menschen getrennt, vereinzelt

als Gnadengabe geschenkt und als Dienst auferlegt. Aber von der
christologischen Einheit her haben wir zu bedenken, daß die verschiedenen

Aemter der Kirche wohl unterschieden, aber nicht geschieden werden
dürfen. Es gibt nur ein einziges umfassendes Amt mit verschiedenen
Aemtern, von denen keines dem anderen gegenüber einen sachlichen
Vorrang hat.

Riehen-Basel. Karl Ludwig Schmidt.


	Miszellen

