Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 1 (1945)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rezensionen 289

der Vergleich zwischen den Schwierigkeiten der einen und der
andern Auffassung sogar diese Moglichkeit zur Wahrschein-
lichkeit erhebt.

Neflau/St. Gallen. Eduard Schweizer.

Rezensionen.

Suzanne de Dietrich, Le dessein de Dieu, Itinéraire biblique
(Collection «L.’Actualité protestantes), Neuchatel-Paris, Edi-
tions Delachaux & Niestlé S.A., 1945, 290 p., Fr. 4.75.

Obwohl dieses Buch in allgemein-verstindlicher Form ab-
gefalit ist und keine wissenschaftlichen Auseinandersetzungen
bringt, stellt es doch einen theologisch #uflerst interessanten
Versuch dar, nur an Hand der Bibel die durch das Alte und
Neue Testament durchlaufende einheitliche Heilslinie aufzu-
zeigen und den Begriff des christlichen Kanons sachlich zu
begriinden. Wenn es in dieser synthetischen Schau wichtige
Erkenntnisse nicht nur dem Dogmatiker, sondern auch dem
Exegeten vermittelt, so deshalb, weil jede Seite von genauer
Kenntnis und Durcharbeitung der kritischen exegetischen Pro-
bleme zeugt, die hier nicht einfach beiseite geschoben sind.
So enthilt diese gediegene Arbeit auch methodisch eine dop-
pelte Lehre: einerseits dal ein gemeinsamer Gegenstand die
Schriften der Bibel untereinander verbindet und daf es deshalb
nicht, wie eine friihere Exegetengeneration vielfach meinte,
unwissenschaftlich ist, diesen gemeinsamen Gegenstand zum
Objekt der Exegese zu machen; anderseits — und das gilt es
vielleicht der jiingsten Generation wieder ins Gedichtnis zu
rufen — daf} die verschiedenen Schriften der Bibel die gleiche
Frage doch von verschiedenem Standort aus behandeln und
nicht gewaltsam gleichzuschalten sind.

Suzanne de Dietrich verfihrt in ihrer Darstellung des
Heilsplans chronologisch, d. h. sie beginnt mit der Schépfung,
zeigt ihn weiter auf in der Geschichte Israels, in dem zentralen
Christusgeschehen, in der Kirche bis zur Neuschépfung. Diese
Anordnung ist in diesem Buch, das fiir einen weiteren Leser-
kreis bestimmt ist, gerechtfertigt. Nur darf dabei nicht iiber-

19



290 Rezensionen

sehen werden, dafl der neutestamentliche, urchristliche Stand-
punkt, auf den die Verfasserin sich stellt, die Heilsgeschichte
in einer andern Perspektive sieht, nimlich von der Miite aus
nach riickwirts und nach vorwérts. Inhaltlich liegt diese Per-

spektive iibrigens der hier vorgelegten Darstellung zugrunde.
Basel. Oscar Cullmann.

Ludwig Koehler, Kleine Lichter, 50 Bibelstellen erklirt
(Zwingli-Biicherei 47), Ziirich, Zwingli-Verlag, 1945, 96 S.,
Fr. 4.70.

L. Koehler vereinigt hier 24 Aufsitze, die er zumeist im
Feuilleton der «Neuen Ziircher Zeitung» verdffentlicht, zum
Teil auch in Fachzeitschriften nédher begriindet hatte; drei
Stiicke sind ganz neu. Sie befassen sich zumeist mit Stellen
des AT: Sie riicken die Uebersetzung eines Wortes zurecht,
schlagen gelegentlich eine ganz neue vor, gehen sonst dem Ver-
stindnis einer Stelle oder einer Wendung nach; manchmal mit
einem kleinen textlichen Eingriff, 6fter ohne solchen. Gelehrte
Wortforschung wird unterstiitzt durch Beiziehung der Realien.
In beiden genol K. die unschéitzbare Hilfe des Ziircher Orien-
talisten J. J. Hel}, dem er das Biichlein im Blick auf seinen be-
vorstehenden 80. Geburtstag widmet.

Nach ihrem ersten Erscheinungsort und ihrer leicht faf3-
lichen Sprache zunichst fiir ein weiteres Publikum bestimmt,
vermégen diese Aufsitze doch auch dem Theologen und sogar
dem engeren IFachkollegen viel zu bieten, in der Methode wie
in den Ergebnissen. Als Muster schlagender Sacherklirung
nenne ich die des «Brotstabes»: Aus dem von Italien bis Ara-
bien verbreiteten Brauch, ringférmige Brote auf Stibe aufzu-
reihen; oder des vielerdrterten «dumm gewordenen Salzesy: die
paléstinischen Araber pflegen ihre Backéfen mit als Katalysa-
toren dienenden Salzplatten auszulegen, die erneuert werden
miissen, sobald das Salz, von der Hitze chemisch verindert,
die Verbrennung hemmt, statt sie zu férdern. Nicht gering ist
die Zahl der Fille, die das hebriiische Lexikon mit berichtig-
ten oder ganz neuen Wortdeutungen bereichern: Springmaus
statt Maus fiir ‘akbar, Kuckuck statt gemiistetem Gefliigel fiir
barbir, Drossel statt Kranich fiir ‘agir, Zebra statt Wildesel
fiir piirii, IEselhengst statt Eselfiillen fiir ‘ajir, Fallsucht statt



Rezensionen 291

Hornisse fiir sir‘a, Wohnturm statt Palast fiir armon usw. Eine
geringfiigige Aenderung der Vokalisation in Hiob 30, 4 ergibt,
daf die Ginsterwurzel nicht gegessen, sondern verheizt wird,
wie es allein dem Brauch entspricht, und eine kleine Aen-
derung und Umstellung in Jes. 58, 11 {. gewinnt die bisher ver-
geblich gesuchte Stelle, auf die Joh. 7, 38 verweist.

Gern hétte man in der Buchform das eine und andere noch
etwas ausfiihrlicher behandelt gesehen. Wie steht es z. B. mit
der «Wasserstiitzey, die Jes.3,1 neben der «Brotstiitzey er-
wihnt wird, und die doch nicht entsprechend gedeutet werden
kann? Die mandiische Literatur kennt einen «Stab lebenden
Wassersy in der Hand der Lichtwesen (s. Lidzbarski, Ginza,
Reg. s. v. Stab). Nach E. S. Drower, The Mandaeans of Iraq and
Iran (1937), S. 34 1., ist das ein Stab, meist aus Olivenholz, den
der Priester bei den Amtshandlungen fiihrt und mit dem er
auch begraben wird; seine Bezeichnung hat er von der sym-
bolischen Beziehung zum Wasser, so wie das priesterliche
Kleid eine solche zum Licht hat. Aber auf Altisrael 148t sich
das natiirlich nicht iibertragen; es wiirde auch nicht zum Brot-
stab passen. Kann es da etwas anderes sein als ein rein be-
griffliches Komplement zu jenem? — Da und dort hat K. Vor-
giinger gehabt. Den Zusammenhang des «so spricht Jahwe»
mit dem Botenspruch sah schon Gunkel (Die Propheten, 1917,
S. 123), und hinter der traditionellen Hornisse vermutete schon
Friedr. Delitzsch (Die grofle Tduschung, I, 1920, S. 111) etwas
wie «panischen Schreckeny. — Zu ‘ajir als Eselhengst I46t sich
bestiatigend zufiigen, dafl das Ugaritische, d. h. das Altphoni-
zische und damit der iilteste Vertreter des kanaaniiischen
Sprachzweiges, dieses Wort als ‘r kennt, und zwar fiir ein
Reittier, parallel einem phl, dem akkadischen Wort puhalu,
Esel- und Pferdehengst. In den Maritexten begegnet es in der
FForm haiaru als westsemitisches Lehnwort anldfllich eines
Opfers. — Die Springmaus, die auch B.Landsberger (Die
Fauna des alten Mesopotamien, 1934, S.109) im entsprechen-
den akkadischen Wort erkannte, ist musizierend auf babyloni-
schen Siegelzylindern dargestellt (1. Douglas van Buren, The
Fauna of Ancient Mesopotamia as Represented in Art, 1939,
S.251.). — Was die Keilschriftliteratur zu purimu, dem auf
S. 66 erwahnten akkadischen Gegenstiick zu péréd, ergibt, ist

19*



292 Rezensionen

von Interesse, wenn es auch nicht zur Entscheidung, ob Wild-
esel oder Zebra, ausreicht: ein schnelles und scheues Wiisten-
tier mit roten und «umwdolkteny Augen; das sumerische Ideo-
gramm bezeichnet es als «lsel des Ieldes», so wie das Pferd
der «Esel des Berglandesy ist. — Zur Herleitung von Byssus
von akkadisch pisi «weilly, pasu und busu «gebleichter Stoff»
(S.48 ff.) ist zu bemerken, dall die lautliche Entsprechung
wenn auch nicht unméglich, so doch jedenfalls nicht ganz
glatt ist, so daBl H. Zimmern (Akkadische Fremdworter, 21917,
S. 37Y) wullte, warum er die Gleichung mit einem Fragezeichen
versah.

Gelegentlich fiihlt man sich auch nicht iiberzeugt. So bei
dem <¢ich mull schweigeny fiir nidmgti Jes.6,5: der Prophet
mochte in den Lobpreis der Seraphen einstimmen und kann es
doch nicht, weil seine Lippen unrein sind (S. 32 ff.). Aber auch
den entsiihnten Mund braucht er dann nicht zum Lobpreis; das
Nif‘al ist einem «miisseny wenig giinstig und das iibliche «ich
bin verloreny vor 5b wohl am Platz; die scheinbar verfriihte
Bezugnahme auf sein folgendes Prophetentum hat ihre Analo-
gien im Traumleben. — Und wenn K. Matth. 10, 16 iibersetzt
«seid scheu wie die Schlangeny (S.76 ff.), so fragt man, ob
denn o@pévinog das je bedeutet und ob «klugy nicht durch
Gen. 3,1 geniigend gestiitzt wird. Aber auch in solchen Fillen
wird man jedenfalls gezwungen, sich den Text schiirfer als bis-
her anzusehen und genauer zu iiberdenken. — S. 15, Mitte:
Hammurabi wird heute wesentlich spiiter angesetzt. — S. 47,
Z.3 v.u. lies Volz statt Procksch.

Basel. Walter Baumgariner.

Hans Bietenhard, Das tausendjéhrige Reich, eine biblisch-
theologische Studie, Bern, BEG-Verlag, 1944, 188 S., Fr. 7.—.

Die eschatologische Frage ist heute wieder lebendig ge-
worden. Das ist gut so in einer zusammenbrechenden Welt.
Man kann sich darum nur freuen iiber das Erscheinen der
angezeigten Monographie, die aus einer Basler Dr.-theol.-Dis-
sertation hervorgegangen ist, wie auch iiber deren Grundhal-
tung, die den biblischen Text ernst nimmt, ohne allzu viel
Spekulation und Kombination zu treiben. Die kirchengeschicht-
liche Deutung, die seit Tyconius-Augustin die réomische Ex-



Rezensionen : 293

egese beherrscht und das tausendjihrige Reich in der jetzigen
Kirche erfiillt sieht, wird abgelehnt, wenn auch erkldrt wird,
daB freilich im Millennium nur sichtbar wird, was jetzt schon
das eigentliche Wesen der Kirche ausmacht (S.175; S. 84 be-
lasten die im Zitat iibernommenen Ausdriicke «interprétation
spirituelley, bzw. «littéraley> die Ausfiihrungen). Es wird ein
irdisches Reich sein, in dem die Auferstandenen (nicht etwa
nur jiidischer Abstammung) mit Christus herrschen, wiahrend
die nicht zur Gemeinde Gehorenden erst spiiter auferstehen.
Sein Mittelpunkt Jerusalem macht deutlich, da Israel wesent-
lich mitbeteiligt ist. Dabei hat wohl die Erwartung eines mes-
sianischen Reiches vor dem Ende jiidische Parallelen, nicht
aber die einer doppelten Auferstehung. Man wird diesen Er-
gebnissen im ganzen exegetisch nur zustimmen koénnen, selbst
wenn man sie dogmatisch ablehnte (was, wie der Verf. sagt,
kein gutes Unterfangen wire).

Man wird den Fleil des Verfassers und seine umfassende Kenntnis
patristischer und spéterer Auslegungen nur anerkennen kénnen. Aber ge-
rade deshalb ist es schade, dafl nicht noch gréflere Klarheit, bessere Kon-
zentration und griindlichere, selbstéindigere Exegese vorherrscht. Einige
Beispiele mogen das zeigen: Schon S.31 werden 1.Thess. 4, 15f und
1. Kor. 15, 23 1. als Beleg dafiir gebraucht, dafl Paulus eine doppelte Auf-
erstehung kenne, was S.61 als bewiesen vorausgesetzt wird, obwohl erst
S.65 ff. niher auf die Stellen eingegangen wird (der dortige Verweis,
Anm. 135, ist zu korrigieren in: S.31). Das wirkt noch verwirrender, weil
immer wieder zwei andere Gruppen gemeint sind, némlich in Apk. 20, 4
(S.28) Mirtyrer und Konfessoren, 1. Thess. 4, 15f. bei der Parusie schon
Verstorbene und noch Lebende, 1. Kor. 15, 23 £. der Christus, die Glidubigen
und das fragliche 6 7élos. Die zur Frage stehende Unterscheidung einer
ersten Auferstehung der Gliubigen und einer zweiten der Nichtgliubigen
aber kann nur aus dem Schweigen des Paulus iiber diese erschlossen wer-
den, bleibt also doch hochst unsicher. Das zeigt sich schon darin, dafl der
Verf. trotz der Annahme dieser doppelten Auferstehung den Gedanken
eines Zwischenreiches bei Paulus ablehnt (S.102/104), wie auch die Vor-
stellung eines doppelten Gerichtes (S.104). Wieso dieses dann aber doch
wieder fiir Apk.20, 4 postuliert wird (S.175), wird nicht ganz klar, ist
auch neben Matth. 25, 31 ff., 2. Thess.1, 6 f. schwer vorstellbar. Wenn be-
hauptet wird, Paulus berufe sich 1. Thess. 4, 14 (es sollte heillen: 15) auf
ein Herrnwort fiir die Ansicht einer doppelten Auferstehung (S.70), dann
miillte doch gesagt werden, dall erstens nur das Schweigen des Paulus
iiber die Ungliubigen diesen Schlull eventuell ziehen 1ifBt, und daB zwei-
tens sehr strittig ist, ob sich dieses Herrnwort auf Vers 15, 16 f. oder
15—17 bezieht. Eine kleine Ungereimtheit ist iibrigens der Druck der



294 Rezensionen

Ausdriicke modror und émeiza in lateinischen Lettern (S.65), die sonst nur
fiir ganz wichtige allgemein bekannte termini gebraucht werden; beson-
ders weil 1.Thess. 4, 16f. ja eine ganz andere, im Zusammenhang gar
nicht in Frage stehende Unterscheidung damit bezeichnet wird. — S.181.
wird bei der Exegese von Apk.19, 14 behauptet, aber mit keinem Wort
begriindet (auch nicht durch Verweis auf spitere Stellen), die Begleiter
des Wiederkommenden seien Engelheere; das ist um so bedauerlicher, als
S.100 nochmals darauf eingegangen wird. Freilich wiire dort ein Verweis
auf 2. Thess.1, 7 viel fruchtbarer gewesen und h#tte auch (paulinische
Autorschaft, wie heute vorwiegend angenommen, vorausgesetzt) sofort
unzweideutig klargemacht, daf die zitierte Stelle: 1.Thess. 4, 17, wo ja
nur vom Entgegengehen die Rede ist, kein Gegenargument ist. Wichtiger
wire da 1.Thess.3, 13 (vgl. das Material bei M.Dibelius, Handbuch, z.St.). —
Sehr erfreulich ist, dal der Verfasser nicht zu sehr harmonisieren will.
Immerhin sollte doch begriindet werden, wieso die Pseudopropheten von
Matth. 24 <genau» Apk.13 entsprechen (S.39; wo Bousset, Antichrist
S. 95 ff. zitiert wird, aber nicht gerade weiterhilft; sollte S.92 gemeint
sein?). In der jiidischen Tradition jedenfalls sind die falschen Propheten
und der Tyrann der Endzeit doch ganz verschiedene Linien. S.129 werden
Luk. 21, 24 und Rom. 11, 26 miteinander in Verbindung gebracht, ohne dal
klar wird, was dies eigentlich fiir eine Bedeutung haben soll; denn die
¢enge sprachliche Beriihrung» verblalit ziemlich, wenn man die Konkor-
danz aufschldgt und sieht, dall sie sich auf zwei ziemlich hiufige Wort-
stdimme beschrinkt. — Rom. 11, 25 f. wird m. E. (S.129 ff.) durchaus rich-
tig exegesiert und verwertet. Diese richtige Exegese miillite aber unter
Hinweis auf alle méglichen Schwierigkeiten und Miflverstindnisse wirk-
lich begriindet werden. Es miilite gezeigt werden, daB mdc *Jopani (S.132
steht «v.25» im jetzigen Zitatausschnitt beziehungslos und miillte auf
Luk. 21 bezogen werden) wirklich das fleischliche Israel meint (ob der
Ausdruck «das wahre Israely S.124 {ibrigens nur die Judenchristen be-
zeichnen soll oder die ganze Kirche, wird auch nicht deutlich), dafl pvoziecor
keine Abschwiichung des Offenbarungsanspruches bedeutet und sich auf
die Verstockung, nicht auf die Rettung bezieht. Mindestens sollte der
Verfasser doch auf die ihm anscheinend bekannte Diskussion verweisen
zum Beleg (z.B. K.L.Schmidt, Die Judenfrage im Lichte der Kapitel
9—11 des Romerbriefes, 1943, Theol. Studien H. 13, Anm. 42; W. Zimmerli,
Kirchenblatt fiir die ref. Schweiz 1942, S.291, und die Entgegnungen
darauf; K.Barth, Der Romerbrief, Volkshochschulkurs Basel, S.101).
S.91 scheint der Verfasser zu schwanken in der Auslegung von Luk. 23,
43 (Stellenangabe fehlt) zwischen der etwas kiinstlichen Exegese «Wahr-
lich, ich sage dir heute...», wie sie z. B. W. Michaelis vertritt, und der
iiblichen Fassung «Heute wirst du mit mir im Paradiese sein», ohne daf
ersichtlich wird, wie er sich eigentlich entscheidet. Gefidhrlich ist auch ein
Satz wie der, dafl man Stellen, die klar vom letzten Reich Gottes handeln,
dennoch «sinngemil nach Apk.20» (also auf das Millennium bezogen)
<interpretieren kann» (S.101, auch 179). Auch die Herleitung des Ge-
dankens vom, tausendjihrigen Reich aus Ez., wie iiberhaupt der Zusam-



Rezensionen 295

menhang zwischen diesem und Israel wird nicht geniigend klar, wenn man
auch hier wie an andern Orten die Zuriickhaltung des Verf.s nur begriillen
kann. — Recht erschwerend fiir den Leser ist die hdufige Aufnahme von
Zitaten in den Text, oft anstelle einer selbstindigen Entscheidung (NB.:
die scharfsinnige Exegese Dehns von Mark. 13, 28 ff., S. 121, nach der der
Feigenbaum Israel darstellen soll, ist doch kaum zu halten, da der Ge-
danke ausdriicklich als mapafods; bezeichnet, und 11, 13 ff. doch reichlich
weit entfernt ist). Das Fehlen eines Registers, das den Gebrauch des
Buches sehr beeintrichtigt, ist wohl auf die Druckkosten zuriickzufiihren.
DalBl dasselbe Buch S.48 und 50 mit «1. Hen.», Anm. 105 richtig mit «He-
nochy» zitiert wird, ist wohl nur Druckfehler.

Diese kritischen Bemerkungen, die notgedrungen auch mit
kiirzester Begriindung einen breiteren Raum einnehmen, sol-
len aber nicht verdecken, dal Thema und Hauptergebnisse
des Buches wie auch die gesunde Zuriickhaltung des Verf.s,
der sich nicht scheut, die ars nesciendi bei diesen schwieri-
gen eschatologischen Fragen gelegentlich zu iiben, zu begrii-
fen sind und eine Liicke ausfiillen konnen. Es ist dem Verf.
auch zugute zu halten, dafl er ein noch sehr wenig geklirtes
Gebiet der Exegese behandelt und mindestens mit dem Awuf-
werfen der Fragen der wissenschaftlichen Diskussion einen
Dienst getan hat.

Neflau/St. Gallen. Eduard Schweizer.

Norbert Weldler, Sieg des zionistischen Gedankens, die Liisung
der Judenfrage, mit einem Geleitwort von Prof. J. R. v. Salis,
Ziirich, Verlag der Jiidischen Buch-Gemeinde, 1945, 150 S.,
kart. Fr. 4.80.

Dieses Buch stellt eine Art eiserne Ration eines Zionisten
dar. Es vereinfacht darum die Probleme und konzentriert die
Judenfrage in ihrer ganzen Komplexitit auf das den Zionis-
mus vorldufig allein interessierende Politicum. So wird behufs
der Spannung und Schirfe des verteidigten Gedankens das un-
aufhebbare Theologicum moglichst eskamotiert; denn der Ver-
fasser will sich auf keine Auseinandersetzung mit christlichen
Theologen, iiber deren bisherige Stellungnahme er «sehr, sehr
traurig» zu sein erklirt (S.135), einlassen. Fiir ihn ist der
Streit der Religionen unter sich bereits iiberwunden und die
enge Verwandtschaft zwischen Juden- und Christentum in
einem bestimmten Sinne erwiesen. Zum Beweis dafiir zitiert er
ein paar Sitze eines aus dem Polnischen iibersetzten Buches,



296 Rezensionen

das 1937 in Wien unter dem Titel «Der Talmud im Feuer der
Jahrhundertey erschienen und in dem behauptet ist, die «Ethik
der Evangelien» sei «fast die gleiche wie die Ethik des Tal-
mudy, die Lehre Jesu ungefihr dieselbe wie die der Mischna
und Gemara, die evangelische Gleichnisrede «typische Hag-
gaday (S.136). Achnlich wie kiirzlich Dr. Farbstein die er-
staunte F'rage aufgeworfen hat: « Wer behauptet denn, daf} die
Worte der sich Christen Nennenden Worte Gottes sind und
die der Juden nicht?» («Israelitisches Wochenblatty 1945/35,
S. 6), empfindet es auch Weldler als dreisten Eingriff in die
gottliche Vorsehung, wenn sich die christliche Theologie gegen
den Zionismus ausspriache. Denn «was Gott mit dem jiidischen
Volk vorhat, weil Er und niemand aufler ihm» (S.137). Und
doch scheinen es die Zionisten besser zu wissen als Er. Setzen
sie uns doch das Messer auf die Brust mit der Erklirung: «Die
an die Christen gestellte Judenfrage kann ... nicht anders als
in zionistischem Sinne geregelt werdeny (S.137). Es wird uns
mithin zugemutet, im élan vital der zionistischen Glanzleistung
die gottliche Vorsehung walten zu sehen und dementsprechend
das soziale und wirtschaftliche Aufbauwerk Palistinas, davon
uns Weldler ein faszinierendes Bild entwirft, tatkraftic zu
unterstiitzen.

Das Mitreilende am Zionismus besteht in der unbestreit-
baren Tatsache vollbrachter Leistungen wie auch in der Dring-
lichkeit konkreter Aufgaben, die unmittelbar bevorstehen:
Spenden fiir den Keren Kajemeth le-‘Israel zum Ausbau der
bereits zahlreich vorhandenen Kwuzoth und zur Neugriin-
dung von solchen, ferner Neubelebung der «Kultury und der
Sprache. Vieles gibt es schon: Hebréische Zeitungen und Zeit-
schriften, eine gelehrte Literatur, Belletristik, hebriische Thea-
ter und vor allem — Stolz der Juden! — die Universitit auf
dem Skopusberge zu Jerusalem mit der gréften Bibliothek des
Vorderen Orients. Der Judenstaat soll kein reiner Industrie-
staat werden, sondern «eine gut proportionierte Gesellschafts-
pyramide haben ... mit einer breiten, gesunden landwirtschaft-
lichen Basisy (S. 68). Selbstverstindlich miillte ihm auch eine
eigene Polizei und ein eigenes Heer zugesichert werden. Der
Verfasser beklagt es als «ein ganz grofles Unrecht, daB den
jiidischen Kédmpfern (in diesem Kriege) nicht erlaubt wurde,



Rezensionen 297

in grofleren Verbinden unter eigener Flahne zu stehen»; denn
es gelte als feststehend, dall der den Umschwung herbeifiih-
rende Sieg von El Alamein ohne die «Bravour der im Lande
Israel ausgehobenen Judeny (S.95) nicht zu denken sei. Nebst
dem Hauptanspruch auf eine gewisse Satisfaktion fiir das an
den Juden veriibte schwere Unrecht durch die Nazis sind es
vor allem solche Argumente, mit denen sich heute die Zionisten
bei den Alliierten im Westen und im Osten Goénner erwerben.
Dal} dabei auch ein Judenschlichter wie Julius Streicher sich
als ein Freund des Zionismus aufspielt, ist ein Hohn, den wir
auch dann abweisen, wenn das jiidische Volk im Falle seiner
Ausschliefung aus dem in der Atlantic-Charta enthaltenen
Selbstbestimmungsrecht seine verzweifelte Politik fortsetzte,
deren warnendes Signal die heutigen Ereignisse in Palistina
bilden (vgl. S. 125).

Was sagen wir dazu? Als vom Judenkoénig Jesus Christus
Aufgerufenen und Getrosteten greift uns der ganze Zionisten-
jammer ans Herz. «Wir sind vernichtety, schreibt Weldler,
«wenn wir uns wie bisher von den Ereignissen blof treiben las-
sen, statt unser Schicksal selbst in die Hand zu nehmen, da Gott
nur denen hilft, die sich selbst helfen wolleny (S. 121). Und das
behauptet derselbe, der weiter vorn mitten in der Folgerichtig-
keit seiner nationalzionistischen Gedankenginge die merkwiir-
dig inkonsequente Frage erhebt: «Gleicht nicht das indivi-
duelle Schicksal Jesu dem kollektiven des jiidischen Volkes?>,
und ist nicht «dem Judenvolk ein Passionsweg, fiir der andern
Heil zu leiden, vorbestimmt?» (S.63). Ist denn Jesus der
Mensch, dem nach dem Sprichwort geschieht: «Hilf dir selbst,
so hilft dir Gott!»? Gerade dieser Mensch ist er nicht. Und
darum sind auch die Christen nicht solche Menschen, die auf
Grund einer gottlich sanktionierten Selbsthilfe andern empfeh-
len konnten, sich selber zu helfen. Zum Aergernis der Juden
und zum Gelédchter der Zionisten miissen wir das sagen. Wir
sind wohl mitunter Toren vor den Weltvélkern und ihren Na-
tionalismen. Aber die Kirche mufl sich von dem Glanz des
Zionismus trennen, so schon und so einleuchtend er uns in sei-
ner Herzlschen Konzeption erscheinen mag. Tut sie das, so hat
sie auch die Verantwortung fiir die Katastrophe, die diesem
heute schon am Horizonte wittert, nicht zu tragen. Sie ist aber



298 Rezensionen

auf dem Plan, wo immer Menschen und besonders Juden den
unmoglichen Versuch der Selbsthilfe aufgegeben haben, um
mit diesen sich helfen zu lassen von dem, der allein weil}, was
er mit seinem Volke vorhat. Es mull aber einer besonderen
Darstellung vorbehalten bleiben, diese Stellungnahme der
Kirche zum Zionismus sine ira et studio zu begriinden.

Basel. Herbert Hug.

Frangois Wendel, L’Eglise de Strasbourg, sa constitution et son
organisation 1532-1535 (Bd. 38 der Etudes d’histoire et de
philosophie religieuses publiées par la Faculté de théologie
protestante de I'Université de Strasbourg), Paris, Presses
universitaires de France, 1942, 269 S.

Seit 1524 durfte Strafburg im wesentlichen als eine pro-
testantische Stadt gelten; 1529 wurde die Messe offiziell abge-
schafft und 1531 das Amt der Kirchenpfleger eingefiihrt. Aber
noch fehlte eine eigentliche Kirchenordnung, wie sie Basel seit
1529, Ulm (aus den Hénden des Baslers Oekolampad, des Kon-
stanzers Ambrosius Blarer und des Strallburgers Butzer!)
seit 1531 und Bern (aus der Hand des StraBllburgers Capito!)
seit Januar 1532 besall. Und doch erwies sich eine solche je
linger, desto mehr als notwendig, erstens weil weite Kreise der
Bevolkerung dem neuen Kirchenwesen noch gleichgiiltig ge-
geniiberstanden, und zweitens weil verschiedene sektiererische
Strémungen einen nicht unbedeutenden Einflul} ausiibten.

Demgemil richteten am 30. November 1532 die Pfarrer und
Kirchenpfleger von Strallburg die dringende Aufforderung an
die staatlichen Behorden, sich mit vermehrtem Eifer der Auf-
erbauung des «regnum Christiy und der Zerstérung der Ty-
rannei des Satans anzunehmen, und zeichneten in sieben Ar-
tikeln die Grundlinien der zu ergreifenden Malnahmen; sie
handeln von der religiosen Erziehung der Jugend, von der
Sonntagsheiligung, vom Pfarrerstand, vom Kampf gegen die
Sekten, von der Einfithrung der Synode, von der Wahl von
Diakonen und Diakonissen «pour le service des malades et des
miséreuxy. Der Rat beauftragte die Ratsherren Jakob Sturm,
Martin Herlin, Andreas Miieg und Sebastian Erb mit der Be-
handlung der Angelegenheit. Auf den Antrag dieser Minner
wurde am 31. Mai 1533 beschlossen, auf den 3. Juni eine stidti-



Rezensionen 299

sche Synode und auf den 10. Juni eine Synode von Stadt und
Landschaft Straflburg einzuberufen, diesen Synoden ein von
Butzer in 16 Artikeln abgefalites und vornehmlich gegen die
Sektierer gerichtetes Glaubensbekenntnis vorzulegen und von
ihnen die wichtigsten Fragen der Kirchenordnung diskutieren
zu lassen.

In der Tat fanden zur vorgesehenen Zeit die beiden Syn-
oden statt, vom 3. bis 5. Juni die stiddtische Vorsynode, vom 10.
bis 14. Juni die Gesamtsynode. Auf der Vorsynode mufiten sich
auch die Reformatoren einer «censuray unterziehen; Butzer
wurde z. B. sein Ehrgeiz, seine voreiligen Urteile, die Léange
seiner Predigten vorgeworfen. Den gréften Teil der Verhand-
lungen nahm wohl die Auseinandersetzung mit den Sektierern
in Anspruch.

Die Synoden hatten wohl die 16 Artikel des Glaubensbe-
kenntnisses angenommen, aber eine endgiiltige Kirchenord-
nung konnten sie nicht fixieren. Vielmehr erfolgte diese Fixie-
rung, nachdem im Oktober 1533 noch eine weitere Synode
stattgefunden hatte, erst im Sommer 1534 unter dem Titel:
«Ordnung und Kirchengebreiich fiir die Pfarrern und Kirchen-
dienern zu Strasburg und derselbigen angehérigen, uff gehab-
tem Synodo fiirgenommenys. Im Februar 1535 folgte als Ergiin-
zung noch eine Sammlung der -seit 1523 erlassenen Sitten-
mandate.

Diese Vorginge behandelt Wendel auf Grund einer er-
schopfenden Kenntnis der Quellen und der zeitgeschichtlichen
Beziehungen in vorziiglicher Weise und schliet daran eine
ausfiihrliche Analyse der in den 16 Artikeln enthaltenen «doc-
trine officielley und der in der Kirchenordnung niedergelegten
<organisation de I'Eglisey. Besonders bedeutsam sind die Dar-
legungen iiber das Verhiltnis von Kirche und Staat und iiber
die Kirchenzucht; es zeigt sich darin aufs neue, wie wichtig
der Basler Oekolampad und die Straflburger Butzer und Ca-
pito fiir die Entstehung des reformierten Kirchenbegriffs ge-
wesen sind.

‘Wendel hat sein Werk fern von Straflburg vollenden miis-
sen. Nun ist er mit der ganzen Universitit dorthin zuriick-
gekehrt und kann jetzt seine Studien wieder an den reichen
Quellen der Stralburger Archive treiben. Wie wir horen, hegt



300 Rezensionen

er Pline, deren Ausfiihrung fiir die Erforschung der Reforma-
tionsgeschichte von grofiter Bedeutung sein wird. Gemeinsam
mit der ganzen theologischen Welt hoffen wir, dafl es ihm ver-
gonnt sei, diese Pline auszufiihren.

Basel. Ernst Staehelin.

Ludwig Kéhler, Note und Pflege des inneren Lebens, ein Ver-
such in Seelsorge, Ziirich, Zwingli-Verlag, 1945, 336 S.,
Fr. 9.80.

Finen Versuch in Seelsorge betitelt der Verf., o. Prof. f.
AT und prakt. Theologie an der Universitit Ziirich, beschei-
den sein Buch, als ob es moglich wire, etwas anderes auf die-
sem Gebiete je herauszugeben! Aber einen so lebendig ge-
schriebenen Versuch lifit man sich sehr gerne gefallen, und
es wire nur zu fragen, ob denn wirklich ein theologisches
Buch so fesselnd wirken darf, dal man es an einem schénen
Sonntagnachmittag in die Hand nimmt und sich nicht eher da-
von trennen kann, als bis man auch die letzte Seite davon ge-
lesen hat. Sonst pflegt es ja anders zu sein. Immerhin — Hugo
Ratmich hat es an sich, und nicht erst in diesem Buch, denn
er versteht es, ein Stiick Leben erstehen zu lassen und es zum
Reden zu bringen, so sehr, dal er gar nicht mehr viel dazu
zu sagen hat. Wohl dem, der auch solche T6ne zu héren ver-
mag und sich von ihnen bald ermutigen, bald zu ernstem Nach-
denken anregen lift. Er wird dem Verf. fiir beides herzlich
dankbar sein und sich dariiber freuen, dall nicht alle Biicher
der Gottesgelahrten, um seinen eigenen Ausdruck mutatis mu-
tandis zu gebrauchen, <gleichsam mit einem Heiligenschein . ..
aufs Hiuschen gehen» — womit iiber das letztliche Schicksal
solcher Biicher nichts soll ausgesagt sein.

Wir konnten uns jedoch denken, dall etwelche Leser nicht
die notige innere Heiterkeit aufbringen, sich unreflektiert vom
Strome des von Kohler so farbig geschilderten Lebens forttra-
gen zu lassen. Ja es diirfte geschehen, dall der eine oder andere
seinen Asmussen gelesen hat und mit Dank grundlegend Wich-
tiges aus dieser Lektiire hat mitnehmen diirfen. Wie soll er
sich dann zu den vorliegenden «Noéteny und Ratschligen ver-
halten? Es will uns dabei ein alter Vers aus der eigenartig



Rezensionen 301

faszinierenden Aufklirungsdichtung nicht aus dem Sinn; er
lautet:

«Die allgemeinen Dinge,

die ich bisher besinge,

behagen mir nicht mehr.

Mach, Herr, fiir das Spezielle

mir Sinn und Augen helle,

und so mein Christentum vermehr.»

Das Lied fehlt nun allerdings im Entwurf zu unsrem neuen
Gesangbuch, doch wiirde es mich nicht wundern, wenn der
Verf. es auch kennen sollte. Darf man wohl fragen, ob es ihm
zumute war wie weiland jenem edlen Sidnger? Irgend etwas
in dieser Linie mul} es doch gewesen sein, das ihn dazu fiihrte,
uns diese iiberaus unsystematische Studie zu schenken. Dal er
bei seinem Vorhaben irgendwo das Gebiet einer kasuistisch
aufgebauten Seelsorge streifen mullte, lie sich nicht wohl ver-
meiden, doch ist er der Gefahr nicht erlegen, da er sich kei-
neswegs zur Vollstindigkeit verpflichtet fand, sondern nur
aus dem unerschopflichen Reichtum der Wirklichkeit in freiem
Ermessen — er nennt es selbst « Willkiiry — das herauszugrei-
fen sich bemiihte, was ihm nach seinen eigenen Erfahrungen
dem Mann der praktischen Arbeit notwendig zu sein schien.
Er mubte es riskieren, dall ein anderer die Auswahl anders

treffen wiirde — doch, wir sehen ihn ldcheln und wollen nicht
darauf beharren.

Aber, und nun kommt doch unser <Abery. Es diirfte viel-
leicht nicht nur eine theologische Untugend, nicht nur eine
professionelle Deformation sein, wenn wir dafiir halten, dal
die Erkenntnis nicht allein des Speziellen in seiner Mannigfal-
tigkeit, sondern auch der scheinbar so weit abliegenden «all-
gemeinen Dingey fiir den Aufbau einer Theorie der Seelsorge
grundlegend wichtig ist und daB beides etwa in dem Ver-
hiltnis stehen diirfte, daB die anfinglich vorhandenen An-
schauungen iiber das Wesen einer rechten Seelsorge sich am
Wirklichen, am Konkreten zu bewédhren habe oder sich durch
dasselbe miilite korrigieren lassen, um dann irgend einmal zu
einer deutlicheren Erkenntnis zu fiihren, ansonst man sich auf
dem Wege einer scheinbaren, vom Einzelnen zum Allgemeinen



302 Rezensionen

fiihrenden Induktion befindet, auf dem es trotz seiner Beliebt-
heit nie zu einem rechten Gespréich mit der Wirklichkeit kom-
men kann. Dafl uns Kéhler von diesem Wege abhilt, ist ein un-
bestreitbares Verdienst seines Vorgehens, und doch wiiren wir
dankbar gewesen, zu Beginn die «Allgemeinen Dinge» etwas
ausfiihrlicher horen zu diirfen. Es wére nidmlich noch eine
besondere Frage aufzuwerfen, auf die uns der Verf. hinweist:
die Frage nach dem, was in allen Féllen von Seelsorge sich
gleichbleibt. Kéhler und séin Buch lassen uns vor allem unter
dem Eindruck der unerhoérten Mannigfaltigkeit im Gefordert-
sein vom Nichsten her stehen; es wird zu wenig davon ge-
redet, daB es Sache, Aufgabe, aber auch Gabe der Kirche
ist, in diese Mannigfaltigkeit hinein eine ganz bestimmte, sich
immer gleichbleibende Botschaft zu sprechen. Wo diese laut
wird und darf gehért werden, dort ist es zu kirchlicher Seel-
sorge gekommen, sonst ist die Gefahr vorhanden, dal} es wirk-
lich nur um irgendeine «Gesundheit der Seele» geht. Das will
Kéhler ja auch nicht; typisch dafiir ist seine deutliche Absage
an Leute wie Oskar Pfister und ihre Verwechslung von Seel-
sorge mit einer an ihrer Stelle durchaus berechtigten und noti-
gen analytischen Behandlung eines seelisch Erkrankten. Und
doch kommen wir nicht vom Ifindruck los, angesichts der zahl-
reichen Beispiele, die uns Kéhler vorfithrt, es gehe auch gar
harmonisch zu und es komme die Hilfe zu einseitig her von
den im Menschen liegenden und durch die Umstinde gegebenen
Méglichkeiten. Wir fragen uns, wo denn nun das spezifisch
Kirchliche ist, z. B. an den drei ausgefiihrten Beispielen seel-
sorgerlicher Behandlung. Wir kénnen uns des Gefiihls nicht
erwehren, dafl ein weiser Nichtchrist #hnliche Hilfe zu geben
vermochte. Man verstehe uns nicht falsch: es wire auf jeden
Fall fiir die Gemeinden ein unschiitzbarer Vorteil, wenn alle
Seelsorger unsrer Kirchen in der Lage wiiren, diese Gegeben-
heiten derart zu meistern. Und doch miilite irgendwo in das
Gesprich deutlicher die der Kirche aufgetragene Botschaft
hineinklingen auf die Gefahr hin, dall dies so schén begon-
nene und so erfreulich seinem Ziele entgegenfiihrende Reden
unter dem Einbruch eines anderen zu leiden hiitte. Von dieser
Sorge haben uns auch die zahlreich zitierten Bibelstellen nicht
befreit; denn sie dienen mehr dazu, die bereits im Gang befind-



Miszellen 303

liche Maschine zu élen, als sie durch ein anderes Riderwerk
zu erginzen oder zu ersetzen.

Abgesehen von diesem, der Verf. wird wohl sagen, rich-
tungsbedingten Vorurteil, soll unser Dank in nichts geschmi-
lert sein fiir das viele Gescheite und der konkreten Wirklich-
keit Angemessene, auch fiir die frohe und freie Art der Dar-
stellung. Es sind hier Dinge zur Sprache gebracht, die vor
allem dem jungen Seelsorger unbedingt mufiten gesagt werden,
weil er die Wirklichkeit nun einmal nicht kennt, auch wenn er
sich dies meist einzubilden pflegt. Und auch dem gewiegten
Fachmann auf diesem Gebiete méchte es nichts schaden, wenn
in seine Selbstgefilligkeit Kohlers Biichlein fliegt und durch
etwa eingeschlagene I'enster die Luft einer halbvergessenen
Wirklichkeit hereinstrémt.

Neuallschwil b. Basel. Julius Schweizer.

Miszellen.

Alttestamentliche Wortforschung.
Peloni.

Wenn man auf hebriisch «der und der» sagen will, das heillit, wenn
man einen Menschen bezeichnen will, dessen Namen man nicht nennen
kann oder nicht nennen will, so sagt man peloni almoni. Diese beiden
Worter kommen immer zusammen vor, wihrend sich im Arabischen und
Syrischen und, aus dem Arabischen entlehnt, sogar im Spanischen das
erste der beiden Worter auch allein in der Bedeutung <ein gewisser, der
NN.» findet.

Ueber die Herkunft des Wortes sagen die Worterbiicher von C. Sieg-
fried u. B.Stade (1893), von Koénig (2. w. 3. Aufl. 1922) und von Gesenius-
Buh! (15. Aufl. 1915) nichts, die von Fiirst (3. Aufl. 1876) und von Brown-
Driver-Briggs (1907) leiten es von einem unbelegten palon ab. Fiirst frei-
lich ist seiner Sache nicht sicher, denn auf der gleichen Seite leitet er
unser Wort als Verkiirzung aus palmoni ab. Dies ist freilich unmoglich,
denn palmoni seinerseits ist nichts andres als eine Verquick- oder Misch-
form aus peloni alméni; Brockelmann gibt in seinem Grundrifl der ver-
gleichenden Grammatik der semitischen Sprachen, 1.Bd., 1908, S.294f.,
eine ganze Reihe solcher sogenannter Kombinationen. Schon Stade, Lehr-
buch der hebrdischen Grammatik, 1879, S.116, hat diese Erkldrung ge-
geben.

Die Ableitung von peloni aus unbelegtem palon hat schon der treff-
liche Gesenius in seinem Thesaurus, tomus 2, ed. altera, 1839, p. 1104, ge-
boten, und sie ist ohne Zweifel richtig. Palon, sagt Gesenius, bedeute «di-



	Rezensionen

