
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 1 (1945)

Heft: 4

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen 289

der Vergleich zwischen den Schwierigkeiten der einen und der
andern Auffassung sogar diese Möglichkeit zur Wahrscheinlichkeit

erhebt.

Neßlau/St. Gallen. Eduard Schweizer.

Rezensionen.

Suzanne de Dietrich, Le dessein de Dieu, Itinéraire biblique
(Collection «L'Actualité protestante»), Neuchâtel-Paris,
Editions Delachaux & Niestlé S.A., 1945, 290 p., Fr. 4.75.

Obwohl dieses Buch in allgemein-verständlicher Form
abgefaßt ist und keine wissenschaftlichen Auseinandersetzungen
bringt, stellt es doch einen theologisch äußerst interessanten
Versuch dar, nur an Hand der Bibel die durch das Alte und
Neue Testament durchlaufende einheitliche Heilslinie aufzuzeigen

und den Begriff des christlichen Kanons sachlich zu
begründen. Wenn es in dieser synthetischen Schau wichtige
Erkenntnisse nicht nur dem Dogmatiker, sondern auch dem
Exegeten vermittelt, so deshalb, weil jede Seite von genauer
Kenntnis und Durcharbeitung der kritischen exegetischen
Probleme zeugt, die hier nicht einfach beiseite geschoben sind.
So enthält diese gediegene Arbeit auch methodisch eine
doppelte Lehre: einerseits daß ein gemeinsamer Gegenstand die
Schriften der Bibel untereinander verbindet und daß es deshalb
nicht, wie eine frühere Exegetengeneration vielfach meinte,
unwissenschaftlich ist, diesen gemeinsamen Gegenstand zum
Objekt der Exegese zu machen; anderseits — und das gilt es
vielleicht der jüngsten Generation wieder ins Gedächtnis zu
rufen — daß die verschiedenen Schriften der Bibel die gleiche
Frage doch von verschiedenem Standort aus behandeln und
nicht gewaltsam gleichzuschalten sind.

Suzanne de Dietrich verfährt in ihrer Darstellung des

Heilsplans chronologisch, d. h. sie beginnt mit der Schöpfung,
zeigt ihn weiter auf in der Geschichte Israels, in dem zentralen
Christusgeschehen, in der Kirche bis zur Neuschöpfung. Diese
Anordnung ist in diesem Buch, das für einen weiteren Leserkreis

bestimmt ist, gerechtfertigt. Nur darf dabei nicht über-

19



"290 Rezensionen

sehen werden, daß der neutestamentliche, urchristliche
Standpunkt, auf den die Verfasserin sich stellt, die Heilsgeschichte
in einer andern Perspektive sieht, nämlich von der Mitte aus
nach rückwärts und nach vorwärts. Inhaltlich liegt diese
Perspektive übrigens der hier vorgelegten Darstellung zugrunde.

Basel. Oscar Cullmann.

Ludwig Koehler, Kleine Lichter, 50 Bibelstellen erklärt
(Zwingli-Bücherei 47), Zürich, Zwingli-Verlag, 1945, 96 S.,

Fr. 4.70.

L. Koehler vereinigt hier 24 Aufsätze, die er zumeist im
Feuilleton der «Neuen Zürcher Zeitung» veröffentlicht, zum
Teil auch in Fachzeitschriften näher begründet hatte; drei
Stücke sind ganz neu. Sie befassen sich zumeist mit Stellen
des AT: Sie rücken die Uebersetzung eines Wortes zurecht,
schlagen gelegentlich eine ganz neue vor, gehen sonst dem
Verständnis einer Stelle oder einer Wendung nach; manchmal mit
einem kleinen textlichen Eingriff, öfter ohne solchen. Gelehrte
Wortforschung wird unterstützt durch Beiziehung der Realien.
In beiden genoß K. die unschätzbare Hilfe des Zürcher
Orientalisten J. J. Heß, dem er das Büchlein im Blick auf seinen
bevorstehenden 80. Geburtstag widmet.

Nach ihrem ersten Erscheinungsort und ihrer leicht
faßlichen Sprache zunächst für ein weiteres Publikum bestimmt,
vermögen diese Aufsätze doch auch dem Theologen und sogar
dem engeren Fachkollegen viel zu bieten, in der Methode wie
in den Ergebnissen. Als Muster schlagender Sacherklärung
nenne ich die des «Brotstabes»: Aus dem von Italien bis Arabien

verbreiteten Brauch, ringförmige Brote auf Stäbe
aufzureihen; oder des vielerörterten «dumm gewordenen Salzes»: die
palästinischen Araber pflegen ihre Backöfen mit als Katalysatoren

dienenden Salzplatten auszulegen, die erneuert werden
müssen, sobald das Salz, von der Hitze chemisch verändert,
die Verbrennung hemmt, statt sie zu fördern. Nicht gering ist
die Zahl der Fälle, die das hebräische Lexikon mit berichtigten

oder ganz neuen Wortdeutungen bereichern: Springmaus
statt Maus für 'akbär, Kuckuck statt gemästetem Geflügel für
barbür, Drossel statt Kranich für 'ägür, Zebra statt Wildesel
für pärä, Eselhengst statt Eselfüllen für 'ajir, Fallsucht statt



Rezensionen 291

Hornisse für sir'ä, Wohnturm statt Palast für armön usw. Eine
geringfügige Aenderung der Vokalisation in Hiob 30, 4 ergibt,
daß die Ginsterwurzel nicht gegessen, sondern verheizt wird,
wie es allein dem Brauch entspricht, und eine kleine
Aenderung und Umstellung in Jes. 58,11 f. gewinnt die bisher
vergeblich gesuchte Stelle, auf die Joh. 7, 38 verweist.

Gern hätte man in der Buchform das eine und andere noch
etwas ausführlicher behandelt gesehen. Wie steht es z. B. mit
der «Wasserstütze», die Jes. 3,1 neben der «Brotstütze»
erwähnt wird, und die doch nicht entsprechend gedeutet werden
kann? Die mandäische Literatur kennt einen «Stab lebenden
Wassers» in der Hand der Lichtwesen (s. Lidzbarski, Ginza,
Reg. s. v. Stab). Nach E. S. Drower, The Mandaeans of Iraq and
Iran (1937), S. 34 f., ist das ein Stab, meist aus Olivenholz, den
der Priester bei den Amtshandlungen führt und mit dem er
auch begraben wird; seine Bezeichnung hat er von der
symbolischen Beziehupg zum Wasser, so wie das priesterliche
Kleid eine solche zum Licht hat. Aber auf Altisrael läßt sich
das natürlich nicht übertragen; es würde auch nicht zum Brotstab

passen. Kann es da etwas anderes sein als ein rein
begriffliches Komplement zu jenem? — Da und dort hat K.
Vorgänger gehabt. Den Zusammenhang des «so spricht Jahwe»
mit dem Botenspruch sah schon Gunkel (Die Propheten, 1917,
S. 123), und hinter der traditionellen Hornisse vermutete schon
Friedr. Delitzsch (Die große Täuschung, I, 1920, S. 111) etwas
wie «panischen Schrecken». — Zu 'ajir als Eselhengst läßt sich
bestätigend zufügen, daß das Ugaritische, d. h. das Altphöni-
zische und damit der älteste Vertreter des kanaanäischen
Sprachzweiges, dieses Wort als 'r kennt, und zwar für ein
Reittier, parallel einem phl, dem akkadischen Wort puhälu,
Esel- und Pferdehengst. In den Maritexten begegnet es in der
Form haiaru als westsemitisches Lehnwort anläßlich eines
Opfers. — Die Springmaus, die auch B. Landsberger (Die
Fauna des alten Mesopotamien, 1934, S. 109) im entsprechenden

akkadischen Wort erkannte, ist musizierend auf babylonischen

Siegelzylindern dargestellt (E. Douglas van Buren, The
Fauna of Ancient Mesopotamia as Represented in Art, 1939,
S. 25 f.). — Was die Keilschriftliteratur zu purimu, dem auf
S. 66 erwähnten akkadischen Gegenstück zu pärä, ergibt, ist

19*



292 Rezensionen

von Interesse, wenn es auch nicht zur Entscheidung, ob Wildesel

oder Zebra, ausreicht: ein schnelles und scheues Wüstentier

mit roten und «umwölkten» Augen; das sumerische
Ideogramm bezeichnet es als «Esel des Feldes», so wie das Pferd
der «Esel des Berglandes» ist. — Zur Herleitung von Byssus
von akkadisch pisü «weiß», püsu und büsu «gehleichter Stoff»
(S. 48 ff.) ist zu bemerken, daß die lautliche Entsprechung
wenn auch nicht unmöglich, so doch jedenfalls nicht ganz
glatt ist, so daß H. Zimmern (Akkadische Fremdwörter, 21917,
S. 371) wußte, warum er die Gleichung mit einem Fragezeichen
versah.

Gelegentlich fühlt man sich auch nicht überzeugt. So hei
dem «ich muß schweigen» für nidmëtî Jes. 6, 5: der Prophet
möchte in den Lobpreis der Seraphen einstimmen und kann es
doch nicht, weil seine Lippen unrein sind (S. 32 ff.). Aber auch
den entsühnten Mund braucht er dann nicht zum Lobpreis; das
Nif'al ist einem «müssen» wenig günstig und das übliche «ich
bin verloren» vor 5 b wohl am Platz; die scheinbar verfrühte
Bezugnahme auf sein folgendes Prophetentum hat ihre Analogien

im Traumleben. — Und wenn K. Matth. 10,16 übersetzt
«seid scheu wie die Schlangen» (S. 76 ff.), so fragt man, ob
denn cppôvipoç das je bedeutet und oh «klug» nicht durch
Gen. 3,1 genügend gestützt wird. Aber auch in solchen Fällen
wird man jedenfalls gezwungen, sich den Text schärfer als bisher

anzusehen und genauer zu überdenken. — S. 15, Mitte:
Hammurabi wird heute wesentlich später angesetzt. — S. 47,
Z. 3 v. u. lies Yolz statt Procksch.

Basel. Walter Baumgartner.

Hans Bietenhard, Das tausendjährige Reich, eine
biblischtheologische Studie, Bern, BEG-Verlag, 1944,188 S., Fr. 7.—.

Die eschatologische Frage ist heute wieder lebendig
geworden. Das ist gut so in einer zusammenbrechenden Welt.
Man kann sich darum nur freuen über das Erscheinen der
angezeigten Monographie, die aus einer Basler Dr.-theol.-Dis¬
sertation hervorgegangen ist, wie auch über deren Grundhaltung,

die den biblischen Text ernst nimmt, ohne allzu viel
Spekulation und Kombination zu treiben. Die kirchengeschichtliche

Deutung, die seit Tyconius-Augustin die römische Ex-



Rezensionen 293

egese beherrscht und das tausendjährige Reich in der jetzigen
Kirche erfüllt sieht, wird abgelehnt, wenn auch erklärt wird,
daß freilich im Millennium nur sichtbar wird, was jetzt schon
das eigentliche Wesen der Kirche ausmacht (S. 175; S. 84
belasten die im Zitat übernommenen Ausdrücke «interprétation
spirituelle», bzw. «littérale» die Ausführungen). Es wird ein
irdisches Reich sein, in dem die Auferstandenen (nicht etwa
nur jüdischer Abstammung) mit Christus herrschen, während
die nicht zur Gemeinde Gehörenden erst später auferstehen.
Sein Mittelpunkt Jerusalem macht deutlich, daß Israel wesentlich

mitbeteiligt ist. Dabei hat wohl die Erwartung eines mes-
sianischen Reiches vor dem Ende jüdische Parallelen, nicht
aber die einer doppelten Auferstehung. Man wird diesen
Ergebnissen im ganzen exegetisch nur zustimmen können, selbst
wenn man sie dogmatisch ablehnte (was, wie der Verf. sagt,
kein gutes Unterfangen wäre).

Man wird den Fleiß des Verfassers und seine umfassende Kenntnis
patristischer und späterer Auslegungen nur anerkennen können. Aber
gerade deshalb ist es schade, daß nicht noch größere Klarheit, bessere
Konzentration und gründlichere, selbständigere Exegese vorherrscht. Einige
Beispiele mögen das zeigen: Schon S. 31 werden 1. Thess. 4, 15 f. und
1. Kor. 15, 23 f. als Beleg dafür gebraucht, daß Paulus eine doppelte
Auferstehung kenne, was S. 61 als bewiesen vorausgesetzt wird, obwohl erst
S. 65 ff. näher auf die Stellen eingegangen wird (der dortige Verweis,
Anm. 135, ist zu korrigieren in: S. 31). Das wirkt noch verwirrender, weil
immer wieder zwei andere Gruppen gemeint sind, nämlich in Apk. 20, 4

(S. 28) Märtyrer und Konfessoren, 1. Thess. 4, 15 f. bei der Parusie schon
Verstorbene und noch Lebende, 1. Kor. 15, 23 f. der Christus, die Gläubigen
und das fragliche to xéXog. Die zur Frage stehende Unterscheidung einer
ersten Auferstehung der Gläubigen und einer zweiten der Nichtgläubigen
aber kann nur aus dem Schweigen des Paulus über diese erschlossen werden,

bleibt also doch höchst unsicher. Das zeigt sich schon darin, daß der
Verf. trotz der Annahme dieser doppelten Auferstehung den Gedanken
eines Zwischenreiches bei Paulus ablehnt (S. 102/104), wie auch die
Vorstellung eines doppelten Gerichtes (S. 104). Wieso dieses dann aber doch
wieder für Apk. 20, 4 postuliert wird (S. 175), wird nicht ganz klar, ist
auch neben Matth. 25, 31 ff., 2. Thess. 1, 6 f. schwer vorstellbar. Wenn
behauptet wird, Paulus berufe sich 1. Thess. 4, 14 (es sollte heißen: 15) auf
ein Herrnwort für die Ansicht einer doppelten Auferstehung (S. 70), dann
müßte doch gesagt werden, daß erstens nur das Schweigen des Paulus
über die Ungläubigen diesen Schluß eventuell ziehen läßt, und daß zweitens

sehr strittig ist, ob sich dieses Herrnwort auf Vers 15, 16 f. oder
15—17 bezieht. Eine kleine Ungereimtheit ist übrigens der Druck der



294 Rezensionen

Ausdrücke tiqwxov und snena in lateinischen Lettern (S. 65), die sonst nur
für ganz wichtige allgemein bekannte termini gebraucht werden; besonders

weil 1. Thess. 4, 16 f. ja eine ganz andere, im Zusammenhang gar
nicht in Frage stehende Unterscheidung damit bezeichnet wird. — S. 18 f.
wird bei der Exegese von Apk. 19, 14 behauptet, aber mit keinem Wort
begründet (auch nicht durch Verweis auf spätere Stellen), die Begleiter
des Wiederkommenden seien Engelheere; das ist um so bedauerlicher, als
S. 100 nochmals darauf eingegangen wird. Freilich wäre dort ein Verweis
auf 2. Thess. 1, 7 viel fruchtbarer gewesen und hätte auch (paulinische
Autorschaft, wie heute vorwiegend angenommen, vorausgesetzt) sofort
unzweideutig klargemacht, daß die zitierte Stelle: 1. Thess. 4, 17, wo ja
nur vom Entgegengehen die Rede ist, kein Gegenargument ist. Wichtiger
wäre da 1. Thess. 3, 13 (vgl. das Material bei M. Dibelius, Handbuch, z. St.). —
Sehr erfreulich ist, daß der Verfasser nicht zu sehr harmonisieren will.
Immerhin sollte doch begründet werden, wieso die Pseudopropheten von
Matth. 24 «genau» Apk. 13 entsprechen (S. 39; wo Bonsset, Antichrist
S. 95 ff. zitiert wird, aber nicht gerade weiterhilft; sollte S. 92 gemeint
sein?). In der jüdischen Tradition jedenfalls sind die falschen Propheten
und der Tyrann der Endzeit doch ganz verschiedene Linien. S. 129 werden
Luk. 21, 24 und Rom. 11, 26 miteinander in Verbindung gebracht, ohne daß

klar wird, was dies eigentlich für eine Bedeutung haben soll; denn die
«enge sprachliche Berührung» verblaßt ziemlich, wenn man die Konkordanz

aufschlägt und sieht, daß sie sich auf zwei ziemlich häufige
Wortstämme beschränkt, — Rom. 11, 25 f. wird m. E. (S. 129 ff.) durchaus richtig

exegesiert und verwertet. Diese richtige Exegese müßte aber unter
Hinweis auf alle möglichen Schwierigkeiten und Mißverständnisse wirklich

begründet werden. Es müßte gezeigt werden, daß näs 'IaqarjX (S. 132

steht «v. 25» im jetzigen Zitatausschnitt beziehungslos- und müßte auf
Luk. 21 bezogen werden) wirklich das fleischliche Israel meint (ob der
Ausdruck «das wahre Israel» S. 124 übrigens nur die Judenchristen
bezeichnen soll oder die ganze Kirche, wird auch nicht deutlich), daß/zvoz^qiov
keine Abschwächung des Offenbarungsanspruches bedeutet und sich auf
die Verstockung, nicht auf die Rettung bezieht. Mindestens sollte der
Verfasser doch auf die ihm anscheinend bekannte Diskussion verweisen
zum Beleg (z. B. K. L. Schmidt, Die Judenfrage im Lichte der Kapitel
9—11 des Römerbriefes, 1943, Theol. Studien H. 13, Anm. 42; W. Zimmerli,
Kirchenblatt für die ref. Schweiz 1942, S. 291, und die Entgegnungen
darauf; K.Barth, Der Römerbrief, Volkshochschulkurs Basel, S. 101).
S. 91 scheint der Verfasser zu schwanken in der Auslegung von Luk. 23,

43 (Stellenangabe fehlt) zwischen der etwas künstlichen Exegese «Wahrlich,

ich sage dir heute ...», wie sie z. B. W. Michaelis vertritt, und der
üblichen Fassung «Heute wirst du mit mir im Paradiese sein», ohne daß

ersichtlich wird, wie er sich eigentlich entscheidet. Gefährlich ist auch ein
Satz wie der, daß man Stellen, die klar vom letzten Reich Gottes handeln,
dennoch «sinngemäß nach Apk. 20» (also auf das Millennium bezogen)

«interpretieren kann» (S. 101, auch 179). Auch die Herleitung des

Gedankens vom tausendjährigen Reich aus Ez., wie überhaupt der Zusam-



Rezensionen 295

menhang zwischen diesem und Israel wird nicht genügend klar, wenn man
auch hier wie an andern Orten die Zurückhaltung des Verf.s nur begrüßen
kann. — Recht erschwerend für den Leser ist die häufige Aufnahme von
Zitaten in den Text, oft anstelle einer selbständigen Entscheidung (NB.:
die scharfsinnige Exegese Dehns von Mark. 13, 28 ff., S. 121, nach der der
Feigenbaum Israel darstellen soll, ist doch kaum zu halten, da der
Gedanke ausdrücklich als jiaQaßofaj bezeichnet, und 11, 13 ff. doch reichlich
weit entfernt ist). Das Fehlen eines Registers, das den Gebrauch des
Buches sehr beeinträchtigt, ist wohl auf die Druckkosten zurückzuführen.
Daß dasselbe Buch S. 48 und 50 mit «1. Hen.», Anm. 105 richtig mit
«Henoch» zitiert wird, ist wohl nur Druckfehler.

Diese kritischen Bemerkungen, die notgedrungen auch mit
kürzester Begründung einen breiteren Raum einnehmen, sollen

aber nicht verdecken, daß Thema und Hauptergebnisse
des Buches wie auch die gesunde Zurückhaltung des Yerf.s,
der sich nicht scheut, die ars nesciendi hei diesen schwierigen

eschatologischen Fragen gelegentlich zu üben, zu begrüßen

sind und eine Lücke ausfüllen können. Es ist dem Verf.
auch zugute zu halten, daß er ein noch sehr wenig geklärtes
Gebiet der Exegese behandelt und mindestens mit dem
Aufwerfen der Fragen der wissenschaftlichen Diskussion einen
Dienst getan hat.

Neßlau/St. Gallen. Eduard Schweizer.

Norbert Weidler, Sieg des zionistischen Gedankens, die Lösung
der Judenfrage, mit einem Geleitwort von Prof. J. R. v. Salis,
Zürich, Verlag der Jüdischen Buch-Gemeinde, 1945, 150 S.,

kart. Fr. 4.80.

Dieses Buch stellt eine Art eiserne Ration eines Zionisten
dar. Es vereinfacht darum die Probleme und konzentriert die
Judenfrage in ihrer ganzen Komplexität auf das den Zionismus

vorläufig allein interessierende Politicum. So wird behufs
der Spannung und Schärfe des verteidigten Gedankens das un-
aufhebbare Theologicum möglichst eskamotiert; denn der
Verfasser will sich auf keine Auseinandersetzung mit christlichen
Theologen, über deren bisherige Stellungnahme er «sehr, sehr
traurig» zu sein erklärt (S. 135), einlassen. Für ihn ist der
Streit der Religionen unter sich bereits überwunden und die
enge Verwandtschaft zwischen Juden- und Christentum in
einem bestimmten Sinne erwiesen. Zum Beweis dafür zitiert er
ein paar Sätze eines aus dem Polnischen übersetzten Buches,



296 Rezensionen

das 1937 in Wien unter dem Titel «Der Talmud im Feuer der
Jahrhunderte» erschienen und in dem behauptet ist, die «Ethik
der Evangelien» sei «fast die gleiche wie die Ethik des
Talmud», die Lehre Jesu ungefähr dieselbe wie die der Mischna
und Gemara, die evangelische Gleichnisrede «typische Hag-
gada» (S. 136). Aehnlich wie kürzlich Dr. Farhstein die
erstaunte Frage aufgeworfen hat: «Wer behauptet denn, daß die
Worte der sich Christen Nennenden Worte Gottes sind und
die der Juden nicht?» («Israelitisches Wochenblatt» 1945/35,
S. 6), empfindet es auch Weldler als dreisten Eingriff in die
göttliche Vorsehung, wenn sich die christliche Theologie gegen
den Zionismus ausspräche. Denn «was Gott mit dem jüdischen
Volk vorhat, weiß Er und niemand außer ihm» (S. 137). Und
doch scheinen es die Zionisten besser zu wissen als Er. Setzen
sie uns doch das Messer auf die Brust mit der Erklärung: «Die
an die Christen gestellte Judenfrage kann nicht anders als
in zionistischem Sinne geregelt werden» (S. 137). Es wird uns
mithin zugemutet, im élan vital der zionistischen Glanzleistung
die göttliche Vorsehung walten zu sehen und dementsprechend
das soziale und wirtschaftliche Aufbauwerk Palästinas, davon
uns Weldler ein faszinierendes Bild entwirft, tatkräftig zu
unterstützen.

Das Mitreißende am Zionismus besteht in der unbestreitbaren

Tatsache vollbrachter Leistungen wie auch in der
Dringlichkeit konkreter Aufgaben, die unmittelbar bevorstehen:
Spenden für den Keren Kajemeth le-'Israel zum Ausbau der
bereits zahlreich vorhandenen Kwuzoth und zur Neugründung

von solchen, ferner Neubelebung der «Kultur» und der
Sprache. Vieles gibt es schon: Hebräische Zeitungen und
Zeitschriften, eine gelehrte Literatur, Belletristik, hebräische Theater

und vor allem — Stolz der Juden! — die Universität auf
dem Skopusberge zu Jerusalem mit der größten Bibliothek des
Vorderen Orients. Der Judenstaat soll kein reiner Industriestaat

werden, sondern «eine gut proportionierte Gesellschaftspyramide

haben mit einer breiten, gesunden landwirtschaftlichen

Basis» (S. 68). Selbstverständlich müßte ihm auch eine
eigene Polizei und ein eigenes Heer zugesichert werden. Der
Verfasser beklagt es als «ein ganz großes Unrecht, daß den

jüdischen Kämpfern (in diesem Kriege) nicht erlaubt wurde,



Rezensionen 297

in größeren Verbänden unter eigener Fahne zu stehen»; denn
es gelte als feststehend, daß der den Umschwung herbeiführende

Sieg von El Alamein ohne die «Bravour der im Lande
Israel ausgehobenen Juden» (S. 95) nicht zu denken sei. Nebst
dem Hauptanspruch auf eine gewisse Satisfaktion für das an
den Juden verübte schwere Unrecht durch die Nazis sind es

vor allem solche Argumente, mit denen sich heute die Zionisten
bei den Alliierten im Westen und im Osten Gönner erwerben.
Daß dabei auch ein Judenschlächter wie Julius Streicher sich
als ein Freund des Zionismus aufspielt, ist ein Hohn, den wir
auch dann abweisen, wenn das jüdische Volk im Falle seiner
Ausschließung aus dem in der Atlantic-Charta enthaltenen
Selbstbestimmungsrecht seine verzweifelte Politik fortsetzte,
deren warnendes Signal die heutigen Ereignisse in Palästina
bilden (vgl. S. 125).

Was sagen wir dazu? Als vom Judenkönig Jesus Christus
Aufgerufenen und Getrösteten greift uns der ganze Zionisten-
jammer ans Herz. «Wir sind vernichtet», schreibt Weldler,
«wenn wir uns wie bisher von den Ereignissen bloß treiben
lassen, statt unser Schicksal selbst in die Hand zu nehmen, da Gott
nur denen hilft, die sich selbst helfen wollen» (S. 121). Und das
behauptet derselbe, der weiter vorn mitten in der Folgerichtigkeit

seiner nationalzionistischen Gedankengänge die merkwürdig

inkonsequente Frage erhebt: «Gleicht nicht das individuelle

Schicksal Jesu dem kollektiven des jüdischen Volkes?»,
und ist nicht «dem Judenvolk ein Passionsweg, für der andern
Heil zu leiden, vorbestimmt?» (S. 63). Ist denn Jesus der
Mensch, dem nach dem Sprichwort geschieht: «Hilf dir selbst,
so hilft dir Gott!»? Gerade dieser Mensch ist er nicht. Und
darum sind auch die Christen nicht solche Menschen, die auf
Grund einer göttlich sanktionierten Selbsthilfe andern empfehlen

könnten, sich selber zu helfen. Zum Aergernis der Juden
und zum Gelächter der Zionisten müssen wir das sagen. Wir
sind wohl mitunter Toren vor den Weltvölkern und ihren
Nationalismen. Aber die Kirche muß sich von dem Glanz des

Zionismus trennen, so schön und so einleuchtend er uns in seiner

Herzischen Konzeption erscheinen mag. Tut sie das, so hat
sie auch die Verantwortung für die Katastrophe, die diesem
heute schon am Horizonte wittert, nicht zu tragen. Sie ist aber



298 Rezensionen

auf dem Plan, wo immer Menschen und besonders Juden den

unmöglichen Versuch der Selbsthilfe aufgegeben haben, um
mit diesen sich helfen zu lassen von dem, der allein weiß, was
er mit seinem Volke vorhat. Es muß aber einer besonderen
Darstellung vorbehalten bleiben, diese Stellungnahme der
Kirche zum Zionismus sine ira et studio zu begründen.

Basel. Herbert Hug.

François Wendel, L'Eglise de Strasbourg, sa constitution et son
organisation 1582-1535 (Bd. 38 der Etudes d'histoire et de

philosophie religieuses publiées par la Faculté de théologie
protestante de l'Université de Strasbourg), Paris, Presses
universitaires de France, 1942, 269 S.

Seit 1524 durfte Straßburg im wesentlichen als eine
protestantische Stadt gelten; 1529 wurde die Messe offiziell
abgeschafft und 1531 das Amt der Kirchenpfleger eingeführt. Aber
noch fehlte eine eigentliche Kirchenordnung, wie sie Basel seit
1529, Ulm (aus den Händen des Baslers Oekolampad, des
Konstanzers Ambrosius Blarer und des Straßburgers Butzer!)
seit 1531 und Bern (aus der Hand des Straßburgers Capito!)
seit Januar 1532 besaß. Und doch erwies sich eine solche je
länger, desto mehr als notwendig, erstens weil weite Kreise der
Bevölkerung dem neuen Kirchenwesen noch gleichgültig
gegenüberstanden, und zweitens weil verschiedene sektiererische
Strömungen einen nicht unbedeutenden Einfluß ausübten.

Demgemäß richteten am 30. November 1532 die Pfarrer und
Kirchenpfleger von Straßburg die dringende Aufforderung an
die staatlichen Behörden, sich mit vermehrtem Eifer der
Auferbauung des «regnum Christi» und der Zerstörung der
Tyrannei des Satans anzunehmen, und zeichneten in sieben
Artikeln die Grundlinien der zu ergreifenden Maßnahmen; sie
handeln von der religiösen Erziehung der Jugend, von der
Sonntagsheiligung, vom Pfarrerstand, vom Kampf gegen die
Sekten, von der Einführung der Synode, von der Wahl von
Diakonen und Diakonissen «pour le service des malades et des
miséreux». Der Rat beauftragte die Ratsherren Jakob Sturm,
Martin Herlin, Andreas Müeg und Sebastian Erb mit der
Behandlung der Angelegenheit. Auf den Antrag dieser Männer
wurde am 31. Mai 1533 beschlossen, auf den 3. Juni eine städti-



Rezensionen 299

sehe Synode und auf den 10. Juni eine Synode von Stadt und
Landschaft Straßburg einzuberufen, diesen Synoden ein von
Butzer in 16 Artikeln abgefaßtes und vornehmlich gegen die
Sektierer gerichtetes Glaubensbekenntnis vorzulegen und von
ihnen die wichtigsten Fragen der Kirchenordnung diskutieren
zu lassen.

In der Tat fanden zur vorgesehenen Zeit die beiden
Synoden statt, vom 3. bis 5. Juni die städtische Vorsynode, vom 10.

bis 14. Juni die Gesamtsynode. Auf der Vorsynode mußten sich
auch die Reformatoren einer «censura» unterziehen; Butzer
wurde z. B. sein Ehrgeiz, seine voreiligen Urteile, die Länge
seiner Predigten vorgeworfen. Den größten Teil der Verhandlungen

nahm wohl die Auseinandersetzung mit den Sektierern
in Anspruch.

Die Synoden hatten wohl die 16 Artikel des Glaubensbekenntnisses

angenommen, aber eine endgültige Kirchenordnung

konnten sie nicht fixieren. Vielmehr erfolgte diese Fixierung,

nachdem im Oktober 1533 noch eine weitere Synode
stattgefunden hatte, erst im Sommer 1534 unter dem Titel:
«Ordnung und Kirchengebreüch für die Pfarrern und Kirchendienern

zu Strasburg und derselbigen angehörigen, uff gehabtem

Synodo fürgenommen». Im Februar 1535 folgte als Ergänzung

noch eine Sammlung der seit 1523 erlassenen
Sittenmandate.

Diese Vorgänge behandelt Wendel auf Grund einer
erschöpfenden Kenntnis der Quellen und der zeitgeschichtlichen
Beziehungen in vorzüglicher Weise und schließt daran eine
ausführliche Analyse der in den 16 Artikeln enthaltenen «doctrine

officielle» und der in der Kirchenordnung niedergelegten
«Organisation de l'Eglise». Besonders bedeutsam sind die
Darlegungen über das Verhältnis von Kirche und Staat und über
die Kirchenzucht; es zeigt sich darin aufs neue, wie wichtig
der Basler Oekolampad und die Straßburger Butzer und Ca-

pito für die Entstehung des reformierten Kirchenbegriffs
gewesen sind.

Wendel hat sein Werk fern von Straßburg vollenden müssen.

Nun ist er mit der ganzen Universität dorthin zurückgekehrt

und kann jetzt seine Studien wieder an den reichen
Quellen der Straßburger Archive treiben. Wie wir hören, hegt



300 Rezensionen

er Pläne, deren Ausführung für die Erforschung der
Reformationsgeschichte von größter Bedeutung sein wird. Gemeinsam
mit der ganzen theologischen Welt hoffen wir, daß es ihm
vergönnt sei, diese Pläne auszuführen.

Basel. Ernst Staehelin.

Ludwig Köhler, Nöte und Pflege des inneren Lebens, ein
Versuch in Seelsorge, Zürich, Zwingli-Verlag, 1945, 336 S.,
Fr. 9.80.

Einen Versuch in Seelsorge betitelt der Verf., o. Prof. f.
AT und prakt. Theologie an der Universität Zürich, bescheiden

sein Buch, als ob es möglich wäre, etwas anderes auf
diesem Gebiete je herauszugeben! Aber einen so lebendig
geschriebenen Versuch läßt man sich sehr gerne gefallen, und
es wäre nur zu fragen, ob denn wirklich ein theologisches
Buch so fesselnd wirken darf, daß man es an einem schönen
Sonntagnachmittag in die Hand nimmt und sich nicht eher
davon trennen kann, als bis man auch die letzte Seite davon
gelesen hat. Sonst pflegt es ja anders zu sein. Immerhin — Hugo
Ratmich hat es an sich, und nicht erst in diesem Buch, denn
er versteht es, ein Stück Leben erstehen zu lassen und es zum
Reden zu bringen, so sehr, daß er gar nicht mehr viel dazu
zu sagen hat. Wohl dem, der auch solche Töne zu hören
vermag und sich von ihnen bald ermutigen, bald zu ernstem
Nachdenken anregen läßt. Er wird dem Verf. für beides herzlich
dankbar sein und sich darüber freuen, daß nicht alle Bücher
der Gottesgelahrten, um seinen eigenen Ausdruck mutatis
mutandis zu gebrauchen, «gleichsam mit einem Heiligenschein
aufs Häuschen gehen» — womit über das letztliche Schicksal
solcher Bücher nichts soll ausgesagt sein.

Wir könnten uns jedoch denken, daß etwelche Leser nicht
die nötige innere Heiterkeit aufbringen, sich unreflektiert vom
Strome des von Köhler so farbig geschilderten Lebens forttragen

zu lassen. Ja es dürfte geschehen, daß der eine oder andere
seinen Asmussen gelesen hat und mit Dank grundlegend Wichtiges

aus dieser Lektüre hat mitnehmen dürfen. Wie soll er
sich dann zu den vorliegenden «Nöten» und Ratschlägen
verhalten? Es will uns dabei ein alter Vers aus der eigenartig



Rezensionen 301

faszinierenden Aufklärungsdichtung nicht aus dem Sinn; er
lautet:

«Die allgemeinen Dinge,
die ich bisher besinge,
behagen mir nicht mehr.
Mach, Herr, für das Spezielle
mir Sinn und Augen helle,
und so mein Christentum vermehr.»

Das Lied fehlt nun allerdings im Entwurf zu unsrem neuen
Gesangbuch, doch würde es mich nicht wundern, wenn der
Verf. es auch kennen sollte. Darf man wohl fragen, ob es ihm
zumute war wie weiland jenem edlen Sänger? Irgend etwas
in dieser Linie muß es doch gewesen sein, das ihn dazu führte,
uns diese überaus unsystematische Studie zu schenken. Daß er
bei seinem Vorhaben irgendwo das Gebiet einer kasuistisch
aufgebauten Seelsorge streifen mußte, ließ sich nicht wohl
vermeiden, doch ist er der Gefahr nicht erlegen, da er sich
keineswegs zur Vollständigkeit verpflichtet fand, sondern nur
aus dem unerschöpflichen Reichtum der Wirklichkeit in freiem
Ermessen — er nennt es seihst «Willkür» — das herauszugreifen

sich bemühte, was ihm nach seinen eigenen Erfahrungen
dem Mann der praktischen Arbeit notwendig zu sein schien.
Er mußte es riskieren, daß ein anderer die Auswahl anders
treffen würde — doch, wir sehen ihn lächeln und wollen nicht
darauf beharren.

Aber, und nun kommt doch unser «Aber». Es dürfte
vielleicht nicht nur eine theologische Untugend, nicht nur eine
professionelle Deformation sein, wenn wir dafür halten, daß
die Erkenntnis nicht allein des Speziellen in seiner Mannigfaltigkeit,

sondern auch der scheinbar so weit abliegenden
«allgemeinen Dinge» für den Aufbau einer Theorie der Seelsorge
grundlegend Avichtig ist und daß beides etwa in dem
Verhältnis stehen dürfte, daß die anfänglich vorhandenen
Anschauungen über das Wesen einer rechten Seelsorge sich am
Wirklichen, am Konkreten zu bewähren habe oder sich durch
dasselbe müßte korrigieren lassen, um dann irgend einmal zu
einer deutlicheren Erkenntnis zu führen, ansonst man sich auf
dem Wege einer scheinbaren, vom Einzelnen zum Allgemeinen



302 Rezensionen

führenden Induktion befindet, auf dem es trotz seiner Beliebtheit

nie zu einem rechten Gespräch mit der Wirklichkeit kommen

kann. Daß uns Köhler von diesem Wege abhält, ist ein
unbestreitbares Verdienst seines Vorgehens, und doch wären wir
dankbar gewesen, zu Beginn die «Allgemeinen Dinge» etwas
ausführlicher hören zu dürfen. Es wäre nämlich noch eine
besondere Frage aufzuwerfen, auf die uns der Verf. hinweist:
die Frage nach dem, was in allen Fällen von Seelsorge sich
gleichbleibt. Köhler und sèin Buch lassen uns vor allem unter
dem Eindruck der unerhörten Mannigfaltigkeit im Gefordertsein

vom Nächsten her stehen; es wird zu wenig davon
geredet, daß es Sache, Aufgabe, aber auch Gabe der Kirche
ist, in diese Mannigfaltigkeit hinein eine ganz bestimmte, sich
immer gleichbleibende Botschaft zu sprechen. Wo diese laut
wird und darf gehört werden, dort ist es zu kirchlicher
Seelsorge gekommen, sonst ist die Gefahr vorhanden, daß es wirklich

nur um irgendeine «Gesundheit der Seele» geht. Das will
Köhler ja auch nicht; typisch dafür ist seine deutliche Absage
an Leute wie Oskar Pfister und ihre Verwechslung von
Seelsorge mit einer an ihrer Stelle durchaus berechtigten und nötigen

analytischen Behandlung eines seelisch Erkrankten. Und
doch kommen wir nicht vom Eindruck los, angesichts der
zahlreichen Beispiele, die uns Köhler vorführt, es gehe auch gar
harmonisch zu und es komme die Hilfe zu einseitig her von
den im Menschen liegenden und durch die Umstände gegebenen
Möglichkeiten. Wir fragen uns, wo denn nun das spezifisch
Kirchliche ist, z. B. an den drei ausgeführten Beispielen
seelsorgerlicher Behandlung. Wir können iins des Gefühls nicht
erwehren, daß ein weiser Nichtchrist ähnliche Hilfe zu geben
vermöchte. Man verstehe uns nicht falsch: es wäre auf jeden
Fall für die Gemeinden ein unschätzbarer Vorteil, wenn alle
Seelsorger unsrer Kirchen in der Lage wären, diese Gegebenheiten

derart zu meistern. Und doch müßte irgendwo in das

Gespräch deutlicher die der Kirche aufgetragene Botschaft
hineinklingen auf die Gefahr hin, daß dies so schön begonnene

und so erfreulich seinem Ziele entgegenführende Reden
unter dem Einbruch eines anderen zu leiden hätte. Von dieser
Sorge haben uns auch die zahlreich zitierten Bibelstellen nicht
befreit; denn sie dienen mehr dazu, die bereits im Gang befind-



Miszellen 303

liehe Maschine zu ölen, als sie durch ein anderes Räderwerk
zu ergänzen oder zu ersetzen.

Abgesehen von diesem, der Verf. wird wohl sagen,
richtungsbedingten Vorurteil, soll unser Dank in nichts geschmälert

sein für das viele Gescheite und der konkreten Wirklichkeit
Angemessene, auch für die frohe und freie Art der

Darstellung. Es sind hier Dinge zur Sprache gebracht, die vor
allem dem jungen Seelsorger unbedingt mußten gesagt werden,
weil er die Wirklichkeit nun einmal nicht kennt, auch wenn er
sich dies meist einzubilden pflegt. Und auch dem gewiegten
Fachmann auf diesem Gebiete möchte es nichts schaden, wenn
in seine Selbstgefälligkeit Köhlers Büchlein fliegt und durch
etwa eingeschlagene Fenster die Luft einer halbvergessenen
Wirklichkeit hereinströmt.

Neuallschwil b. Basel. Julius Schweizer.

Miszellen.
Alttestamentliche Wortforschung.

Pelöni.
Wenn man auf hebräisch «der und der» sagen will, das heißt, wenn

man einen Menschen bezeichnen will, dessen Namen man nicht nennen
kann oder nicht nennen will, so sagt man pelöni almöni. Diese beiden
Wörter kommen immer zusammen vor, während sich im Arabischen und
Syrischen und, aus dem Arabischen entlehnt, sogar im Spanischen das
erste der beiden Wörter auch allein in der Bedeutung «ein gewisser, der
NN.» findet.

Ueber die Herkunft des Wortes sagen die Wörterbücher von C.

Siegfried u. B.Stade (1893), von König (2. u. 3. Aufl. 1922) und von Gesenius-
Buhl (15. Aufl. 1915) nichts, die von Fürst (3. Aufl. 1876) und von Brown-
Driver-Briggs (1907) leiten es von einem unbelegten pälön ab. Fürst freilich

ist seiner Sache nicht sicher, denn auf der gleichen Seite leitet er
unser Wort als Verkürzung aus palmöni ab. Dies ist freilich unmöglich,
denn palmöni seinerseits ist nichts andres als eine Verquick- oder Mischform

aus pelöni almöni; Brockelmann gibt in seinem Grundriß der
vergleichenden Grammatik der semitischen Sprachen, 1. Bd., 1908, S. 294 f.,
eine ganze Reihe solcher sogenannter Kombinationen. Schon Stade, Lehrbuch

der hebräischen Grammatik, 1879, S. 116, hat diese Erklärung
gegeben.

Die Ableitung von pelöni aus unbelegtem pälön hat schon der treffliche

Gesenius in seinem Thesaurus, tomus 2, ed. altera, 1839, p. 1104,

geboten, und sie ist ohne Zweifel richtig. Pälön, sagt Gesenius, bedeute «di-


	Rezensionen

