
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 1 (1945)

Heft: 4

Artikel: Okkultische Pseudoeschatologie im geistigen Austausch zwischen
Europa und Amerika

Autor: Schick, Erich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877577

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877577
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


E. Schick, Okkultische Pseudoeschatologie 259

Kampfschrift11 : «Ueber das Verhältnis des deutschen Staates zu
Theologie, Kirche und Religion»; «Die Wissenschaft leidet
kein Entweder-Oder und kein Nebenher Theologen, welche
irgendwie in betreff der Resultate und der Methode ihrer
Arbeit Verpflichtungen eingegangen sind, haben kein Recht, sich
als Diener der Wissenschaft anzusehen.» Die theologischen
Fakultäten der deutschen Hochschulen haben daher nur noch
antiquarische Bedeutung: «Sie berichten ihr Wissen um die
betreffende Religion.»

Paul de Lagarde — kannte er Newmans Bücher? Zielte er
nur auf die deutsche Theologie? — traf auf jeden Fall eine
schwache Stelle des Dublin-Programmes: die verbindende
Brücke der ratio zwischen dem Jenseitsufer religiöser
Transzendenz und den Diesseitsgestaden empirischer Wissenschaft.

Ohne es zu wollen, unterstreicht er aber auch zugleich
die schlechthinnige Unentbehrlichkeit offenbarungsgebundener

Theologie für jedes akademische Gesamtwerk. Gewiß, die
Rolle der Gottesgelehrtheit wird immer zwiefach sein: «d'exposer

la grandeur et la folie chrétienne». Aber gerade sie ist
berufen, durch dieses ihr Zweites der Weltweisheit ihre Grenzen

zu weisen und über ihr aufleuchten zu lassen, was «kein
Auge gesehen und kein Ohr gehört hat und in keines natürlichen

Menschen Herz gekommen ist: was Gott bereitet hat
denen, die Ihn liebhaben — was Er geoffenbart hat durch
Seinen Geist.»

Muri b. Bern. Joseph Chambon.

Okkultistische Pseudoeschatologie im geistigen
Austausch zwischen Europa und Amerika.

l.
Den Ausgangspunkt für die folgenden Erörterungen bildet

die Beobachtung, daß bei vielen modernen Sekten die Eschatologie

eine wichtige Rolle spielt, und zwar sowohl bei ihrer
Entstehung als auch in Einzelheiten ihrer Lehre. Dieser

11 De Lagarde «Ueber das Verhältnis des deutschen Staates zu Theologie,

Kirche und Religion», Neudruck Berlin-Buchgemeinschaft («An die
Deutschen»), S. 34—118.

17*



260 E. Schick, Okkultistische Pseudoeschatologie im

eschatologische Zug trägt — neben andern Faktoren — stark
zur Wirkung der Sekten auf weite Kreise bei.

Allen diesen eschatologischen Sonderlehren ist nun bei
größter Verschiedenheit im einzelnen dies gemeinsam, daß sie
die biblische Eschatologie an irgendeiner Stelle grundlegend
verändern, sei es durch Auslassung wesentlicher Stücke der
biblischen Botschaft, sei es durch Hinzufügung neuer Lehren,
sei es durch Umbiegungen in irgendeinem andern Sinn.
Gerade dies aber ist auch ein Kennzeichen des modernen
Okkultismus. Es legt sich also die Frage nach dem Zusammenhang
zwischen Okkultismus und Sektentum nahe.

Innerhalb des gesamten Okkultismus nimmt nun der
Spiritismus eine besonders wichtige Stelle ein. Zudem haben
spiritistische Vorstellungen auch das allgemeine Denken seit der
Mitte des letzten Jahrhunderts weithin beeinflußt, wobei
oftmals der Ursprung solchen Denkens nicht ohne weiteres
kenntlich ist. Gerade darum stellt der Spiritismus eine der
wichtigsten geistigen Bewegungen unsrer Zeit dar. Da aber
der Spiritismus in seiner heutigen Gestalt, ebenso wie viele
moderne Sekten, amerikanischen Ursprungs ist, werden wir
durch diese Untersuchungen auch zu den Fragen des geistigen
Austausches zwischen Europa und Amerika geführt.

Dabei ergibt sich bei näherem Zusehen sogleich eine
Korrektur der Beurteilung des Spiritismus als eines amerikanischen

Erzeugnisses. Es ist zwar richtig, daß die spiritistische
Bewegung in Amerika «ausgebrochen» ist; aber zuvor mußten

doch die geistigen Elemente, die letztlich zu diesem
Ausbruch führten, von Europa nach Amerika gebracht werden.
Amerikas Beitrag bestünde somit in erster Linie in einer
eigentümlichen Verarbeitung und Umprägung eines ganz bestimmten

Materials von Vorstellungen und Problemen, für welches
während der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts in der Neuen
Welt eine besondere Aufnahmefähigkeit vorlag.

2.

Suchen wir jenes Ideengut zu umschreiben, so bietet sich
am ehesten die allgemeine Bezeichnung «Mesmerismus» dar.
Damit ist schon auf den Mann hingewiesen, in dessen Lehre



geistigen Austausch zwischen Europa und Amerika 261

sich frühere Ueberlieferungen wie Strahlen in einer Linse
vereinigten, um, zu neuer Leuchtkraft gesammelt, wieder nach
allen Seiten auszustrahlen.

Franz Anton Mesmer 1 (1734—1815) wandte sich nach dem
Studium der katholischen Theologie demjenigen der Medizin
zu. Dieser Weg ergab sich für ihn aus dem Ideal des Priesterarztes,

an dem er zeitlebens festhielt. Für ihn gehörte das
Auseinandergehen von Theologie und Medizin zu den verhängnisvollen

Fehlentwicklungen der abendländischen Geschichte.
Diese Anschauung war es, die ihn den Romantikern so
nahebrachte.

Schon in Mesmers 1766 in Wien verfaßten Doktorarbeit
«De influxu planetarum in corpus humanuni» ist der
Grundgedanke seines späteren Systems anfangsweise enthalten.
Kerner formuliert seine damalige Ueberzeugung so: «Es muß
eine Kraft da sein, welche das All durchdringt und alle Körper
auf Erden verbindet, und man muß sie in seine Gewalt
bekommen können 2.»

Nachdem Mesmer schon früher die Erfahrung gemacht
hatte, daß er selbst eine eigentümliche Fähigkeit besaß,
gesamthaft auf den menschlichen Organismus einzuwirken,
lernte er 1767 die Heilkraft des Magneten kennen. Dann wurde
er auf die Entdeckung geführt, daß von seiner Hand auch ohne
Benützung des Magneten Kräfte ausgingen, welche in
ähnlicher Weise wie dieser wirkten. Aus dem allem zog Mesmer
den Schluß, jener «Uräther» sei magnetischer Art, und formulierte

auf Grund davon seine Lehre vom «Tierischen
Magnetismus». Damit sollte die Ueberzeugung ausgedrückt werden,
daß der lebendige Organismus in besonderer Weise an jener
allgemeinen Kraft teilhabe 3. Die Heilmethode der Zukunft be-

1 Allg. Deutsche Biographie XXI, S. 487 ff., wo allerdings irrtümlich
der Name mit Friedrich Anton Mesmer angegeben ist; Justinus Kerner,
Franz Anton Mesmer aus Schwaben, 1856; Werner Leibbrand, Der
göttliche Stab des Aesculap, Eine Metaphysik des Arztes, 1939, S. 379 ff.

2 Kerner, op. cit., S. 17.
3 Das Eigenschaftswort «tierisch» ist also hier gerade nicht in dem

gewöhnlichen Sinn gebraucht, welcher sich auf das Tier im Gegensatz
zum Menschen bezieht, sondern soll einfach den Unterschied zum Ausdruck
bringen vom gewöhnlichen, in den Metallen sich findenden Magnetismus.



262 E. Schick, Okkultistische Pseudoeschatologie im

stand nach Mesmer darin, die magnetische Kraft des Kranken

zu stärken. Um dies zu bewerkstelligen, strich er nach
einem besonderen System nahe am Körper des Patienten, aber
ohne diesen zu berühren, längere oder kürzere Zeit entlang.

Im Jahre 1775 formulierte Mesmer seine Lehre in 26 Sätzen
und lebte von da an ausschließlich der Verteidigung seiner
neuen Erkenntnis und ihrer Anwendung in der Praxis. All
dies erregte großes Aufsehen, brachte ihm aber von Seiten der
Gelehrten fast nur Spott und Verfolgung ein. Im Jahre 1778

begab sich Mesmer nach Paris, wo er bald eine große
Anhängerschaft fand. So gründete z. B. der Leibarzt des Grafen von
Artois eine Art Poliklinik nach Mesmerschen Grundsätzen.
Aber das Urteil einer von der Regierung eingesetzten
Untersuchungskommission, zu der Männer wie Lavoisier, Franklin
und Guillotin gehörten, fiel wiederum ganz negativ aus, was
zur Folge hatte, daß sich die öffentliche Meinung noch mehr
als zuvor von Mesmer abwandte. Seine Freunde sahen sich
darum genötigt, sich in einer Art Geheimbund, der «Gesellschaft

der Harmonie», zusammenzuschließen, was wieder für
die spätere Entwicklung bedeutsam wurde. Damals war es,
daß Lavater gegen die allgemeine Verfemung Mesmers sich
zur Wehr setzte4. Dieser lebte dann von 1789 bis 1813 in
Frauenfeld, seit 1813 in Konstanz und endlich in Meershurg,
wo er im Alter von 79 Jahren gestorben ist.

Noch während Mesmer sich in Frankreich aufhielt, wurde
von einem seiner Anhänger, namens Puységur, in Straßburg
seine Lehre vom «Tierischen Magnetismus» verbunden mit
den Theorien des Somnambulismus. Puységur versetzte seine
Patienten in einen künstlichen Schlaf, in welchem ihre
übernatürlichen Fähigkeiten erweckt und ihnen ein inneres
Schauen ermöglicht werden sollte. Damit glaubte er, Mesmers
Theorien zu ergänzen. Obgleich dieser selbst eine solche
Vermischung der Gesichtspunkte ablehnte, trat doch der Mes-

Mesmer hätte also — so sonderbar das klingt —• ebensogut sagen können
«menschlicher Magnetismus», wenn nicht dieser Ausdruck wiederum eine

zu starke Einschränkung mit sich gebracht hätte.
4 Für die wichtigsten diesbezüglichen Aeußerungen vgl. Joh. Caspar

Lavaters ausgewählte Werke, hrsg. von Ernst Staehelin, 3. Bd. 1943,

S. 187 ff.



geistigen Austausch zwischen Europa und Amerika 263

merismus erst, nachdem er durch Puységur mit dem Somnambulismus

verbunden war, seinen allgemeinen Siegeszug an. In
Deutschland wurde Justinus Kerner der Hauptvertreter dieser
Geisteshaltung, deren klassisches literarisches Denkmal er
auch geschaffen hat in seinem Buch über Friederike Hauffe,
die «Seherin von Prevorst» (gest. 5. August 1829) 5.

8.

Hier soll indessen nicht von der Verbreitung dieser
Erscheinungen in Deutschland und in der Schweiz die Rede
sein 6, sondern von dem Einfluß Mesmers auf Amerika. Bei
der Beschäftigung damit wird unsre gewohnte Vorstellung
vom Typus des Amerikaners als demjenigen eines nur der
äußeren Wirklichkeit zugewandten Menschen korrigiert. Die
Psyche des Amerikaners kennt auch das Offenstehen nach der
übersinnlichen Welt hin, und zwar in einer unser europäisches

Empfinden oft fremdartig berührenden Weise. Es ist
primitiver, unreflektierter, unkritischer, gewissermaßen
massiver, als wir uns dies gemeinhin denken können. So schrieb
schon 1829 der englische Schriftsteller Robert Southey: «Ein
volkstümlicher Prophet könnte sich ein Königreich aus den
wildwachsenden Territorien der Union zurechtschnitzen,
sobald er in dem religiösen Fanatismus die kräftigste Waffe
seines Ehrgeizes erkannt hätte... Würde ein neuer Mohammed

erscheinen, so hätte er nirgends in der Welt eine bessere
Chance als in jenem Teile der Union, in welchen die älteren

5 Auch sonst hat Kerner eine große schriftstellerische Tätigkeit im
Sinn des Mesmerismus entfaltet. Vor allem kam es ihm auf dokumentarische
Darstellungen außergewöhnlicher psychischer Vorgänge an. So haben
bleibende Bedeutung seine Blätter aus Prevorst, 1.—12. Sammlung 1831—1839,

und — als Fortsetzung davon — seine Zeitschrift Magikon, Archiv für
Beobachtungen aus dem Gebiet der Geisterkunde und des magnetischen
Lebens, 1.—5. Bd. 1840—1853. Vgl. Allg. Deutsche Biographie XV, S. 643 ff.

6 Hinweise darauf finden sich z. B. bei W. Lütgert, Die Religion des

deutschen Idealismus, 1. Bd. 1922, S. 209 ff. Lütgert macht u.a. aufmerksam

auf den Einfluß des Somnambulismus auf Schleiermachers Frau und
auf Bismarcks Mutter, von der der Sohn sagte: «Zur Kirche ging sie nicht
und hielt viel von. Swedenborg, der Seherin von Prevorst und Mesmerschen

Theorien, Schubert, Justinus Kerner» (S. 220).



264 E. Schick, Okkultistische Pseudoeschatologie im

Staaten unaufhörlich den unruhigen Teil ihrer Bevölkerung
entleeren7.»

Von der geistigen Lage um 1862 in der Gegend von Boston
gibt Lyman P. Powell, der Biograph von Mary Baker Eddy,
folgendes Bild: «Zu jener Zeit beschäftigten auch Spiritismus,
Mesmerismus und andere psychische Phänomene die Oeffent-
lichkeit und bildeten das Tagesgespräch in gleichem Maße, wie
es heute mit dem Radio der Fall ist. Mesmer war gestorben,
aber überall wimmelte es von Mesmeristen. Ein gewisser
Charles Poyen hatte an vielen Orten, wo Frau Eddy später
wohnte, über die ,Macht des Geistes über die Materie'
gesprochen und die Veröffentlichung seines Buches ,Der
Fortschritt des Tierischen Magnetismus in Neuengland' für 1837

vorbereitet 8.»

Hiebei ist noch auf ein besonderes Geschehen aufmerksam
zu machen. Seitdem die weißen Eroberer das Land des Roten
Mannes betreten haben, verschob sich die Grenze zwischen
Weiß und Rot, zwischen dem Eroberervolk und den
Indianern, Schritt für Schritt und Jahr um Jahr westwärts.
Daraus ergaben sich auch psychologische Folgen eigener Art.
Jene beständig sich verschiebende «Demarkationslinie» war
nämlich geeignet, diejenigen Einwanderer, die sich gerade in
ihrer Nähe befanden, in eine eigenartige psychische Verfassung

zu bringen. Fern von ihrer Heimat, oft einsam in großen
Wäldern, auf der Wacht gegen die Indianer, zugleich getrieben

vom Verlangen nach den Schätzen des unbekannten
Westens, inmitten einer grandiosen Natur, auf Vorposten in einem
kulturellen Kampf, dessen Bedeutung sie mehr ahnten als
erkannten, beständig wandernd von einem Abenteuer zum
andern, mußten diese Menschen in ihrer ganzen psychischen
Struktur aufnahmefähig werden auch für übersinnliche
Erlebnisse. Gewiß war dies nicht bei allen in gleicher Weise der
Fall. Gewiß gab es unzählige, welche davon nicht berührt
wurden. Aber andere wurden darum für diese Dinge um so

7 Zitiert nach M. R. Werner, Ein seltsamer Heiliger, Brigham Young,
der Moses der Mormonen, 1925, deutsche Uebersetzung 1928.

8 Lyman P. Powell, Mary Baker Eddy, deutsche Uebersetzung 1935,
S. 71.



geistigen Austausch zwischen Europa und Amerika 265

empfänglicher und wirkten so dazu mit, daß mitten im
Goldrausch — in diesem bezeichnenden Begriff liegt auch schon
etwas Ekstatisches! — und mitten im brutalen Kampf ums
Dasein, um die Macht, um das Land die menschliche Seele

eigentümliche Wandlungen durchmachte, deren sie so nie
teilhaftig geworden wäre unter den normalen, geordneten, klaren
Verhältnissen der fernen europäischen Heimat9.

Dabei soll nicht gesagt sein, daß dieses Aufgelockertwerden
der Seelen auf dem Weg nach dem Westen nur im Sinn des

Okkulten zu einem Offenstehen für das Jenseitige führte. Wo
wirklich biblische Erkenntnis und biblische Verkündigung
vorhanden war, da konnte gerade hier ein ganz tiefes, echtes
Glaubensleben sich entfalten, dessen Unbedingtheit und
missionarische Kraft ebenfalls auf Europa zurückwirkte und hier
zum Anlaß großer Segnungen wurde. Das wichtigste Beispiel
hiefür ist das Werk von Charles Finney (1792—1875), dessen

Bekehrung in das Jahr 1821 fiel10.

4.

Daß die dreißiger und vierziger Jahre hier eine deutliche
Wendung zum Okkulten hin bringen, zeigt zunächst die
Anfangsgeschichte der Adventisten, in welcher der Uebergang
von älteren biblizistischen Traditionen zur medial-visionären
Haltung besonders anschaulich wird ".

Im Jahre 1818 hatte der Farmer William Miller (geb. 1782)
in Pittsfield (Mass.), angeregt durch Bengels Schriften, die
Wiederkunft Christi auf das Jahr 1848 errechnet. Erst
dreizehn Jahre später, 1881, trat er mit seinen Ergebnissen vor
die Oeffentlichkeit und wurde 1883 zum Prediger der
Baptistengemeinde seines Wohnortes gewählt. Seit 1840 erschien in
Boston eine eigene Zeitschrift «Signs of the Times», welche

9 Diese Bemerkungen gehen zurück auf persönliche Mitteilungen von
Prof. Lato urette von der Yale-Universität, der kurz vor dem Krieg zum
Studium geistesgeschichtlicher Zusammenhänge zwischen Amerika und
Europa hier weilte. Vgl. auch Adolf Keller, Amerikanisches Christentum
heute, 1943, S. 33 ff.

10 Vgl. C.G. Finney, Erinnerungen und Reden, 3. deutsche Aufl. 1927.
11 P. Scheurlen, Die Sekten der Gegenwart und neuere Weltanschauungsgebilde,

4. Aufl. 1930, S. 38 ff.



266 E. Schick, Okkultistische Pseudoeschatologie im

Millers Gedanken verbreitete. Während dieser bis dahin offenbar

nicht durch visionäre Erlebnisse, sondern auf Grund von
rationalen Erwägungen und Berechnungen auf seine
Prophezeiungen gekommen war, stellten sich bei ihm, je näher der
ersehnte Zeitpunkt kam, Träume und Gesichte ein. Die
Wiederkunft wurde schließlich auf Grund einer Offenbarung, die
einem seiner Freunde geworden war, auf den 21. Oktober 1844

erwartet. In der Ueberzeugung von der unmittelbaren Nähe
des Weltendes hatten die Gläubigen ihre Feldfrüchte umkommen

lassen und warteten unter freiem Himmel, in festlichem
Gewand, erhobenen Hauptes (nach Luk. 21, 28) und singend
das große Wunder.

Welch eine ans Mediale grenzende Bereitschaft für das
Jenseitige prägt sich im Bild dieser ekstatisch wartenden
Gemeinde aus! Zwar fehlt alles Gnostisch-Theosophische, aber
das Visionäre bleibt vorerst, ja wird konstitutiv für die
Begründung der Adventistischen Gemeinde. Nach der furchtbaren

Enttäuschung suchten die Gläubigen einen Grund für
die Verzögerung der WTederkunft. Dieser wurde gefunden in
der Untreue der Christenheit in Beziehung auf das Sabbatgebot.

Es war vor allem die Frau eines Aeltesten, «Schwester
White», welche diese Erklärung abgab, und zwar auf Grund
von visionären Erlebnissen. «Es kam vor, daß ihre ,Gesichte'
bis zu einer halben Stunde dauerten. Da verharrte sie in
regungslosem Zustand, ohne zu atmen. Ein andermal ging sie
umher, während sie mit gestrecktem linkem Arm eine 16 Pfund
schwere Bibel eine halbe Stunde lang hielt. Mit der rechten
Hand blätterte sie in der Bibel, las aus ihr, während ihre
Augen gen Himmel gerichtet waren. Solche hysterischen
Fähigkeiten sind bekanntlich nichts Außerordentliches.
Merkwürdiger ist, daß sie in diesen Zuständen eine Gabe der
Menschenkenntnis offenbarte, die sich auf Personen erstreckte, die
ihr völlig unbekannt waren. Auch Botschaften' erhielt sie, die
sie geradezu zum Orakel der Adventisten gemacht haben 12.»

Scheurlen, dessen Buch diese Beschreibung entnommen ist,
verweist dabei ausdrücklich auf die Parallelen mit dem
Spiritismus. Da von Geistererscheinungen nicht die Rede ist, wäre

12 Ebd., S. 44 f.



geistigen Austausch zwischen Europa und Amerika 267

es zutreffender, auf den offenbar somnambulen Zustand der
«Schwester White» hinzuweisen, der auch die abnormen
physischen Leistungen erklärlich macht. Wenn auch in der
späteren Geschichte der Adventisten die visionär-somnambulen
Züge zurückgetreten sind, bleiben doch jene Bilder aus den

Anfängen eindrucksvoll und bezeichnend. Vielleicht wird man
sogar sagen dürfen, daß eine gewisse fanatische Ausschließlichkeit,

welche sich neben manchen anerkennenswerten Zügen

bei den Adventisten findet, irgendwie damit zusammenhängt.

5.

In eben dieselbe Zeit, da die Anhänger Millers in so
sehnsüchtiger Gewißheit die Wiederkunft Christi erwarteten, fiel
nun auch das erste Auftreten eines jungen Mannes, den man
bald als den «Swedenborg der Neuen Welt» bezeichnete, der
aber wohl nicht nur für Amerika, sondern auch für Europa
größere Bedeutung bekommen hat als Swedenborg. Es ist
Andrew Jackson Davis.

Davis wurde geboren am 11. August 1826 auf einer kleinen
Farm im Staate Neuyork 13. Die Lebensumstände, in denen der
Knabe aufwuchs, waren die denkbar ungünstigsten. Die
Eltern waren bettelarm, der Vater Gewohnheitstrinker, der als
Flickschuster kaum das Nötigste für sich und die Seinen
verdiente. Die Mutter war fromm, zartfühlend, aber eigentümlich
nervös und mit dem «zweiten Gesicht» begabt, dazu eine starke
Raucherin. Der Knabe war geistig zurückgeblieben und
infolge eines Unglücksfalls körperlich schwächlich. Seine Mutter
hielt ihn zu eifrigem Kirchenbesuch und Katechismusstudium
an, starb aber bald, worauf der Sohn überzeugt war, daß sie
ihm als Schutzgeist erscheine. Innerhalb der religiösen
Unterweisung, die er genoß, war es das Dogma von der Gnadenwahl,

welches ihn stark beschäftigte und zum Nachsinnen ver-
anlaßte. Im Zusammenhang damit entwickelten sich in dem
Knaben abnorme psychische Zustände: Er hatte des Nachts
visionäre Erlebnisse und suchte in einer Art Schlafwandel die
Einsamkeit des Waldes auf. Er selbst schreibt in seiner 1857

13 Karl Kiesewetter, Geschichte des neueren Okkultismus, o. J.,
Vorwort 1891; die 1909 erschienene 2. Aufl. war mir nicht zugänglich.



268 E. Schick, Okkultistische Pseudoeschatologie im

erschienenen Selbstbiographie14 über jene Zustände: «Mein
Geist war zu solchen Zeiten mehr im Besitz seiner selbst und
intelligenter als während des Tages; und meine Augen (ob sie

geöffnet oder geschlossen waren, weiß ich nicht) konnten die
Dinge um mich her mit weit größerer Genauigkeit erkennen.
Kurz, ich hatte durch einen gewissen Prozeß des Schlafes zu
gehen, um ebenso hell und geistig lebhaft zu werden wie
andere Knaben meines Alters. In einer dieser nächtlichen Krisen
stand ich acht Nächte hintereinander auf und malte auf ein
kleines Stück Leinwand (welches ich vorher zubereitet hatte,
ohne zur Zeit zu wissen, warum ich es tat) eine schöne
mannigfaltige Landschaft, welche ich nach ihrer Vollendung als
eine Ansicht des Gartens von Eden erkannte, wie sie meinem
Geiste in der Bischöflichen Sabbatschule eingeprägt worden
war.»

Später war Davis als Verkäufer in einem Schuhgeschäft
tätig. Im Jahre 1843, als er 17 Jahre alt war, wurde ein Magnétiseur

namens Levington auf ihn aufmerksam, versetzte ihn
durch magnetisch-hypnotische Behandlung in einen tiefen
Schlaf und erkannte, daß der Knabe in diesem Zustand
hellseherische Fähigkeiten entwickelte. Er konnte bei geschlossenen

Augen Stellen aus der Zeitung lesen, die man seiner Stirn
näherte, und beschrieb vor allem Krankheiten der Anwesenden
samt den Mitteln zu ihrer Heilung. In der Folgezeit reiste
Davis mit einigen Begleitern, die verschiedentlich wechselten,
im Lande umher und betätigte seine neuentdeckten Fähigkeiten
als Heilmedium.

Bis hierher zeigt uns Davis' Lehensgeschichte das Bild
eines jungen Mannes, dessen von vorneherein starke somnambule

Veranlagung durch Einwirkungen nach der Methode
Mesmers ganz außergewöhnlich gesteigert wurde. Aber sachlich

findet sich hier nichts, was über das auch sonst von
Somnambulen Berichtete hinausginge. Dies sollte nun bald anders
werden. Davis kam zu der Ueberzeugung, der Vermittler
allgemein gültiger Offenharungen zu werden. Vom November
1845 bis zum Januar 1847 gab er in somnambulem Zustand

14 The magic Staff, deutsche Uebersetzung von Gregor Konstantin
Wittig, 1874.



geistigen Austausch zwischen Europa und Amerika 269

Diktate, welche einer seiner Begleiter, der Rev. William Fish-
bough, niederschrieb. Aus diesen Niederschriften entstand
Davis' erstes Werk: «The Principles of Nature, her divine
Revelations and a Voice to Mankind.»

Dies bedeutete für den nun 21jährigen Schuster, der nur
über eine dürftige Schulbildung verfügte, den Beginn einer
geistigen Tätigkeit von gewaltigem Ausmaß. Seine späteren
Werke diktierte er nicht mehr, sondern schrieb sie seihst nieder,
zwar nicht im magnetischen Schlaf, wohl aber in einem
anormalen, einer Ekstase ähnlichen Zustand, womit es auch
zusammenhängt, daß die schriftstellerische Produktion mit
ungeheurer Schnelligkeit vor sich ging 15.

Noch während die «Principles of Nature» entstanden, hielt
Davis in Neuyork Vorlesungen, in welchen er seine neuen
Erkenntnisse mitteilte. Unter den Zuhörern befand sich auch
Edgar Allen Poe. Dessen Denken war von da an tief beeinflußt

durch die Lehren des neuen Propheten. Allerdings geht
der düstere Pessimismus, welcher die Dichtungen Poes durchzieht,

nicht auf Davis zurück; aber die ganze okkultistische
Geisteshaltung des Dichters hat hier ihren Ursprung.

Als Davis eines Tages das bevorstehende Erscheinen seines
Werkes ankündigte, erklärte einer der Zuhörer: «Sobald dieses
Buch veröffentlicht wird, verschließe ich meine Bibel in der
Schublade, stecke die Schlüssel in meine Tasche und predige
die Engelaussprüche der neuen Philosophie 16.» Dieser Mann
sprach etwas aus, was in der Folgezeit für zahlreiche seiner
amerikanischen Zeitgenossen Gültigkeit haben sollte. Für viele
wurde die Lehre, die Davis verkündigte, der Ersatz für das
biblische Christentum.

Es gehört nun zu jenen merkwürdigen Ereignissen der
Gleichzeitigkeit, die uns das Rätselwort «Zeitgeist» auf die
Lippen drängen, daß in eben jene Zeit das Aufkommen des

eigentlichen Spiritismus fällt. Den Anfang machte der «Spuk

15 Ueber dieses ekstatische Schreiben s. Perty, Mystische Erscheinungen

der menschlichen Natur, 2. Aufl. 1872, 1. Bd., S. 337 ff. Perty war von
1834 bis 1873 Prof. der Zoologie und Anatomie an der Universität Bern.
Sein erwähntes Werk — in dessen Titel das Wort «mystisch» im Sinn von
«okkult» gehraucht ist — (1. Aufl. 1861) ist heute noch von Wert.

16 Kiesewetter, op. cit., S. 425.



270 E. Schick, Okkultistische Pseudoeschatologie im

von Hydesville» im März 1848. Die Sache begann damit, daß
die Töchter einer gewissen Familie Fox eigentümliche Klopflaute

vernahmen, denen sie ebenfalls durch Klopfen antworteten.

Daraus entstand die Ueberzeugung von der Möglichkeit,
die Manifestation von Geistern wahrzunehmen, sich mit ihnen
in Verbindung zu setzen und so jenseitige Geheimnisse zu
ergründen. Fast gleichzeitig machten sich im Hause eines
gewissen Dr. Phelps in Stratford ähnliche Vorgänge bemerkbar

17.

Diese Dinge erregten die Bevölkerung Amerikas aufs
nachhaltigste. Es entstand eine Bewegung, die sich mit Windeseile
verbreitete und zunächst durch Tischrücken und ähnliches
den Verkehr mit der Geisterwelt aufzunehmen suchte. Daraus
entwickelte sich dann der eigentliche Mediumismus, und der
moderne Spiritismus war da. Lincoln, Longfellow, Edison
gehörten zu den Anhängern der neuen Bewegung, die rasch
auch auf den europäischen Kontinent übergriff. In England
war Königin Viktoria wie auch Gladstone ihr zugetan; die
Jahre 1852 und 1853 bedeuten hier einen Höhepunkt der
Entwicklung. In Frankreich gab Napoleon III., der eine Geisterschrift

seines großen Oheims für echt ansah, der Sache starken
Auftrieb 18. In Deutschland wurde München ein Hauptmittelpunkt

spiritistischer Kreise. Diese gaben seit 1886 eine eigene
Zeitschrift «Sphinx» heraus, welche eine Verbindung
herstellte zwischen dem Spiritismus und der damaligen
Theosophie. Der Redaktor der «Sphinx», der Kolonialpolitiker von
Hühhe-Schleiden, war ein persönlicher Freund von H. P. Bla-
vatsky19.

Gleichzeitig mit der Verbreitung des Spiritismus in Europa
ging dessen nachhaltige Wirkung auf das Geistesleben Ame-

17 Auf das einzelne kann liier nicht eingegangen werden. In den
einschlägigen Werken sind diese Vorgänge ausführlich beschrieben. Außer
Kiesewetter, op. cit., S. 448 ff., sei erwähnt das Buch des Kopenhagener
Prof. Alfred Lehmann, Aberglaube und Zauberei, 3. Aufl. 1925, S. 282 ff.,
deutsche Uebersetzung.

18 Vgl. hiezu die als Manuskript gedruckte Studie von Karl
Kiesewetter, Zur Geschichte des modernen Okkultismus, Schriften der Gesellschaft

für Experimentalpsychologie in Berlin, 1888.
19 Vgl. hiezu Rudolf Steiner, Mein Lebensgang, 18. Tsd. 1925, S. 353.



geistigen Austausch zwischen Europa und Amerika 271

rikas weiter, und zwar wiederum durch die Vermittlung von
Davis. Auf Grund persönlicher Eindrücke von dem Spukhaus
in Stratford und mit ausdrücklicher Berufung auf die
Klopfgeister verfaßte Davis sein Werk «Philosophy of spiritual
Intercourse», worin er sein spiritistisches Glaubensbekenntnis
niederlegte. Zur selben Zeit begann er auch sein Hauptwerk
«The great Harmony» zu schreiben, welches in den Jahren
1850 bis 1860 in sechs Bänden erschien. Damit war der
Spiritismus erstmals auch theoretisch begründet.

6.

Für das ganze Ideengut, das mit dem Spiritismus sich
allenthalben verbreitete, sind nun die Grundgedanken Davis',
insbesondere wie er sie in der «Philosophy of spiritual
Intercourse» niederlegte, wesentlich. Sie können folgendermaßen
zusammengefaßt werden 20: In der Zeit der materialistischen
Wissenschaft hat die Menschheit den Glauben an die Unsterblichkeit

wie überhaupt an die geistige Welt fast ganz verloren.
Nur einzelne Persönlichkeiten und die großen Religionen
haben, wenn auch nur schwach und verdunkelt, jenseitige
Erkenntnisse festgehalten. Jetzt aber ist eine andere Zeit
angehrochen. Die ganze Christenheit ruft: «Wir wollen an Wunder

glauben, wenn wir dieselben sehen; zeige uns Geister, und
wir wollen an ihre Existenz glauben.» Diese Sehnsucht ist
nun erfüllt. Die beiden Welten, die geistige und die natürliche,
sind darauf vorbereitet, einander zu begegnen und «sich auf
dem Boden der geistigen Freiheit und des Fortschritts zu
umarmen».

Schon hiemit sind die beiden Motive gegeben, welche Davis'
Glaubensbekenntnis durchziehen: Harmonie und Fortschritt.
Das Wort «Harmonie» ist überhaupt ein Losungs-, ja fast
möchte man sagen, Zauberwort jener Kreise. Schon Mesmers
Freunde hatten sich ja in der «Gesellschaft der Harmonie»
zusammengeschlossen. Bei Davis und seinen Anhängern
verbindet sich der Gedanke der sozialen mit dem der kosmischen
Harmonie aufs engste. Er selbst lebte in der unerschütter-

20 Kiesewetter, Geschichte des neueren Okkultismus, s. Anm. 13,

S. 431 ff.



272 E. Schick, Okkultistische Pseudoeschatologie im

lichen Hoffnung, daß die Menschheit zunächst «zur verteilenden

Gerechtigkeit und Harmonie» gelangen werde.
Daß die Harmonie in jeder Hinsicht immer vollkommener

werde, das ist der große Sinn allen Fortschritts. Dieser
erstreckt sich auf das diesseitige wie auf das jenseitige Leben.
Die Engel oder Geister sind nichts anderes als Verstorbene,
deren Entwicklung drüben weiterschreitet. Andrerseits ist dies
eben ihre große Aufgabe, den Fortschritt auf Erden, insbesondere

im sozialen Leben, zu fördern. Sie beobachten die
Menschen und hauchen ihnen gute Gedanken ein. Darum hat das
Gebet vor allem den Sinn der Aufnahme solcher Eingebungen
und muß folglich empfunden und gedacht, nicht gesprochen
werden. Aus dem Reden des Gläubigen mit dem himmlischen
Vater wird ein meditatives Hören auf die Stimme der Geister.
Diejenigen Menschen, welche dafür besonders befähigt sind,
die Medien, sind die eigentlichen Wegweiser in die Zukunft.

Ist so die biblische Eschatologie überhaupt umgebildet in
die Lehre vom ununterbrochen aufsteigenden Stufenreich der
Geister, so wendet Davis ihren zentralen Begriff, den der
Auferstehung der Toten, auf einen ganz bestimmten Vorgang
innerhalb des Entwicklungsweges des einzelnen Menschen an,
nämlich auf die unmittelbar nach dem Sterben sich vollziehende

Loslösung des Astralleibes vom irdischen Körper. Auf
Grund hellseherischer Beobachtung beschreibt er dieses
Geschehen als einen Prozeß, der «mit jener schweigenden
Ordnung und unabweichbaren Genauigkeit vor sich geht, welche
das Wachstum von Bäumen und die Entwicklung von Blüten
charakterisieren». Das Ergebnis ist «ein schöner, organisch
und symmetrisch konstruierter Körper, der jenem glorreichen
Lande angepaßt ist, wo göttliche Liehe und Weisheit die Seele
auf ewig umgeben». So wird die Auferstehung der Toten zu
einer Beschreibung des Todes selbst, die wiederum in dem
doppelten Zeichen von Harmonie und Fortschritt steht.

Daß mit dieser ganzen Entwicklung die deutliche Ablehnung

bestimmter biblischer Lehren verbunden ist, geht aus
dem Bisherigen schon hervor. Es handelt sich dabei vor allem
um die Lehre von der Sünde, von der ewigen Verdammnis
und vom Satan. Wir stehen hier vor einer Entwicklung von
größter Bedeutung. In einem Zeitalter des Materialismus wer-



geistigen Austausch zwischen Europa und Amerika 273

den die Geister wieder ernst genommen. Aber welche Geister?
Nur die guten. Das bedeutet zugleich, daß man in den
Geistern, und zwar in jenseitigen wie diesseitigen, nur das Gute
ernst nimmt. Das Reich der bösen Geister und damit das Böse
überhaupt und erst recht der Böse wird als Aberglaube
abgetan. Darum kann auch von einem Kampf im Menschen und
um den Menschen nicht die Rede sein. An diesem Punkt wird
der Gegensatz zur biblischen Eschatologie, welche die
Erkenntnis des Bösen als einer sich gerade in der Endgeschichte
immer mehr steigernden Wirklichkeit mit der Gewißheit des
Sieges über das Böse verbindet, offenkundig.

Weniger entscheidend, aber doch auch geschichtlich
bedeutungsvoll war eine andere Konsequenz jener Davissehen
Schau, nämlich die Ueberzeugung von der allesgestaltenden
Macht des Gedankens. In diesem Sinn führt eine direkte Linie
von Davis auch zu 0. S. Marden, R. W. Trine und der ganzen
New Thought-Bewegung.

7.

Eine eigentümliche Verwandtschaft mit einzelnen auf Davis
zurückgehenden Gedanken zeigen nun bestimmte Lehren der
Mormonen oder, wie sie sich offiziell seit 1832 nennen, der
«Kirche Jesu Christi der Heiligen der letzten Tage 21». In
diesem Namen kommt der eschatologische Anspruch klar zum
Ausdruck. Spielten schon bei der Entstehung der Sekte Visionen

ihres Begründers, Joseph Smith (1805—1844), eine Rolle,
so wurde bald darauf eine wichtige Institution visionär
begründet, nämlich die Polygamie. Obgleich dieselbe später
abgeschafft werden mußte, ist ihre damalige theoretische
Begründung doch wichtig. Smith erklärte, daß es für alle Frauen
notwendig sei, einem Manne anzugehören «zu ihrer Erhöhung
in die ewigen Welten, daß ihre Körper Menschenseelen tragen
mögen22». Brigham Young, der mächtige Führer und Organisator

der Mormonen nach dem Tod von Smith, gab dafür eine
ausführliche gnostisch-theosophische Begründung. Darnach

21 Scheurlen, op. cit., S. 119 ff.; Werner, op. cit. — Hier ist die
Atmosphäre aufregender Unstetigkeit, wie sie jener Wanderzeit eigen war,
ganz unmittelbar zu spüren.

22 Werner, op. cit., S. 114.

18



274 E. Schick, Okkultistische Pseudoeschatologie im

ist die himmlische Welt von Geistern bevölkert, welche sich
nach irdischen Möglichkeiten der Verkörperung bzw. der
WTederverkörperung sehnen. Er sagt darüber in einer
Predigt: «Diese Geister müssen geboren werden. Sie nehmen
lieber die armseligste und gemeinste Behausung in Menschenform

an, als daß sie ohne eine solche herumirren. Sie sagen:
Laßt mich doch ein Tabernakel haben, auf daß ich eine Chance
habe, vollkommener zu werden23.» Die Bezeichnung des
menschlichen Leibes als «Tabernakel» begegnet bei Young
öfters 24.

Hier finden wir also wie hei Davis die Ueberzeugung von
einer Wechselwirkung zwischen dem Geisterreich und der
Menschenwelt. Die Besonderheit bei den Mormonen liegt in
der Lehre von der präexistenten Menschenseele, welcher unter
allen Umständen die Möglichkeit der Wiederverkörperung
gegeben werden muß, woraus sich die Polygamie nicht etwa als
Zugeständnis an die Sinnlichkeit, sondern als religiöse Pflicht
zur Vervollkommnung der Geister und damit zur Herbeiführung

des Reiches Gottes ergibt. Im übrigen hat Smith visionäre

Erlebnisse nicht für sich allein beansprucht, sondern
rechnete damit, daß die Gläubigen jederzeit von Engeln oder
Seligen, ja seihst von Teufeln in Engelsgestalt heimgesucht
werden könnten 25. Im Gegensatz zu Davis, für den Engel und
abgeschiedene Geister dasselbe sind, macht Smith hier einen
deutlichen Unterschied. Insgesamt ist aber die Nachbarschaft
zum Spiritismus auch hier offenkundig.

Von Anfang an waren die Mormonen bekannt als arbeitsam,

geordnet und tüchtig. Das Bild, das sich uns bietet,
erinnert an sozialistische Versuche, obgleich in den Reden und
Schriften der Führer der Mormonen nicht ausdrücklich vom
Sozialismus die Rede ist. Als indessen die Mormonen 1846 be-

23 Werner, op. cit., S. 229.
24 Wie verbreitet damals die Vorstellung vom Drang der abgeschiedenen

Seelen zu neuer Verkörperung war, zeigt u. a. Hebbels 1840

entstandenes Gedieht «Requiem», worin der Dichter die Meinung ausspricht,
daß den Toten durch unser Gedenken Linderung zuteil werde, während
sie sonst der «unendlichen Wüste» überlassen sind, «wo nicht Leben mehr
ist, nur Kampf losgelassener Kräfte um erneuertes Sein».

25 Werner, op. cit., S. 39.



geistigen Austausch zwischen Europa und Amerika 275

schlössen, von ihrer Siedlung Nauvoo am Mississippi nach
Westen zu ziehen — dahei erreichten sie nach heroischer
Wanderung ihre spätere berühmte Siedlung am Großen Salzsee

—, ging ihr bisheriger Besitz an den französischen
Kommunisten Etienne Cabet (1788—1856) über, der dort seit 1848

(nach andern seit 1849) seine Siedlung Ikarien anlegte, die bis
1856 bestand26.

Wie die Mormonen zu diesen ganzen gnostisch-theosophi-
schen Spekulationen gekommen sind und ob der Uebergang
ihres Besitztums an die Ikarier zufällig war oder auf andere
geschichtliche Zusammenhänge hinweist, scheint noch nicht
geklärt zu sein. Indessen sind beide Tatbestände für die uns
beschäftigenden Zusammenhänge bedeutsam.

8.

Sowohl der amerikanische Mesmerismus insgesamt als
insbesondere die Lehren Davis' haben stark eingewirkt auf die
Entstehung der Christlichen Wissenschaft. Doch können wir
diese Entwicklung hier nicht verfolgen. Dagegen soll noch
kurz hingewiesen werden auf eine Verbindung von spiritistischen

mit sozialistischen Gedanken, wie wir sie finden in der
Persönlichkeit eines der größten und edelsten Vertreter des
gesamten Sozialismus: Robert Owen27. Allerdings hatte dieser,

als die spiritistischen Ideen ihn ergriffen, schon das
80. Lehensjahr überschritten. Freunde wie Gegner hatten es
darum leicht, diese letzte Entwicklung auf Altersschwäche
bzw. Betrügereien anderer zurückzuführen. Aber diese
Erklärungsversuche scheinen dem Tatbestand doch keineswegs
gerecht zu werden. Einerseits nämlich gehörte Robert Owen zu
den Menschen, denen bis ins höchste Alter eine erstaunliche
Geistesfrische beschieden war — seine eigenen Werke wie die
Urteile der verschiedensten Zeitgenossen bestätigen dies —,
und andrerseits fügten sich die spiritistischen Anschauungen
Owens organisch in den Gang seiner inneren Entwicklung ein.

Als Owen im Jahre 1825 den «Rappisten», schwäbischen
Siedlern aus der Gegend von Maulhronn mit chiliastisch-kom-

26 Werner, op. cit., S. 164; vgl. auch Vorläufer des neueren Sozialismus,

4. Bd., 2. Teil, 1921, S. 118 f.
27 Zum Folgenden vgl. Helene Simon, Robert Owen, 1905, S. 321 ff.

18*



276 E. Schick, Okkultistische Pseudocschatologie im

munistischen Ideen, ihre Kolonie New Harmony im Staate
Indiana abkaufte, um dort sein Ideal einer sozialistischen
Gemeinschaft zu verwirklichen, begab er sich schon rein
geographisch in jene Atmosphäre des geistigen Wandertriebs
nach einem neuen Land. Um so größer war die Enttäuschung,
als das Experiment 1828 aufgegeben werden mußte. Aehn-
liches wiederholte sich noch einmal hei einer Siedlung, die der
Unermüdliche in England in der Nähe von Queenstown von
1889 bis 1845 leitete und der er ebenfalls den fast magischen
Namen «Harmony» gab. Obgleich auch dieses Unternehmen
mit einem schweren Rückschlag endete, verfolgte Owen mit
höchstem Interesse alle Vorgänge, welche mit der Revolution
von 1848 zusammenhingen. 1849 erschien als Ergebnis seiner
Studien das Buch «The Revolution in the Mind and Practice
of the human Race». Schon dieser Titel zeigt, daß Owen die
Revolution als ein Menschheitsereignis ansah, dessen Bedeutung

weit über das politische Gebiet hinausging. Er war
überzeugt vom Anbruch einer allgemeinen Umwälzung im Denken
und Handeln der Menschen. Diesem Glauben gab er begeisterten

Ausdruck in den «Letters to the human Race on the
coming universal Revolution» (1850) und vertrat ihn wiederum

in einer eigenen Zeitschrift mit unablässigem Eifer.
Da kam die «spiritistische Epidemie» der Jahre 1852 und

1858 über England. Owen sah darin die Erfüllung dessen, was
er mitten in allen Enttäuschungen unbeirrbar gehofft hatte. In
seinen Kundgebungen seit dem Jahre 1853 traten gewisse
Gedanken hervor, denen klar zu entnehmen ist, wie es geschehen
konnte, daß dieser große Mann auf der letzten Stufe seines
Weges dazu geführt wurde, den Sozialismus mit dem Spiritismus

zu verbinden. Da ist zunächst die Ueberzeugung, daß
angesichts all der Widerstände, die sich dem Ringen um wirkliche

Erneuerung der menschlichen Verhältnisse entgegenstellen,

neue und mächtigere Mittel als bisher gefunden werden
müssen. Sodann zeigt sich hier, wie die Idee der Hilfe das ganze
Wesen Owens beherrschte. Ihm ist der Gedanke Labsal, ja
Lebensnotwendigkeit, auch nach dem Tode mithelfen zu dürfen

an der Besserung der Zustände auf Erden. Auch im Blick
auf die vorangegangenen Freunde ist ihm dies ein hoher Trost:
«Die Geister unsrer dahingeschwundenen und himmlisch



geistigen Austausch zwischen Europa und Amerika 277

vervollkommneten Freunde offenbaren ihren Beschluß, diese

widerspruchsvolle und elende Periode menschlichen Seins zu
Uehereinstimmung und Glück zu steuern 28.» An dieser Stelle
tritt das Geisteserhe von Davis besonders deutlich zutage.
Ferner kam die neue Lehre Owens zeitlebens festgehaltener
Ueberzeugung entgegen, daß der Mensch eine unmittelbare
und private Beziehung zu seinem Schöpfer haben müsse ohne
irgendwelche priesterliche Vermittlung. Auch Jesus ist für
ihn nicht der Mittler, sondern der große Lehrer der Menschenliebe.

Endlich scheint ihm das Rätsel des Bösen nun gelöst
werden zu können. Selbst Gott kann es allein nicht aus der
Welt schaffen. Er muß die vorhandenen Schöpfungselemente
gebrauchen. Dennoch erreicht er schließlich sein erhabenes
Ziel: das Glück der Menschen. Dazu aber bedarf es einer
immer enger werdenden Verbindung zwischen der materiellen
Welt und jenen geistigen Sphären, die wir auf Erden nur im
Hellsehen oder unter den Einwirkungen des Magnetismus
wahrnehmen. Diese Verbindung herbeizuführen ist der Sinn
des Spiritismus. Damit ist aber auch zugleich die Einheit der
Menschen auf Erden gegeben. Auch hier durchdringt der
Gedanke der kosmischen Harmonie denjenigen der sozialen
Harmonie: «Das große Gemeinwesen (commonwealth) der
verbündeten Nationen wird ewig sein wie die höheren Sphären
des Himmels.» Dieser Satz findet sich wiederum in einer
neuen Zeitschrift, welche den programmatischen Namen
«Millennial Gazette» trägt2B.

Ja, das Tausendjährige Reich steht vor der Tür, und Owen
setzt seine letzte Kraft daran, ihm den Weg zu bereiten. Die
letzte Tagung, die der Unermüdliche einberief — es war im
Mai 1857 —, nannte er «Kongreß der fortgeschrittenen Geister
der Welt». Hier widmete er sich, während er gerade das
86. Lebensjahr vollendete, «der Vorbereitung einer ungläubigen

Generation für die neue spiritistische Offenbarung». Die
öffentliche Absage auch der letzten Getreuen an die neue
Lehre des Meisters war die Antwort. Owen aber fühlte sich
bis zuletzt als den Kolumbus einer neuen Welt des Geistes,
die, wie er es vier Jahre zuvor ausgesprochen hatte, «die Ent-

28 Ebd., S. 327 28 Ebd., S. 329.



278 E. Schick, Okkultistische Pseudoeschatologie im

deckung des Kolumbus so weit überstrahlen wird wie das
Tageslicht das Morgengrauen 30».

So hat der Versuch Owens, den Sozialismus durch die
Lehren des Spiritismus weltanschaulich zu begründen, aufs
Ganze gesehen, keinen Erfolg gehabt. Auf dem Kontinent blieb
die materialistische Begründung in Geltung, während in England

auch fernerhin der Sozialismus eine Sache der praktischen

Reform war, zu deren Verwirklichung sich Männer und
Frauen der verschiedensten Weltanschauungen zusammenfanden.

Trotzdem behält diese letzte Stufe in Owens innerer
Entwicklung ihre Bedeutung, nicht nur im Blick auf seine eigene
überrragende Persönlichkeit, sondern auch als ein besonders
klares Beispiel für die Geisteswende jener Zeit und für die
Rolle, welche das neue spiritistische Lehrgut als Mittel der
Sinndeutung des Lebens an Stelle der abgelehnten biblischen
Ewigkeitsgewißheit zu spielen vermochte. In der großen
Lebenstragödie Robert Owens, für welche das Wort «Harmonie»
in den Namen seiner beiden Gründungen so tief bezeichnend
ist, nimmt der Versuch einer spiritistischen Begründung des
Sozialismus seine notwendige Stelle ein.

9.

Die Beschäftigung mit den hier erwähnten Ereignissen und
Persönlichkeiten bestätigt neu den Charakter der Vierzigerjahre

des 19. Jahrhunderts als einer Zeitenwende ersten Ranges.

Als eine solche ist uns jene Epoche ja auch gegenwärtig;
jedoch zumeist nur unter politischen und sozialen Gesichtspunkten.

Es scheint aber nicht ohne Bedeutung für das
Verständnis der letzten hundert Jahre und damit auch für den
Blick in die Zukunft zu sein, im Zusammenhang mit der
politischen und sozialen Revolution jener Zeit zugleich diejenige
zu sehen, die im Verhältnis der Menschen zur übersinnlichen
Welt vor sich gegangen ist. Dieselben Jahre, welche eine
erste Hochflut des theoretischen Materialismus heraufführten,
brachten gewissermaßen einen Einbruch jenseitiger Mächte in
das Denken und Leben der Menschen. Verborgene Kräfte im
kosmischen wie im psychologischen Sinn drängten ans Licht.

30 Ebd., S. 325.



geistigen Austausch zwischen Europa und Amerika 279

Zugleich wurden überall in der Welt Menschen von einem
geheimnisvollen Drang befallen hinein in das Dunkle,
Geheimnisvolle, Abgründige. In diesem doppelten Sinn gehört die
Geistesrichtung, die wir mit dem vagen Begriff des Okkultismus

zu umschreiben pflegen, wesentlich zum Charakter jener
Revolutionsjahre.

Bengel hatte den Beginn des Tausendjährigen Reiches auf
das Jahr 1836 vorhergesagt. Er hat sich geirrt. Aber hat er
nicht vielleicht doch etwas Richtiges geahnt oder
vorausgesehen und nur den falschen Schluß daraus gezogen? Wird
nicht sein Begriff des Zyklus als eines gleichzeitigen
ZuEnde-Kommens einer Anzahl von größeren und kleineren
Entwicklungsreihen bestätigt durch die Analyse jener Epoche?
Haben nicht vielleicht davon jene Randgestalten der
Geistesgeschichte, denen wir hier begegneten, irgend etwas gewittert,
und gibt nicht dies ihren oft so bizarren und mit
verhängnisvollen Irrtümern belasteten Handlungen, Lehren und
Entschlüssen einen Zug des Heroischen und Tragischen?

Aber gab es hier nur Randgestalten? Gab es nicht auch
Menschen, welche diese Dinge ganz wach, bewußt, geistesklar
miterlebten und doch die Einheit des Wesens und der Erkenntnis

festzuhalten vermochten in der Kraft des Evangeliums?
Während ebenderselben Jahre, als Davis seine okkulte Berufung

erlebte und seinen Weg als Heilmedium und Pseudopro-
phet des Uebersinnlichen antrat, als die Anhänger Millers sich
anschickton, den wiederkommenden Herrn festlich geschmückt
zu erwarten, als Owen einen letzten Versuch machte, wahre
Harmonie unter Menschen mit ausschließlich menschlichen
Mitteln darzustellen, um dann den Verheißungen der Geister
zu erliegen — zu eben jener Zeit kämpfte Johann Christoph
Blumhardt in Möttlingen seinen Kampf mit den jenseitigen
Gewalten. In den Weihnachtsfeiertagen des Jahres 1843 war der
Sieg errungen. Welch geheimnisvolle Gleichzeitigkeit offenbart

sich hier!
Griff Blumhardt zu weit, wenn er glaubte, daß dieses

Geschehen eine Bedeutung habe nicht nur für die zunächst
Beteiligten, sondern für das Reich Gottes und damit auch für die

ganze künftige Beziehung der Menschen zur Geisterwelt?
Rücken nicht auf dem Hintergrund jener Entwicklung des



280 E. Schick, Okkultistische Pseudoeschatologie im

Okkultismus auch Blumhardts zunächst befremdende Gedanken,

wie diejenigen über den Zwischenzustand und das Gebet

für die Toten, in eine neue Beleuchtung? Wichtiger noch mag
uns die umgekehrte Frage erscheinen: Fällt nicht von
Blumhardts Erlebnissen ein helles Licht hinein in das Dunkel des

Okkultismus und in das mystische Halbdunkel spiritistischer
Séancen? Blumhardt war sich der Nachbarschaft seiner
Erlebnisse zum Mediumismus als einer beständigen Bedrohung
und Warnung wohl bewußt31. Teilte er nicht mit Kerner, Davis,

den Mormonen und Robert Owen die Ueberzeugung von
einer gegenseitigen Beeinflussung der Lebenden und der
Toten? Aber das Wissen um diese Nachbarschaft ließ ihn nicht
zur Seite treten, um sich menschlich zu sichern, sondern lehrte
ihn die Geister prüfen und sich zum Geisteskampf, ja zum
Geisterkampf stellen. Der Okkultismus weiß wohl von den
Geistern, aber er kennt nicht die Prüfung der Geister, weil er
nichts weiß vom Heiligen Geist, seinem wesenhaften Unterschied

vom menschlichen Geist und jener seligen Wahrheit:
«Derselbige Geist gibt Zeugnis unserm Geist.» Um dieses
Zeugnis geht bei Blumhardt alles. Aus ihm entsteht das Reich
Gottes. Der Okkultismus kennt wohl die hohe Wirklichkeit
der Hilfe, aber nicht die noch höhere Wirklichkeit des
Geisteskampfes. Blumhardt lernte kämpfen und erfuhr darum den

Sieg Jesu Christi32. Seine Losung heißt nicht: Jesus ist der
Helfer, der Lehrer, der Inbegriff der Harmonie; seine
Botschaft heißt: Jesus ist — Sieger. Daraus strömt alles andere:
das Helfen, das Lehren, die Harmonie. Doch nie bleibt es ohne
das Wissen um den Kampf und um das Böse. Aber vergessen
wir nicht: Jene über die ganze Christenheit hingegangene
Losung «Jesus ist Sieger» ist in ihren Ursprüngen eine
Geisterbotschaft, ausgestoßen durch die besessene Schwester der
Gottliebin Dittus im Augenblick der Befreiung 33. Formal be-

31 So werden z.B. in dem großen Werk von F.Moser, Der Okkultismus

(2. Bd. 1935, S. 707 ff.), Blumhardts Erlebnisse einfach eingereiht in
das umfassende «Material der klassischen Aera» okkulter Phänomene.

32 Selbst die Wiederkunft Christi ist fur Blumhardt «das Ziel eines
heißen Ringens im Himmel und auf Erden» (Friedrich Zündel, Joh. Chr.
Blumhardt, 12. Aufl. 1933, S. 192).

33 Ebd., S. 122.



geistigen Aastausch zwischen Europa und Amerika 281

trachtet, ereignete sich hier ein spiritistisches Phänomen ersten
Ranges, einige Jahre bevor der Spiritismus als Weltbewegung
entstand. Aber in der Atmosphäre des Gebets sprach der
Spiritismus hier, damals schon, über sich selbst das Urteil, trat
das Okkulte in das Licht der Offenbarung. Eben darum war
in Möttlingen auch dies möglich, daß mitten in einer Generation,

die sich medial-zudringlich dem Reich der Abgeschiedenen

näherte, ein priesterlicher Mensch voll Erbarmen auch der
Toten liebend und betend gedachte. So sehr war Blumhardt
seiner inneren Führung gewiß, daß er weder die Möglichkeit
der Verwechslung mit dem Spiritismus noch die Verdächtigung

eines heimlichen Katholizismus 34 scheute. Auch in
diesem Stück trat er an die Stelle, da sonst niemand stand, ganz
wie fünfzig Jahre zuvor Johann Caspar Lavater 35.

Im Jahre 1837, zwischen seinem Abschied von Basel und
seinem Amtsantritt in Möttlingen, hatte Blumhardt in der
Gemeinde Iptingen 36 die Aufgabe, die zurückgebliebenen Reste
jener Rappisten, die New Harmony gegründet hatten, in die
Kirche zurückzuführen. 1852, im Jahre der stärksten Ueber-
flutung Europas durch den von Amerika kommenden Spiritismus,

bezog Blumhardt Bad Boll. Wird nicht hier in Boll
zeichenhaft etwas deutlich von jener Harmonie, welche die Besten
jener Zeit ersehnten? Stehen nicht eine Reihe von Lehensfragen,

welche unter beiden Blumhardt, Vater und Sohn, dort
durchgehetet, durchgedacht, durchgekämpft und durchgelitten
wurden, in ganz enger Verbindung mit den Problemen, um
die sich außer jenen Randgestalten der Geistesgeschichte
damals zu wenige Menschen kümmerten?

Es möchte sein, daß wir das Geisteserbe, das uns hier
anvertraut wurde, immer noch nicht genug gehoben haben. Aber
indem wir von den Vertretern einer okkulten Pseudoeschatologie

unsern Blick hinüherwenden zu dem großen Beter und

34 Letzterer Vorwurf erhob sich schon in Möttlingen. Zündel, op. cit.,
S. 131.

35 Lavaters hiefiir charakteristische Briefe an die Kaiserin Maria von
Rußland über den Zustand der Seele nach dem Tode vom Jahre 1798

erscheinen soeben neu unter dem Titel «Vom Leben im Jenseits» im Verlag
Hch. Majer, Basel.

36 Zündel, op. cit., S. 38 ff.



282 Kontroverse: Der zweite Thessalonicherbrief kein Philipperbrief

Verkündiger biblischer Ewigkeitsschau, kehren wir neu
zurück zu dem Wort des Dichters, der, obgleich er vom Dunkel
überflutet wurde, doch an den Sieg glaubte: «Wo aber Gefahr
ist, wächst das Rettende auch 37.»

Basel. Erich Schick.

Kontroverse.
Der zweite Thessalonicherbrief kein Philipperbrief.
Zum Aufsatz von Eduard Schweizer in der ThZ 1945 Heft 2.

Die Hypothese von Ed. Schweizer, der 2. Thess. sei eigentlich

ein zu gleicher Zeit wie 1. Thess. geschriebener und
demselben Boten mitgegebener Brief an die Gemeinde von Philippi,
bedeutet ohne Zweifel eine originelle Belebung der Erörterung
über das Verhältnis zwischen 1. und 2. Thess. Sie läßt sich
m. E. aber nicht halten. Folgendes scheinen mir die wichtigsten

Einwände zu sein.
1. Noch die letzte Phase der von Schweizer vermuteten

Entwicklung ist keineswegs so leicht vorstellbar, wie es nach
ihm scheint. Er meint zwar: «Daß die Adresse geändert worden

ist, bildet keine unüberwindliche Schwierigkeit» (S. 99).
Jedoch: schon die Auslassung oder Aenderung der ursprünglichen

Ortsbezeichnung im Präskript wäre ein Vorgang, für
den, falls Eph. kein ursprünglicher Brief nach Laodicea
gewesen ist, nicht einmal das Schwanken in der Textüberlieferung

von Eph. 1,1 eine genaue Parallele darstellen würde, der
aber auch sonst seine großen Schwierigkeiten hat. Denn wenn
noch Polykarp den 2. Thess. als Phil, gekannt haben soll, dann
hätte dieser Vorgang ja überhaupt erst in der Zeit nach Polykarp

(also nach 117) einsetzen können; er hätte aber vor Marcion

(um 140) andererseits längst wieder abgeschlossen sein
müssen, da (unbeschadet des S. 91 Anm. 7 erwähnten Umstan-
des, daß erst Irenäus den 2. Thess. ausdrücklich unter dieser
Bezeichnung zitiert) Marcion den 2. Thess. in seinem Kanon
als Brief nach Thessalonich geführt hat und dies keine Neuerung

gegenüber der bisherigen großkirchlichen Einschätzung

37 Hölderlin, Patmos.


	Okkultische Pseudoeschatologie im geistigen Austausch zwischen Europa und Amerika

