Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 1 (1945)

Heft: 4

Artikel: Okkultische Pseudoeschatologie im geistigen Austausch zwischen
Europa und Amerika

Autor: Schick, Erich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877577

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877577
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

E. Schick, Okkultische Pseudoeschatologie. .. 259

Kampfschrift *: «Ueber das Verhaltnis des deutschen Staates zu
Theologie, Kirche und Religiony: «Die Wissenschaft leidet
kein Entweder-Oder und kein Nebenher ... Theologen, welche
irgendwie in betreff der Resultate und der Methode ihrer Ar-
beit Verpflichtungen eingegangen sind, haben kein Recht, sich
als Diener der Wissenschaft anzusehen.» Die theologischen
Fakultidten der deutschen Hochschulen haben daher nur noch
antiquarische Bedeutung: «Sie berichten ihr Wissen um die
betreffende Religion.»

Paul de Lagarde — kannte er Newmans Biicher? Zielte er
nur auf die deutsche Theologie? — traf auf jeden Fall eine
schwache Stelle des Dublin-Programmes: die verbindende
Briicke der ratio zwischen dem Jenseitsufer religioser Tran-
szendenz und den Diesseitegestaden empirischer Wissen-
schaft. Ohne es zu wollen, unterstreicht er aber auch zugleich
die schlechthinnige Unentbehrlichkeit offenbarungsgebunde-
ner Theologie fiir jedes akademische Gesamtwerk. Gewil}, die
Rolle der Gottesgelehrtheit wird immer zwiefach sein: «d’ex-
poser la grandeur et la folie chrétienne». Aber gerade sie ist
berufen, durch dieses ihr Zweites der Weltweisheit ihre Gren-
zen zu weisen und iiber ihr aufleuchten zu lassen, was «kein
Auge gesehen und kein Ohr gehért hat und in keines natiir-
lichen Menschen Herz gekommen ist: was Gott bereitet hat
denen, die Ihn liebhaben — was Er geoffenbart hat durch
Seinen Geist.»

Muri b. Bern. Joseph Chambon.

Okkultistische Pseudoeschatologie im geistigen
Austausch zwischen Europa und Amerika.

1.

Den Ausgangspunkt fiir die folgenden Erorterungen bildet
die Beobachtung, daB} bei vielen modernen Sekten die Eschato-
logie eine wichtige Rolle spielt, und zwar sowohl bei ihrer
Entstehung als auch in Einzelheiten ihrer Lehre. Dieser

11 De Lagarde «Ueber das Verhiltnis des deutschen Staates zu Theo-
logie, Kirche und Religion», Neudruck Berlin-Buchgemeinschaft (¢An die
Deutschens), S.34—118.

17*



260 E. Schick, Okkultistische Pseudoeschatologie im

eschatologische Zug tréigt — neben andern Faktoren — stark
zur Wirkung der Sekten auf weite Kreise bei.

Allen diesen eschatologischen Sonderlehren ist nun bei
grofiter Verschiedenheit im einzelnen dies gemeinsam, daf} sie
die biblische Eschatologie an irgendeiner Stelle grundlegend
veréindern, sei es durch Auslassung wesentlicher Stiicke der
biblischen Botschaft, sei es durch Hinzufiigung neuer Lehren,
sei es durch Umbiegungen in irgendeinem andern Sinn. Ge-
rade dies aber ist auch ein Kennzeichen des modernen Okkul-
tismus. Es legt sich also die Frage nach dem Zusammenhang
zwischen Okkultismus und Sektentum nahe.

Innerhalb des gesamten Okkultismus nimmt nun der Spiri-
tismus eine besonders wichtige Stelle ein. Zudem haben spiri-
tistische Vorstellungen auch das allgemeine Denken seit der
Mitte des letzten Jahrhunderts weithin beeinflulit, wobei oft-
mals der Ursprung solchen Denkens nicht ohne weiteres
kenntlich ist. Gerade darum stellt der Spiritismus eine der
wichtigsten geistigen Bewegungen unsrer Zeit dar. Da aber
der Spiritismus in seiner heutigen Gestalt, ebenso wie viele
moderne Sekten, amerikanischen Ursprungs ist, werden wir
durch diese Untersuchungen auch zu den Fragen des geistigen
Austausches zwischen Europa und Amerika gefiihrt.

Dabei ergibt sich bei nidherem Zusehen sogleich eine Kor-
rektur der Beurteilung des Spiritismus als eines amerikani-
schen Erzeugnisses. s ist zwar richtig, dall die spiritistische
Bewegung in Amerika <ausgebrochen» ist; aber zuvor mub-
ten doch die geistigen Elemente, die letztlich zu diesem Aus-
bruch fiihrten, von Europa nach Amerika gebracht werden.
Amerikas Beitrag bestiinde somit in erster Linie in einer eigen-
tlimlichen Verarbeitung und Umprigung eines ganz bestimm-
ten Materials von Vorstellungen und Problemen, fiir welches
wihrend der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts in der Neuen
Welt eine besondere Aufnahmefihigkeit vorlag.

2.

Suchen wir jenes Ideengut zu umschreiben, so bietet sich
am ehesten die aligemeine Bezeichnung <«Mesmerismusy dar.
Damit ist schon auf den Mann hingewiesen, in dessen Lehre



geistigen Austausch zwischen Europa und Amerika 261

sich friihere Ueberlieferungen wie Strahlen in einer Linse ver-
einigten, um, zu neuer Leuchtkraft gesammelt, wieder nach
allen Seiten auszustrahlen.

Franz Anton Mesmer* (1734—1815) wandte sich nach dem
Studium der katholischen Theologie demjenigen der Medizin
zu. Dieser Weg ergab sich fiir ihn aus dem Ideal des Priester-
arztes, an dem er zeitlebens festhielt. F'iir ihn gehorte das Aus-
einandergehen von Theologie und Medizin zu den verhiingnis-
vollen Fehlentwicklungen der abendldndischen Geschichte.
Diese Anschauung war es, die ihn den Romantikern so nahe-
brachte.

Schon in Mesmers 1766 in Wien verfafiten Doktorarbeit
«De influxu planetarum in corpus humanum» ist der Grund-
gedanke seines spiteren Systems anfangsweise enthalten.
Kerner formuliert seine damalige Ueberzeugung so: «Es mul}
eine Kraft da sein, welche das All durchdringt und alle Kérper
auf Krden verbindet, und man mull sie in seine Gewalt be-
kommen konnen 2.

Nachdem Mesmer schon frither die Erfahrung gemacht
hatte, daBl er selbst eine eigentiimliche Fihigkeit besall, ge-
samthaft auf den menschlichen Organismus einzuwirken,
lernte er 1767 die Heilkraft des Magneten kennen. Dann wurde
er auf die Entdeckung gefiihrt, dall von seiner Hand auch ohne
Beniitzung des Magneten Kriifte ausgingen, welche in #hn-
licher Weise wie dieser wirkten. Aus dem allem zog Mesmer
den SchluB, jener «Urédthery sei magnetischer Art, und formu-
lierte auf Grund davon seine Lehre vom «Tierischen Magne-
tismus». Damit sollte die Ueberzeugung ausgedriickt werden,
dall der lebendige Organismus in besonderer Weise an jener
allgemeinen Kraft teilhabe ®. Die Heilmethode der Zukunft be-

* Allg. Deutsche Biographie XXI, 8.487 ff, wo allerdings irrtiimlich
der Name mit Friedrich Anton Mesmer angegeben ist; Justinus Kerner,
Franz Anton Mesmer aus Schwaben, 1856; Werner Leibbrand, Der gott-
liche Stab des Aesculap, Eine Metaphysik des Arztes, 1939, S. 379 ff.

* Kerner, op.cit., S.17.

3 Das Ligenschaftswort «tierisch» ist also hier gerade nicht in dem
gewohnlichen Sinn gebraucht, welcher sich auf das Tier im Gegensatz
zum Menschen bezieht, sondern soll einfach den Unterschied zum Ausdruck
bringen vom gewdhnlichen, in den Metallen sich findenden Magnetismus.



262 E. Schick, Okkultistische Pseudoeschatologie im

stand nach Mesmer darin, die magnetische Kraft des Kran-
ken zu stirken. Um dies zu bewerkstelligen, strich er nach
einem besonderen System nahe am Korper des Patienten, aber
ohne diesen zu beriihren, lingere oder kiirzere Zeit entlang.

Im Jahre 1775 formulierte Mesmer seine Lehre in 26 Sétzen
und lebte von da an ausschlieflich der Verteidigung seiner
neuen Erkenntnis und ihrer Anwendung in der Praxis. All
dies erregte grofles Aufsehen, brachte ihm aber von seiten der
Gelehrten fast nur Spott und Verfolgung ein. Im Jahre 1778
begab sich Mesmer nach Paris, wo er bald eine grofle Anhén-
gerschaft fand. So griindete z. B. der Leibarzt des Grafen von
Artois eine Art Poliklinik nach Mesmerschen Grundséitzen.
Aber das Urteil einer von der Regierung eingesetzten Unter-
suchungskommission, zu der Minner wie Lavoisier, Franklin
und Guillotin gehorten, fiel wiederum ganz negativ aus, was
zur [Folge hatte, dall sich die offentliche Meinung noch mehr
als zuvor von Mesmer abwandte. Seine Freunde sahen sich
darum gendétigt, sich in einer Art Geheimbund, der <«Gesell-
schaft der Harmoniey, zusammenzuschliefen, was wieder fiir
die spitere Entwicklung bedeutsam wurde. Damals war es,
dafl Lavater gegen die allgemeine Verfemung Mesmers sich
zur Wehr setzte . Dieser lebte dann von 1789 bis 1813 in
Frauenfeld, seit 1813 in Konstanz und endlich in Meersburg,
wo er im Alter von 79 Jahren gestorben ist.

Noch wiahrend Mesmer sich in Frankreich aufhielt, wurde
von einem seiner Anhénger, namens Puységur, in Straflburg
seine Lehre vom «Tierischen Magnetismusy verbunden mit
den Theorien des Somnambulismus. Puységur versetzte seine
Patienten in einen kiinstlichen Schlaf, in welchem ihre iiber-
natiirlichen Fédhigkeiten erweckt und ihnen ein inneres
Schauen erméglicht werden sollte. Damit glaubte er, Mesmers
Theorien zu erginzen. Obgleich dieser selbst eine solche Ver-
mischung der Gesichtspunkte ablehnte, trat doch der Mes-

Mesmer hiitte also — so sonderbar das klingt — ebensogut sagen konnen
«menschlicher Magnetismus», wenn nicht dieser Ausdruck wiederum eine
zu starke KEinschrinkung mit sich gebracht hétte.

4 Fiir die wichtigsten diesbeziiglichen Aeuflerungen vgl. Joh. Caspar
Lavaters ausgewihlte Werke, hrsg. von Ernst Staehelin, 3.Bd. 1943,
S. 187 ff.



geistigen Austausch zwischen Europa und Amerika 263

merismus erst, nachdem er durch Puységur mit dem Somnam-
bulismus verbunden war, seinen allgemeinen Siegeszug an. In
Deutschland wurde Justinus Kerner der Hauptvertreter dieser
Geisteshaltung, deren klassisches literarisches Denkmal er
auch geschaffen hat in seinem Buch iiber Friederike Hauffe,
die «Seherin von Prevorsty (gest. 5. August 1829) 5.

3.

Hier soll indessen nicht von der Verbreitung dieser Er-
scheinungen in Deutschland und in der Schweiz die Rede
sein ®, sondern von dem Einflufl Mesmers auf Amerika. Bei
der Beschiftigung damit wird unsre gewohnte Vorstellung
vom Typus des Amerikaners als demjenigen eines nur der
dulleren Wirklichkeit zugewandten Menschen korrigiert. Die
Psyche des Amerikaners kennt auch das Offenstehen nach der
tibersinnlichen Welt hin, und zwar in einer unser europi-
isches Empfinden oft fremdartig beriihrenden Weige. Es ist
primitiver, unreflektierter, unkritischer, gewissermallen mas-
siver, als wir uns dies gemeinhin denken kénnen. So schrieb
schon 1829 der englische Schriftsteller Robert Southey: «Kin
volkstiimlicher Prophet kénnte sich ein Koénigreich aus den
wildwachsenden Territorien der Union zurechtschnitzen, so-
bald er in dem religiosen Fanatismus die kriftigste Waffe
seines Ehrgeizes erkannt hétte ... Wiirde ein neuer Moham-
med erscheinen, so hétte er nirgends in der Welt eine bessere
Chance als in jenem Teile der Union, in welchen die &dlteren

5 Auch sonst hat Kerner eine groBle schriftstellerische Tatigkeit im
Sinn des Mesmerismus entfaltet. Vor allem kam es ihm auf dokumentarische
Darstellungen auBergewdhnlicher psychischer Vorgénge an. So haben blei-
bende Bedeutung seine Blitter aus Prevorst, 1.—12. Sammlung 1831—1839,
und — als Fortsetzung davon — seine Zeitschrift Magikon, Archiv fiir
Beobachtungen aus dem Gebiet der Geisterkunde und des magnetischen
Lebens, 1.—5. Bd. 1840—1853. Vgl. Allg. Deutsche Biographie XV, S. 643 ff.

¢ Hinweise darauf finden sich z.B. bei W. Liitgert, Die Religion des
deutschen Idealismus, 1.Bd. 1922, S.209 ff. Liitgert macht u.a. aufmerk-
sam auf den EinfluB des Somnambulismus auf Schleiermachers Frau und
auf Bismarcks Mutter, von der der Sohn sagte: «Zur Kirche ging sie nicht
und hielt viel von Swedenborg, der Seherin von Prevorst und Mesmerschen
Theorien, Schubert, Justinus Kerner» (S. 220).



264 E. Schick, Okkultistische Pseudoeschatologie im

Staaten unaufhorlich den unruhigen Teil ihrer Bevélkerung
entleeren ”.»

Von der geistigen Lage um 1862 in der Gegend von Boston
gibt Lyman P.Powell, der Biograph von Mary Baker Eddy,
folgendes Bild: «Zu jener Zeit beschiftigten auch Spiritismus,
Mesmerismus und andere psychische Phéinomene die Oeffent-
lichkeit und bildeten das Tagesgesprich in gleichem Malle, wie
es heute mit dem Radio der Fall ist. Mesmer war gestorben,
aber iiberall wimmelte es von Mesmeristen. Ein gewisser
Charles Poyen hatte an vielen Orten, wo Frau Eddy spiiter
wohnte, iiber die ,Macht des Geistes iiber die Materie’ ge-
sprochen und die Veroffentlichung seines Buches ,Der Fort-
schritt des Tierischen Magnetismus in Neuengland’ fiir 1837
vorbereitet 8.»

Hiebei ist noch auf ein besonderes Geschehen aufmerksam
zu machen. Seitdem die weillen Eroberer das Land des Roten
Mannes betreten haben, verschob sich die Grenze zwischen
Weill und Rot, zwischen dem Eroberervolk und den In-
dianern, Schritt fiir Schritt und Jahr um Jahr westwiirts.
Daraus ergaben sich auch psychologische Folgen eigener Art.
Jene bestiindig sich verschiebende «Demarkationsliniey> war
nidmlich geeignet, diejenigen Einwanderer, die sich gerade in
ihrer Nihe befanden, in eine eigenartige psychische Verfas-
sung zu bringen. Fern von ihrer Heimat, oft einsam in groflen
Wildern, auf der Wacht gegen die Indianer, zugleich getrie-
ben vom Verlangen nach den Schitzen des unbekannten We-
stens, inmitten einer grandiosen Natur, auf Vorposten in einem
kulturellen Kampf, dessen Bedeutung sie mehr ahnten als
erkannten, bestindig wandernd von einem Abenteuer zum
andern, muliten diese Menschen in ihrer ganzen psychischen
Struktur aufnahmefihig werden auch fiir iibersinnliche Er-
lebnisse. Gewill war dies nicht bei allen in gleicher Weise der
Fall. Gewilli gab es unzidhlige, welche davon nicht beriihrt
wurden. Aber andere wurden darum fiir diese Dinge um so

7 Zitiert nach M. R. Werner, Ein seltsamer Heiliger, Brigham Young,
der Moses der Mormonen, 1925, deutsche Uechersetzung 1928.

8 Lyman P.Powell, Mary Baker Eddy, deutsche Uebersetzung 1935,
S.71.



geistigen Austausch zwischen Europa und Amerika 265

empfinglicher und wirkten so dazu mit, daff mitten im Gold-
rausch — in diesem bezeichnenden Begriff liegt auch schon
etwas Ekstatisches! — und mitten im brutalen Kampf ums
Dasein, um die Macht, um das Land die menschliche Seele
eigentiimliche Wandlungen durchmachte, deren sie so nie teil-
haftig geworden wire unter den normalen, geordneten, klaren
Verhiltnissen der fernen europiischen Heimat °.

Dabei soll nicht gesagt sein, da} dieses Aufgelockertwerden
der Seelen auf dem Weg nach dem Westen nur im Sinn des
Okkulten zu einem Offenstehen fiir das Jenseitige fithrte. Wo
wirklich biblische Erkenntnis und biblische Verkiindigung
vorhanden war, da konnte gerade hier ein ganz tiefes, echtes
Glaubensleben sich entfalten, dessen Unbedingtheit und mis-
sionarische Kraft ebenfalls auf luropa zuriickwirkte und hier
zum Anlall grofler Segnungen wurde. Das wichtigste Beispiel
hiefiir ist das Werk von Charles Finney (1792—1875), dessen
Bekehrung in das Jahr 1821 fiel *.

4.

Dal} die dreiBiger und vierziger Jahre hier eine deutliche
Wendung zum Okkulten hin bringen, zeigt zunichst die An-
fangsgeschichte der Adventisten, in welcher der Uebergang
von &dlteren biblizistischen Traditionen zur medial-visioniren
Haltung besonders anschaulich wird *.

Im Jahre 1818 hatte der Farmer William Miller (geb.1782)
in Pittsfield (Mass.), angeregt durch Bengels Schriften, die
Wiederkunft Christi auf das Jahr 1843 errechnet. Erst drei-
zehn Jahre spiter, 1831, trat er mit seinen Ergebnissen vor
die Oeffentlichkeit und wurde 1833 zum Prediger der Bapti-
stengemeinde seines Wohnortes gewiihlt. Seit 1840 erschien in
Boston eine eigene Zeitschrift «Signs of the Times», welche

® Diese Bemerkungen gehen zuriick auf persoénliche Mitteilungen von
Prof. Latourette von der Yale-Universitidt, der kurz vor dem Krieg zum
Studium geistesgeschichtlicher Zusammenhiinge zwischen Amerika und
Europa hier weilte. Vgl. auch Adolf Keller, Amerikanisches Christentum
heute, 1943, S. 33 ff.

1 Vgl. C. G. Finney, Erinnerungen und Reden, 3. deutsche Aufl. 1927.

U P.Scheurlen, Die Sekten der Gegenwart und neuere Weltanschau-
ungsgebilde, 4. Aufl. 1930, S. 38 ff.



266 E. Schick, Okkultistische Pseudoeschatologie im

Millers Gedanken verbreitete. Wihrend dieser bis dahin offen-
bar nicht durch visiondre Erlebnisse, sondern auf Grund von
rationalen Erwidgungen und Berechnungen auf seine Prophe-
zeiungen gekommen war, stellten sich bei ihm, je niher der
ersehnte Zeitpunkt kam, Triume und Gesichte ein. Die Wie-
derkunft wurde schlieflich auf Grund einer Offenbarung, die
einem seiner Freunde geworden war, auf den 21. Oktober 1844
erwartet. In der Ueberzeugung von der unmittelbaren Nihe
des Weltendes hatten die Gldubigen ihre Feldfriichte umkom-
men lassen und warteten unter freiem Himmel, in festlichem
Gewand, erhobenen Hauptes (nach Luk.21,28) und singend
das grofie Wunder.

Welch eine ans Mediale grenzende Bereitschaft fiir das Jen-
seitige prigt sich im Bild dieser ekstatisch wartenden Ge-
meinde aus! Zwar fehlt alles Gnostisch-Theosophische, aber
das Visioniire bleibt vorerst, ja wird konstitutiv fiir die Be-
griindung der Adventistischen Gemeinde. Nach der furcht-
baren Enttiuschung suchten die Gliubigen einen Grund fiir
die Verzogerung der Wiederkunft. Dieser wurde gefunden in
der Untreue der Christenheit in Beziehung auf das Sabbat-
gebot. Es war vor allem die Frau eines Aeltesten, «Schwester
White», welche diese Erklirung abgab, und zwar auf Grund
von visionidren Erlebnissen. «Es kam vor, dall ihre ,Gesichte’
bis zu einer halben Stunde dauerten. Da verharrte sie in re-
gungslosem Zustand, ohne zu atmen. Ein andermal ging sie
umher, wihrend sie mit gestrecktem linkem Arm eine 16 Pfund
schwere Bibel eine halbe Stunde lang hielt. Mit der rechten
Hand blitterte sie in der Bibel, las aus ihr, wihrend ihre
Augen gen Himmel gerichtet waren. Solche hysterischen Fi-
higkeiten sind bekanntlich nichts Auferordentliches. Merk-
wiirdiger ist, daB sie in diesen Zustinden eine Gabe der Men-
schenkenntnis offenbarte, die sich auf Personen erstreckte, die
ihr vo6llig unbekannt waren. Auch ,Botschaften’ erhielt sie, die
sie geradezu zum Orakel der Adventisten gemacht haben *2.»
Scheurlen, dessen Buch diese Beschreibung entnommen ist,
verweist dabei ausdriicklich auf die Parallelen mit dem Spiri-
tismus. Da von Geistererscheinungen nicht die Rede ist, wire

12 Ebd., S.44 1.



geistigen Austausch zwischen Europa und Amerika 267

es zutreffender, auf den offenbar somnambulen Zustand der
«Schwester White» hinzuweisen, der auch die abnormen phy-
sischen Leistungen erkldrlich macht. Wenn auch in der spé-
teren Geschichte der Adventisten die visiondr-somnambulen
Ziige zuriickgetreten sind, bleiben doch jene Bilder aus den
Anfingen eindrucksvoll und bezeichnend. Vielleicht wird man
sogar sagen diirfen, dall eine gewisse fanatische Ausschliel-
lichkeit, welche sich neben manchen anerkennenswerten Zii-
gen bei den Adventisten findet, irgendwie damit zusammen-
héngt.
8.

In eben dieselbe Zeit, da die Anhinger Millers in so sehn-
siichtiger Gewillheit die Wiederkunft Christi erwarteten, fiel
nun auch das erste Auftreten eines jungen Mannes, den man
bald als den «Swedenborg der Neuen Welt> bezeichnete, der
aber wohl nicht nur fiir Amerika, sondern auch fiir Europa
gréllere Bedeutung bekommen hat als Swedenborg. Es ist
Andrew Jackson Davis.

Davis wurde geboren am 11. August 1826 auf einer kleinen
Farm im Staate Neuyork **. Die Lebensumstinde, in denen der
Knabe aufwuchs, waren die denkbar ungiinstigsten. Die El-
tern waren bettelarm, der Vater Gewohnheitstrinker, der als
Flickschuster kaum das Notigste fiir sich und die Seinen ver-
diente. Die Mutter war fromm, zartfiihlend, aber eigentiimlich
nervés und mit dem <zweiten Gesichty begabt, dazu eine starke
Raucherin. Der Knabe war geistig zuriickgeblieben und in-
folge eines Ungliicksfalls kérperlich schwéchlich. Seine Mutter
hielt ihn zu eifrigem Kirchenbesuch und Katechismusstudium
an, starb aber bald, worauf der Sohn iiberzeugt war, daf} sie
ihm als Schutzgeist erscheine. Innerhalb der religiosen Unter-
weisung, die er genoll, war es das Dogma von der Gnaden-
wahl, welches ihn stark beschiiftigte und zum Nachsinnen ver-
anlafite. Im Zusammenhang damit entwickelten sich in dem
Knaben abnorme psychische Zustinde: Er hatte des Nachts vi-
siondre Erlebnisse und suchte in einer Art Schlafwandel die
Einsamkeit des Waldes auf. Er selbst schreibt in seiner 1857

13 Karl Kiesewetter, Geschichte des neueren Okkultismus, o.J., Vor-
wort 1891; die 1909 erschienene 2. Aufl. war mir nicht zugiinglich.



268 E. Schick, Okkultistische Pseudoeschatologie im

erschienenen Selbstbiographie ** iiber jene Zustinde: «Mein
Geist war zu solchen Zeiten mehr im Besitz seiner selbst und
intelligenter als wihrend des Tages; und meine Augen (ob sie
gedffnet oder geschlossen waren, weill ich nicht) konnten die
Dinge um mich her mit weit groferer Genauigkeit erkennen.
Kurz, ich hatte durch einen gewissen Prozell des Schlafes zu
gehen, um ebenso hell und geistig lebhaft zu werden wie an-
dere Knaben meines Alters. In einer dieser néchtlichen Krisen
stand ich acht Nichte hintereinander auf und malte auf ein
kleines Stiick Leinwand (welches ich vorher zubereitet hatte,
ohne zur Zeit zu wissen, warum ich es tat) eine schéne man-
nigfaltige Landschaft, welche ich nach ihrer Vollendung als
eine Ansicht des Gartens von Kden erkannte, wie sie meinem
Geiste in der Bischoflichen Sabbatschule eingeprigt worden
war.»

Spiter war Davis als Verkiufer in einem Schuhgeschiift
tatig. Im Jahre 1843, als er 17 Jahre alt war, wurde ein Magne-
tiseur namens Levington auf ihn aufmerksam, versetzte ihn
durch magnetisch-hypnotische Behandlung in einen tiefen
Schlaf und erkannte, dall der Knabe in diesem Zustand hell-
seherische Fiahigkeiten entwickelte. Er konnte bei geschlosse-
nen Augen Stellen aus der Zeitung lesen, die man seiner Stirn
niherte, und beschrieb vor allem Krankheiten der Anwesenden
samt den Mitteln zu ihrer Heilung. In der Folgezeit reiste
Davis mit einigen Begleitern, die verschiedentlich wechselten,
im Liande umher und betéitigte seine neuentdeckten Fihigkeiten
als Heilmedium.

Bis hierher zeigt uns Davis’ Lebensgeschichte das Bild
eines jungen Mannes, dessen von vorneherein starke somnam-
bule Veranlagung durch Einwirkungen mnach der Methode
Mesmers ganz aullergewéhnlich gesteigert wurde. Aber sach-
lich findet sich hier nichts, was iiber das auch sonst von Som-
nambulen Berichtete hinausginge. Dies sollte nun bald anders
werden. Davis kam zu der Ueberzeugung, der Vermittler all-
gemein giiltiger Offenbarungen zu werden. Vom November
1845 bis zum Januar 1847 gab er in somnambulem Zustand

1 The magic Staff, deutsche Uebersetzung von Gregor Konstantin
Wittig, 1874.



geistigen Austausch zwischen Europa und Amerika 269

Diktate, welche einer seiner Begleiter, der Rev. William Fish-
bough, niederschrieb. Aus diesen Niederschriften entstand
Davis’ erstes Werk: «The Principles of Nature, her divine
Revelations and a Voice to Mankind.»

Dies bedeutete fiir den nun 21jihrigen Schuster, der nur
tiber eine diirftige Schulbildung verfiigte, den Beginn einer
geistigen Titigkeit von gewaltigem Ausmal. Seine spéteren
Werke diktierte er nicht mehr,sondern schrieb sie selbst nieder,
zwar nicht im magnetischen Schlaf, wohl aber in einem anor-
malen, einer Ekstase dhnlichen Zustand, womit es auch zu-
sammenhéngt, dall die schriftstellerische Produktion mit un-
geheurer Schnelligkeit vor sich ging 5.

Noch wéhrend die «Principles of Nature» entstanden, hielt
Davis in Neuyork Vorlesungen, in welchen er seine neuen Er-
kenntnisse mitteilte. Unter den Zuhorern befand sich auch
Edgar Allen Poe. Dessen Denken war von da an tief beein-
flufit durch die Lehren des neuen Propheten. Allerdings geht
der diistere Pessimismus, welcher die Dichtungen Poes durch-
zieht, nicht auf Davis zuriick; aber die ganze okkultistische
Geisteshaltung des Dichters hat hier ihren Ursprung.

Als Davis eines Tages das bevorstehende Erscheinen seines
Werkes ankiindigte, erklarte einer der Zuhorer: «Sobald dieses
Buch veroffentlicht wird, verschlieffe ich meine Bibel in der
Schublade, stecke die Schliissel in meine Tasche und predige
die Engelausspriiche der neuen Philosophie *%.» Dieser Mann
sprach etwas aus, was in der IFolgezeit fiir zahlreiche seiner
amerikanischen Zeitgenossen Giiltigkeit haben sollte. Fiir viele
wurde die Lehre, die Davis verkiindigte, der Ersatz fiir das
biblische Christentum.

Es gehort nun zu jenen merkwiirdigen Ereignissen der
Gleichzeitigkeit, die uns das Rétselwort «Zeitgeisty auf die
Lippen dréngen, dafl in eben jene Zeit das Aufkommen des
eigentlichen Spiritismus fidllt. Den Anfang machte der «Spuk

15 Ueber dieses eckstatische Schreiben s. Perty, Mystische Erscheinun-
gen der menschlichen Natur, 2. Aufl. 1872, 1. Bd., S. 337 ff. Perty war von
1834 bis 1873 Prof. der Zoologie und Anatomie an der Universitit Bern.
Sein erwidhntes Werk — in dessen Titel das Wort «mystischy im Sinn von
<okkulty gebraucht ist — (1. Aufl. 1861) ist heute noch von Wert.

16 Kiesewetter, op. cit., S. 425.



270 E. Schick, Okkultistische Pseudoeschatologie im

von Hydesvilley im Mérz 1848. Die Sache begann damit, daf
die T'6chter einer gewissen Familie FFox eigentiimliche Klopf-
laute vernahmen, denen sie ebenfalls durch Klopfen antwor-
teten. Daraus entstand die Ueberzeugung von der Méglichkeit,
die Manifestation von Geistern wahrzunehmen, sich mit ihnen
in Verbindung zu setzen und so jenseitige Geheimnisse zu er-
griinden. Fast gleichzeitig machten sich im Hause eines ge-
wissen Dr. Phelps in Stratford #hnliche Vorginge bemerk-
bar 7.

Diese Dinge erregten die Bevilkerung Amerikas aufs nach-
haltigste. Es entstand eine Bewegung, die sich mit Windeseile
verbreitete und zunidchst durch Tischriicken und #&hnliches
den Verkehr mit der Geisterwelt aufzunehmen suchte. Daraus
entwickelte sich dann der eigentliche Mediumismus, und der
moderne Spiritismus war da. Lincoln, Longfellow, Edison ge-
horten zu den Anhingern der neuen Bewegung, die rasch
auch auf den européischen Kontinent iibergriff. In England
war Konigin Viktoria wie auch Gladstone ihr zugetan; die
Jahre 1852 und 1853 bedeuten hier einen Héhepunkt der Ent-
wicklung. In Frankreich gab Napoleon III., der eine Geister-
schrift seines groflen Oheims fiir echt ansah, der Sache starken
Auftrieb *®. In Deutschland wurde Miinchen ein Hauptmittel-
punkt spiritistischer Kreise. Diese gaben seit 1886 eine eigene
Zeitschrift «Sphinxy» heraus, welche eine Verbindung her-
stellte zwischen dem Spiritismus und der damaligen Theo-
sophie. Der Redaktor der «Sphinx», der Kolonialpolitiker von
Hiibbe-Schleiden, war ein persénlicher Freund von H. P. Bla-
vatsky *.

Gleichzeitig mit der Verbreitung des Spiritismus in Europa
ging dessen nachhaltige Wirkung auf das Geistesleben Ame-

17 Auf das cinzelne kann hier nicht eingegangen werden. In den ein-
schligigen Werken sind diese Vorgiénge ausfithrlich beschrieben. Aufler
Kiesewetter, op.cit.,, S.448 ff., sei erwiihnt das Buch des Kopenhagener
Prof. Alfred Lehmann, Aberglaube und Zauberei, 3. Aufl. 1925, S.282 {1,
deutsche Uebersetzung.

18 Vgl. hiezu die als Manuskript gedruckte Studie von Karl Kiese-
wetter, Zur Geschichte des modernen Okkultismus, Schriften der Gesell-
schaft fiir Experimentalpsychologie in Berlin, 1888.

1 Vgl. hiezu Rudolf Steiner, Mein Lebensgang, 18.Tsd. 1925, S.353.



geistigen Austausch zwischen Europa und Amerika 271

rikas weiter, und zwar wiederum durch die Vermittlung von
Davis. Auf Grund persénlicher Eindriicke von dem Spukhaus
in Stratford und mit ausdriicklicher Berufung auf die Klopif-
geister verfaflite Davis sein Werk «Philosophy of spiritual
Intercoursey, worin er sein spiritistisches (Glaubensbekenntnis
niederlegte. Zur selben Zeit begann er auch sein Hauptwerk
«The great Harmony» zu schreiben, welches in den Jahren
1850 bis 1860 in sechs Binden erschien. Damit war der Spiri-
tismus erstmals auch theoretisch begriindet.

6.

Fiir das ganze Ideengut, das mit dem Spiritismus sich
allenthalben verbreitete, sind nun die Grundgedanken Davis’,
insbesondere wie er sie in der «Philosophy of spiritual Inter-
coursey niederlegte, wesentlich. Sie kénnen folgendermalen
zusammengefalit werden 2°: In der Zeit der materialistischen
Wissenschaft hat die Menschheit den Glauben an die Unsterb-
lichkeit wie iiberhaupt an die geistige Welt fast ganz verloren.
Nur einzelne Personlichkeiten und die groflen Religionen
haben, wenn auch nur schwach und verdunkelt, jenseitige
Erkenntnisse festgehalten. Jetzt aber ist eine andere Zeit an-
gebrochen. Die ganze Christenheit ruft: «Wir wollen an Wun-
der glauben, wenn wir dieselben sehen; zeige uns Geister, und
wir wollen an ihre Existenz glauben.y Diese Sehnsucht ist
nun erfiillt. Die beiden Welten, die geistige und die natiirliche,
sind darauf vorbereitet, einander zu begegnen und «sich auf
dem Boden der geistigen Freiheit und des Fortschritts zu um-
armens.

Schon hiemit sind die beiden Motive gegeben, welche Davis’
Glaubensbekenntnis durchziehen: Harmonie und Fortschritt.
Das Wort «Harmoniey ist iiberhaupt ein Losungs-, ja fast
mochte man sagen, Zauberwort jener Kreise. Schon Mesmers
Freunde hatten sich ja in der «Gesellschaft der Harmonie»
zusammengeschlossen. Bei Davis und seinen Anhéingern ver-
bindet sich der Gedanke der sozialen mit dem der kosmischen
Harmonie aufs engste. Er selbst lebte in der unerschiitter-

20 Kiesewetter, Geschichte des neueren Okkultismus, s. Anm.13,
S. 431 ff.



272 E. Schick, Okkultistische Pseudoeschatologie im

lichen Hoffnung, daft die Menschheit zunédchst «zur verteilen-
den Gerechtigkeit und Harmonie» gelangen werde.

Daf} die Harmonie in jeder Hinsicht immer vollkommener
werde, das ist der grofle Sinn allen Fortschritts. Dieser er-
streckt sich auf das diesseitige wie auf das jenseitige Leben.
Die Engel oder Geister sind nichts anderes als Verstorbene,
deren Entwicklung driiben weiterschreitet. Andrerseits ist dies
eben ihre grolle Aufgabe, den Fortschritt auf Erden, insbeson-
dere im sozialen Leben, zu férdern. Sie beobachten die Men-
schen und hauchen ihnen gute Gedanken ein. Darum hat das
Gebet vor allem den Sinn der Aufnahme solcher Eingebungen
und mul} folglich empfunden und gedacht, nicht gesprochen
werden. Aus dem Reden des Glaubigen mit dem himmlischen
Vater wird ein meditatives Horen auf die Stimme der Geister.
Diejenigen Menschen, welche dafiir besonders befihigt sind,
die Medien, sind die eigentlichen Wegweiser in die Zukunft.

Ist so die biblische Eschatologie iiberhaupt umgebildet in
die Lehre vom ununterbrochen aufsteigenden Stufenreich der
Geister, so wendet Davis ihren zentralen Begriff, den der Auf-
erstechung der Toten, auf einen ganz bestimmten Vorgang
innerhalb des Entwicklungsweges des einzelnen Menschen an,
nimlich auf die unmittelbar nach dem Sterben sich vollzie-
hende Loslosung des Astralleibes vom irdischen Korper. Auf
Grund hellseherischer Beobachtung beschreibt er dieses Ge-
schehen als einen Prozel, der «mit jener schweigenden Ord-
nung und unabweichbaren Genauigkeit vor sich geht, welche
das Wachstum von Bédumen und die Entwicklung von Bliiten
charakterisiereny. Das Krgebnis ist «ein schoner, organisch
und symmetrisch konstruierter Kérper, der jenem glorreichen
Lande angepalit ist, wo gottliche Liebe und Weisheit die Seele
auf ewig umgebeny. So wird die Auferstehung der Toten zu
einer Beschreibung des Todes selbst, die wiederum in dem
doppelten Zeichen von Harmonie und Fortschritt steht.

Dall mit dieser ganzen Entwicklung die deutliche Ableh-
nung bestimmter biblischer Lehren verbunden ist, geht aus
dem Bisherigen schon hervor. Es handelt sich dabei vor allem
um die Lehre von der Siinde, von der ewigen Verdammnis
und vom Satan. Wir stehen hier vor einer Entwicklung von
griofbter Bedeutung. In einem Zeitalter des Materialismus wer-



geistigen Austausch zwischen Europa und Amerika 273

den die Geister wieder ernst genommen. Aber welche Geister?
Nur die guten. Das bedeutet zugleich, dal man in den Gei-
stern, und zwar in jenseitigen wie diesseitigen, nur das Gute
ernst nimmft. Das Reich der bosen Geister und damit das Bose
iiberhaupt und erst recht der Bose wird als Aberglaube ab-
getan. Darum kann auch von einem Kampf im Menschen und
um den Menschen nicht die Rede sein. An diesem Punkt wird
der Gegensatz zur biblischen Eschatologie, welche die Er-
kenntnis des Bosen als einer sich gerade in der Endgeschichte
immer mehr steigernden Wirklichkeit mit der Gewilheit des
Sieges iiber das Bose verbindet, offenkundig.

Weniger entscheidend, aber doch auch geschichtlich be-
deutungsvoll war eine andere Konsequenz jener Davisschen
Schau, ndmlich die Ueberzeugung von der allesgestaltenden
Macht des Gedankens. In diesem Sinn fiihrt eine direkte Linie
von Davis auch zu O. S. Marden, R. W. Trine und der ganzen
New Thought-Bewegung.

s

Eine eigentiimliche Verwandtschaft mit einzelnen auf Davis
zuriickgehenden Gedanken zeigen nun bestimmte Lehren der
Mormonen oder, wie sie sich offiziell seit 1832 nennen, der
«Kirche Jesu Christi der Heiligen der letzten Tage *'». In die-
sem Namen kommt der eschatologische Anspruch klar zum
Ausdruck. Spielten schon bei der Entstehung der Sekte Visio-
nen ihres Begriinders, Joseph Smith (1805—1844), eine Rolle,
so wurde bald darauf eine wichtige Institution vision&dr be-
griindet, ndmlich die Polygamie. Obgleich dieselbe spater ab-
geschafft werden mulfite, ist ihre damalige theoretische Be-
griindung doch wichtig. Smith erklirte, dal} es fiir alle Frauen
notwendig sei, einem Manne anzugehotren «zu ihrer Erhéhung
in die ewigen Welten, dafl ihre Kérper Menschenseelen tragen
mogen 22». Brigham Young, der michtige Fiihrer und Organi-
sator der Mormonen nach dem Tod von Smith, gab dafiir eine
ausfiihrliche gnostisch-theosophische Begriindung. Darnach

21 Scheurlen, op. cit., S. 119 ff.; Werner, op. cit. — Hier ist die Atmo-
sphiire aufregender Unstetigkeit, wie sie jener Wanderzeit eigen war,
ganz unmittelbar zu spiiren.

22 'Werner, op.cit,, S.114.

18



274 E. Schick, Okkultistische Pseudoeschatologie im

ist die himmlische Welt von Geistern bevilkert, welche sich
nach irdischen Moglichkeiten der Verkérperung bzw. der
Wiederverkérperung sehnen. Er sagt dariiber in einer Pre-
digt: «Diese Geister miissen geboren werden. Sie nehmen lie-
ber die armseligste und gemeinste Behausung in Menschen-
form an, als dal} sie ohne eine solche herumirren. Sie sagen:
Lafit mich doch ein Tabernakel haben, auf daf} ich eine Chance
habe, vollkommener zu werden **.» Die Bezeichnung des
menschlichen Leibes als «Tabernakely begegnet bei Young
ofters 2.

Hier finden wir also wie bei Davis die Ueberzeugung von
einer Wechselwirkung zwischen dem Geisterreich und der
Menschenwelt. Die Besonderheit bei den Mormonen liegt in
der Lehre von der priexistenten Menschenseele, welcher unter
allen Umstinden die Moglichkeit der Wiederverkérperung ge-
geben werden mull, woraus sich die Polygamie nicht etwa als
Zugestindnig an die Sinnlichkeit, sondern als religitgse Pflicht
zur Vervollkommnung der Geister und damit zur Herbeifiih-
rung des Reiches Gottes ergibt. Im iibrigen hat Smith visio-
nire Krlebnisse nicht fiir sich allein beansprucht, sondern
rechnete damit, dall die Glaubigen jederzeit von Engeln oder
Seligen, ja selbst von Teufeln in Engelsgestalt heimgesucht
werden kénnten **. Im Gegensatz zu Davis, fiir den Engel und
abgeschiedene Geister dasselbe sind, macht Smith hier einen
deutlichen Unterschied. Insgesamt ist aber die Nachbarschaft
zum Spiritismus auch hier offenkundig.

Von Anfang an waren die Mormonen bekannt als arbeit-
sam, geordnet und tiichtig. Das Bild, das sich uns bietet, er-
innert an sozialistische Versuche, obgleich in den Reden und
Schriften der Fiithrer der Mormonen nicht ausdriicklich vom
Sozialismus die Rede ist. Als indessen die Mormonen 1846 be-

2 Werner, op. cit., S.229.

22 Wie verbreitet damals die Vorstellung vom Drang der abgeschie-
denen Seelen zu neuer Verkorperung war, zeigt u.a. Hebbels 1840 ent-
standenes Gedicht «Requiemy, worin der Dichter die Meinung ausspricht,
dall den Toten durch unser Gedenken Linderung zuteil werde, wihrend
sie sonst der «unendlichen Wiiste» iiberlassen sind, «wo nicht Leben mehr
ist, nur Kampf losgelassener Krifte um erncuertes Sein».

25 Werner, op. cit., S. 39.



geistigen Austausch zwischen Europa und Amerika 275

schlossen, von ihrer Siedlung Nauvoo am Mississippi nach
Westen zu ziehen — dabei erreichten sie nach heroischer
Wanderung ihre spétere beriihmte Siedlung am Grollen Salz-
see —, ging ihr bisheriger Besitz an den franzosischen Kom-
munisten Iitienne Cabet (1788—1856) iiber, der dort seit 1848
(nach andern seit 1849) seine Siedlung Ikarien anlegte, die bis
1856 bestand 8.

Wie die Mormonen zu diesen ganzen gnostisch-theosophi-
schen Spekulationen gekommen sind und ob der Uebergang
ihres Besitztums an die Ikarier zufillig war oder auf andere
geschichtliche Zusammenhinge hinweist, scheint noch nicht
gekldrt zu sein. Indessen sind beide Tatbestinde fiir die uns
beschiftigenden Zusammenhiinge bedeutsam.

8

Sowohl der amerikanische Mesmerismus insgesamt als ins-
besondere die Liehren Davis’ haben stark eingewirkt auf die
Entstehung der Christlichen Wissenschaft. Doch konnen wir
diese Entwicklung hier nicht verfolgen. Dagegen soll noch
kurz hingewiesen werden auf eine Verbindung von spiritisti-
schen mit sozialistischen Gedanken, wie wir sie finden in der
Personlichkeit eines der groéfiten und edelsten Vertreter des
gesamten Sozialismus: Robert Owen *. Allerdings hatte die-
ser, als die spiritistischen Ideen ihn ergriffen, schon das
80. Lebensjahr iiberschritten. Freunde wie Gegner hatten es
darum leicht, diese letzte Entwicklung auf Altersschwiche
bzw. Betriigereien anderer zuriickzufiihren. Aber diese Erklii-
rungsversuche scheinen dem Tatbestand doch keineswegs ge-
recht zu werden. Kinerseits nédmlich gehérte Robert Owen zu
den Menschen, denen bis ins hichste Alter eine erstaunliche
Geistesfrische beschieden war — seine eigenen Werke wie die
Urteile der verschiedensten Zeitgenossen bestitigen dies —,
und andrerseits fiigten sich die spiritistischen Anschauungen
Owens organisch in den Gang seiner inneren Entwicklung ein.

Als Owen im Jahre 1825 den «Rappisteny, schwibischen
Siedlern aus der Gegend von Maulbronn mit chiliastisch-kom-

26 Werner, op.cit.,, S.164; vgl. auch Vorlidufer des neueren Sozialis-
mus, 4. Bd., 2. Teil, 1921, S. 118 1.
27 Zum Folgenden vgl. Helene Simon, Robert Owen, 1905, S. 321 ff.

18*



276 E. Schick, Okkultistische Pseudoeschatologie im

munistischen Ideen, ihre Kolonie New Harmony im Staate
Indiana abkaufte, um dort sein Ideal einer sozialistischen Ge-
meinschaft zu verwirklichen, begab er sich schon rein geo-
graphisch in jene Atmosphiire des geistigen Wandertriebs
nach einem neuen Land. Um so grofer war die Enttduschung,
als das Experiment 1828 aufgegeben werden mullte. Aehn-
liches wiederholte sich noch einmal bei einer Siedlung, die der
Unermiidliche in England in der Nihe von Queenstown von
1839 bis 1845 leitete und der er ebenfalls den fast magischen
Namen <«Harmony» gab. Obgleich auch dieses Unternehmen
mit einem schweren Riickschlag endete, verfolgte Owen mit
hiochstem Interesse alle Vorginge, welche mit der Revolution
von 1848 zusammenhingen. 1849 erschien als Ergebnis seiner
Studien das Buch «The Revolution in the Mind and Practice
of the human Race». Schon dieser Titel zeigt, dal Owen die
Revolution als ein Menschheitsereignis ansah, dessen Bedeu-
tung weit {iber das politische Gebiet hinausging. Er war iiber-
zeugt vom Anbruch einer allgemeinen Umwélzung im Denken
und Handeln der Menschen. Diesem Glauben gab er begeister-
ten Ausdruck in den <«Letters to the human Race on the
coming universal Revolutiony (1850) und vertrat ihn wieder-
um in einer eigenen Zeitschrift mit unablissigem Eifer.

Da kam die «spiritistische Epidemiey der Jahre 1852 und
1853 iiber England. Owen sah darin die Erfiillung dessen, was
er mitten in allen Enttduschungen unbeirrbar gehofft hatte. In
seinen Kundgebungen seit dem Jahre 1853 traten gewisse Ge-
danken hervor, denen klar zu entnehmen ist, wie es geschehen
konnte, daBl dieser grofle Mann auf der letzten Stufe seines
Weges dazu gefiihrt wurde, den Sozialismus mit dem Spiritis-
mus zu verbinden. Da ist zuniichst die Ueberzeugung, daB
angesichts all der Widerstéinde, die sich dem Ringen um wirk-
liche Erneuerung der menschlichen Verhiltnisse entgegenstel-
len, neue und michtigere Mittel als bisher gefunden werden
miissen. Sodann zeigt sich hier, wie die Idee der Hilfe das ganze
Wesen Owens beherrschte. IThm ist der Gedanke Labsal, ja
Lebensnotwendigkeit, auch nach dem Tode mithelfen zu diir-
fen an der Besserung der Zustinde auf Erden. Auch im Blick
auf die vorangegangenen Freunde ist ihm dies ein hoher Trost:
¢Die Geister unsrer dahingeschwundenen wund himmlisch



geistigen Austausch zwischen Europa und Amerika 271

vervollkommneten IFreunde offenbaren ihren Beschlul}, diese
widerspruchsvolle und elende Periode menschlichen Seins zu
Uebereinstimmung und Gliick zu steuern ®.» An dieser Stelle
tritt das Geisteserbe von Davis besonders deutlich zutage.
Ferner kam die neue Lehre Owens zeitlebens festgehalterner
Ueberzeugung entgegen, dall der Mensch eine unmittelbare
und private Beziehung zu seinem Schopfer haben miisse ohne
irgendwelche priesterliche Vermittlung. Auch Jesus ist fiir
ihn nicht der Mittler, sondern der grofle Lehrer der Menschen-
liebe. Endlich scheint ihm das Rétsel des Bésen nun geldst
werden zu konnen. Selbst Gott kann es allein nicht aus der
Welt schaffen. Er mull die vorhandenen Schopfungselemente
gebrauchen. Dennoch erreicht er schlieflich sein erhabenes
Ziel: das Gliick der Menschen. Dazu aber bedarf es einer
immer enger werdenden Verbindung zwischen der materiellen
Welt und jenen geistigen Sphéren, die wir auf Erden nur im
Hellsehen oder unter den Einwirkungen des Magnetismus
wahrnehmen. Diese Verbindung herbeizufiihren ist der Sinn
des Spiritismus. Damit ist aber auch zugleich die Einheit der
Menschen auf Erden gegeben. Auch hier durchdringt der Ge-
danke der kosmischen Harmonie denjenigen der sozialen Har-
monie: «Das grofle Gemeinwesen (commonwealth) der ver-
biindeten Nationen wird ewig sein wie die héheren Sphiren
des Himmels.» Dieser Satz findet sich wiederum in einer
neuen Zeitschrift, welche den programmatischen Namen «Mil-
lennial Gazettey trigt .

Ja, das Tausendjihrige Reich steht vor der Tiir, und Owen
setzt seine letzte Kraft daran, ihm den Weg zu bereiten. Die
letzte Tagung, die der Unermiidliche einberief — es war im
Mai 1857 —, nannte er «Kongrell der fortgeschrittenen Geister
der Welty. Hier widmete er sich, wiihrend er gerade das
86. Lebensjahr vollendete, «der Vorbereitung einer ungldubi-
gen Generation fiir die neue spiritistische Offenbarungs. Die
offentliche Absage auch der letzten Getreuen an die neue
Lehre des Meisters war die Antwort. Owen aber fiihlte sich
bis zuletzt als den Kolumbus einer neuen Welt des Geistes,
die, wie er es vier Jahre zuvor ausgesprochen hatte, «die Ent-

28 Fbd., S.3527. 2 Ebd., S.329.



278 E. Schick, Okkultistische Pseudoeschatologie im

deckung des Kolumbus so weit iiberstrahlen wird wie das
Tageslicht das Morgengrauen *°».

So hat der Versuch Owens, den Sozialismus durch die
Lehren des Spiritismus weltanschaulich zu begriinden, aufs
Ganze gesehen, keinen Erfolg gehabt. Auf dem Kontinent blieb
die materialistische Begriindung in Geltung, wihrend in Eng-
land auch fernerhin der Sozialismus eine Sache der prakti-
schen Reform war, zu deren Verwirklichung sich Méinner und
Frauen der verschiedensten Weltanschauungen zusammenfan-
den. Trotzdem behilt diese letzte Stufe in Owens innerer Ent-
wicklung ihre Bedeutung, nicht nur im Blick auf seine eigene
iiberrragende Personlichkeit, sondern auch als ein besonders
klares Beispiel fiir die Geisteswende jener Zeit und fiir die
Rolle, welche das neue spiritistische Lehrgut als Mittel der
Sinndeutung des Lebens an Stelle der abgelehnten biblischen
Ewigkeitsgewillheit zu spielen vermochte. In der groflen Le-
benstragidie Robert Owens, fiir welche das Wort «Harmonie»
in den Namen seiner beiden Griindungen so tief bezeichnend
ist, nimmt der Versuch einer spiritistischen Begriindung des
Sozialismus seine notwendige Stelle ein.

9.

Die Beschéftigung mit den hier erwihnten Ereignissen und
Personlichkeiten bestitigt neu den Charakter der Vierziger-
jahre des 19. Jahrhunderts als einer Zeitenwende ersten Ran-
ges. Als eine solche ist uns jene Epoche ja auch gegenwiirtig;
jedoch zumeist nur unter politischen und sozialen Gesichts-
punkten. Es scheint aber nicht ohne Bedeutung fiir das Ver-
stindnis der letzten hundert Jahre und damit auch fiir den
Blick in die Zukunft zu sein, im Zusammenhang mit der poli-
tischen und sozialen Revolution jener Zeit zugleich diejenige
zu sehen, die im Verhéltnis der Menschen zur iibersinnlichen
Welt vor sich gegangen ist. Dieselben Jahre, welche eine
erste Hochflut des theoretischen Materialismus herauffiihrten,
brachten gewissermallen einen Kinbruch jenseitiger Michte in
das Denken und Leben der Menschen. Verborgene Krifte im
kosmischen wie im psychologischen Sinn drédngten ans Licht.

3 Ebd., S.325.



geistigen Austausch zwischen Europa und Amerika 279

Zugleich wurden {iiberall in der Welt Menschen von einem ge-
heimnisvollen Drang befallen hinein in das Dunkle, Geheim-
nisvolle, Abgriindige. In diesem doppelten Sinn gehort die
Geistesrichtung, die wir mit dem vagen Begriff des Okkultis-
mus zu umschreiben pflegen, wesentlich zum Charakter jener
Revolutionsjahre.

Bengel hatte den Beginn des Tausendjihrigen Reiches auf
das Jahr 1836 vorhergesagt. Er hat sich geirrt. Aber hat er
nicht vielleicht doch etwas Richtiges geahnt oder voraus-
gesehen und nur den falschen Schlufl daraus gezogen? Wird
nicht sein Begriff des Zyklus als eines gleichzeitigen Zu-
Ende-Kommens einer Anzahl von gréfleren und kleineren Ent-
wicklungsreihen bestitigt durch die Analyse jener Epoche?
Haben nicht vielleicht davon jene Randgestalten der Geistes-
geschichte, denen wir hier begegneten, irgend etwas gewittert,
und gibt nicht dies ihren oft so bizarren und mit verhéing-
nisvollen Irrtiimern belasteten Handlungen, Lehren und Ent-
schliissen einen Zug des Heroischen und Tragischen?

Aber gab es hier nur Randgestalten? (Gab es nicht auch
Menschen, welche diese Dinge ganz wach, bewulit, geistesklar
miterlebten und doch die Einheit des Wesens und der Krkennt-
nis festzuhalten vermochten in der Kraft des Evangeliums?
Wiéhrend ebenderselben Jahre, als Davis seine okkulte Beru-
fung erlebte und seinen Weg als Heilmedium und Pseudopro-
phet des Uebersinnlichen antrat, als die Anhinger Millers sich
anschickten, den wiederkommenden Herrn festlich geschmiickt
zu erwarten, als Owen einen letzten Versuch machte, wahre
Harmonie unter Menschen mit ausschliefilich menschlichen
Mitteln darzustellen, um dann den VerheiBungen der Geister
zu erliegen — zu eben jener Zeit kiimpfte Johann Christoph
Blumhardt in Mottlingen seinen Kampf mit den jenseitigen Ge-
walten. In den Weihnachtsfeiertagen des Jahres 1843 war der
Sieg errungen. Welch geheimnisvolle Gleichzeitigkeit offen-
bart sich hier!

Griff Blumhardt zu weit, wenn er glaubte, daBl dieses Ge-
schehen eine Bedeutung habe nicht nur fiir die zunéchst Be-
teiligten, sondern fiir das Reich Gottes und damit auch fiir die
ganze kiinftige Beziehung der Menschen zur Geisterwelt?
Riicken nicht auf dem Hintergrund jener Entwicklung des



280 E. Schick, Okkultistische Pseudoeschatologie im

Okkultismus auch Blumhardts zunidchst befremdende Gedan-
ken, wie diejenigen iiber den Zwischenzustand und das Gebet
fiir die Toten, in eine neue Beleuchtung? Wichtiger noch mag
uns die umgekehrte Frage erscheinen: Fallt nicht von Blum-
hardts Erlebnissen ein helles Licht hinein in das Dunkel des
Okkultismus und in das mystische Halbdunkel spiritistischer
Séancen? Blumhardt war sich der Nachbarschaft seiner Ir-
lebnisse zum Mediumismus als einer bestindigen Bedrohung
und Warnung wohl bewullt **. Teilte er nicht mit Kerner, Da-
vis, den Mormonen und Robert Owen die Ueberzeugung von
ciner gegenseitigen Beeinflussung der Lebenden und der To-
ten? Aber das Wissen um diese Nachbarschaft lief ihn nicht
zur Seite treten, um sich menschlich zu sichern, sondern lehrte
ihn die Geister priifen und sich zum Geisteskampf, ja zum
Geisterkampf stellen. Der Okkultismus weil wohl von den
Geistern, aber er kennt nicht die Priifung der Geister, weil er
nichts weill vom Heiligen Geist, seinem wesenhaften Unter-
schied vom menschlichen Geist und jener seligen Wahrheit:
«Derselbige Geist gibt Zeugnis unserm Geist.» Um dieses
Zieugnis geht bei Blumhardt alles. Aus ihm entsteht das Reich
Gottes. Der Okkultismus kennt wohl die hohe Wirklichkeit
der Hilfe, aber nicht die noch héhere Wirklichkeit des Geistes-
kampfes. Blumhardt lernte kimpfen und erfuhr darum den
Sieg Jesu Christi *. Seine Losung heilit nicht: Jesus ist der
Helfer, der Lehrer, der Inbegriff der Harmonie; seine Bot-
schaft heilit: Jesus ist — Sieger. Daraus stromt alles andere:
das Helfen, das Lehren, die Harmonie. Doch nie bleibt es ohne
das Wissen um den Kampf und um das Bose. Aber vergessen
wir nicht: Jene iiber die ganze Christenheit hingegangene Lo-
sung «Jesus ist Siegery ist in ihren Urspriingen eine Geister-
botschaft, ausgestofen durch die besessene Schwester der
Gottliebin Dittus im Augenblick der Befreiung **. Formal be-

31 So werden z B. in dem groflen Werk von F.Moser, Der Okkultis-
mus (2. Bd. 1935, 8. 707 ff.), Blumhardts Erlebnisse einfach eingereiht in
das umfassende «Material der klassischen Aera» okkulter Phinomene.

32 Selbst die Wiederkunft Christi ist fiir Blumhardt <das Ziel eines
heiflen Ringens im Himmel und auf Erden» (Friedrich Ziindel, Joh. Chr.
Blumhardt, 12. Aufl. 1933, S.192).

33 EKhd., S.122.



geistigen Austausch zwischen Europa und Amerika 281

trachtet, ereignete sich hier ein spiritistisches Phéinomen ersten
Ranges, einige Jahre bevor der Spiritismus als Weltbewegung
entstand. Aber in der Atmosphéire des Gebets sprach der Spi-
ritismus hier, damals schon, iiber sich selbst das Urteil, trat
das Okkulte in das Licht der Offenbarung. Eben darum war
in Méttlingen auch dies moglich, daf mitten in einer Genera-
tion, die sich medial-zudringlich dem Reich der Abgeschiede-
nen niherte, ein priesterlicher Mensch voll Erbarmen auch der
Toten liebend und betend gedachte. So sehr war Blumhardt
seiner inneren Fiihrung gewil}, dall er weder die Moglichkeit
der Verwechslung mit dem Spiritismus noch die Verdichti-
gung eines heimlichen Katholizismus ** scheute. Auch in die-
sem Stiick trat er an die Stelle, da sonst niemand stand, ganz
wie fiinfzig Jahre zuvor Johann Caspar Lavater *.

Im Jahre 1837, zwischen seinem Abschied von Basel und
seinem Amtsantritt in Mottlingen, hatte Blumhardt in der Ge-
meinde Iptingen ** die Aufgabe, die zuriickgebliebenen Reste
iener Rappisten, die New Harmony gegriindet hatten, in die
Kirche zuriickzufiihren. 1852, im Jahre der stirksten Ueber-
flutung Furopas durch den von Amerika kommenden Spiritis-
mus, bezog Blumhardt Bad Boll. Wird nicht hier in Boll zei-
chenhaft etwas deutlich von jener Harmonie, welche die Besten
jener Zeit ersehnten? Stehen nicht eine Reihe von Lebens-
fragen, welche unter beiden Blumhardt, Vater und Sohn, dort
durchgebetet, durchgedacht, durchgekimpft und durchgelitten
wurden, in ganz enger Verbindung mit den Problemen, um
die sich aufler jenen Randgestalten der Geistesgeschichte da-
mals zu wenige Menschen kiimmerten?

Es mochte sein, dall wir das Geisteserbe, das uns hier an-
vertraut wurde, immer noch nicht genug gehoben haben. Aber
indem wir von den Vertretern einer okkulten Pseudoeschato-
logie unsern Blick hiniiherwenden zu dem groflen Beter und

8 Letzterer Vorwurf erhob sich schon in Mbttlingen. Ziindel, op. cit.,
. 131,

35 Tavaters hiefiir charakteristische Briefe an die Kaiserin Maria von
Rullland iiber den Zustand der Seele nach dem Tode vom Jahre 1798 er-
scheinen soeben neu unter dem Titel «Vom Leben im Jenseits» im Verlag
Hch. Majer, Basel.

36 Ziindel, op. cit., S. 38 ff.



282 Kontroverse: Der zweite Thessalonicherbrief kein Philipperbrief

Verkiindiger biblischer Ewigkeitsschau, kehren wir neu zu-
riick zu dem Wort des Dichters, der, obgleich er vom Dunkel
iiberflutet wurde, doch an den Sieg glaubte: «Wo aber Gefahr
ist, wichst das Rettende auch *".»

Basel. Erich Schick.

Kontroverse.
Der zweite Thessalonicherbrief kein Philipperbrief.

Zum Aufsatz von Eduard Schweizer in der ThZ 1945 Heft 2,

Die Hypothese von Ed. Schweizer, der 2. Thess. sei eigent-
lich ein zu gleicher Zeit wie 1. Thess. geschriebener und dem-
selben Boten mitgegebener Brief an die Gemeinde von Philippi,
bedeutet ohne Zweifel eine originelle Belebung der Erérterung
iiber das Verhiiltnis zwischen 1. und 2. Thess. Sie lilit sich
m. E. aber nicht halten. Folgendes scheinen mir die wichtig-
sten Einwinde zu sein.

1. Noch die letzte Phase der von Schweizer vermuteten Knt-
wicklung ist keineswegs so leicht vorstellbar, wie es nach
ihm scheint. Er meint zwar: «Dal} die Adresse geindert wor-
den ist, bildet keine uniiberwindliche Schwierigkeity (S.99).
Jedoch: schon die Auslassung oder Aenderung der urspriing-
lichen Ortsbezeichnung im Priskript wire ein Vorgang, fiir
den, falls Eph. kein urspriinglicher Brief nach Laodicea ge-
wesen ist, nicht einmal das Schwanken in der Textiiberliefe-
rung von Eph. 1,1 eine genaue Parallele darstellen wiirde, der
aber auch sonst seine groflen Schwierigkeiten hat. Denn wenn
noch Polykarp den 2. Thess. als Phil. gekannt haben soll, dann
hiitte dieser Vorgang ja iiberhaupt erst in der Zeit nach Poly-
karp (also nach 117) einsetzen kénnen; er hitte aber vor Mar-
cion (um 140) andererseits lingst wieder abgeschlossen sein
miissen, da (unbeschadet des S. 91 Anm. 7 erwdhnten Umstan-
des, dal} erst Irendus den 2. Thess. ausdriicklich unter dieser
Bezeichnung zitiert) Marcion den 2. Thess. in seinem Kanon
als Brief nach Thessalonich gefiihrt hat und dies keine Neue-
rung gegeniiber der bisherigen grofkirchlichen Einschitzung

37 Holderlin, Patmos.



	Okkultische Pseudoeschatologie im geistigen Austausch zwischen Europa und Amerika

