
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 1 (1945)

Heft: 4

Artikel: Ueber Notbauten theologischer Fakultäten und christlicher Hochschulen
seit der Reformation

Autor: Chambon, Joseph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877576

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877576
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
1. Jahrgang Heft 4 Dezember 1945

Ueber Notbauten theologischer Fakultäten und
christlicher Hochschulen seit der Reformation.

l.
«Es gehört wesenhaft zur Liebe, daß sie ungeduldig

ist, und höchste Liebe ist im höchsten Grade ungeduldig
Als gehorsamer Sohn der Kirche stehe ich in

einer Gemeinschaft der Ungeduld mit denen, die von
unerhörtem Flehen wissen, mit allen Verdammten dieser

Welt!» (Léon Bloy 1883 an Frau Hayem.)

Im folgenden soll die Historie nach instruktiven Beispielen

von Notaufbau. theologischer Fakultäten und christlicher
Hochschulen gefragt werden, von akademischen Planungen,
Improvisationen, Gründungen, die im obigen Sinne ihren
Ursprung in einer heiligen Ungeduld des Erbarmens mit einer
gegebenen geistlichen Not der Zeit, des Mit-Leidens mit einem
verzweifelten Allein-nicht-mehr-weiter-Können in der Kirche
gehabt haben.

Die Kirchengeschichte kann insofern zur Aufhellung heutiger

christlicher Hochschulprobleme in den heimgesuchten Ländern

gute Dienste tun, als der erlösungsbedürftige Mensch mutatis

mutandis innerlich derselbe bleibt und auf ähnliche Gegebenheiten

heute wie vorgestern ähnlich reagiert. Die Historie sollte
hierzu auch insofern aufmerksam gehört werden, als weithin
eine gewisse Phasen-Wiederholung, eine Periodizität im
Ablauf des Menschheitsgeschehens zu beobachten ist. Kennzeichnende

Beispiele der Vergangenheit erlauben uns eine gewisse
Wahrscheinlichkeitsrechnung von unserem eignen Jetzt her
auf unser Morgen hin, wiewohl mit der Einschränkung, daß
jedes Einmalige sieh der statistischen Voraussage entzieht und
daß ein und dasselbe Geschehen schon in zwei aufeinanderfolgenden

Generationen eine ungleiche Sache sein wird. Diese
Vorbehalte werden uns vor einer abwegigen Erinnerung an
das mechanische «History repeats itself» bewahren. Die eigentliche

Aufgabe und das Vorrecht kirchengeschichtlicher Besinnung,

Bilder und Geschehnisse der Vergangenheit als Lektionen

Gottes für uns zu werten, bleiben durch sie unberührt.

16



242 J. Chambon, Ueber Notbauten theologischer Fakultäten

Not, Not ist die dunkle Folie der akademischen Gründungen,

die wir hier skizzieren wollen. Not, die gottverantwortliche
Menschen «ungeduldig» macht, also, daß sie nicht anders

können als handeln: t<àv(XYKr| èmiceiTcu». Calvin ist der erste in
ihrer Reihe. Ein Jeremia, der «in seinem Herzen ein brennendes

Feuer hat», muß er mit Farel gehen, er mag wollen oder
nicht. Genf wartet. Die Kirche Frankreichs wartet — immer
verzagter wartet sie, wie dann Pfarrer de la Place aus Valence
über die Ausbildungsnot der Kirche Frankreichs an Calvin
schreibt: «... en cette province, où 1000 ministres ne
suffiraient point, à peine y en a-t-il quarante.»

Nicht sehr lange darauf konnte Beza, der Mitarbeiter
Calvins in dessen akademischem Werk, mit beglücktem Herzen
feststellen: «Notre Ecole est la pépinière des ministres de

France.» Und fast hundert Jahre später hören wir die
gedrückte Bemerkung eines katholischen Heiligen, der,
rückwärts blickend, bekümmert sagt: «Die Wissenschaft ist das
achte Sakrament der Kirche, und mit ihr hat uns Genf
überwunden.»

Der so über Calvins Gelehrtenschule urteilte, war Franz
von Sales, derselbe, den Pius IX. zum «Doctor Ecclesiae»
erhob, gemäß den Regeln Papst Benedikts XIV.1 für diese
kanonische, überzeitliche Würde Roms, allwelche ganz allein durch
den Stuhl Petri oder durch ein Generalkonzil verliehen werden

könne.
Das Doktor-Amt, das den Grundstein von Calvins sieghafter
Akademie bildete, war freilich anderer Art gewesen. Der

Universitätsnotbau des Genfer Reformators ist — wie der
Gesamthau seines Schaffens — sorgsam mit dem Neuen Testament

verbunden und mit seiner Urgemeinde, aus welcher vier
Hauptämter herausgestellt werden: die Prediger, die Aeltesten,
die Armenpfleger und dann die «Lehrer» 2 — aus denen logisch
das zeitlich-konkrete Gemeindeamt der «docteurs» 3 entwickelt

1 Siehe Benedict XIV. «De Canoniz.» Buch IV. Teil 2, Kap. 11/12.
2 Im NT bibdoKaloi (Gegenbegriff der jüdischen "fpagnaTeîç) als g'öttlich

miteingesetzt: Eph. 4, 11; 1. Kor. 12, 28. Vgl. Act. 13, 1; Jak. 3,1; Vulgata:
doetores, bei Jak.: magistri.

3 Calvin «Institutio» IV, 4/1, 2 (Text W. Niesel-P. Barth). Genfer
«Ordonnances» von 1541, letzte Form in Calvin, «Homme d'Eglise», Ed. Labor,



und christlicher Hochschulen seit der Reformation 243

wird. Diese haben als Gottesgelehrte die reine Verkündigung
der Kirche zu überwachen, biblische Theologie zu treiben, und
sie haben die Pfarrerschaft der Republik Genf und dann die
Frankreichs und anderer reformierter Länder zu schulen und
zu schaffen.

Parallel mit dieser biblischen Begründung der Lehrtätigkeit

als Gemeinde-Amt ersteht mit Bezas Hilfe innerhalb kurzer
Frist die Genfer Hochschule, die «Escole de Genève » \ eine

Schnellgründung aus nichts (verglichen etwa mit dem
langsamen Wachstum der Universitäten Paris und Oxford), eine
Brunnenstube reformierter Geistesschulung künftiger Theologen

und dann auch Juristen für das ganze westliche Europa.
Etwa fünfzehn Jahre vorher hatte die Stadt Straßburg unter

den beiden Sturm, Bucer und mit Calvin das Urbild dazu
geschaffen in ihrer Schola: auf dem Fundament einer protestantischen

Volksschule erhob sich dort das Collège, die eigentliche

Hochschule bildete die Krönung des Ganzen.
Gleichermaßen, lebendig entwickelt und konvergierend,

wird das Unterrichtswesen Genfs durch Calvin verwirklicht
in Unterbau, Erdgeschoß und Oberstock. Das neue Collège
enthält eine Unterstufe und ein klassisches Gymnasium, in
welchem die lateinische und dann die griechische Sprache
gelehrt und gelesen werden. Doch ist der Geist der Anstalt nicht
der des Humanismus mit seinem Jenseits-von-Gut-und-Böse:
die Knaben sollen lernen «Gott zu lieben und die Laster zu
hassen», und alle culture littéraire soll ein Hilfsmittel christlicher

Charakterbildung sein. An jedem Tage ist eine Stunde
dem Psalmengesang gewidmet. Der Sonntag gehört den
Gottesdiensten.

An die Oberklasse des Gymnasiums schließt sich die eigentliche

Akademie an mit öffentlichen, völlig kostenfreien VorGenf

1936, S. 34 ff. «Ordonnances» von 1561 bei Niesei, «Bekenntnisschriften»,
S. 43, 48. Bei demselben in «Lehre Calvins», S. 192 ff. Neuerdings:

«Düsseldorfer Thesen» der Bekennenden Kirche 1933, Nr. 8, ebenda
«Bekenntnisschriften».

4 Borgeaud «Histoire de l'Université de Genève», Genf 1900. Choisy
«L'Etat chrétien calviniste à Genève», S. 126 ff., 248 ff., 414 ff. Text der
«Ordre du Collège» («Leges Academiae Genevensis»), Facsimile Fick,
Genève 1859, sowie (Form der Schulordnung 1559) in «Œuvres choisies
de Jean Calvin», Genf 1909, S. 358 ff.

16*



244 J. Chambon, Ueber Notbauten theologischer Fakultäten

lesungen in Räumen des Collège sowohl, als auch in der großen

Auditoire-Kapelle neben St-Pierre. Sie werden abgehalten
durch drei Dozenten je für Hebräisch, Griechisch und «les

arts», wie etwa Physik, Philosophie und Rhetorik. Calvin und
Beza als leitende Professoren lesen über biblische Theologie
und Dogmatik. Geeignete Pfarrer der Stadt leisten Hilfsdienste
in der praktisch-theologischen Ausbildung der Studenten. An
jedem Morgen haben die «étudiants ès saintes escriptures»
einer Predigt beizuwohnen; ihre lateinisch geschriebenen Thesen

tragen sie im Auditoire vor.
In den hohen Hallen dieser alten Kirche hält auch Calvin

selbst seine schweren Vorträge über christliche Glaubenslehre.
Wer ihren Geist noch heute begreifen will, der schaue vom
offenen Portal des Auditoire lange, nachdenkend auf die von
der Nachwelt gegenüber aufgestellte Statue des Propheten
Jeremia, der, von der unsichtbaren «Last Gottes» tief gebeugt,
uns das Gott-fürchtende Berufenheitsbewußtsein des großen
Pikarden vollendet vorstellt.

Die neue Universität war am 5. Juni 1559 in der Kathedrale
mit einer lateinischen Rektoratsrede Bezas eröffnet worden.
Einige Jahrzehnte danach wird, nicht ohne Mühe, der
theologischen Fakultät zunächst eine juristische angegliedert, an
die man hochbedeutende Gelehrte wie den hugenottischen
Programmatiker Hotman beruft. Seit 1581 ist das Zeichen der
Hochschule das Jesus-Monogramm I H Z in einer flammenden

Sonne mitsamt der Unterschrift: «Lux scholae genevensis.»
In der Folge und bis auf den heutigen Tag erscheint dann das
alte Staatswappen Genfs mit dem Reichsadler und St.-Peters-
Schlüssel auch für den weltlichen Gebrauch des Staatsrates
mit dem Symbol der christlichen Hochschule gekrönt, samt
der waldenserisch(-hugenottisch) veränderten Devise: «Lux
lucet in tenebris.»

Kein Wort braucht von uns gesagt zu werden über das,
was die so rasch gezimmerte und dann geistesgewaltig
geführte Genfer Akademie für die reformierte Welt bedeutete.
Doch darf auch nicht verschwiegen werden, daß ein Jahrhundert

später intellektuelle Einseitigkeit und dogmatischer
Fanatismus jene gnaden- und lichtvolle Buchstabendreiheit I H Z
so grell überblendet hatte, daß 1678 die Genfer Kirchenleitung



und christlicher Hochschulen seit der Reformation 245

im Anschluß an den Helvetischen Consensus 5 ihren Akademikern

eine mechanische Schrift-Inspiration bis zur Punktation
des hebräischen Textes und eine evangelisch nicht mehr tragbare

Zuspitzung der doppelten Prädestination auflud. Wieder
fünfzig Jahre später bricht der so überspannte Bogen. Die
einflutende kartesianische Philosophie, die Aufklärung haben
leichtes Spiel auf dem nur zu bereiten Boden. Aus dem

Gewissenszwang scholastisch gewordener Theologie wird Exzeß der
Gewissensfreiheit, aus dem akademischen Glaubenshort
Calvins wird ein intellektueller Herd von Freigeisterei. Die in den
Verfolgungen von 168-5—1720 pfarrerlos gewordenen
Restgemeinden der Kirche Frankreichs erziehen sich derweilen
im Séminaire von Lausanne neue Theologen-Geschlechter, bis
dann um die Wende des 18./19. Jahrhunderts die dürftigen und
trüben Wasser des Genfer akademischen Liberalismus in das
Geburtsland Calvins einsickern und das verheerende Werk der
dort wirksamen «esprits forts» einstweilen vollenden helfen.

Exemplum docet — vestigia terrent. Mit den letzten so
bedrückenden Erinnerungen wurde unser Blick schon
weitergeleitet zur andern Notfakultät der Südschweiz, zu Antoine
Court und seinem Lausanner Collège. Die verzweifeltste
Notfakultät der reformierten Kirchengeschichte ist dieses wunderliche

Seminarlein, mehr als primitiv und doch theologisch
großzügig in seiner Ausrichtung, verschämt ärmlich und doch
unendlich segensträchtig für das damals mächtigste Reich des
Kontinents, im Halbdunkel verborgen und doch glorreich
leuchtend sub specie aeternitatis. Wie war es zu der Gründung

der Anstalt gekommen? 6

«Helft — helft!» Der in alle Lande tönende helle Hilferuf
5 «Formula consensus ecclesiarum helveticarum reformatarum circa

doctrinam de gratia universali et connexa» (Kantone Bern-Zürich-Basel-
Schaffhausen).

6 Guiraud «Le Séminaire de Lausanne», Genf 1913 (Thèse). Coquerel
«Histoire des Eglises du désert», Paris 1841, Bd. I, Kap. VI. Barrai «Du
Désert au Réveil», Dieuiefit 1938, Kap. III. Bonnefon «Benjamin du Plan»,
Paris 1871.

Allgemein: Hughues «Histoire de la Réformation du Protestantisme
en France au XVIIIe siècle», 2 Bände, Paris 1875/78. Briefe der Zeit:
Dardier «La vie des étudiants du désert» (Simon Lombard), Genf 1893.



246 J. Chambon, Ueber Notbauten theologischer Fakultäten

des Führers einer taumelnd auferstehenden Kirche, der Kirche
Frankreichs noch in ihren Grabtüchern, der Schrei des jungen

Antoine Court nach freiwilligen Pfarrern für seine galgen-
umstandene «Eglise sous la Croix» war in der deutschen
Schweiz und in Genf, in England und in Holland ins Leere
verhallt. Nur daß, wie er berichtet, von irgendwo ein banges
Echo widerklang in einem unaufrichtigen Worte: «Nicht doch,
auf daß nicht auch wir die Gefahren eurer Gemeinden weiter
vergrößern!»

So geht er gegen 1730 daran, für Frankreich, doch fuori
le mura in Lausanne, aus der eigenen Substanz der hugenottischen

Gemeinden die bitter benötigten Pfarrer akademisch
formen zu lassen. Einer der letzten orthodoxen Genfer Professoren,

Alexandre Pictet, hilft ihm dabei und auch dessen freier
gerichteter Kollege Alphonse Turretini. Mylord Wake, Erz-
hischof von Canterbury (1716—1727), über-ökumenisch in
seinen extravaganten Bemühungen um eine Fusion seiner Kirche
mit dem katholischen Gallikanismus, erweist sich dieses Mal
als echter Oekumeniker in seinem treuen Eintreten für das
«Séminaire de Lausanne» am englischen Hofe. Die Finanzierung

des Ganzen übernimmt zunächst ein hingegebener
Edelmann des Languedoc, Benjamin du Plan, in zahllosen Reisen
durch alle protestantischen Länder, der, mit seinem Appell an
die Allianzgesinnung der Reformierten außerhalb Frankreichs,
an die geistliche Solidarität der ausländischen Gemeinden mit
der Heimatnot und an die weltweiten moralischen Verpflichtungen

protestantischer Regierungen die Herzen erwärmt und
verschlossene Hände öffnet. Ein Finanzkomitee in Genf verteilt

die eingehenden Gelder an Lausanne.
Das vor dem lauernden Auge der französischen Regierung

vorsichtig verborgene Seminar in Lausanne selbst leitet ein
theologisches Komitee, und zwar abseits von der «Académie»
der Stadt und in sorgsamer Abschirmung vor dem übergreifenden

Rationalismus der Welschschweiz, obschon Antoine Court,
der verfolgungserschöpft nach Lausanne übergesiedelt war, als
«liberaler Orthodoxer» keinen harten Gewissenszwang kannte.

Dieses sein Lausanner Seminar soll den in der Weißglut
des Kirchenkampfes gestählten jungen Glaubenszeugen Frankreichs

intellektuellen Schliff und theologische Reife geben.



und christlicher Hochschulen seit der Reformation 247

Der Aufbau ist nicht, wie in der Genfer Akademie Calvins,
eine organische Folge von wissenschaftlicher Vorschule, dann
Gymnasium, dann Universitätsstudium und schließlich
pfarramtlicher Praxis in Anwendung des Gelernten und Durchdachten,

sondern die Reihenfolge ist umgekehrt: Basis ist die
praktische Vorschule des Pfarrer-Aspiranten in der französischen
«Eglise du Désert». Nachdem ein solcher «étudiant» eine
vorläufige Prüfung vor der Provinzsynode bestanden hat,
übernimmt er als «proposant» das mühevolle, jahrelang andauernde
Amt eines wandernden Vikars. Ganz zuletzt erhält er seine
wissenschaftliche Komplettierung im Auslandsseminar
Lausanne. Die Gefahr dieser, Ausbildungsmethode aus dem
primitivsten Stadium — manche «Studenten» waren noch Analphabeten

gewesen — kann man etwa als «rohen Empirismus»
kritisch umschreiben. Ihre Vorzüge könnte man zusammenfassen

in dem altbrahmanischen Wort: «Ein Knabe, der in der
Nähe eines Heiligtums lebt, lernt die heiligen Satras lesen,
bevor man sie ihn gelehrt hat.»

Für etwa zwei Jahre — die Zeitdauer schwankt — senden
die französischen Synoden ihre «proposants» zur theologischen

Formung nach Lausanne, bevor sie dort in großer
Heimlichkeit, oder aber daheim, ordiniert werden und dann auch
die Sakramente verwalten dürfen. Die Voraussetzung zur
Zulassung ist der «Esprit du Désert» nach der berühmten
Definition Courts: «Ich verstehe darunter einen Geist der Ab-
tötung, der Heiligung, der Klugheit, der Umsicht, der Ueber-
legung, großer Weisheit und vor allem des Martyriums —
welcher uns weist, täglich uns selbst zu sterben, zu obsiegen,
unsere Leidenschaften mit ihren Lüsten zu überwinden, der
uns zurüstet und bereit macht, unser Leben in Tapferkeit zu
verlieren in Qualen und am Galgen, wenn die Vorsehung Gottes

uns dazu beruft.»
Die unter diesen Vorzeichen eingetretenen Mitglieder des

Seminars hausen zurückgezogen in Lausanner Familien, mit
kargem Monatsgeld und nur ihren Studien lebend. In ihrem
Privatleben sind sie frei, mit Ausnahme etwa einer Kontrolle
ihrer Auslandskorrespondenz. Der Standort des Seminars
selbst ist heute durch eine Erinnerungstafel rechts vom
Ausgang der Kathedrale sichtbar gemacht. Was die Ausbildung



248 J. Chambon, Ueber Notbauten theologischer Fakultäten

anbetrifft, so treten infolge des theoretischen Charakters der
Anstalt zunächst Predigtübungen (bis zirka 1740) völlig
zurück. Etwas Lateinisch, etwas Griechisch, etwas Hebräisch
wird getrieben. Das Hauptgewicht fällt auf die Schärfung des

Geistes: Kontroversen und Polemik mit dem Katholizismus,
Unterscheidungslehre, Auseinandersetzung mit den

Zeitströmungen; dazu etwas Ethik und Logik. In summa: eine
Notlösung, ein Torso, ein Flickwerk, doch alles getragen von
eisernem Fleiß und unermüdlichem Eifer, die Lücken bereits
angeeigneter Praxis auszustopfen und sich zu wappnen für
die Zukunft eines grundsätzlich todgeweihten Seelsorge-Amtes
im Schmelzofen des alten, über alles geliebten, seine besten
Kinder immerdar opfernden Heimatstaats Frankreich. Etwa
achtzig Jahre lang sind diese halbgebildeten französischen
Kandidaten des Pfarramtes aus Lausanne die Hoffnung und
der Stolz, der Plalt und das Salz ihrer Heimatkirche geworden
und gewesen. Zwischen 1809/12, in der napoleonischen Aera,
wird das nun überlebte Seminar, hauptsächlich zugunsten von
Montauban, definitiv abgebrochen.

Die eigentlichen Bedenken gegen das Gesamtwerk beruhen
nicht einmal auf dem betrübenden Vergleich seines mageren
Programms etwa mit dem reichgedeckten Tisch der zerstörten
hugenottischen Fakultät von Saumur — so, wie (Haggai 2, 3;
Esra 3,12) der dürftige Tempel Serubbabels die alten Augenzeugen

vergangener Salomonischer Tempelpracht wehmütig
stimmte.

Die Bedenken liegen tiefer. Damals, so in Saumur, hatte
doch die Denkarbeit dem Fortschritt echter theologischer
Erkenntnis gedient. Hier war sie fast banales Mittel zum praktischen

Zweck und lag insoweit unterhalb des eigentlichen
Niveaus wissenschaftlicher Forschung der Kirche. Schon darum
— nicht nur um der ungenügenden Vorbildung der Schüler
und der mangelhaften Kurzarbeit der bescheidenen Lehrkräfte
willen — fehlte hier zu Beginn und auf die Länge Einstellung,
Wille und Kraft zur selbständigen Erringung einer ausgereiften

Glaubenserkenntnis, die zur tiefsten evangelischen Wahrheit

ein einsichtsvolles Ja und die dann aus diesem Ja heraus
zu den subtilen Irrtümern einer brodelnden Zeit ein unerbitt-
lich-abgrenzendes Nein standhaft gesagt hätte.



und christlicher Hochschulen seit der Reformation 249

So war es nicht zu verwundern, daß diese Wurzelschwäche
der Notfakultät Lausanne sich unheilvoll auswirkte, als auf
ihre einstigen Studierenden und späteren Pfarrer Frankreichs
in immer steigendem Maße das süße Gift Rousseaus und die
berauschende Ideologie der Französischen Revolution
eindrang; selbst ein Eliteschüler des «Séminaire» wie Simon
Lombard brachte es über sich, in einem Advents-Predigtvortrag
1776 den Satz zu schreiben: «... la Religion chrétienne n'est
autre chose que la religion naturelle: épurée, développée,
perfectionnée et rendue suffisante à l'homme pécheur »

(nämlich durch die unserem Glauben vorgestellten «Mysterien»).

Alles dies eine überaus ernste Lektion, der Kirche
erteilt über das Thema: «Akademische Notlösungen, ihre mögliche

Dauer, ihre letzten Folgen für Theologie und Reich
Gottes.»

Eine unsichtbare Hand dreht uns abermals das Kaleidoskop

des Zeitgeschehens um einen Kreissektor weiter. Wir
schauen hinein:

Es ist fünfzig Jahre später. Da ist Lausanne und doch
wieder nicht Lausanne. Aus der Zufluchtsstätte verfolgter
Glaubenszeugen ist eine Stadt der Glaubensverfolgung geworden.

Monsieur Druey heißt der zähe und schlaue Kleintyrann
des Waadtlandes, der, seit der Abwendung des Kantons vom
Liberalismus im Jahre 1845, als Präsident des Staatsrats mit
böser Hand die Gläubigen der neuen Erweckungszeit mitsamt
den geistlich-lebendigen Pfarrern und Akademikern in das
starre Schema einer rationalistischen Staatsdiktatur pressen
will.

Dem Gewalthaber und seinen Helfershelfern ins Angesicht
entsteht in Lausanne die neue Notfakultät7, aus der Angst
gequälter Theologengewissen geboren und gesegnet von den Tränen

mancher treuen Studentenmutter, und über ihr steht der

7 Yautier «La Maison des Cèdres», Lausanne 1935 (Abriß). Vinet
«Théologie pastorale», Neuausgabe Payot, Lausanne 1942, S. XIX ff. Yinets
Verhältnis zur Gesamtwissenschaft in Auszugsband: Astié «L'esprit
d'Alexandre Vinet», Lausanne 1861, Bd. II. Cart «Histoire du Mouvement

religieux et ecclésiastique dans le Canton de Vaud pendant la première
moitié du NIXe siècle», Lausanne, Bridel, 1879, Livres XIII/XIV.



250 J. Chambon, Ueber Notbauten theologischer Fakultäten

große Name eines schwermütig-vergrübelten, eines
linkischbescheidenen, eines unendlich reichen Geistes: der Name
Alexandre Vinet.

Seit mehr als zehn Jahren liegen seine Ideen in der Luft,
laufen seine Schriften und seine Worte um im Lande, wirken
seine Leitgedanken vom Rechte des einzelnen Gläubigen auf
Freiheit des Gewissens und vom Anspruch der Kirche auf
eigene Würde und Selbstbestimmung gegenüber dem irdischen
Staate als einer anderen Ordnung Gottes.

Dieser Mann, unter dessen Aegide die «Faculté libre» in
schweren Wehen geboren wird, schaut jedes Werk der Kirche
geistlich an: «Alle großen Dinge haben einen kleinen Anfang.
Man sage sich alle Tage, daß Jesus inmitten von zweien oder
dreien, wie auch von hundert oder tausend ist; und organisieren

soll man nur im Verhältnis zu jenem» («Liberté
religieuse»).

Dieser Mann, der eigentlich weniger Theologe ist als
französischer Literarhistoriker und Religionsphilosoph, hegreift
auch die auf das praktische Pfarramt abzielende Theologie so
wissenschaftlich wie möglich. «Man muß nicht immer gleich
ein jedes wissenschaftliches Detail mit dem Endzweck in
Verbindung bringen, sondern mit dem Ganzen der betreffenden
Studie.» Und später: «Was hat auch Praxis ohne Prinzipien
für einen Wert? Wichtig ist dieses: jederzeit von der praktischen

Tatsache zur Idee hinüberlenken und wiederum von der
Idee zur Tatsache» (Ensemble de la Théologie»),

Dieser Mann versteht das Verhältnis zwischen Professor
und Student echt kameradschaftlich: «Der Professor ist ein
älterer Student. In diesem Sinne werde ich für euch einheimsen
gehen und dann das, was ich fand, zum Bienenstocke
heimbringen» («Ensemble de la Théologie»),

Dieser Mann kann auch als geborener akademischer
Dozent, der er ist, den schmerzhaften Schnitt tun einer Trennung
von der staatlich geknebelten Akademie der Stadt, für sich
persönlich und für die junge Theologenschaft, und alles das
um der Wahrheit des Evangeliums und um Seiner Kirche willen.

Wußte er wohl von dem warnenden John-Knox-Worte
über den Bildungsweg der reformierten jungen Schotten im
«Booke of the U. Kirke» (I, 247) «Und eines vor allem ande-



und christlicher Hochschulen seit der Reformation 251

ren: Bewahrt die Kirche vor der Knechtschaft der (staatlich
gelenkten) Universitäten! Lasset niemals zu, daß die Kanzel

diesen Untertan werde!»
Gleichwohl ist Vinet durchaus nüchtern angesichts

schwerwiegender Entscheidungen. Als etwa 30 Pfarrer ihr Amt
niederlegen, um das st. ministère nicht blind einem launischen
Staate verkaufen zu müssen, zögert er zunächst mit seiner
Zustimmung. Aber nachdem es Ernst geworden ist mit ihrem
Opfer und sie fest bleiben in ihrer Not — erzählte mir nicht
die Enkelin des treuen Mellet davon, wie er und sein Weib
glaubenstreu mit elf Kindern ins Elend gingen? —, da steht
Vinet zu ihnen, sintemal sein sorgsames Abwägen nicht aus
dem Geist des Kompromisses oder aus Aengstlichkeit geboren
gewesen war, da stellt auch er sein Amt als Hochschullehrer
ihrer heiligen Sache zur Verfügung.

Die dann anfangs Dezember 1845 aus ihren Wohnungen
verwiesenen Pfarrer schließen sich mit den Laienbekennern
des Kantons zusammen zu einer unabhängigen, presbyteria-
nisch geleiteten Volkskirche, und ihre Synode von Vevey
fordert — und die Studenten bejahen es feierlich — die für die
Zukunft der «Eglise libre» notwendige Eigenfakultät mitsamt
den dazugehörigen Prüfungskommissionen und Ordinationen.
Die Professoren Vinet und Chappuis sind ihre ersten beiden
Dozenten. Im Februar des folgenden Jahres wird eine
Studienkommission ernannt, welche die Fakultät notdürftig
ausbauen soll. Im Juni 1847 hat diese Gestalt gewonnen, im
November wird sie mit 16 Studenten und vier Professoren für
Exegese, Dogmatik, Kirchengeschichte und praktische Theologie

eröffnet. Schließlich unterbaut man das Ganze nach
Straßburger und Genfer Art mit einer Höheren (Not-) Schule,
«Ecole préparatoire», deren Abiturienten dann zum Studium
zugelassen werden und die Lücken im Pfarramt schließen
helfen; im Jahre 1861 schiebt man noch eine Sonderklasse für
Achtzehnjährige an, die zur Einführung in die Theologie dient
und so den Dreijahreskurs der Fakultät erweitert. Die
wissenschaftlichen Hilfsmittel des Kollegien-Gebäudes werden auf
eine ungewöhnliche Höhe gebracht: zur Zeit zählt m. W. die
Bibliothek in der schmucken «Maison des Cèdres» an die
80 000 Bände.



252 J. Chambon, Ueber Notbauten theologischer Fakultäten

Zum Gesamtbild der freien Fakultätsgründung in
Lausanne wäre an das Wort der Schrift zu erinnern, daß Gott
gerne «die schwachen Dinge der Welt erwählt, um ihre starken

zu entmächtigen». Denn wer ist dem starken weltlichen
Arm der Welt gegenüber hilfloser als ein rechter Professor
der Theologie, ja überhaupt als ein echter Vertreter der
Wissenschaft? «Empoignez cet homme!» brüllte der Polizeikommissar

Druey's beim Sturm auf das Privathaus, in dem
Professor Vinet mit anderen Christen um die Bibel saß. Aber an
dem Glaubenswiderstand einiger weniger Gelehrter vom
Schlage Vinets, an einer Minorität wehrloser frommer Pfarrer
und der verstreuten Stillen im Lande zerbrachen die Maßnahmen

des allgewaltigen Staatsrates wie Zündhölzchen.
Und auch ein anderes ist deutlich: daß zuzeiten in der

Kirchengeschichte akademische Notgründungen auch dann
notwendig werden können, wenn sie in einer zunächst
zersplitternden Wirkung auf Volksgemeinschaft und Kirche jedem
rein rationalen Planen Hohn sprechen — einfach weil sie um
des Gewissens halber getan werden müssen und dann ihre
Zeit durchgehalten werden müssen; wer dächte nicht an die
schottische Freikirche und an das kirchliche Schisma im Kanton

Neuchâtel!

2.

«...Es ist mir immer deutlicher geworden, daß
in den neuen Anfang der deutschen Bildung die Abkehr
von dem materialistisch-idealistischen Geist der
Universitätswissenschaften hineingehört und daß» (eben
darum) «die neue kirchliche Hochschule sich unmöglich

auf eine theologische Fachschule beschränken
darf, sondern das Problem .Evangelium und Bildung'
stellvertretend erfassen muß.»

(Aus einem Bericht der Berliner Bekennenden
Kirche zum Neuaufbau der «Kirchlichen Hochschule»,
1945.)

Das Schulbeispiel der freien Fakultät von Lausanne
hinterläßt immerhin zwei ernste und schwere Fragen. Zum
ersten: Was tut eine derartige Sezession der theologischen
Wissenschaft an, wenn sie nun ihre Studierenden vom leben-
dig-flutenden Strom der anderen Geisteswissenschaften ab-



und christlicher Hochschulen seit der Reformation 253

trennt — denn es ist ja doch eine Lebensnotwendigkeit für
jede echte Theologie, mit den anderen Wissenschaften Schritt
zu halten, so, daß man noch auf einer gemeinsamen Basis
miteinander reden kann. Zum zweiten: Was tut umgekehrt eine
solche Abtrennung der Gottesgelehrtheit von der Gesamtuniversität

den weltlichen Fakultäten an, wenn diese damit
geradezu einer Heimatlosigkeit in den höchsten Dingen
verkauft werden? Und es ist schwierig zu sagen, ob die erste
oder die zweite der beiden Gefahren mehr zu fürchten wäre.

Der Mann, dessen Denkarbeit in besonderer Weise diesem

Doppelproblem galt, war Dr. Henry Newman, der spätere
Kardinal der römisch-katholischen Kirche. Die akademische
Notgründung, in der er eine organische Zusammenarbeit von
Theologie und Weltwissenschaft zu erreichen hoffte, war die
Universität Dublin in Irland (1851—1856) 8.

Newmans Ideen sind nicht identisch mit der
spezifischjesuitischen Zielsetzung — nämlich, die Wissenschaft aller
Fakultäten durch gelehrte Eigenbearbeitung dem kirchlichen
Dogma einzuordnen oder wenigstens anzupassen; man denke
beispielshalber an John Carrolls jesuitische Universität
Georgetown bei Washington. Es geht Newman nicht in diesem
massiven Sinne um geistige Herrschaft Roms. Es geht ihm um
Zusammenordnung der geistlichen und der exakten Wissenschaft,

um Forschen zuerst und dann um Anwendung, und
in alledem um Dienst an seiner Kirche und ihren geistig zu
erziehenden Gliedern.

Das Fragen nach der konfessionellen Hochschule im
allgemeinen Sinne hat je und je in der katholischen Kirche einen
beträchtlichen Raum eingenommen9. Henry Newmans Ideen
im engeren Sinne finden wir vorgebildet in der geistigen Welt

8 Newman «The Idea of a University» (9 Reden), London 1921 (in
Longmans Every Man's Library «Scope and nature of University education»,

London 1915. Newman «Notes on my Campaign in Ireland», Selbstverlag

1872. Uebersicht bei Ross «Sir Henry Newman», London 1933,

Seite 43—104 ff. Allgemeine Darstellung: Ward «The Life of Newman»,
2 Bände, London 1913. Deutsche Auszüge in Newman «Die Kirche», Bd. I,
Einsiedeln 1945, S. 271—326. Außerdem: Newman «Apologia pro vita
sua», London 1942 (Neudruck), Kap. VI.

0 Specht «Geschichte der ehemaligen Universität Dillingen», Freiburg

i. Br., Herder, 1902.



254 J. Chambon, Ueber Notbauten theologischer Fakultäten

des frommen und gemütvollen Johann Michael Sailer ", der
in seiner ersten Religionsvorlesung für Studierende aller
Fakultäten der Universität Dillingen sagte (um 1785) :

«.. Ich will meinem Volke Männer erziehen, die, erleuchtet
von Gott, das Rätsel der Natur, und, erleuchtet von der Ewigkeit,

die Rätsel der Zeit zu lösen vermögen, und die, in diesem
Lichte forschend, in alle Verhältnisse des Wissens, der
Kunst, des Lehens Licht, Offenbarung, Zusammenhang zu
bringen vermögen. Das ist: Männer, die die wahre Weisheit
des Lebens besitzen und ausüben, die die Kenntnisse, welche
sie sich in den andern (nicht-theologischen) Hörsälen zu
verschaffen suchen, mit den erhabenen Kenntnissen der
Religion vereinigen, und sie in Gesinnung und Tat verwandeln.»

Der mentale Gegentyp Bischof Sailers, Henry Newman, ist
seinem Denken nach ein rationaler Oxford-Mann, in den inneren

Provinzen seines Geistes noch ein gutes Teil anglikanisch-
hochkirchlich orientiert, aber in den Oberschichten seines
Wesens der päpstlichen Autorität hörig: ein fast unangenehm
kühler Kopf und Grübler, war er durch eine Kette
dogmengeschichtlicher Schlüsse der säkularen Folgerichtigkeit der
römischen Hierarchie verfallen. Logisch-verbissen und überaus

scharfsinnig — ich fürchte, scharfsinnig auf Kosten echt
christlicher Schau — ist er kein Mann großen moralischen
Formates, wohl aber durch sein ungewöhnliches Wissen,
seinen weltanschaulichen Horizont, seinen geschliffenen Stil und
eine meisterhafte Taktik in kirchlichen Kontroversen ein
geistiger Faktor allerersten Ranges für seine Zeit und über seine
Zeit hinaus.

Die tragische Geschichte seiner Not-Universität ist in
wenigen Worten erzählt. Das von England unterdrückte katholische

Irland hatte, außer in seinem Priesterseminar von
Maynooth und einigen Auslandseminaren, keine theologische
Bildungsstätte von Bedeutung, geschweige denn eine eigene
konfessionelle Landesuniversität. Das staatliche «Trinity-
College» in Dublin war streng protestantisch eingestellt, die
«Queen's Colleges» waren rein weltliche Anstalten. Schließ-

10 Sailer «Grundlehren der Religion» (Bd. VII der Gesamtausgabe),
Sulzbach 1830, S. 41. Auszug in Schlags «Johann Michael Sailer», Teil III
(VI), Wiesbaden 1931.



und christlicher Hochschulen seit der Reformation 255

lieh sprach sich ein zaghafter Beschluß der katholischen
Synode von Thurles — unter Zustimmung Pius' IX. — für die
Gründung einer eigenen Hochschule in Dublin aus, und Erz-
bischof Cullen berief mit halbem Herzen Newman für die
heikle Aufgabe. Die Universität im Aufhau wird von den Iren
grundsätzlich als politisch-kirchliches Gegengewicht gegen
die gemischte Erziehung befürwortet, aber praktisch sabotiert
durch die Eifersucht und Beschränktheit der lokalen Bischöfe,
durch die nationale Spannung zwischen Iren und katholischen
Engländern; ihre Entwicklung wird gehemmt durch die
jammervolle Armut des Landes. Dazu kommt auf Seiten Newmans
ein ausgesprochener Mangel an Verwaltungsgeschick. So

löscht die Hochschule nach einigen Jahren kümmerlichen
Daseins ruhmlos aus.

Das Fiasko Dublin, eine Folge übermächtiger Zeitumstände
und widriger Zufälle, interessiert uns hier weniger als die
diesem akademischen Bau zugrunde gelegte allgemeine Theorie
Newmans über die christliche Universität als solche, sowohl in
ihrem großen Wurf als in ihrer einheitlichen Konzeption. Wir
lassen ihn, hauptsächlich in seiner «Idea of a University»,
möglichst selbst sprechen.

Eine Universität ist «a place of instruction where a
universal knowledge is professed». Die beiden raisons d'etre einer
christlichen Universität sind der Glaube an Gott und der
erschütternde Anblick einer Welt, die kein Wissen von Gott
besitzt: «Wenn ich in einen Spiegel schaue und sähe darin nicht
mein eigenes Gesicht, dann hätte ich ein Gefühl ähnlich dem,
das über mich kommt, wenn ich diese lebendige, geschäftige
Welt betrachte und in ihr keinen Widerschein ihres Schöpfers
gewahre» (Apologia VI).

Aus der Grundthesis einer christlichen Universität: «Gott»
folgt (jetzt einmal von mir in modern-biologischer Sprache
ausgedrückt), daß sie ihrem Wesen nach ganzheitsbezogen ist,
und dann erst sekundär ein Assimilationsfeld verschiedener
Wissensgebiete. Religion als Fach aus einer solchen Akademie
ausschließen würde unterstellen, daß «das Gebiet des Glaubens

mit realer Erkenntnis nichts zu tun habe», und wäre
einer Selbstverstümmelung der Hochschule gleichbedeutend.

Gott ist höchste Wahrheit. «Was ich den Männern der



256 J. Chambon, Ueber Notbaulcn theologischer Fakultäten

(exakten) Wissenschaften einprägen möchte für ihre Gedanken

über Theologie — was ich mir andererseits erlaube, den

Theologen einzuschärfen, wenn diese den (exakten)
Wissenschaften ihre Aufmerksamkeit schenken, das ist ein großer
und fester Glaube an die Souveränität der Wahrheit.» Und
zwar ist die letzte, göttliche Wahrheit für Newman durch die
katholische Kirche gegeben und garantiert: Wir protestantischen

Leser der «Idea» mögen, um uns den Wahrheitskern
seiner Gedanken zu erschließen, jeweils das Wort «katholische
Wahrheit» durch das Wort «evangelische Wahrheit» ersetzen,
sintemal wir ja überzeugt sind, daß der Herr aus lauter Gnade
unsern schwachen Händen und nicht dem «Stuhle Petri» die
höchste und absolute Wahrheit anvertraut hat.

Und nun folgen wir Newmans akademischen Ideen weiter:

«Wahrheit der Religion ist nicht nur ein Teil (portion),
sondern eine Bedingung allgemeiner Erkenntnis. Die Wahrheit

der Religion aus einer Hochschule ausschalten, heißt
sozusagen nicht weniger, als das geistige Gewebe einer
Universitätserziehung zerreißen (unravelling the web...)», und
«physikalische oder mathematische Wissenschaft an sich kann
(nicht einmal) dem Intellekt ein vollkommenes Training
gehen» (Apol. VII). Religion kann aber solches für eine
Hochschule bedeuten, sofern sie eben «nicht nur eine übernatürliche,

sondern auch eine natürliche Ordnung ist», und als
solche intellektuell verstanden und gelehrt werden kann. Hier
tritt das englisch-rationale Denken Newmans besonders hervor,

das scharf auf Erkenntnis abgestellt ist. Nur viel zu gut
versteht Newman das Wort Pauli Kol. 1, 9 von der «Fülle der
Erkenntnis des Willens Gottes», nur allzu nahe steht er dem
Aristotelismus des Thomas von Aquino und dessen Glaubensdefinition

«cum assensione cogitare», nur zu fremd ist für
Newmans Geist Luthers herzmäßiger Glaube.

Aber so wird es ihm möglich, seine ideale christliche
Universität auf den Generalnenner der Erkenntnis zu bringen, sei
es einer Erkenntnis dogmatischer, sei es einer Erkenntnis
konkreter Wahrheiten. Und dann gilt: «Wenn wir rational
denken, müssen wir uns den Bedingungen der Vernunft
unterwerfen. Wir können da nichts Halbes tun. Wir müssen sie
gebrauchen als von Gott stammend, der uns (außer ihr) auch



und christlicher Hochschulen seit der Reformation 257

die Offenbarung gegeben hat.» Und sogar von der
Selbstbehauptung der Theologie im Rahmen der Universität heißt es,
daß es «keinen intellektuellen Triumph einer religiösen Wahrheit

gibt, dem nicht vorangeht eine unverkürzte Aufstellung
dessen, was gegen die theologische Behauptung gesagt werden
kann».

Gerade die Basierung einer Universtät auf der einen,
allgemeinen und erkennbaren Wahrheit Gottes gibt der
Einzelforschung der verschiedenen Disziplinen freien Spielraum.
«Eine katholische Universität will viel mehr tun, als nach Art
einer Karawanserei alle Kunst und Wissenschaft, alle
Geschichte und Philosophie aufnehmen und beherbergen Sie
ist gehalten, dem Denken und Forschen in seiner selbständigen
Form, in seinen intensivsten Gestaltungen und in seinem
weitesten Ausmaß volle Freiheit zu geben. Auf solche Weise aus
der Vielheit eine Einheit werden zu lassen, ist ihr besonderes
Amt.»

Engstirnigkeit des Denkens ist daher mit einer solchen
Universität unvereinbar. Ihre Aufgabe ist «Menschen aus der
Welt für diese Welt zuzurüsten... Dieses eine können wir
tun: unsere Studenten auf das Unvermeidliche vorbereiten».
«Verbannt nur die weltliche Literatur aus den Hörsälen, und
entsprechende Kundgebungen warten schon zur Verfügung
eurer Schüler vor der Tür des Hörsaales und verbreiten einen
Brodem weltlicher Wirklichkeit um sich! Dann hättet ihr dem

jungen Menschen keinen Maßstab zur Unterscheidung von
Gut und Böse, von Schönheit und Sünde, von Wahrheit und
Täuschung mitgegeben. Erreicht hättet ihr nur das eine: daß
ihm dafür die Welt zur Hochschule würde.»

In solchem Horizont und bei solcher Flügelspannweite des
Geistes soll in der Universität Konvergenz aller Linien auf
das Hochziel der Wahrheit vorwalten: «Es handelt sich darum,

Dinge wieder miteinander zu vereinigen, die im Anfang
von Gott verbunden waren und von den Menschen getrennt
wurden Wofür ich mich einsetze, ist dies: daß die beiden
an ein und demselben Orte sich zusammenfinden und in
gleichen Persönlichkeiten verkörpert sind. Aufräumen möchte ich
mit dieser Verschiedenheit der geistigen Zentren, die alles in
Verwirrung setzt, indem sie einen Widerstreit von Kräften

17



258 J. Chambon, Ueber Notbauten theologischer Fakultäten

schafft... Ein und dasselbe Dach soll das geistige und
sittliche Streben überspannen. Frömmigkeit ist nicht eine Art Firnis,

über die Wissenschaft gestrichen, und die Wissenschaft
ist nicht eine Art Feder-auf-dem-Hut der Frömmigkeit. Der
gebildete Faie soll religiös, und der fromme Geistliche soll
gebildet sein.» Im übrigen ist zu beachten: «Die Heiligkeit hat
ihre Macht, der Verstand hat seine Macht. Die Macht der
Heiligkeit ist auf die Dauer größer, die Macht des Verstandes ist
für den Augenblick größer» — mit welch letzterem allerdings
in einem Studentenwerk immer zu rechnen ist (Dubl. Univ.-
Predigt).

Irgendeine blasse Furcht vor unvereinbaren Resultaten der
verschiedenen Disziplinen ist Newman fremd, «à mesure qu'on
craindra moins il y aura moins à craindre», wie Vinet einmal
schrieb. «Der Forscher kann aus einem großzügigen Glauben

heraus das Vertrauen haben, daß, auch wenn die Finie
seiner Untersuchungen hier und dort seitlich abweicht und ab

und zu in ihrem Faufe Varianten aufweist oder für einen
Augenblick in Gefahr einer Schwierigkeit oder eines
Zusammenstoßes mit einer anderen Wissensabteilung steht — handle
es sich um Theologie oder nicht —, daß, wenn er diese Linie
ruhig sich selbst überläßt, die Sache sicher zurechtkommt
(comes home), denn Wahrheit kann niemals gegen Wahrheit
sein.» «Wahrheit scheint oft einer andern Wahrheit entgegengesetzt,

und wir müssen angesichts solcher Scheinwidersprüche

geduldig sein und ihnen nicht voreilig einen gefährlichen

Charakter zusprechen.» Im schlimmsten Falle kann
damit gerechnet werden, «daß gewisse spekulative Gedanken,
sofern sie Irrtum oder Mißdeutung sind, im Laufe des nächsten
halben Jahrhunderts korrigiert sein werden» — ein fast
prophetisches Wort, wenn man das ausgereifte starr-materialistische

Weltbild (Newman hat Darwin noch überlebt) etwa
des Jahres 1895 mit dem heutigen fundamental-gelockerten
Weltbilde nach Ablauf «des nächsten halben Jahrhunderts»
vergleicht.

Etwa zwanzig Jahre nach der Veröffentlichung von
Newmans Universitätsprogramm hat Paul de Lagarde in klassischer

Ausprägung und mit Leidenschaftlichkeit die
Gegenformulierungen des deutschen Liberalismus gegeben in seiner



E. Schick, Okkultische Pseudoeschatologie 259

Kampfschrift11 : «Ueber das Verhältnis des deutschen Staates zu
Theologie, Kirche und Religion»; «Die Wissenschaft leidet
kein Entweder-Oder und kein Nebenher Theologen, welche
irgendwie in betreff der Resultate und der Methode ihrer
Arbeit Verpflichtungen eingegangen sind, haben kein Recht, sich
als Diener der Wissenschaft anzusehen.» Die theologischen
Fakultäten der deutschen Hochschulen haben daher nur noch
antiquarische Bedeutung: «Sie berichten ihr Wissen um die
betreffende Religion.»

Paul de Lagarde — kannte er Newmans Bücher? Zielte er
nur auf die deutsche Theologie? — traf auf jeden Fall eine
schwache Stelle des Dublin-Programmes: die verbindende
Brücke der ratio zwischen dem Jenseitsufer religiöser
Transzendenz und den Diesseitsgestaden empirischer Wissenschaft.

Ohne es zu wollen, unterstreicht er aber auch zugleich
die schlechthinnige Unentbehrlichkeit offenbarungsgebundener

Theologie für jedes akademische Gesamtwerk. Gewiß, die
Rolle der Gottesgelehrtheit wird immer zwiefach sein: «d'exposer

la grandeur et la folie chrétienne». Aber gerade sie ist
berufen, durch dieses ihr Zweites der Weltweisheit ihre Grenzen

zu weisen und über ihr aufleuchten zu lassen, was «kein
Auge gesehen und kein Ohr gehört hat und in keines natürlichen

Menschen Herz gekommen ist: was Gott bereitet hat
denen, die Ihn liebhaben — was Er geoffenbart hat durch
Seinen Geist.»

Muri b. Bern. Joseph Chambon.

Okkultistische Pseudoeschatologie im geistigen
Austausch zwischen Europa und Amerika.

l.
Den Ausgangspunkt für die folgenden Erörterungen bildet

die Beobachtung, daß bei vielen modernen Sekten die Eschatologie

eine wichtige Rolle spielt, und zwar sowohl bei ihrer
Entstehung als auch in Einzelheiten ihrer Lehre. Dieser

11 De Lagarde «Ueber das Verhältnis des deutschen Staates zu Theologie,

Kirche und Religion», Neudruck Berlin-Buchgemeinschaft («An die
Deutschen»), S. 34—118.

17*


	Ueber Notbauten theologischer Fakultäten und christlicher Hochschulen seit der Reformation

