Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 1 (1945)

Heft: 4

Artikel: Ueber Notbauten theologischer Fakultaten und christlicher Hochschulen
seit der Reformation

Autor: Chambon, Joseph

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877576

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877576
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

1. Jahrgang Heft 4 Dezember 1945

Ueber Notbauten theologischer Fakultiten und
christlicher Hochschulen seit der Reformation.

1.

«lis gehort wesenhaft zur Liebe, dall sie ungeduldig
ist, und hochste Liebe ist im hochsten Grade ungedul-
dig... Als gehorsamer Sohn der Kirche stehe ich... in
ciner Gemeinschaft der Ungeduld mit denen, die von...
unerhortem Flehen wissen, mit allen Verdammten die-
ser Welt!y (Léon Bloy 1883 an Frau Hayem.)

Im folgenden soll die Historie nach instruktiven Beispie-
len von Notaufbau theologischer Fakultiten und christlicher
Hochschulen gefragt werden, von akademischen Planungen,
Improvisationen, Griindungen, die im obigen Sinne ihren Ur-
sprung in einer heiligen Ungeduld des Erbarmens mit einer
gegebenen geistlichen Not der Zeit, des Mit-Leidens mit einem
verzweifelten Allein-nicht-mehr-weiter-K6nnen in der Kirche
gehabt haben.

Die Kirchengeschichte kann insofern zur Aufhellung heuti-
ger christlicher Hochschulprobleme in den heimgesuchten Lén-
dern gute Dienste tun, als der erlésungsbediirftige Mensch muta-
tis mutandis innerlich derselbe bleibt und auf dhnliche Gegeben-
heiten heute wie vorgestern éihnlich reagiert. Die Historie sollte
hierzu auch insofern aufmerksam gehort werden, als weithin
eine gewisse Phasen-Wiederholung, eine Periodizitit im Ab-
lauf des Menschheitsgeschehens zu beobachten ist. Kennzeich-
nende Beispiele der Vergangenheit erlauben uns eine gewisse
Wahrscheinlichkeitsrechnung von unserem eignen Jetzt her
auf unser Morgen hin, wiewohl mit der Einschrinkung, dal
jedes Einmalige sich der statistischen Voraussage entzieht und
dafl ein und dasselbe Geschehen schon in zwei aufeinander-
folgenden Generationen eine ungleiche Sache sein wird. Diese
Vorbehalte werden uns vor einer abwegigen Erinnerung an
das mechanische «History repeats itselfs bewahren. Die eigent-
liche Aufgabe und das Vorrecht kirchengeschichtlicher Besin-
nung, Bilder und Geschehnisse der Vergangenheit als Lektio-
nen Gottes fiir uns zu werten, bleiben durch sie unberiihrt.

16



242 J. Chambon, Ueber Notbauten theologischer Fakulidten

Not, Not ist die dunkle Folie der akademischen Griindun-
gen, die wir hier skizzieren wollen. Not, die gottverantwort-
liche Menschen <ungeduldigy macht, also, dall sie nicht anders
konnen als handeln: % dvéyn émikaran . Calvin ist der erste in
ihrer Reihe. Ein Jeremia, der «in seinem Herzen ein brennen-
des Feuer haty, mull er mit Farel gehen, er mag wollen oder
nicht. Genf wartet. Die Kirche Frankreichs wartet — immer
verzagter wartet sie, wie dann Pfarrer de la Place aus Valence
iiber die Ausbildungsnot der Kirche Frankreichs an Calvin
schreibt: «...en cette province, ou 1000 ministres ne suffi-
raient point, & peine y en a-t-il quarante.»

Nicht sehr lange darauf konnte Beza, der Mitarbeiter Cal-
ving in dessen akademischem Werk, mit begliicktem Herzen
feststellen: «Notre KEcole est la pépiniére des ministres de
France.» Und fast hundert Jahre spiter horen wir die ge-
driickte Bemerkung eines katholischen Heiligen, der, riick-
wéarts blickend, bekiimmert sagt: «Die Wissenschaft ist das
achte Sakrament der Kirche, und mit ihr hat uns Genf iiber-
wunden.»

Der so iiber Calvins Gelehrtenschule urteilte, war Franz
von Sales, derselbe, den Pius IX. zum «Doctor Ecclesiaey er-
hob, gemill den Regeln Papst Benedikts XIV.* fiir diese kano-
nische, iiberzeitliche Wiirde Roms, allwelche ganz allein durch
den Stuhl Petri oder durch ein Generalkonzil verliehen wer-
den konne.

Das Doktor-Amt, das den Grundstein von Calvins sieghaf-
ter Akademie bildete, war freilich anderer Art gewesen. Der
Universititsnotbau des Genfer Reformators ist — wie der Ge-
samtbau seines Schaffens — sorgsam mit dem Neuen Testa-
ment verbunden und mit seiner Urgemeinde, aus welcher vier
Hauptimter herausgestellt werden: die Prediger, die Aeltesten,
die Armenpfleger und dann die <Lehrery * — aus denen logisch
das zeitlich-konkrete Gemeindeamt der «docteurss * entwickelt

1 Siehe Benedict XIV. «De Canoniz.» Buch IV. Teil 2, Kap. 11/12.

2 Im NT niddokaror (Gegenbegriff der jiidischen ypauuoteig) als gottlich
miteingesetzt: Eph. 4, 11; 1. Kor.12,28. Vgl. Act.13,1; Jak.3,1; Vulgata:
doctores, bei Jak.: magistri.

% Calvin «Institutioy IV, 4/1, 2 (Text W. Niesel-P. Barth). Genfer ¢Or-
donnances» von 1541, letzte Form in Calvin, «<Homme d'Eglise», Ed. Labor,



und christlicher Hochschulen seit der Reformation 243

wird. Diese haben als Gottesgelehrte die reine Verkiindigung
der Kirche zu iiberwachen, biblische Theologie zu treiben, und
sie haben die Pfarrerschaft der Republik Genf und dann die
Frankreichs und anderer reformierter Lédnder zu schulen und
zu schaffen.

Parallel mit dieser biblischen Begriindung der Lehrtitig-
keit als Gemeinde-Amt ersteht mit Bezas Hilfe innerhalb kurzer
Frist die Genfer Hochschule, die «Escole de Geneve » *, eine
Schnellgriindung aus nichts (verglichen etwa mit dem lang-
samen Wachstum der Universitiiten Paris und Oxford), eine
Brunnenstube reformierter Geistesschulung kiinftiger Theo-
logen und dann auch Juristen fiir das ganze westliche Kuropa.

Etwa fiinfzehn Jahre vorher hatte die Stadt Stralburg unter
den beiden Sturm, Bucer und mit Calvin das Urbild dazu ge-
schaffen in ihrer Schola: auf dem Fundament einer protestan-
tischen Volksschule erhob sich dort das College, die eigent-
liche Hochschule bildete die Kronung des Ganzen.

Gleichermafien, lebendig entwickelt und konvergierend,
wird das Unterrichtswesen Genfs durch Calvin verwirklicht
in Unterbau, Erdgeschofl und Oberstock. Das neue Collége
enthdlt eine Unterstufe und ein klassisches Gymnasium, in
welchem die lateinische und dann die griechische Sprache ge-
lehrt und gelesen werden. Doch ist der Geist der Anstalt nicht
der des Humanismus mit seinem Jenseits-von-Gut-und-Bése:
die Knaben sollen lernen «Gott zu lieben und die Laster zu
hasseny, und alle culture littéraire soll ein Hilfsmittel christ-
licher Charakterbildung sein. An jedem Tage ist eine Stunde
dem Psalmengesang gewidmet. Der Sonntag gehért den Got-
tesdiensten.

An die Oberklasse des Gymnasiums schliefit sich die eigent-
liche Akademie an mit offentlichen, véllig kostenfreien Vor-

Genf 1936, S.34 ff. «Ordonnances» von 1561 bei Niesel, «<Bekenntnisschrif-
ten», S.43, 48. Bei demselben in «Lehre Calvinsy, S.192 ff. Neuerdings:
«Diisseldorfer Thesen» der Bekennenden Kirche 1933, Nr.8, ebenda «Be-
kenntnisschriften».

* Borgeaud <Histoire de 1'Université de Genévey, Genf 1900. Choisy
«[L’Etat chrétien calviniste & Genéves, S.126 ff, 248 ff., 414 ff. Text der
«Ordre du Collegey («Leges Academiae Genevensisy), Facsimile Fick,
Genéve 1859, sowie (Form der Schulordnung 1559) in «@uvres choisies
de Jean Calvin», Genf 1909, S. 358 ff.

16*



244 J. Chambon, Ueber Notbauten theologischer Fakultditen

lesungen in Réumen des College sowohl, als auch in der gro-
fen Auditoire-Kapelle neben St-Pierre. Sie werden abgehalten
durch drei Dozenten je fiir Hebridisch, Griechisch und «les
artsy, wie etwa Physik, Philosophie und Rhetorik. Calvin und
Beza als leitende Professoren lesen iiber biblische Theologie
und Dogmatik. Geeignete Pfarrer der Stadt leisten Hilfsdienste
in der praktisch-theologischen Ausbildung der Studenten. An
jedem Morgen haben die «étudiants eés saintes escriptures»
einer Predigt beizuwohnen; ihre lateinisch geschriebenen The-
sen tragen sie im Auditoire vor.

In den hohen Hallen dieser alten Kirche hilt auch Calvin
selbst seine schweren Vortrage iiber christliche Glaubenslehre.
Wer ihren Geist noch heute begreifen will, der schaue vom
offenen Portal des Auditoire lange, nachdenkend auf die von
der Nachwelt gegeniiber aufgestellte Statue des Propheten
Jeremia, der, von der unsichtbaren «Last Gottesy tief gebeugt,
uns das Gott-fiirchtende Berufenheitsbewufitsein des grofien
Pikarden vollendet vorstellt.

Die neue Universitit war am 5. Juni 1559 in der Kathedrale
mit einer lateinischen Rektoratsrede Bezas eroffnet worden.
Einige Jahrzehnte danach wird, nicht ohne Miihe, der theo-
logischen Fakultit zunédchst eine juristische angegliedert, an
die man hochbedeutende Gelehrte wie den hugenottischen Pro-
grammatiker Hotman beruft. Seit 1581 ist das Zeichen der
Hochschule das Jesus-Monogramm | H Z in einer flammen-
den Sonne mitsamt der Unterschrift: «Lux scholae genevensis.»
In der IFolge und bis auf den heutigen Tag erscheint dann das
alte Staatswappen Genfs mit dem Reichsadler und St.-Peters-
Schliissel auch fiir den weltlichen Gebrauch des Staatsrates
mit dem Symbol der christlichen Hochschule gekront, samt
der waldenserisch(-hugenottisch) veridnderten Devise: «Lux
lucet in tenebris.»

Kein Wort braucht von uns gesagt zu werden iiber das,
was die so rasch gezimmerte und dann geistesgewaltig ge-
tiithrte Genfer Akademie fiir die reformierte Welt bedeutete.
Doch darf auch nicht verschwiegen werden, dall ein Jahrhun-
dert spiter intellektuelle Einseitigkeit und dogmatischer Fana-
tismus jene gnaden- und lichtvolle Buchstabendreiheit | H X
so grell iiberblendet hatte, dafl 1678 die Genfer Kirchenleitung



und christlicher Hochschulen seit der Reformation ) 245

im Anschlufl an den Helvetischen Consensus ® ihren Akademi-
kern eine mechanische Schrift-Inspiration bis zur Punktation
des hebriischen Textes und eine evangelisch nicht mehr trag-
bare Zuspitzung der doppelten Prédestination auflud. Wieder
fiinfzig Jahre spéter bricht der so iiberspannte Bogen. Die ein-
flutende kartesianische Philosophie, die Aufklirung haben
leichtes Spiel auf dem nur zu bereiten Boden. Aus dem Gewis-
senszwang scholastisch gewordener Theologie wird Exzel} der
Gewissensireiheit, aus dem akademischen Glaubenshort Cal-
vins wird ein intellektueller Herd von Freigeisterei. Die in den
Verfolgungen von 1685—1720 pfarrerlos gewordenen Rest-
gemeinden der Kirche Frankreichs erziechen sich derweilen
im Séminaire von Lausanne neue Theologen-Geschlechter, bis
dann um die Wende des 18./19. Jahrhunderts die diirftigen und
trilben Wasser des Genfer akademischen Liberalismus in das
Geburtsland Calvins einsickern und das verheerende Werk der
dort wirksamen «esprits fortsy einstweilen vollenden helfen.

Exemplum docet — vestigia terrent. Mit den letzten so be-
driickenden Erinnerungen wurde unser Blick schon weiter-
geleitet zur andern Notfakultit der Siidschweiz, zu Antoine
Court und seinem Lausanner Collége. Die verzweifeltste Not-
fakultiat der reformierten Kirchengeschichte ist dieses wunder-
liche Seminarlein, mehr als primitiv und doch theologisch
grolziigig in seiner Ausrichtung, verschimt firmlich und doch
unendlich segenstrichtig fiir das damals michtigste Reich des
Kontinents, im Halbdunkel verborgen und doch glorreich
leuchtend sub specie aeternitatis. Wie war es zu der Griin-
dung der Anstalt gekommen? ®
«Helft — helft!y Der in alle Lande ténende helle Hilferuf

® «Formula consensus ecclesiarum helveticarum reformatarum circa
doctrinam de gratia universali et connexas (Kantone Bern-Ziirich-Basel-
Schaffhausen).

% Guiraud «Le Séminaire de Lausanne», Genf 1913 (Thése). Coquerel
<Histoire des Eglises du désert», Paris 1841, Bd.I, Kap. VI. Barral «Du
Désert au Réveil», Dieulefit 1938, Kap. III. Bonnefon «Benjamin du Plany,
Paris 1871.

Allgemein: Hughues «IHistoire de la Réformation du Protestantisme
en France au XVIIIe siécle», 2 Binde, Paris 1875/78. Briefe der Zeit:
Dardier «La vie des étudiants du déserts> (Simon Lombard), Genf 1893.



246 J. Chambon, Ueber Notbauten theologischer Fakultdten

des Fiihrers einer taumelnd auferstehenden Kirche, der Kirche
Frankreichs noch in ihren Grabtiichern, der Schrei des jun-
gen Antoine Court nach freiwilligen Pfarrern fiir seine galgen-
umstandene «Eglise sous la Croixy war in der deutschen
Schweiz und in Genf, in England und in Holland ins Leere
verhallt. Nur daB, wie er berichtet, von irgendwo ein banges
Echo widerklang in einem unaufrichtigen Worte: «Nicht doch,
auf daB nicht auch wir die Gefahren eurer Gemeinden weiter
vergroBern!s

So geht er gegen 1730 daran, fiir Frankreich, doch fuori
le mura in Lausanne, aus der eigenen Substanz der hugenotti-
schen Gemeinden die bitter benétigten Pfarrer akademisch
formen zu lassen. Einer der letzten orthodoxen Genfer Profes-
soren, Alexandre Pictet, hilft ihm dabei und auch dessen freier
gerichteter Kollege Alphonse Turretini. Mylord Wake, rz-
bischof von Canterbury (1716—1727), iiber-6kumenisch in sei-
nen extravaganten Bemiihungen um eine Fusion seiner Kirche
mit dem katholischen Gallikanismus, erweist sich dieses Mal
als echter Oekumeniker in seinem treuen Kintreten fiir das
«Séminaire de Lausanney am englischen Hofe. Die Finanzie-
rung des Ganzen iibernimmt zunéchst ein hingegebener Edel-
mann des Languedoc, Benjamin du Plan, in zahllosen Reisen
durch alle protestantischen Lénder, der, mit seinem Appell an
die Allianzgesinnung der Reformierten aullerhalb Frankreichs,
an die geistliche Solidaritit der ausliindischen Gemeinden mit
der Heimatnot und an die weltweiten moralischen Verpflich-
tungen protestantischer Regierungen die Herzen erwirmt und
verschlossene Hénde o6ffnet. Ein Finanzkomitee in Genf ver-
teilt die eingehenden Gelder an Lausanne.

Das vor dem lauernden Auge der franzosischen Regierung
vorsichtig verborgene Seminar in Lausanne selbst leitet ein
theologisches Komitee, und zwar abseits von der «Académie»
der Stadt und in sorgsamer Abschirmung vor dem iibergreifen-
den Rationalismus der Welschschweiz, obschon Antoine Court,
der verfolgungserschopft nach Lausanne iibergesiedelt war, als
«liberaler Orthodoxery keinen harten Gewissenszwang kannte.

Dieses sein Lausanner Seminar soll den in der Weiliglut
des Kirchenkampfes gestéihlten jungen Glaubenszeugen Frank-
reichs intellektuellen Schliff und theologische Reife geben.



und christlicher Hochschulen seit der Reformation 217

Der Aufbau ist nicht, wie in der Genfer Akademie Calvins,
eine organische Folge von wissenschaftlicher Vorschule, dann
Gymnasium, dann Universititsstudium und schliefilich pfarr-
amtlicher Praxis in Anwendung des Gelernten und Durchdach-
ten, sondern die Reihenfolge ist umgekehrt: Basis ist die prak-
tische Vorschule des Pfarrer-Aspiranten in der franzosischen
«Eglise du Déserty. Nachdem ein solcher «étudianty eine vor-
liufige Priifung vor der Provinzsynode bestanden hat, iiber-
nimmt er als «<proposanty das miihevolle, jahrelang andauernde
Amt eines wandernden Vikars. Ganz zuletzt erhilt er seine
wissenschaftliche Komplettierung im Auslandsseminar Lau-
sanne. Die Gefahr dieser, Ausbildungsmethode aus dem primi-
tivsten Stadium — manche «Studenten» waren noch Analpha-
beten gewesen — kann man etwa als «rohen Empirismusy
kritisch umschreiben. Ihre Vorziige konnte man zusammenfas-
sen in dem altbrahmanischen Wort: «Ein Knabe, der in der
Néhe eines Heiligtums lebt, lernt die heiligen Satras lesen,
bevor man sie ihn gelehrt hat.»

Fiir etwa zwei Jahre — die Zeitdauer schwankt — senden
die franzoésischen Synoden ihre «proposantsy zur theologi-
schen Formung nach Lausanne, bevor sie dort in grofier Heim-
lichkeit, oder aber daheim, ordiniert werden und dann auch
die Sakramente verwalten diirfen. Die Voraussetzung zur Zu-
lassung ist der «ksprit du Déserts nach der beriihmten De-
finition Courts: «Ich verstehe darunter einen Geist der Ab-
totung, der Heiligung, der Klugheit, der Umsicht, der Ueber-
legung, grofler Weisheit und vor allem des Martyriums —
welcher uns weist, tdglich uns selbst zu sterben, zu obsiegen,
unsere Leidenschaften mit ihren Liisten zu iiberwinden, der
uns zuriistet und bereit macht, unser Leben in Tapferkeit zu
verlieren in Qualen und am Galgen, wenn die Vorsehung Got-
tes uns dazu beruft.»

Die unter diesen Vorzeichen eingetretenen Mitglieder des
Seminars hausen zuriickgezogen in Lausanner Familien, mit
kargem Monatsgeld und nur ihren Studien lebend. In ihrem
Privatleben sind sie frei, mit Ausnahme etwa einer Kontrolle
ihrer Auslandskorrespondenz. Der Standort des Seminars
selbst ist heute durch eine Erinnerungstafel rechts vom Aus-
gang der Kathedrale sichtbar gemacht. Was die Ausbildung



248 J. Chambon, Ueber Notbauten theologischer Fakultdten

anbetrifft, so treten infolge des theoretischen Charakters der
Anstalt zunichst Predigtiibungen (bis zirka 1740) véllig zu-
riick. Etwas Lateinisch, etwas Griechisch, etwas Hebriisch
wird getrieben. Das Hauptgewicht fillt auf die Schirfung des
Geistes: Kontroversen und Polemik mit dem Katholizismus,
Unterscheidungslehre, Auseinandersetzung mit den Zeitstro-
mungen; dazu etwas Ithik und Logik. In summa: eine Not-
lI6sung, ein Torso, ein Flickwerk, doch alles getragen von
eisernem Fleil und unermiidlichem Eifer, die Liicken bereits
angeeigneter Praxis auszustopfen und sich zu wappnen fiir
die Zukunft eines grundsitzlich todgeweihten Seelsorge-Amtes
im Schmelzofen des alten, iiber alles geliebten, seine besten
Kinder immerdar opfernden Heimatstaats Frankreich. Etwa
achtzig Jahre lang sind diese halbgebildeten franzésischen
Kandidaten des Pfarramtes aus Lausanne die Hoffnung und
der Stolz, der Halt und das Salz ihrer Heimatkirche geworden
und gewesen. Zwischen 1809/12, in der napoleonischen Aera,
wird das nun iiberlebte Seminar, hauptsiichlich zugunsten von
Montauban, definitiv abgebrochen.

Die eigentlichen Bedenken gegen das Gesamtwerk beruhen
nicht einmal auf dem betriibenden Vergleich seines mageren
Programms etwa mit dem reichgedeckten Tisch der zerstorten
hugenottischen Fakultit von Saumur — so, wie (Haggai 2, 3;
Esra 3,12) der diirftige Tempel Serubbabels die alten Augen-
zeugen vergangener Salomonischer Tempelpracht wehmiitig
stimmte.

Die Bedenken liegen tiefer. Damals, so in Saumur, hatte
doch die Denkarbeit dem Fortschritt echter theologischer LEr-
kenntnis gedient. Hier war sie fast banales Mittel zum prakti-
schen Zweck und lag insoweit unterhalb des eigentlichen Ni-
veaus wissenschaftlicher Forschung der Kirche. Schon darum
— nicht nur um der ungeniigenden Vorbildung der Schiiler
und der mangelhaften Kurzarbeit der bescheidenen Lehrkrifte
willen — fehlte hier zu Beginn und auf die Linge Einstellung,
Wille und Kraft zur selbstindigen Erringung einer ausgereif-
ten Glaubenserkenntnis, die zur tiefsten evangelischen Wahr-
heit ein einsichtsvolles Ja und die dann aus diesem Ja heraus
zu den subtilen Irrtiimern einer brodelnden Zeit ein unerbitt-
lich-abgrenzendes Nein standhaft gesagt hiitte.



und christlicher Hochschulen seit der Reformation 249

So war es nicht zu verwundern, dall diese Wurzelschwéche
der Notfakultit Lausanne sich unheilvoll auswirkte, als auf
ihre einstigen Studierenden und spiteren Pfarrer Frankreichs
in immer steigendem Male das siiBe Gift Rousseaus und die
berauschende ldeologie der Franzosischen Revolution ein-
drang; selbst ein Eliteschiiler des «Séminairey wie Simon
Lombard brachte es iiber sich, in einem Advents-Predigtvortrag
1776 den Satz zu schreiben: «...la Religion chrétienne n’est
autre chose... que la religion naturelle: épurée, développée,
perfectionnée . .. et rendue suffisante &4 ’homme pécheur...>»
(nimlich durch die unserem Glauben vorgestellten «Myste-
rieny). Alles dies eine iiberaus ernste Lektion, der Kirche er-
teilt iiber das Thema: «Akademische Notldsungen, ihre mog-
liche Dauer, ihre letzten I'olgen fiir Theologie und Reich
Gottes.»

Eine unsichtbare Hand dreht uns abermals das Kaleido-
skop des Zeitgeschehens um einen Kreissektor weiter. Wir
schauen hinein:

Fs ist fiinfzig Jahre spéiter. Da ist Lausanne und doch
wieder nicht Lausanne. Aus der Zufluchtsstitte verfolgter
Glaubenszeugen ist eine Stadt der Glaubensverfolgung gewor-
den. Monsieur Druey heilit der zéihe und schlaue Kleintyrann
des Waadtlandes, der, seit der Abwendung des Kantons vom
Liberalismus im Jahre 1845, als Prisident des Staatsrats mit
boser Hand die Gliubigen der neuen Erweckungszeit mitsamt
den geistlich-lebendigen Pfarrern und Akademikern in das
starre Schema einer rationalistischen Staatsdiktatur pressen
will.

Dem Gewalthaber und seinen Helfershelfern ins Angesicht
entsteht in Lausanne die neue Notfakultit”, aus der Angst ge-
quélter Theologengewissen geboren und gesegnet von den Tri-
nen mancher treuen Studentenmutter, und iiber ihr steht der

? Vautier «La Maison des Cédres», Lausanne 1935 (Abril}). Vinet
<«Théologie pastorale», Neuausgahe Payot, Lausanne 1942, S. XIX ff. Vinets
Verhiiltnis zur Gesamtwissenschaft in Auszugsband: Astié «L’esprit d’Ale-
xandre Vinets, Lausanne 1861, Bd. II. Cart <«Histoire du Mouvement

religieux et ecclésiastique dans le Canton de Vaud pendant la premiére
moitié du XIXe siécle», Lausanne, Bridel, 1879, Livres XIII/XIV.



250 J. Chambon, Ueber Notbauten theologischer Fakulidten

grole Name eines schwermiitig-vergriibelten, eines linkisch-
bescheidenen, eines unendlich reichen Geistes: der Name
Alexandre Vinet.

Seit mehr als zehn Jahren liegen seine Ideen in der Luft,
laufen seine Schriften und seine Worte um im Lande, wirken
seine Leitgedanken vom Rechte des einzelnen Gliaubigen auf
Freiheit des Gewissens und vom Anspruch der Kirche auf
eigene Wiirde und Selbstbestimmung gegeniiber dem irdischen
Staate als einer anderen Ordnung Gottes.

Dieser Mann, unter dessen Aegide die «Faculté librey in
schweren Wehen geboren wird, schaut jedes Werk der Kirche
geistlich an: «Alle groflen Dinge haben einen kleinen Anfang.
Man sage sich alle Tage, dafl Jesus inmitten von zweien oder
dreien, wie auch von hundert oder tausend ist; und organisie-
ren soll man nur im Verhiltnis zu jenem» («Liberté reli-
gieusey).

Dieser Mann, der eigentlich weniger Theologe ist als fran-
z0sischer Literarhistoriker und Religionsphilosoph, begreift
auch die auf das praktische Pfarramt abzielende Theologie so
wissenschaftlich wie méglich. «Man mufl nicht immer gleich
ein jedes wissenschaftliches Detail mit dem Endzweck in Ver-
bindung bringen, sondern mit dem Ganzen der betreffenden
Studie.» Und spiter: « Was hat auch Praxis ohne Prinzipien
fiir einen Wert? Wichtig ist dieses: jederzeit von der prakti-
schen Tatsache zur Idee hiniiberlenken und wiederum von der
Idee zur Tatsache» (Ensemble de la Théologies).

Dieser Mann versteht das Verhiltnis zwischen Professor
und Student echt kameradschaftlich: «Der Professor ist ein
dlterer Student. In diesem Sinne werde ich fiir euch einheimsen
gehen und dann das, was ich fand, zum Bienenstocke heim-
bringen» («IKnsemble de la Théologies).

Dieser Mann kann auch als geborener akademischer Do-
zent, der er ist, den schmerzhaften Schnitt tun einer Trennung
‘'von der staatlich geknebelten Akademie der Stadt, fiir sich
personlich und fiir die junge Theologenschaft, und alles das
um der Wahrheit des Evangeliums und um Seiner Kirche wil-
len. Wublite er wohl von dem warnenden John-Knox-Worte
iiber den Bildungsweg der reformierten jungen Schotten im
«Booke of the U. Kirke» (I, 247)? «Und eines vor allem ande-



und christlicher Hochschulen seit der Reformation 251

ren: Bewahrt die Kirche vor der Knechtschaft der (staatlich
gelenkten) Universititen! ... Lasset niemals zu, dafl die Kan-
zel diesen untertan werde!»

Gleichwohl ist Vinet durchaus niichtern angesichts schwer-
wiegender Entscheidungen. Als etwa 30 Pfarrer ihr Amt nie-
derlegen, um das st. ministére nicht blind einem launischen
Staate verkaufen zu miissen, zogert er zunéchst mit seiner Zu-
stimmung. Aber nachdem es Ernst geworden ist mit ihrem
Opfer und sie fest bleiben in ihrer Not — erzéhlte mir nicht
die Enkelin des treuen Mellet davon, wie er und sein Weib
glaubenstreu mit elf Kindern ins Elend gingen? —, da steht
Vinet zu ihnen, sintemal sein sorgsames Abwigen nicht aus
dem Geist des Kompromisses oder aus Aengstlichkeit geboren
gewesen war, da stellt auch er sein Amt als Hochschullehrer
ihrer heiligen Sache zur Verfiigung.

Die dann anfangs Dezember 1845 aus ihren Wohnungen
verwiesenen Pfarrer schliefen sich mit den Laienbekennern
des Kantons zusammen zu einer unabhingigen, presbyteria-
nisch geleiteten Volkskirche, und ihre Synode von Vevey for-
dert — und die Studenten bejahen es feierlich — die fiir die
Zukunft der «Kglise libre» notwendige Eigenfakultit mitsamt
den dazugehotrigen Priifungskommissionen und Ordinationen.
Die Professoren Vinet und Chappuis sind ihre ersten beiden
Dozenten. Im Februar des folgenden Jahres wird eine Stu-
dienkommission ernannt, welche die Fakultidt notdiirftig aus-
bauen soll. Im Juni 1847 hat diese Gestalt gewonnen, im No-
vember wird sie mit 16 Studenten und vier Professoren fiir
Exegese, Dogmatik, Kirchengeschichte und praktische Theo-
logie eroffnet. SchlieBlich unterbaut man das Ganze nach
Straflburger und Genfer Art mit einer Hoheren (Not-)Schule,
«FEcole préparatoire», deren Abiturienten dann zum Studium
zugelassen werden und die Liicken im Pfarramt schlieflen
helfen; im Jahre 1861 schiebt man noch eine Sonderklasse fiir
Achtzehnjihrige an, die zur Einfiihrung in die Theologie dient
und so den Dreijahreskurs der Fakultit erweitert. Die wissen-
schaftlichen Hilfsmittel des Kollegien-Gebiudes werden auf
eine ungewdohnliche Hohe gebracht: zur Zeit zdhlt m. W. die
Bibliothek in der schmucken «Maison des Cedres» an die
80 000 Bénde.



252 J. Chambon, Ueber Notbauten theologischer Fakultdten

Zum Gesamtbild der freien Fakultétsgriindung in Lau-
sanne wire an das Wort der Schrift zu erinnern, dall Gott
gerne «die schwachen Dinge der Welt erwihlt, um ihre star-
ken zu entmichtigeny. Denn wer ist dem starken weltlichen
Arm der Welt gegeniiber hilfloser als ein rechter Professor
der Theologie, ja iiberhaupt als ein echter Vertreter der Wis-
senschaft? «lmpoignez cet homme!y briillte der Polizeikom-
missar Druey’s beim Sturm auf das Privathaus, in dem Pro-
fessor Vinet mit anderen Christen um die Bibel saBl. Aber an
dem Glaubenswiderstand einiger weniger Gelehrter vom
Schlage Vinets, an einer Minoritit wehrloser frommer Pfarrer
und der verstreuten Stillen im Liande zerbrachen die MafBnah-
men des allgewaltigen Staatsrates wie Ziindhélzchen.

Und auch ein anderes ist deutlich: daBl zuzeiten in der
Kirchengeschichte akademische Notgriindungen auch dann
notwendig werden kénnen, wenn sie in einer zunéchst zer-
splitternden Wirkung auf Volksgemeinschaft und Kirche jedem
rein rationalen Planen Hohn sprechen — einfach weil sie um
des Gewissens halber getan werden miissen und dann ihre
Zeit durchgehalten werden mtissen; wer diichte nicht an die
schottische I'reikirche und an das kirchliche Schisma im Kan-
ton Neuchatel!

2.

¢ ..Es ist mir immer deutlicher geworden, daf
in den neuen Anfang der deutschen Bildung die Abkehr
von dem materialistisch-idealistischen Geist der Uni-
versititswissenschaften hineingehort und dafB» (eben
darum) «die neue kirchliche Hochschule sich unmég-
lich auf eine theologische Fachschule beschrinken
darf, sondern das Problem ,Evangelium und Bildung’
stellvertretend erfassen mul.»

(Aus einem Bericht der DBerliner Bekennenden
Kirche zum Neuaufbau der «Kirchlichen Hochschuley,
1945.)

Das Schulbeispiel der freien Fakultit von Lausanne hin-
terlift immerhin zwei ernste und schwere Fragen. Zum
ersten: Was tut eine derartige Sezession der theologischen
‘Wissenschaft an, wenn sie nun ihre Studierenden vom leben-
dig-flutenden Strom der anderen Geisteswissenschaften ab-



und christlicher Hochschuler seit der Reformation 253

trennt — denn es ist ja doch eine Lebensnotwendigkeit fiir
jede echte Theologie, mit den anderen Wissenschaften Schritt
zu halten, so, dall man noch auf einer gemeinsamen Basis mit-
einander reden kann. Zum zweiten: Was tut umgekehrt eine
solche Abtrennung der Gottesgelehrtheit von der Gesamtuni-
versitit den weltlichen Fakultiten an, wenn diese damit ge-
radezu einer Heimatlosigkeit in den hdochsten Dingen ver-
kauft werden? Und es ist schwierig zu sagen, ob die erste
oder die zweite der beiden Gefahren mehr zu fiirchten wire.

Der Mann, dessen Denkarbeit in besonderer Weise diesem
Doppelproblem galt, war Dr. Henry Newman, der spitere Kar-
dinal der romisch-katholischen Kirche. Die akademische Not-
griindung, in der er eine organische Zusammenarbeit von
Theologie und Weltwissenschaft zu erreichen hoffte, war die
Universitit Dublin in Irland (1851—1856) ®.

Newmans Ideen sind nicht identisch mit der spezifisch-
jesuitischen Zielsetzung — némlich, die Wissenschaft aller
Fakultiten durch gelehrte Eigenbearbeitung dem kirchlichen
Dogma einzuordnen oder wenigstens anzupassen; man denke
beispielshalber an John Carrolls jesuitische Universitit
Georgetown bei Washington. s geht Newman nicht in diesem
massiven Sinne um geistige Herrschaft Roms. Es geht ihm um
Zusammenordnung der geistlichen und der exakten Wissen-
schaft, um Forschen zuerst und dann um Anwendung, und
in alledem um Dienst an seiner Kirche und ihren geistig zu
erziehenden Gliedern.

Das Fragen nach der konfessionellen Hochschule im all-
gemeinen Sinne hat je und je in der katholischen Kirche einen
betriichtlichen Raum eingenommen ®. Henry Newmans Ideen
im engeren Sinne finden wir vorgebildet in der geistigen Welt

8 Newman <«The Idea of a University» (9 Reden), London 1921 (in
Liongmans Every Man’s Library «Scope and nature of University educa-
tion», London 1915. Newman «Notes on my Campaign in Ireland», Selbst-
verlag 1872. Uebersicht bei Ross «Sir Henry Newman», London 1933,
Seite 43—104 ff. Allgemeine Darstellung: Ward «The Life of Newmany,
2 Biinde, London 1913. Deutsche Ausziige in Newman «Die Kirche», Bd. I,
Einsiedeln 1945, S.271—326. Aulerdem: Newman «Apologia pro vita
sua», London 1942 (Neudruck), Kap. VI.

® Specht «Geschichte der ehemaligen Universitit Dillingen», Frei-
burg i. Br., Herder, 1902.



254 J. Chambon, Ueber Notbauten theologischer Falkultdten

des frommen und gemiitvollen Johann Michael Sailer *°, der
in seiner ersten Religionsvorlesung fiir Studierende aller Fa-
kultéiten der Universitit Dillingen sagte (um 1785):

€. ..Ich will meinem Volke Minner erziehen, die, erleuchtet
von Gott, das Rétsel der Natur, und, erleuchtet von der Ewig-
keit, die Riitsel der Zeit zu 16sen vermoégen, und die, in diesem
Lichte forschend, ... in alle Verhiltnisse des Wissens, der
Kunst, des Lebens Licht, Offenbarung, Zusammenhang zu
bringen vermdégen. Das ist: Mdnner, die die wahre Weisheit
des Lebens besitzen und ausiiben, die... die Kenntnisse, welche
sie sich in den andern (nicht-theologischen) Hérsédlen zu ver-
schaffen suchen, ... mit den erhabenen Kenntnissen der Re-
ligion vereinigen, und sie in Gesinnung und Tat verwandeln.»

Der mentale Gegentyp Bischof Sailers, Henry Newman, ist
seinem Denken nach ein rationaler Oxford-Mann, in den inne-
ren Provinzen seines Geistes noch ein gutes Teil anglikanisch-
hochkirchlich orientiert, aber in den Oberschichten seines We-
sens der pipstlichen Autoritit horig: eim fast unangenehm
kithler Kopf und Griibler, war er durch eine Kette dogmen-
geschichtlicher Schliisse der sikularen Folgerichtigkeit der
romischen Hierarchie verfallen. Logisch-verbissen und iiber-
aus scharfsinnig — ich fiirchte, scharfsinnig auf Kosten echt
christlicher Schau — ist er kein Mann groflen moralischen
IFormates, wohl aber durch sein ungewdéhnliches Wissen, sei-
nen weltanschaulichen Horizont, seinen geschliffenen Stil und
eine meisterhafte Taktik in kirchlichen Kontroversen ein gei-
stiger [Faktor allerersten Ranges fiir seine Zeit und iiber seine
Zeit hinaus.

Die tragische Geschichte seiner Not-Universitit ist in we-
nigen Worten erzihlt. Das von England unterdriickte katho-
lische Irland hatte, auBer in seinem Priesterseminar von
Maynooth und einigen Auslandseminaren, keine theologische
Bildungsstiitte von Bedeutung, geschweige denn eine eigene
konfessionelle Landesuniversitit. Das staatliche «Trinity-
College» in Dublin war streng protestantisch eingestellt, die
«Queen’s Collegesy waren rein weltliche Anstalten. Schliel-

W Sailer «Grundlehren der Religion» (Bd. VII der Gesamtausgabe),
Sulzbach 1830, S.41. Auszug in Schlags «Johann Michael Sailer», Teil ITI
(VI), Wiesbaden 1931.



und christlicher Hochschulen seit der Reformation 255

lich sprach sich ein zaghafter Beschlul} der katholischen Sy-
node von Thurles — unter Zustimmung Pius’ IX. — fiir die
Griindung einer eigenen Hochschule in Dublin aus, und Erz-
bischof Cullen berief mit halbem Herzen Newman fiir die
heikle Aufgabe. Die Universitit im Aufbau wird von den Iren
grundsitzlich als politisch-kirchliches Gegengewicht gegen
die gemischte Erziehung befiirwortet, aber praktisch sabotiert
durch die Eifersucht und Beschrinktheit der lokalen Bischofe,
durch die nationale Spannung zwischen Iren und katholischen
Englindern; ihre Entwicklung wird gehemmt durch die jam-
mervolle Armut des Landes. Dazu kommt auf seiten Newmans
ein ausgesprochener Mangel an Verwaltungsgeschick. So
loscht die Hochschule nach einigen Jahren kiimmerlichen Da-
seins ruhmlos aus.

Das Fiasko Dublin, eine Folge iiberméchtiger Zeitumstinde
und widriger Zufille, interessiert uns hier weniger als die die-
sem akademischen Bau zugrunde gelegte allgemeine Theorie
Newmans tiber die christliche Universitéit als solche, sowohl in
ihrem groflen Wurf als in ihrer einheitlichen Konzeption. Wir
lassen ihn, hauptsichlich in seiner «Idea of a University»,
moglichst selbst sprechen.

Kine Universitit ist «a place of instruction where a uni-
versal knowledge is professed». Die beiden raisons d’étre einer
christlichen Universitit sind der Glaube an Goft und der er-
schiitternde Anblick einer Welt, die kein Wissen von Gott be-
sitzt: «Wenn ich in einen Spiegel schaue und sihe darin nicht
mein eigenes Gesicht, dann hitte ich ein Gefiihl dhnlich dem,
das iiber mich kommt, wenn ich diese lebendige, geschiftige
Welt betrachte und in ihr keinen Widerschein ihres Schépfers
gewahre» (Apologia VI).

Aus der Grundthesis einer christlichen Universitiit: «Gott>
folgt (jetzt einmal von mir in modern-biologischer Sprache aus-
gedriickt), dafl sie ihrem Wesen nach ganzheitsbezogen ist,
und dann erst sekundir ein Assimilationsfeld verschiedener
Wissensgebiete. Religion als Flach aus einer solchen Akademie
ausschliefen wiirde unterstellen, dafl «das Gebiet des Glau-
bens mit realer Erkenntnis nichts zu tun habey, und wiire
einer Selbstverstiimmelung der Hochschule gleichbedeutend.

Gott ist hochste Wahrheit. «Was ich den Minnern der



256 J. Chambon, Ueber Notbauten theologischer Fakultditen

(exakten) Wissenschaften einprigen mochte fiir ihre Gedan-
ken iiber Theologie — was ich mir andererseits erlaube, den
Theologen einzuschirfen, wenn diese den (exakten) Wissen-
schaften ihre Aufmerksamkeit schenken, das ist ein grofler
und fester Glaube an die Souwverdnitit der Wahrheit.> Und
zwar ist die letzte, giottliche Wahrheit fiir Newman durch die
katholische Kirche gegeben und garantiert: Wir protestanti-
schen Leser der «Ideay mégen, um uns den Wahrheitskern
seiner Gedanken zu erschlielen, jeweils das Wort «katholische
Wahrheity durch das Wort «evangelische Wahrheity ersetzen,
sintemal wir ja iiberzeugt sind, dafl der Herr aus lauter Gnade
unsern schwachen Hénden und nicht dem «Stuhle Petriy die
hochste und absolute Wahrheit anvertraut hat.

Und nun folgen wir Newmans akademischen Ideen wei-
ter: « Wahrheit der Religion ist nicht nur ein Teil (portion),
sondern eine Bedingung allgemeiner Krkenntnis. Die Wahr-
heit der Religion aus einer Hochschule ausschalten, heilit
sozusagen nicht weniger, als das geistige Gewebe einer Uni-
versitiitserziehung zerreilen (unravelling the web...)», und
«physikalische oder mathematische Wissenschaft an sich kann
(nicht einmal) dem Intellekt ein vollkommenes Training
gebeny (Apol. VII). Religion kann aber solches fiir eine Hoch-
schule bedeuten, sofern sie eben «nicht nur eine iibernatiir-
liche, sondern auch eine natiirliche Ordnung isty, und als
solche intellektuell verstanden und gelehrt werden kann. Hier
tritt das englisch-rationale Denken Newmans besonders her-
vor, das scharf auf Erkenntnis abgestellt ist. Nur viel zu gut
versteht Newman das Wort Pauli Kol. 1,9 von der «Fiille der
Erkenntnis des Willens Gottesy, nur allzu nahe steht er dem
Aristotelismus des Thomas von Aquino und dessen Glaubens-
definition «cum assensione cogitarey, nur zu fremd ist fir
Newmans Geist Luthers herzmiliger Glaube.

Aber so wird es ihm mdéglich, seine ideale christliche Uni-
versitiit auf den Generalnenner der Erkenntnis zu bringen, sei
es einer Erkenntnis dogmatischer, sei es einer Erkenntnis
konkreter Wahrheiten. Und dann gilt: «Wenn wir rational
denken, miissen wir uns den Bedingungen der Vernunft unter-
werfen. Wir kénnen da nichts Halbes tun. Wir miissen sie ge-
brauchen als von Gott stammend, der uns (auller ihr) auch



und christlicher Hochschulen seit der Reformation 257

die Offenbarung gegeben hat.» Und sogar von der Selbst-
behauptung der Theologie im Rahmen der Universitit heillt es,
dal es «keinen intellektuellen Triumph einer religisen Wahr-
heit gibt, dem nicht vorangeht eine unverkiirzte Aufstellung
dessen, was gegen die theologische Behauptung gesagt werden
kanny.

Gerade die Basierung einer Universtit auf der einen, all-
gemeinen und erkennbaren Wahrheit Gottes gibt der Einzel-
forschung der verschiedenen Disziplinen freien Spielraum.
«Kine katholische Universitiat will viel mehr tun, als nach Art
einer Karawanserei alle Kunst und Wissenschaft, alle Ge-
schichte und Philosophie aufnehmen und beherbergen ... Sie
ist gehalten, dem Denken und FForschen in seiner selbstéindigen
Form, in seinen intensivsten Gestaltungen und in seinem wei-
testen Ausmall volle Freiheit zu geben. Auf solche Weise aus
der Vielheit eine Einheit werden zu lassen, ist ihr besonderes
Amt.»

Engstirnigkeit des Denkens ist daher mit einer solchen Uni-
versitit unvereinbar ... Ihre Aufgabe ist «Menschen aus der
Welt fiir diese Welt zuzuriisten... Dieses eine konnen wir
tun: unsere Studenten auf das Unvermeidliche vorbereiten>.
«Verbannt nur die weltliche Literatur aus den Horsédlen, und
entsprechende Kundgebungen warten schon zur Verfiigung
eurer Schiiler vor der Tiir des Horsaales und verbreiten einen
Brodem weltlicher Wirklichkeit um sich! Dann hiittet ihr dem
jungen Menschen keinen Mafstab zur Unterscheidung von
Gut und Bose, von Schonheit und Siinde, von Wahrheit und
Téauschung mitgegeben. Erreicht hittet ihr nur das eine: daf
ihm dafiir die Welt zur Hochschule wiirde.»

In solchem Horizont und bei solcher Fliigelspannweite des
Geistes soll in der Universitit Konvergenz aller Linien auf
das Hochziel der Wahrheit vorwalten: «Is handelt sich dar-
um, Dinge wieder miteinander zu vereinigen, die im Anfang
von Gott verbunden waren und von den Menschen getrennt
wurden ... Wofiir ich mich einsetze, ist dies: dall die beiden
an ein und demselben Orte sich zusammenfinden und in glei-
chen Persoénlichkeiten verkérpert sind. Aufriumen méchte ich
mit dieser Verschiedenheit der geistigen Zentren, die alles in
Verwirrung setzt, indem sie einen Widerstreit von Kriften

17



258 J. Chambon, Ueber Notbauten theologischer Fakultdten

schafft... Ein und dasselbe Dach soll das geistige und sitt-
liche Streben iiberspannen. Frommigkeit ist nicht eine Art Fir-
nis, iiber die Wissenschaft gestrichen, und die Wissenschaft
ist nicht eine Art Feder-auf-dem-Hut der Frommigkeit. Der
gebildete Laie soll religios, und der fromme Geistliche soll
gebildet sein.» Im iibrigen ist zu beachten: «Die Heiligkeit hat
ihre Macht, der Verstand hat seine Macht. Die Macht der Hei-
ligkeit ist auf die Dauer griéller, die Macht des Verstandes ist
fiir den Augenblick grofler» — mit welch letzterem allerdings
in einem Studentenwerk immer zu rechnen ist (Dubl. Univ.-
Predigt).

Irgendeine blasse Furcht vor unvereinbaren Resultaten der
verschiedenen Disziplinen ist Newman fremd, «& mesure qu’on
craindra moins il y aura moins & craindres, wie Vinet einmal
schrieb. «Der Forscher kann aus einem grolziigigen Glau-
ben heraus das Vertrauen haben, daBl, auch wenn die Linie
seiner Untersuchungen hier und dort seitlich abweicht und ab
und zu in ihrem Laufe Varianten aufweist oder fiir einen
Augenblick in Gefahr einer Schwierigkeit oder eines Zusam-
menstofles mit einer anderen Wissensabteilung steht — handle
es sich um Theologie oder nicht —, dall, wenn er diese Linie
ruhig sich celbst iiberldft, die Sache sicher zurechtkommt
(comes home), denn Wahrheit kann niemals gegen Wahrheit
sein.» « Wahrheit scheint oft einer andern Wahrheit entgegen-
gesetzt, und ... wir miissen angesichts solcher Scheinwider-
spriiche geduldig sein und ihnen nicht voreilig einen gefdhr-
lichen Charakter zusprechen.» Im schlimmsten Falle kann
damit gerechnet werden, <dall gewisse spekulative Gedanken,
sofern sie Irrtum oder Mildeutung sind, im Laufe des niichsten
halben Jahrhunderts korrigiert sein werden» — ein fast pro-
phetisches Wort, wenn man das ausgereifte starr-materiali-
stische Weltbild (Newman hat Darwin noch iiberlebt) etwa
des Jahres 1895 mit dem heutigen fundamental-gelockerten
Welthilde nach Ablauf «des néichsten halben Jahrhunderts»
vergleicht.

Etwa zwanzig Jahre nach der Verdffentlichung von New-
mans Universititsprogramm hat Paul de Lagarde in klassi-
scher Ausprigung und mit Leidenschaftlichkeit die Gegenfor-
mulierungen des deutschen Liberalismus gegeben in seiner



E. Schick, Okkultische Pseudoeschatologie. .. 259

Kampfschrift *: «Ueber das Verhaltnis des deutschen Staates zu
Theologie, Kirche und Religiony: «Die Wissenschaft leidet
kein Entweder-Oder und kein Nebenher ... Theologen, welche
irgendwie in betreff der Resultate und der Methode ihrer Ar-
beit Verpflichtungen eingegangen sind, haben kein Recht, sich
als Diener der Wissenschaft anzusehen.» Die theologischen
Fakultidten der deutschen Hochschulen haben daher nur noch
antiquarische Bedeutung: «Sie berichten ihr Wissen um die
betreffende Religion.»

Paul de Lagarde — kannte er Newmans Biicher? Zielte er
nur auf die deutsche Theologie? — traf auf jeden Fall eine
schwache Stelle des Dublin-Programmes: die verbindende
Briicke der ratio zwischen dem Jenseitsufer religioser Tran-
szendenz und den Diesseitegestaden empirischer Wissen-
schaft. Ohne es zu wollen, unterstreicht er aber auch zugleich
die schlechthinnige Unentbehrlichkeit offenbarungsgebunde-
ner Theologie fiir jedes akademische Gesamtwerk. Gewil}, die
Rolle der Gottesgelehrtheit wird immer zwiefach sein: «d’ex-
poser la grandeur et la folie chrétienne». Aber gerade sie ist
berufen, durch dieses ihr Zweites der Weltweisheit ihre Gren-
zen zu weisen und iiber ihr aufleuchten zu lassen, was «kein
Auge gesehen und kein Ohr gehért hat und in keines natiir-
lichen Menschen Herz gekommen ist: was Gott bereitet hat
denen, die Ihn liebhaben — was Er geoffenbart hat durch
Seinen Geist.»

Muri b. Bern. Joseph Chambon.

Okkultistische Pseudoeschatologie im geistigen
Austausch zwischen Europa und Amerika.

1.

Den Ausgangspunkt fiir die folgenden Erorterungen bildet
die Beobachtung, daB} bei vielen modernen Sekten die Eschato-
logie eine wichtige Rolle spielt, und zwar sowohl bei ihrer
Entstehung als auch in Einzelheiten ihrer Lehre. Dieser

11 De Lagarde «Ueber das Verhiltnis des deutschen Staates zu Theo-
logie, Kirche und Religion», Neudruck Berlin-Buchgemeinschaft (¢An die
Deutschens), S.34—118.

17*



	Ueber Notbauten theologischer Fakultäten und christlicher Hochschulen seit der Reformation

