Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel
Band: 1 (1945)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

216 Rezensionen

il est bien évident que lorsqu’'un médecin incroyant guérit un
incrédule, il y a bien un signe de la victoire remportée par
Jésus-Christ, mais personne n’en sachant rien, on peut se
demander g’il vaut la peine d’en parler.

Pour que le témoignage soit totalement rendu, il faut que
la parole, c’est-a-dire la prédication de la parole de Dieu, ac-
compagne le signe, que la proclamation de I’Evangile accom-
pagne la guérison ou l'approche de la mort. Cest ici que
devrait s’ouvrir le chapitre consacré & la collaboration du
pasteur et du médecin, ou au rdle pastoral qu’est appelé a
jouer le médecin chrétien, et en général 4 ces sujets que nous
avons mentionnés en téte de cet exposé. Cet examen serait
propre & montrer d'une maniére plus compléte la valeur d’'une
profession qui tire sa signification, non du médecin qui I’exerce,
mais du Dieu qui la suscite.

En tout état de cause, c’est une grande chose pour un
homme d’étre, par sa profession, un témoin de la victoire rem-
portée par le Christ.

Genéve. Jaques Courvoisier.

Rezensionen.

Nathan Sdderblom, Der lebendige Gott im Zeugnis der Reli-
gionsgeschichte, nachgelassene Gifford-Vorlesungen,deutsch
hrsg. von Friedrich Heiler, Miinchen/Basel, Verlag Ernst
Reinhardt, 1942, XII, 386 S., Halbleinen Fr.18.—.

In diesem posthumen Werk, das bereits in englischer und
schwedischer Ausgabe vorlag, als es von Heiler in Zusammen-
arbeit mit einem friiheren Schiiler und einem Anglisten in
deutscher Sprache herausgegeben wurde, liegen zehn Vor-
lesungen des 1931 verstorbenen bekannten Religionsforschers
vor, in denen er den «Grundformen personlicher Religion»
nachgeht, wie sie sich aus der allgemeinen Religionsgeschichte
erheben lassen. Das Hauptinteresse ruht dabei auf dem Ver-
héltnis der menschlichen asketischen Uebung und der gott-
lichen Tat in der Begegnung des Menschen mit der géttlichen
Welt. In wohldurchdachter Stufenfolge wird eine Reihe ver-



Rezensionen 217

schiedener Typen des religiosen Verhaltens herausgestellt,
die fiir das ganze Phidnomen der Gottesbeziehung des Men-
schen grundlegende Bedeutung besitzen. Wahrend in der Pri-
mitive gottliche Offenbarung und menschliche Uebung in ver-
schiedener Weise miteinander verkniipft werden, gewinnt die
letztere entscheidende Wichtigkeit im Yoga und erst recht im
Jainismus und Hinayana-Buddhismus, wo es zur Ausschal-
tung des Gottesbegriffs in konsequenter Selbsterlésung kommt.
Dagegen spielt die gottliche Titigkeit die Hauptrolle in der
Bhakti-Frommigkeit des Hinduismus und des Mahayana, in
ausgezeichneter Weise, aber eigenartig umgestaltet, in der
prophetischen Religion der Iranier und der Israeliten und
merkwiirdigerweise auch in der «Religion des guten Gewis-
sensy eines Sokrates. Aber bei aller geistigen Verwandtschaft
bilden sich zwei verschiedene Typen des Gottesumgangs in
diesen hoheren Religionsformen heraus: auf der einen Seite
die zeitlose Mystik, auf der anderen Seite die auf einer ge-
schichtlichen Erlésungstatsache beruhende Glaubensverbin-
dung mit Gott. Der christliche Glaube aber erhilt seinen ein-
zigartigen Charakter innerhalb des letzteren Typus durch die
Beziehung auf Christus als geschichtlichen Offenbarungs-
mittler und auf das Kreuz als das entscheidende gottliche
Werk.

Diese kurzen Andeutungen iiber den Inhalt des vorliegen-
den Buches kénnen uns wohl den Gang und die Art der Unter-
suchung, aber keineswegs den Reichtum der Stoffdarbietung
und die Fiille feiner Beobachtungen ahnen lassen, die von dem
Forscher mit diesen Vorlesungen einer empfinglichen Zu-
horerschaft geboten wurden. Auch der Leser wird sich gern
in diesen grofziigigen Ueberblick iiber wichtige Erscheinun-
gen der Religionsgeschichte vertiefen, obgleich ihm manche
Wiederholungen und unausgeglichene Widerspriiche stirker
auffallen werden als dem Horer. Die unmittelbar aus den
Quellen schopfende und sie reichlich darbietende Beherr-
schung des Stoffs (der Herausgeber hat sich mit der genauen
Herkunftsangabe der vielen Zitate ein groBles Verdienst er-
worben!), hinter der die eigene Forschertéitigkeit, vor allem in
der Behandlung Zarathustras, stark fiihlbar wird, und die
sorgsam abwigende, jeder Ueberspitzung abgeneigte Darstel-



218 Rezensionen

lung, die eine umfangreiche Literatur zu verwerten weil}, wird
vielen als das eigentlich Meisterhafte dieser Vorlesungen er-
scheinen. Am originellsten mag die weitgehende Wiirdigung
der Glaubigkeit eines Sokrates und ihre Konfrontierung mit
der Mystik Platons beriihren, am wirkungsvollsten der offene
Blick fiir das Einzigartige einer Erscheinung in aller Ver-
schlungenheit ihrer Geschichte bei der Wiirdigung des Alten
Testaments hervortreten.

Dagegen will die theologische Urteilsbildung, so sympa-
thisch ihre ungescheute Aeullerung trotz aller herkémmlichen
Abneigung dagegen in einer religionsgeschichtlichen Darstel-
lung beriihrt, nicht befriedigen: Hier erscheinen wichtige theo-
logische Begriffe, wie Mystik und Offenbarung, nicht geniigend
prizisiert und darum mit einer schillernden Unbestimmtheit
behaftet, die es nicht zu letzter Klarheit kommen laft. Mystik
ist, wenn als Bezeichnung der Religion auf einer héheren
Stufe und zugleich als Bezeichnung einer persénlich gearteten
Gemeinschaft mit Gott gebraucht (S.252), ein viel zu dehn-
barer Begriff, als dafl sich damit erfolgreich arbeiten lieBe,
und hat eine ungliickliche Verklammerung ganz verschiedener
Erscheinungen zur Folge. Offenbarung aber erscheint zu
wenig von der Jenseitigkeit und Verborgenheit Gottes geprigt
und riickt in unheimliche Nihe des «sicheren Instinktsy, des
«feinen Taktsy, des «Empfindens der Persoénlichkeit dafiir,
was zu ihrem Wesen gehort und was nichty (S.235). Wenn
«Zarathustras Nachsinnen und Griibeln iiber die Probleme des
Menschen und des Gottesdienstes und der iibernatiirlichen
Michte . .. in einer plétzlichen Erleuchtung die GewiBlheit er-
zeugte, die ihn zum Propheten Ahuras machtes (S.199), dann
riickt die Aussage in ein merkwiirdiges Licht, daB «die Be-
gegnung einer einsamen Seele mit Gott zugrunde liege» (S.200).
Man fragt sich mit Recht, ob es nur die ungliickliche Wirkung
einer #sthetisch-romantischen Ausdrucksweise ist, wenn in
dem letzten Kapitel iiber «die fortdauernde Offenbarung»
«Gott fortfihrt, sich im Genius zu offenbareny (S.342; der
Verf. hat daneben die zutreffenderen Ausdriicke «fortdauernde
Schépfung» oder «schiopferische Begabungy zur Verfiigung),
so daB «die Geschichte aller Heldentateny zu einer «Geschichte



Rezensionen 219

der fortdauernden Offenbarung Gottesy (S.348) werden kann
und sogar die dunkle Ahnung des Gotteswillens in der Ge-
schichte in die Ndhe der Offenbarung riickt, oder ob das, was
in solcher Plerophorie iiber das Sprechen des lebendigen
Gottes im Alten und Neuen Testament gesagt wird, prinzipiell
durchaus auf der gleichen Stufe mit aller heidnischen Gottes-
ahnung gesehen werden muf}, mag es auch letztlich als Voll-
endung dieser Ahnung erscheinen. Gerade wenn man den Satz,
dall «im Mosaismus (und entsprechend natiirlich in der Chri-
stusbotschaft!) nicht eine typische Stufe in der Entwicklung
der Religion, sondern eine ariverschiedene Erscheinung, eine
Offenbarung im besonderen Sinne» festzustellen sei (S.305),
in seinem ganzen Gewicht gelten lassen will, 1it sich die
SchluBfolgerung nicht vermeiden, dafl bei so schwankender
Ausdrucksweise eine Verstindigung iiber die entscheidende
theologische I'rage an die Religionsgeschichte nicht moglich
ist. So mag man die zuversichtliche Aeullerung des Verf.s, die
der Herausgeber an den Eingang seines Vorworts stellt, «Ich
weill, dall Gott lebt. Ich kann es beweisen durch die Religions-
geschichtey, als typischen Hinweis auf die ganze Problematik
der Offenbarungsfrage in der Religionsgeschichte nehmen und
sich von seinen Vorlesungen auf die Dringlichkeit der Kli-
rung dieses Fragenkreises erneut hinweisen lassen.
Basel. Walther Eichrodt.

Friedrich Cornelius, Indogermanische Religionsgeschichie, die
Entwicklung der indogermanischen Religion und Grund-
linien ihrer Fortbildung bei den indogermanischen Einzel-
volkern, Miinchen-Basel, Verlag Ernst Reinhardt, 328 S.,
Halbleinen Fr.13.—.

Nach dem Haupttitel des Buches, der allein auf dem Um-
schlag steht, erwartet man cine Darstellung der gemeinindo-
germanischen (urindogermanischen) Religion. Diese umfafit
aber nur die Seiten 54—88 (dazu die Anmerkungen S. 237 bis
262), d.h. etwa ein Fiinftel des Ganzen. Daneben bietet das
Werk dem Untertitel gemédfB die Ausweitung dieses Themas
nach oben («Die Weltreligionen der &lteren und mittleren
Steinzeity), nach aullen («Die Indogermanen und ihre Nach-
barn») und nach unten («Die Glaubensentwicklung bei den



220 Rezensionen

indogermanischen Einzelvolkern in Grundziigeny; S.89—216
und 262—316, also mehr als die Hélfte). Es ist m. W. der erste
Versuch, in dieser Weise die Religion der Indogermanen in
ihrem zeitlichen und Umweltszusammenhang zu behandeln —
ein durchaus notwendiger Versuch!

Freilich vermehrt diese weite Umschau die Schwierigkei-
ten ins Unheimliche. Fiir das engere Thema sind die Quellen
die iiberlieferten Religionen (d.h. die Glaubensvorstellungen,
Kulte und religiés bedingten Gebréduche) der geschichtlichen
indogermanischen Einzelvolker wund ihr religioser Wort-
schatz; dabei sind die Schwierigkeiten schon groll genug: was
ist daran gemein- oder urindogermanisch, was spitere Ent-
wicklung von innen heraus oder Entlehnung von aullen her?
gab es iiberhaupt ein indogermanisches Urvolk? (wobei die
Tatsache zu grofiter Vorsicht mahnt, dafl die romanischspre-
chenden Vélker mit den Sprechern der lateinischen Grund-
sprache, den Latinern, ethnisch nur &dullerst schwach zusam-
menhingen!). Die weitere Fassung des Themas, wie sie in
dem Buch von Cornelius vorliegt, fiigt diesen sehr heiklen
Fragen die noch viel schwierigeren der vorgeschichtlichen
Funde bei: Bestattungsformen, Gefdltypen, Skelette, Zeich-
nungen lassen sich nur ausnahmsweise einigermalflen sicher
oder wahrscheinlich bestimmten Vélkern oder Sprachgemein-
schaften zuordnen, und die religiése Deutung der Bestattungs-
formen und Zeichnungen stellt neue Klippen in den Weg. Ist
sich Cornelius dieser Problemlage bewulit? Der erste Satz
des Buchs gibt darauf die Antwort: «Eine Religionsgeschichte
der Indogermanen kann heute noch nicht mehr sein als ein
Versuch. Aber auch dieser Versuch ist gerechtfertigt, wenn es
ihm gelingt, neue Wege einzuschlageny (S.7). Auch im wei-
teren Verlauf finden sich noch da und dort solche einsichtige
Warnungstafeln (sie diirften freilich noch viel zahlreicher
sein!).

Welches sind nun aber die erwédhnten «neuen Wege», die
der Verfasser einschlagen will? und sind sie gangbar? Wenn
ich recht sehe, sind es zwei Grundhaltungen, die ihn be-
stimmen.

1. Als Irrwege lehnt er die bisher iiblichen Deutungen aus



Rezensionen 221

Allegorie und Natursymbolik und die Heranziehung ethno-
logisch fernliegender «Parallelens ab. «Ich habe alle diese
Begriffe, als Totemismus, Fetischismus, Schattenseele usw.,
grundsétzlich vermieden, weil sie mir das wirkliche Versténd-
nis der religiosen Erscheinungen zu verbauen scheineny
(S.71). Demgegeniiber vertritt er die Forderung, dafl auch die
primitiven Religionen ernst genommen werden: die Visionen
wurden gesehen, die innere Stimme gehort; Gebet, Mystik, Zau-
berei und Magie sind Bemiihungen, diese géttlichen Wirkungen
herbeizufiihren. Mit dieser Auffassung mag C. weithin recht
haben. Nur werden ihm die Altphilologen (auch die Nicht-
rationalisten unter ihnen) schwerlich folgen, wenn er diese
echten urtiimlichen religiosen Erlebnisse sogar Homer und
dem &lteren Scipio zuschreibt: «Dem Dichter sind die Gotter
ganz die visiondre Wirklichkeit, die sich nicht nur an Fest-
tagen zeigt, sondern jeden Augenblick in das Geschehen des
Alltags eingreifen kanny (S. 149); «Dort trug er in stillem Ge-
bete die Not des Vaterlandes und die eigenen Pléine den Géttern
vor; dort formten sich seine Entschliisse, und weil er sie selbst
als gottliche Eingebung erlebte, konnte er das Volk auf seine
Siegesbahn mitreifleny (S. 190).

2. Der andere Grundgedanke aber ist — die Rassenlehre
und was damit zusammenhéingt! Nur eine kleine Bliitenlese:
<. ..die bleibende Seelenstruktur unserer Rasse» (S.8), <. .. die
volkische Aufgabe der Religionswissenschafty (S.9), «wie
ganz anders muflte die Lehre» (der Aegypter vom Sonnengott)
«empfunden werden, als sie in ein Volk drang, das in seinen
lichten Haaren und himmelfarbenen Augen die Zeichen der
Verwandtschaft erblich an sich trug!» (S. 56), «Die nordische
Gottesvorstellung geht ... aus... von einem Gott, der im eige-
nen Herzen und Blute seine magische Wirkung tuts> (ebenda),
«Der nordische Mann befahl, denn er fiihlte sich als Gottes-
kind zum Herrschen berufeny (S.57), (mit dem durch die
Phonizier nach Korinth gekommenen Kultbrauch der Liebes-
gottin) «begann die sinnliche Entartung, die schliellich das
griechische Volk zerriittet hat. Auch ihm ist die semitische
Ueberfremdung tétlich geworden» (S.151), usw.! Am deut-
lichsten vielleicht S.206: «Wir haben es zweimal selbst erlebt



222 Rezensionen

— 1914 und 1933 — wie ein wunderbares Leuchten durch
unser Volk ging, vor dem die Nichtigkeit des Alltags schwand;
wie sich der Wille aller zu gemeinsamem Drang zusammen-
ballte. Ich wage die Deutung: diese iiberwéltigende, leuch-
tende Macht, welche die Geschichte ihres Volkes begleitet,
meinten die Germanen mit Balder, dem schonsten der Gotter.
Man mifBlverstehe meine Deutung nicht als Allegories (S.206f.).
Dal} bei dieser Einstellung die Seitenhiebe gegen das Christen-
tum, das «ideengeschichtlich weit mehr eine Fortsetzung des
persischen und griechischen als des israelitischen Glaubens»
(S.1721.) sei, nicht fehlen, ist selbstverstindlich: «Was grie-
chisches Suchen von seinem eigenen Glauben in das Judentum
hineingetragen hat, wie Jesus und seine Jiinger das Minder-
rassige aus diesem Glauben ausgestoflen und umgedeutet
haben, bis von semitischem Gut nur der Gottesnamen und et-
liche geschichtliche Erinnerungen iibrigblieben, und wie dann
die neu entstandene Religion wieder in alle die Wirrnisse der
Mischlingswelt hineinverstrickt wurde — das erzihlt die Ge-
schichte des Urchristentumsy (S.173); «es laft sich... be-
legen, daBl bei der Ausgestaltung der christlichen Dreifaltig-
keitslehre der Gote Ulfilas entscheidend mitgewirkt und ger-
manische Denkart unbewullt zur Geltung gebracht hat»
(S. 210); «Die Geburtssage der Athena kann ich nicht als tiefe
religiose Offenbarung empfinden, sondern nur als Priester-
griibelei, wie das entsprechende (ihr nachahmende) christliche
unigenitusy (S. 289).

So trigt das Buch seine Entstehungszeit (1940; nach S. 317
hat sich der Druck um zwei Jahre verziégert) nur zu deutlich
auf der Stirn geschrieben, und man ist versucht, iiber ein sol-
ches Tendenzbuch des so kurzen tausendjihrigen Reichs mit
Stillschweigen hinwegzugehen. Aber man weill ja, dall so
manches Buch jener Zeit doch solide Forschung bietet und
einen Einschlag von Rassenfimmel nur zur Erreichung des
Placet erhalten hat. Auch von dem Werk von Cornelius méchte
ich doch glauben, dal} es, obschon der Rassengedanke tief geht,
der ernsthaften Erwdgung des oben genannten ersten Gedan-
kens und seiner Durchfiihrung wert ist. Nachpriifung ist
freilich von der religionshistorischen, prihistorischen wund



Rezensionen 223

sprachwissenschaftlich-philologischen Seite her im Ganzen und
in jeder Einzelheit notig. Von der letzten Seite aus, iiber die
allein mir ein Urteil zusteht, mul} ich feststellen, dal der Ver-
fasser in der Auswahl seiner Gewihrsménner keine gliick-
liche Hand gehabt hat, und dafl seine selbstidndigen Vermutun-
gen auf Sprachgebieten, die er nicht beherrscht, regelmaflig
danebenhauen (dazu strotzen die in griechischer Schrift an-
gefithrten Worter und Namen von den schlimmsten Fehlern).
In den Gebieten, wo ich nachpriifen kann, entwickelt er viel
Phantasie und Gewaltsamkeit. Ich fiirchte, dal es ihm auch
auf den andern Gebieten doch stark an der nétigen Kritik-
fahigkeit und Vorsicht fehlt und er sich der Schwierigkeiten
und Gefahren seines iiberreichen Stoffs doch nicht geniigend
bewulit war.

Von religionsgeschichtlichen Einzelheiten mag interessie-
ren, dall er mit der Anthroposschule als Urreligion den Glau-
ben an einen Gott annimmt.

Bern. Albert Debrunner.

Prophezei, Schweizerisches Bibelwerk fir die Gemeinde, Zii-
rich, Zwingli-Verlag *.

Heinrich O. Kiihner, Zephania, 1943, 74 S. u. 1 Karte, F'r. 3.—;
Walter Zimmerli, 1. Mose 1—11, Die Urgeschichte, 1. Teil
1943, 311 S. u. 3 Bildtafeln, Fr.7.—; 2. Teil 1944, 256 S.,
3 Illustrationen, 5 Bildtafeln u. 1 Karte, Fr.6.50; Robert
Brunner, Ezechiel, 1. Teil 1944, 296 S., Fr. 8.80; 2. Teil 1944,
175 S., Fr. 7.—.

Die fiinf ersten Béndchen der at.lichen Reihe der «Prophe-
zeiy diirfen im ganzen als gelungen bezeichnet werden. Diese
Auslegungen sind alle drei gut und lebendig geschrieben und
verstehen es, das Wort des AT den Menschen von heute nahe-
zubringen. Aber gerade wenn man das anerkennt — und na-
mentlich bei Ezechiel war die Aufgabe sicherlich nicht leicht

* Zum Titel «Prophezei» teilt der Zwingli-Verlag mit: «Der Name
unseres Werkes erinnert an die Schriftstudien und die Schriftauslegung
fiir die Gemeinde, wozu Zwingli und seine Mitarbeiter von 1525 im Chor
des Grobmiinsters tiglich zusammenkamen. Was jene ,Prophezei’ genann-
ten Zusammenkiinfte bezweckten, dasselbe bezweckt auch unser Bibel-
werk.»



224 Rezensionen

— und dem Unternehmen gute Aufnahme und Fortsetzung
wiinscht, mufl man doch auch im Interesse der Sache einige
kritische Bemerkungen vorbringen.

Zunichst fallt auf, wie stark die Verfasser grundsétzlich,
in der Art der Auslegung selber, auseinandergehen.

Kiihner (Pfr., Hausvater des ref. Jugendheimes in Gwatt, Kt. Bern),
als Schiiler von Wilhelm Vischer, beginnt mit dem Luther-Wort ¢<Wiewohl
er — nimlich Zephanja — ein kleiner Prophet ist, so redet er doch mehr
von Christo denn viel andere grofie Propheten...» Entsprechend hort er
in seinem Buliruf «die Stimme der Kirche, der Gemeinde Jesu Christi»
(S.28). DaBl die Vélker Gottes Namen anrufen 3,9, «Was ist das anderes
als das einmiitige Bekenntnis zu Jesus Christus» (S.55), und das Droh-
wort gegen die Aethiopen 2,12 wird mit der Rolle des Aethiopen im NT,
des Kdammerers aus Mohrenland, erklirt (S.38f.). Wir lesen dann freilich
wiederum, von all dem habe Zephanja selber nichts gewuBt (S.29.53):
War das auch Luthers Meinung? — Brunner (Lic.theol.,, Pfr. in Basel)
steht in der Auslegung Walter Liithi nahe und vermeidet im ganzen Ver-
christlichung des Textes. Nur die messianische Weissagung Ez. 17, 22 ff.
versteht er von Golgatha und Jesus Christus (S.227{.), und zu 9, 4.6, der
Zeichnung der zu Verschonenden mit dem Kreuz, fragt er: «Oder ist es
nicht erlaubt, hier an das Kreuz Christi zu denken?» (S.120), wozu der
Text selber bei Alter und Verbreitung des Kreuzeszeichens um so weni-
ger notigt, als gerade der mit der Zeichnung beauftragte Engel deutlich
die Ziige des babylonischen Gottes Nebho trigt. — Sehr viel vorsichtiger
ist hier Zimmerli (Lic. theol.,, o.Prof. f. AT, Religionsgesch. u. oriental.
Sprachen in Ziirich), der auch Gen. 3,15 nicht als «Protevangeliumy gel-
ten ldBt: «Sorgfiltiges Lesen der Textworte verwehrt... diese Deutung.
Sie verbirgt den Text in einer Richtung, die ihm nicht innewohnt.» «Um
der Sauberkeit der Auslegung willeny soll die christliche Gemeinde ihr
Wissen um Christus als den Besieger des Satans <nicht dort eintragen,
wo von einem Sieg gar nicht geredet sein willy (S.215£.). Auch bei der
sehr feinen Auslegung der Kainsgeschichte fiihrt erst ein Ausziehen und
Verléngern der Gedanken des Textes in die christliche Gedankenwelt hin-
ein (S.3001.); die beliebte Deutung des Kainszeichens auf das Kreuz
Christi wird wohlweislich vermieden.

Ist diese Divergenz, die immerhin auch einfachen Lesern
auffallen und zu denken geben mag, in der ganzen theologi-
schen Lage begriindet, so sollte es sich in den nachstehend
genannten Féllen nicht um irgendwelche Iragen des Stand-
punktes, sondern ganz einfach um richtig oder unrichtig
handeln. Denn ist, um ein bekanntes Wort zu variieren, fiir
die Gemeinde gerade das Beste gut genug, so bedeutet das in
unserem Falle eine Auslegung, die — selbstverstindlich ohne



Rezensionen 225

den wissenschaftlichen Ballast — doch nach allen Seiten
wissenschaftlich wohl fundiert ist. Und dieser Forderung
wird nicht iiberall Geniige geleistet.

Richtige Abgrenzung der Kinheiten gilt heute mit Recht als erstes
Erfordernis fiir die Auslegung der Prophetenbiicher. Kiihner setzt sie z. B.
in Zeph.3 zu grofl an und nimmt gar die Vo6lkerspriiche 2,4—15 zu einer
Einheit zusammen und erkliart sie aus diesem angeblichen Zusammen-
hang; wie aber ein Prophetenwort aussieht, das tatsichlich die Vélker der
Reihe nach vornimmt, lehrt ein Vergleich von Amos 1,3 ff. — Das Speis-
opfer (mincha), das die Vélker Jahwe einst bringen werden 3,10, ver-
steht K. nach Analogie von 1,7 als Opfermahlzeit und kommt von da zum
Gleichnis vom groflen Abendmahl Luk.14,16ff. und zum Herrenmahl:
aber anders als zdbach 1,7 ist mincha niemals Opfermahlzeit, womit sich
auch der Sprung ins NT erledigt. — Wenn K. die geschichtliche Lage im
7. Jahrh. mit den Worten zeichnet: «Unter des frommen Hiskia Nachfol-
gern Manasse und Amon suchte Jerusalem seinen Schutz nicht mehr bei
Gott ..., sondern bei méchtigen Nachbarn, vornehmlich bei Assur» (S.6),
go libt das nicht erkennen, dafl Juda einfach seit Ahas’ Entscheidung 734
assyrischer Vasall war, wie S.40 halbwegs andeutet. — Dariiber, ob Ze-
phanjas Auftreten durch die Skythen veranlafit ist, mag man verschiede-
ner Meinung sein. Aber es geht jedenfalls nicht an, es damit abzulehnen,
dal} die Skythen Jerusalem nicht beriihrt haben (S. 16); gibt es denn keine
unerfiillten Weissagungen im AT? — Moab und Ammon werden charakte-
risiert als «ungemiitliche Nachbarn, die immer wieder versuchten, sich
Randgebiete Israels anzueignen» (S.34). Aber nicht nur in Moab hat man
nach Erweis der Mesa-Inschrift die Sache anders angesehen; auch nach
dem AT selber (2.Sam.8 u. 10) war Israel dabei nicht nur der leidende
Teil. Wenn Zephanja hier die «nationale» Seite vertritt, so 1liBt sich das
aus der damals notwendigen Konzentration aller israelitischen Krifte ver-
stehen. Aber es zeigt auch die Gefahr solcher Haltung und damit einen
bezeichnenden Unterschied gegeniiber einem Amos, der denselben Vilkern
das Gericht androht fiir das, was sie nicht Israel speziell angetan haben,
sondern was Unrecht an sich ist (1,13; 2,1). So wére denn auch ein Wort
wie 2,7.9, Israel werde tber seine Nachbarn triumphieren, sie auspliin-
dern und beerben, bei Amos schlechterdings undenkbar. — Auf dem Kirt-
chen S.25 sind Ekron und Gath viel zu weit nérdlich eingezeichnet. —
Dall der Begriff des Monotheismus der Bibel fremd sei und aus der all-
gemeinen Religionsgeschichte stamme (S.36), wird mancher mit Verwun-
derung lesen. Es gilt in der Tat fiir das &ltere Israel, und soweit mochte
man sich dieses Zugesténdnisses freuen. Aber schon fiir Deuterojesaja
stimmt es nicht mehr und noch weniger fiir die Gesamttendenz der israeli-
tisch-jiidischen Religion, die damit merkwiirdig verkannt wird. Es ist doch
wirklich kein Zufall, dall drei so ausgesprochen monotheistische Religio-
nen wie Judentum, Christentum und Islam alle im AT wurzeln. Vor einer
Ueberschitzung des rein numerischen Verhiltnisses hat schon der Reli-

15



226 Rezensionen

gionspsychologe W. James gewarnt, ebenso G. v. d. Leeuw, Phéinomeno-
logie der Religion § 20, 3; aber braucht man darum nun so ins andere Ex-
trem zu fallen?

Auch bei Brunner ist allerhand zu beanstanden. Das «im 30. Jahr, am
5. Tag des 4. Monatsy Hes. 1, 1 kann doch unméglich Altersangabe (I.8.51.)
sein — es sei denn, man &ndere den Text entsprechend — womit alle Spe-
kulationen iiber Ezechiels Aussichten als Priester hinfallen. — Bei bin-
adam denken wohl wir, aber nicht der Hebrier an «Adamskindy (S.261.).
Vgl. dazu Ludwig Koehler in der ThZ 1945/1, S.77f. — Dal} das Essen
der Schriftrolle 3,1—3 nicht auf die Inspiration gehe (S.381.), ist nach
den bekannten Parallelen schwer glaublich. — In 4,5 sind die 190 Tage
nicht «die besser bezeugte Zahl» (S.65), sondern aus inneren Griinden
wird in diesem Fall der griechische Text dem hebréischen vorgezogen. —
Die dem Propheten anbefohlene Prozedur mit dem Schermesser 5, 1—5 be-
deutet trotz 2.Sam. 10,1 ff. keine Selbstentehrung Gottes (S.74f.); auf
eine Selbstidentifikation mit Gott fithrt hier nichts, vgl. vielmehr Jes. 7, 20.
— Dafiir, dafl 5,5 nicht rdumliche Mitte gemeint sei, wird der Ausdruck
¢«Nabel der Erde» 38,12 geltend gemacht (S.83f.), der doch gerade der be-
kannte Terminus fiir den Erdmittelpunkt ist. — Fir c.6f nimmt Br.
Calvins Deutung auf das bereits gefallene Nordreich auf (S.90ff.), die
sich sehr schwerfillig auswirkt und auch ganz unnétig ist, wo der Name
«Israel» lingst auf das Siidreich iibergegangen ist. — Die 70 Ménner 8, 11
brauchen ebensowenig Anspielung auf Num. 11,16 ff. (S.112) zu sein als
die 25 Minner 8,16 auf die Priesterklassen 1. Chron.24 (S.1161.); auf
Priester deutet hier nichts, und die Zahl ist als ungefiihre gegeben usw.

Den Verfassern der beiden Prophetenauslegungen kam sehr zugute,
dafB sie die Ziircher Bibel vor sich hatten, in der eine so ungeheure Arbeit
steckt. Brunner hilt sich denn auch, soviel ich sehe, durchgingig an sie;
auch die paar textlichen Noten sind ihr entnommen. Ist es dann aber iiber-
haupt noch notwendig, den ganzen Text und in fetten Lettern abzudrucken,
zumal dort, wo die Erkldrung sehr summarisch wird? Besitz der Ziircher
Bibel darf bei den Lesern der ¢«Prophezeiy doch wohl vorausgesetzt wer-
den. Dadurch liefe sich zugleich mit dem Umfang auch der jetzt doch
ziemlich hohe Preis um ein betriichtliches, vielleicht bis auf die Hilfte,
reduzieren, was der Verbreitung zugute kommen miillte. — Kiihner ge-
stattet sich einige Abweichungen von der Ziircher Bibel; ein paarmal
folgt er anderen Konjekturen, meist bleibt er aber einfach beim iiberlie-
ferten Text, auch da, wo der Rhythmus u. a. denselben als nicht in Ord-
nung erweist. — Bei beiden aber erhillt der Leser trotz gelegentlicher
Hinweise niemals den vollen Eindruck, wie schlecht der Text oft ist und
wie unsicher und schwierig dementsprechend auch die Auslegung. Und
dhnliches gilt von den literarkritischen Problemen, die gerade Ezechiel
heute fast zum schwierigsten Buch des AT machen: die Frage des (baby-
lonischen oder palédstinischen?) Standortes, der Doppelfassungen, der un-
echten Stiicke usw., die sich alle auch in der Auslegung sehr stark aus-
wirken; so mancher an sich guten Bemerkung wird da einfach der Boden



Rezensionen 297

unter den Fiilen weggezogen. Gewill kann man fragen, wieweit eine
volkstiimliche Auslegung auf dergleichen eingehen miisse und konne. Aber
etwas mehr von diesen Schwierigkeiten miillite doch zum Ausdruck ge-
bracht werden, schon um nicht eine falsche Sicherheit aufkommen zu
lassen; auch eine allgemeine Orientierung iiber die besondere Art der pro-
phetischen Biicher und ihre Probleme wire dringend zu wiinschen.
Selbstindigen wissenschaftlichen Wert hat Zimmerlis Urgeschichte, mit
der er auch ein bestimmtes Programm verfolgt, nimlich dem zunehmen-
den Auseinanderfallen der wissenschaftlichen Arbeit und der Auslegung
tiir die Gemeinde ein Ende zu machen. «Diese Trennung ist nicht vom
Guten. Die beiden Auslegungsweisen miissen sich wieder finden, sonst
nehmen beide Schaden. Es gibt nicht zweierlei Wahrheit der Bibelaus-
legung, sondern nur die eine. Dieser einen Wahrheit méchte die vorlie-
gende Auslegung dienen. Sie glaubt, dall die Gemeinde ein Recht hat, von
der reichen Beleuchtung zu wissen, die das alttestamentliche Bibelwort
durch die wissenschaftliche Arbeit der letzten Generationen und die Er-
schliefung der alten vorderorientalischen Welt... erfahren hat. Sie hat
ein Recht darauf, nicht nur durch unkritisch-apologetische Tendenzschrif-
ten, die sich &ngstlich vor jeder Umzeichnung des alten Welt- und Ge-
schichtsbildes hiiten, dariiber belehrt zu werden. Die Schulung der Ge-
meinde in der Unterscheidung des Wesentlichen vom Unwesentlichen ist
oft aus iibergrofler Scheu ganz unterblieben... Aber auch die wissen-
schaftliche Forschung wird sich der Frage nach dem Zeugnisgehalt des
AT in der nichsten Zeit wieder entschlossener zuwenden miissen, als es
wohl zuzeiten geschehen isty (I S.V {.). Und damit macht Z. auch selber
Ernst. Mit den wissenschaftlichen Ergebnissen macht er die Leser ebenso
geschickt wie entschieden bekannt. Ohne sich auf die ja vielfach umstrit-
tenen Details der Quellenscheidung einzulassen, legt er seiner Auslegung
nicht den Gesamttext der Genesis zugrunde, sondern, wie es Gunkel ein-
gefithrt hat, die von der Kritik herausgeschilten Quellenschriften. Der
Apologetik, die sich so zih gerade an diese ersten Blitter der Bibel heftet,
erklirt er offen den Krieg. Die sachliche Unvereinbarkeit von ¢. 1 und c. 2,
die Begrenztheit des Welt- und Geschichtsbildes, all die naturwissenschaft-
lichen, historischen und sprachlichen Unméglichkeiten werden nicht ver-
schleiert. Weder den sieben Tagen der Schopfung noch den abnorm hohen
Lebensaltern von c¢.5 liegt eine andere Zeitrechnung zugrunde als die
iibliche. Die Cheruben von 3,24 und die Goétterséhne von 6,1—4 sind Ge-
stalten der altorientalischen Mythologie, die Sintflut, die Viergliederung
der Weltzeit, jene hohen Lebensalter, vielleicht auch der Sabbat babyloni-
scher Herkunft. Das Reden der Schlange ist mirchenhaft und die dogma-
tische Lehre vom Urstand und von der Siinde zu Unrecht in die ersten
Kapitel eingetragen. Auch der stufliche Unterschied zwischen AT und
NT wird niemals verwischt, so oft auch der Blick iiber die Schranken
des ersteren in den Bereich des letzteren hiniiberschweift. Ueberall ver-
langt und erstrebt er eine bewulit niichterne Exegese, die sich an den
Wortlaut des Textes und seinen Zusammenhang hilt und nichts Fremdes

15%



228 Rezensionen

eintrigt. — Auf der anderen Seite ist es ebenso sein Anliegen, aufzuzei-
gen, um was fiir Fragen es letztlich in diesen Kapiteln geht, wie sie beant-
wortet werden und wie der Erzdhler auch die zunéchst disparaten primi-
tiven oder aus der Umwelt entnommenen Stoffe seinen besonderen Zwek-
ken dienstbar zu machen versteht. Auch das ist im allgemeinen famos ge-
lungen; man lese etwa die Auslegung von c. 3. Ich wiiite kaum ein Buch,
das so sehr geeignet ist, Menschen, die der wissenschaftlichen Arbeit an
der Bibel zunichst fremd und eher ablehnend gegeniiberstehen, davon zu
iiberzeugen, dafl dieselbe notwendig und berechtigt ist und dall sie nicht
blofl destruktiv wirkt, sondern wirklich auch ein besseres Verstindnis
zu erschlieflen vermag.

Kine andere Frage ist, ob nicht Z. gelegentlich doch der Versuchung,
mehr im Text zu finden, als wirklich drin steht, erlegen sei. Darf man
bei ¢.1 wirklich von einer Schépfung aus dem Nichts reden (I S.27), wo
die Urflut 1,2 so deutlich die chaotische Urmasse darstellt, aus der die
Weisheit des Schépfergottes dann die geordnete Welt herauszuholen ver-
steht? Liegt im Schopferwort 1, 3 ff. auch schon das Gotteswort vom Sinai
und Gottes ganzer Plan mit seinem Volk und der Menschheit (I S.431.)?
Geht der von Noah seinen Zeitgenossen gebrachte «Trosty (5,29) auf jenes
nach Ablauf der Flut dargebrachte Opfer 8,20 ff. (II S.24), das so gar
nicht als erstes seiner Art betont ist, statt auf die Erfindung des Wein-
baues (9,20 ff., vgl. Ri.9,13) ? Beweist der Gebrauch von <erkennen» fiir
den ehelichen Umgang wirklich ein besonders tiefes Verstindnis dieser Be-
ziehung (I S.258ff.), wo das Akkadische genau denselben, andere semi-
tische Dialekte &dhnliche Ausdriicke dafiir haben?

Den gemeinsamen Nenner fiir wissenschaftliche und ge-
meinverstindliche Auslegung sieht Zimmerli in dem heute ja
auch sonst stark betonten Zeugnischarakter des Bibelwortes:
die biblischen Schriftsteller sind, jeder in seiner Art, Zeugen
von Gottes Tun, Herrlichkeit und Konigtum. Das wird dem
Leser fast auf jeder Seite des Buches eingehdmmert. Wir
horen vom jahwistischen, elohistischen, priesterlichen Zeu-
gen; jede Sondernotiz und auch der Redaktor, der die Quellen-
schriften zusammengearbeitet und dem Text ungefihr die
jetzige Gestalt gegeben hat, stellen neue Zeugen in diesem
Chor dar. — Gegeniiber der dogmatischen Auffassung, die
iiberall in der Bibel absolutes Gotteswort fand, hat diese ohne
Frage den Vorzug, daB sie dem religiosen Gesichtspunkt,
unter dem die im AT vereinigte Literatur gesammelt und weit-
hin auch schon entstanden ist, gerecht wird, ohne dariiber das
menschlich Subjektive, das Zeitgebundene und der Irrtums-
moglichkeit Unterworfene, das wir nun einmal sehen gelernt
haben, zu ignorieren. Aber wie das nun zum beherrschenden



Rezensionen 229

Gesichtspunkt gemacht wird, scheint mir doch einen an sich
berechtigten und wertvollen Gesichtspunkt zu iiberspitzen und
damit fiir manche Leser geradezu um seine Wirkung zu
bringen.

So will Gen.1 eben doch nicht nur Zeugnis ablegen von der Schép-
fung, sondern auch ihren tatsichlichen Hergang beschreiben. Dal} die ur-
spriinglichen Einzelstiicke oft ganz andere Interessen verfolgten, deutet
Z. gelegentlich selber an. Auch die Freude am Fabulieren und am Gut-
erzihlen hat oft Gestalt und Wortlaut bestimmt, und manche Zusétze
haben erklirenden oder harmonistischen Zweck usw. — Dal} die verschie-
denen Zeugenaussagen ofter, und nicht blof in Nebensachen, auseinander-
gehen, mull Z. selber zugeben. Aber ist es nun wirklich so, daBl sie
«nicht gegeneinander reden, sondern miteinander ein um so volleres Lob
des einzigen Herrn singen wollen»? Man mache sich klar, was es bedeutet,
wenn der «priesterliche Zeuges in seiner Darstellung auf Paradies und
Siindenfall verzichtet und die Menschen von Anfang an in die heutige Welt
treten ldfit; und dies nicht etwa in der Absicht, die ihm sehr wohl be-
kannte Darstellung des «jahwistischeny> Zeugen zu erginzen, sondern sie
zu verdriangen. Statt dafl die verschiedenen Stimmen also harmonisch zu-
sammenklingen, ist es vielmehr so, dall die eine die andere iiberschreit
und niederschreien will. Dall ihr das nicht gelang, daB vielmehr der Re-
daktor sich bemiilligt fiihlte, das &dltere Werk doch aufzunehmen und in
den vom jiingeren gebildeten Rahmen einzufiigen, ist eine Sache fiir sich.
Wieweit er damit eine bis ins einzelne gehende Auffassung des kombi-
nierten Textes verband, wieweit es ihm nur darum zu tun war, méglichst
wenig verlorengehen zu lassen, bleibt eine offene I'rage. Eine wirkliche
héhere Einheit ist dabei nicht oder jedenfalls nur ganz im groben her-
ausgekommen; sonst liefle es sich gerade die vorliegende Auslegung
sicherlich nicht nehmen, den Gesamttext zugrunde zu legen und nicht die
Quellenschriften.

Basel. Walter Baumgartner.

Eduard Schweizer, 1. Petrusbrief, 1942, 86 S., Fr.3.40; Chri-
stian Maurer, Galaterbrief, 1943, 204 S., Fr.6.—; Werner
Bieder, Kolosserbrief, 1943, 317 S., Fr. 7.— ; Werner Bieder,
Philemonbrief, 1944, 104 S., Fr. 3.80; Werner Meyer, 1. Ko-
rinther 11—16, Leib Christi, 1945, 344 S., Fr. 8.75.

Die Aufgabe, die ntlichen Schriften fiir einen weiteren
nichttheologischen Leserkreis allgemeinverstindlich zu erkli-
ren, ist im letzten halben Jahrhundert im deutschen Sprach-
bereich mehrfach in Angriff genommen worden. So erschien
zu Beginn dieses Jahrhunderts in drei Awuflagen die sog.
«Gegenwartsbibely, eine sehr bedeutende Leistung auf dem



230 Rezensionen

Boden der liberalen Theologie. Nach dem ersten Weltkrieg
trat im gleichen Verlag an ihre Stelle das «Neue Gottinger
Bibelwerky, das ebenfalls weitgehend eine sehr selbstindige
und wissenschaftlich zuverlissige Leistung darstellte. Zwei
weitere fiir die Gemeinde bestimmte Reihen wurden nicht
fertiggestellt, waren auch von geringerer Bedeutung. Alle
diese populdren Bibelwerke waren aber infolge der Verhilt-
nisse kaum mehr im Buchhandel erhiltlich, und so war es
durchaus zu begriilen, dall ein schweizerischer Verleger sich
die Aufgabe stellte, ein neues Sammelwerk allgemeinverstind-
licher Bibelauslegungen an die Hand zu nehmen.

Vom nt.lichen Teil dieser Sammlung sind bisher 5 Bénd-
chen erschienen. Was jenen friiheren Werken ihren hohen
Gesamtwert gab, war ihr wissenschaftlicher Gesamtcharakter
und die Einheitlichkeit ihrer Anlage. Die bisher vorliegenden
Bénde der neuen Sammlung lassen nun freilich diese Einheit-
lichkeit in stirkstem Male vermissen, und dazu kommt, daf
diese Arbeiten in ihrem wissenschaftlichen Charakter vollig
ungleichartig sind. Der darin zutage tretende Mangel einer
einheitlichen Leitung des ganzen Unternehmens bewirkt, daf
auf diese Weise eine auch nur in den groflen Ziigen einheit-
liche Erklarung des ganzen NT nicht zustande kommen kann.
So mull das Urteil {iber die einzelnen Bédnde denn auch sehr
verschieden lauten.

Am meisten ndhert sich dem Ziel einer wissenschaftlich wirklich
begriindeten und doch allgemeinverstindlichen Texterklirung die Aus-
legung des 1. Petrus durch E. Schweizer (Dr. theol., Pfr. in NeBlau/Kt. St.
Gallen, Priv.-Doz. f. NT in Ziirich). Der Verf. bietet in der Einleitung
eine kurze Erorterung des historischen Problems des Briefes, bei der die
Schwierigkeit der traditionellen Verfasserangabe gut erértert, aber keine
klare Ldsung des Problems geboten wird; eine Angabe der benutzten
Literatur fehlt nicht. Die Erklirung ist kurz, nicht immer leicht ver-
stdndlich, umgeht die religionsgeschichtlichen Fragen nicht und achtet
in erfreulicher Weise auf den sachlichen Sinn der Textaussagen. So sehr
man sich darum hier auf sicherem exegetischem Boden fiihlt, so sehr sind
doch zwei wesentliche Fehler zu bemingeln. Die dem heutigen Leser
fremdartigen Vorstellungen und Begriffe (eschatologische Naherwar-
tung, Préexistenzvorstellung, <Hirt und Hiiter eurer Seelen» 2,25) wer-
den nicht so grundlegend besprochen, dafl dem heutigen Leser die sach-
liche Bedeutung dieser Vorstellungen deutlich wiirde. Und dann beriick-
sichtigt die Erkldarung die Schwierigkeiten, die der moderne Leser gewis-



Rezensionen 231

sen Vorstellungen des Textes gegeniiber empfinden mufll (Hollenfahrt,
Satansvorstellung), nicht, so dafl der Leser in der Auseinandersetzung
mit dem Text keine ausreichende Hilfe erhilt. Doch hindern diese Mingel
nicht, dafl die erfreulich kurze Auslegung als wirklich wissenschaftlich
begriindet dem Leser eine wertvolle Hilfe bieten kann.

Diese wissenschaftlich begriindete Sicherheit spiirt man nicht in glei-
cher Weise in C. Maurers (Dr.theol., Pfr. in Beggingen, Kt. Schaffhausen)
Erklirung des Galaterbriefs. Die historischen Fragen (Vergleich des
Gal. mit Act., Bekehrung des Paulus, gewaltsame Auslegung des AT in
3,16) werden allzu kurz und unentschieden erértert, ein Literaturver-
zeichnis fehlt. Wohl bemiiht sich M. da und dort, den religionsgeschicht-
lichen Hintergrund einzelner Textausfilhrungen aufzuzeigen (etwa be-
treffs der jiidischen Einschitzung Abrahams 3,6) oder schwer verstind-
liche biblische Begriffe auf breiter Basis zu erkldaren. Aber an einer
Reihe von Stellen, die besonders schwer verstindlich sind (etwa beim
Begriff des «Mittlersy 3,20, bei den «Malzeichen Jesu» 6,17), wird nur
ganz im Voriibergehen eine migliche Auslegung geboten, aber weder die
Schwierigkeit noch die Mehrdeutigkeit des Textes aufgezeigt. Zu loben
ist Maurers Bemiihen, den heutigen Leser anzureden, indem die zeit-
gebundene Erdrterung des Paulus auf unsere Verhiltnisse angewandt
wird. Aber dabei gerdt M. immer wieder in den Predigtstil, hiuft prak-
tische Beispiele (S.921.), rhetorische Fragen (S.9{f.), erortert die Pro-
bleme des heutigen Menschen ohne Beziehung auf den Text (S.1581.).
Dazu kommen iiberspitzte Formulierungen («Die Kirche hat nicht die
Aufgabe, ihre Glieder dazu zu erziehen, ...dem Fortbestand dieser Welt
zu dienen, indem sie sich unbesehen in den Dienst des Staates und der
Kultur stellens» S.16f.; vgl. auch die Bemerkungen iiber Glaube und
Liebe S.153f.) und schwerlich zu rechtfertigende Behauptungen (¢Die
Geschichte des Volkes Israel in den Jahrhunderten vor Christus hatte
eine Entwicklung eingeschlagen, die keinen andern Ausweg mehr iibrig-
lief als den offenen Widerstand gegen den Messiasy S.27), die zeigen,
daB wir uns hier nicht immer auf sicherem exegetischem Boden fiihlen
diirfen.

Das ist noch viel stirker der Fall in W. Bieders (Dr.theol.,, Pfr. in
Glarus) Auslegung des Kolosserbriefes. Schon durch seinen unverhiltnis-
milligen Umfang beweist diese Arbeit, dal} hier nicht wissenschaftliche
Exegese fiir Laien, sondern Bibelstunden dargeboten werden. Diese Breite,
die eine todliche Langeweile erzeugt, entsteht nun aber nicht durch An-
wendung des Textes auf die Gegenwart (solche Bezugnahme findet sich
im Gegenteil sehr selten und unvermittelt, etwa S. 198, 200, 237), sondern
durch eine reichliche, Wiederholungen nicht scheuende Reflexion iiber
jedes Wort des Textes (vgl. etwa die Auslegung von 3,8.11.12), die
mehrfach zu Ueberforderungen einzelner Aussagen fithrt (so wird an
1,23 «dessen Diener ich geworden bin» die Reflexion angehingt, dal
Paulus einmal eine Zeitlang in seinem Leben ¢meinte, Herr zu sein iiber
sein Lebeny; und aus 4,11 «Mitarbeiter aufs Gottesreich hin» wird sogar



232 Rezensionen

geschlossen, daB den dort genannten Missionaren «die Verkiindigung der
kommenden Himmelsherrschaft das zentrale Anliegen geweseny sei, wih-
rend Paulus das Gewicht auf den gegenwirtigen Christus lege). Das
historische Phinomen der im Kol. bekdmpften synkretistischen Gnosis
wird dem Leser nicht wirklich klargemacht, die Vorstellung der «Welt-
elementey> wird nicht ausreichend erklirt, und die historischen Unter-
schiede der Situation des Paulus zur unseren (Erwachsenentaufe, nicht
Kindertaufe; Bekehrungstheologie, nicht Volkskirche; vgl. auch die Aus-
fithrungen zu 3,9) kommen nicht ins Gesichtsfeld. Dazu kommt eine Fiille
problematischer Auslegungen (zu 1,14 wird bemerkt: <«Weil wir die
Siindenvergebung nur ,in Christus’ haben, so ist die Bitte um Vergebung
nicht ausgeschlossen, sondern gerade in diesem Bekenntnis eingeschlos-
seny; 2,1 wird die Gefangenschaft des Paulus als Kampf fiir die Kolosser
gedeutet; in der Rede von der gegen die Menschen zeugenden Handschrift
2,14 wird die Vorstellung gefunden, «daB der Mensch und der Teufel
sozusagen einen Pakt, ein Gegenseitigkeitsabkommen geschlossen habeny;
der Ausdruck «die Zeit auskaufen» (4,6) meint «ein bestindiges und in-
tensives Warten auf Gelegenheiten, die Gott gibty» usw.). So kann dieser
Kommentar, obwohl der Verf. zweifellos ernsthafte Exegese getrieben
hat und die benutzte Literatur angibt, nicht als wissenschaftlich zuver-
lissige Laienauslegung bezeichnet werden. Man ist darum erstaunt, wenn
man Bieders Auslegung des Philemon-Briefes in die Hand nimmt, hier eine
v6llig andere, niichterne, knappe und ausreichende Laienerkldrung zu
erhalten, die durchaus anspricht und iiberzeugt. Das Biichlein ist nur
unnétig belastet durch einen an sich guten Anhang iiber «Christus und
die Sklaverei» und zwei sehr willkiirliche und zufillige weitere Anhinge
iiber die Stellung des Einzelnen in der Christusgemeinde und iiber geel-
sorgerliche Fragen.

Zuletzt ist W. Megers (Pfr. in Kiisnacht, Kt. Ziirich) Auslegung von
1. Kor.11—16 erschienen. Es ist schon seltsam, dall die Auslegung der
2. Hilfte des Briefes zuerst erscheint, aber das ganze Buch kann iiber-
haupt nur als befremdlich bezeichnet werden. Der Verf. hat zweifellos
wissenschaftliche Exegese getrieben (Literaturangaben fehlen freilich,
abweichende Auslegungsmoglichkeiten begegnen nur selten), bietet auch
nicht einfach Bibelstunden, wohl aber duflerst breite und vielfach nur als
willkiirliche Weiterdeutung des Textes zu bezeichnende Meditationen iiber
den Text (so wird aus 11, 33 «wartet aufeinandery das «aufeinander War-
ten> als <heilsgeschichtliches Grundgesetz» gefolgert; zu 13, 4 ff. wird
iiber die «14 Stationen des Weges der Liebe» reflektiert; aus dem heils-
geschichtlichen Satz «zuerst das Psychische, dann das Pneumatische» 15,
46 wird die seelsorgerliche Folgerung gezogen «zuerst das Natiirliche»
usw.). Die kleinsten Textabschnitte sind durch seltsam schlagzeilenartige
Ueberschriften gekennzeichnet (15,50 «Fiir Fleisch und Blut gesperrt»;
15,51 «Die vom Sterben Dispensierteny). Die ganze ausgelegte Brief-
hilfte wird unter das Schema des «Leibes Christi> gezwungen und der
Versuch gemacht, die Eucharistie als «die alles durchleuchtende und in



Rezensionen 233

sich sammelnde Mitte des Briefes» aufzuzeigen (S.41). Dem entspricht,
dall der Verf. den Text stark sakramentalistisch wund katholisierend
deutet (so wird in 11,20 eingetragen, dall die Eucharistie nicht mit der
Mahlfeier identisch, sondern «deren abschlieBender, kultischer Héhepunkt»
war; S.111 wird bemerkt, daB «gegen die Moglichkeit besonderer charis-
matischer Stdtten vom NT her kein entschieden verneinendes Wort ge-
sprochen werdeny konne; S.202 wird <eine eigentliche, sonst nicht mehr
lebendige Kirchensprache» verteidigt; 15,49 wird an den Begriff «eikon»
die Behauptung angekniipft, die Ikonen der &stlichen Kirche seien «nicht
infolge Zuriicksinkens in heidnische Bildanbetung» in den Gottesdienst
eingedrungen, sondern um dem des Lesens unkundigen Volk den Weg
Christi mit den ihm ergebenen Menschen in die leibhaftige, himmlische
Verklirung darzustellen usw.). Ueberhaupt findet sich eine Fiille will-
kiirlicher Deutungen und Eintragungen (11,3 soll zeigen, dal} sich in der
liebesméfigen Unterordnung der Frau unter den Mann die innertrinita-
rische Herrlichkeit des Verhiltnisses des Sohnes zum Vater spiegle; in
15, 47 wird die Jungfrauengeburt eingedeutet; S.54 ff. findet sich eine
phantastische Auslegung des Einsetzungsberichts usw.), mehrfach ist die
Ausdrucksweise dullerst iiberschwenglich (vgl. die Widmung «Der Ge-
meinschaft der Heiligen droben und hieniedeny, die Formulierungen auf
S.122, 228 3191f.), und ein Eingehen auf die dem modernen Menschen
unausweichliche Problematik mancher Textausfithrungen (etwa bei der
Anweisung iiber die Kopfbedeckung der Frauen im Gottesdienst 11, 2 ff.
oder beim Schweigegebot 14,34 f.) fehlt vo6llig. Eine wirkliche Laienaus-
legung fiir den Menschen von heute stellt dieser Kommentar darum in
keiner Weise dar.

Dem verschiedenen Charakter der einzelnen Kommentare entspricht die
verschiedene Zuverlissigkeit der Uebersetzungen. E. Schweizer druckt, was
an sich nicht nétig wire, die Ziircher Uebersetzung ab und korrigiert sie
an wenigen Stellen in der Erkldrung (z.B. 2,13 und 3,14). In den andern
Bindchen ist eine eigene Uebersetzung der Verfasser beigefiigt, die mehr-
fach recht problematisch ist. Maurers Uebersetzung ist im ganzen klar und
verstindlich und nur ganz gelegentlich problematisch (3,15 darf man
kotd dvdpwmov Aéyw nicht iibersetzen durch «ich gebe euch einen Vergleich
aus dem Menschenlebeny; 3,24 entspricht die lutherische Uebersetzung
¢Zuchtmeister auf Christus hin» statt «bis zu Christus» kaum der richti-
gen Erklidrung auf S.112; 4,25 darf man év t#) ’Apopia nicht durch «im
Arabischen» wiedergeben, auch wenn man den Text so deutet). Auch Bieders
Wiedergabe des Philemonbriefes ist ordentlich, was man von der des
Kolosserbriefes nicht sagen kann. Auf der einen Seite sind sehr hidufig
ohne jeden Grund dieselben griechischen Warter verschieden iibersetzt
(OéAnua 1,1 «Willensentscheid», 1,9; 4,12 «Wille»; Boaokela 1,13 «kénig-
liche Herrschaftssphiire», 4,11 «Reichy; évépyewa 1, 29 <eingreifende Wirk-
samkeity, 2,12 «Machterweisungy; mapomwtbuora 2,13 im selben Vers einmal
«Entgleisungen», einmal «Fehltritte»), auf der andern Seite finden sich
mehrfach unschéne oder fragwiirdige Uebersetzungen (1,1 «Bruder Timo-



234 Miszellen

theusy» statt «der Bruder T.»; 1, 15 darf man wpwtdétokog wdong kricewg nicht
iibersetzen <Erstgeborener vor aller Schopfungy: 1,23 «ausgekiindigty fir
knpuxdévro¢ und 4,12 «damit ihr den Stand haltets fiir orodfite sind un-
natiirliches Deutsch; 3,7 «als ihr in solchem eure Iixistenz hattet» fiir
8te étfTe und 3,15 «der Friede des Christus sei in euren Herzen die aus-
schlaggebende Instanzy sind Ueberinterpretationen). Am fragwiirdigsten
ist W. Meyers Uebersetzung von 1. Kor.11—16. Hier finden sich nicht nur
zahlreiche sprachliche Anstéfle (11, 18 <haben Spaltungen unter euch statty;
11, 31 «durchrichteny fiir doxpivw ; 12,12 «Vielzdhligkeity; 14,23 ist der
Konjunktiv «ihr wdret verriickty falsch), sondern viele Uebersetzungen
sind unrichtig oder problematisch (11, 10 ist «Zeichen ihrer Unterordnung
unter eine Macht» unerlaubte Uebersetzung, selbst wenn die damit ge-
gebene Interpretation wahrscheinlicher wire; 12,11 ist xaduwg Bolvletor
nicht iibersetzt; 13,1 «tonender Tingeltangel» fiir xoAkog Hyxwv ist vollig
falsch; 15,34 heiBt dmpiloa nicht <Glanzlosigkeits usw.). Daneben fehlt
es nicht an Inkonsequenzen (12,4 wird dimpéoeig mit «Verzweigungen in
der Zuteilungy», 12,6 mit «unterschiedliche Zuteilung» wiedergegeben; in
14,1 ff. findet sich ein fast ununterbrochener Wechsel in der Wiedergabe
von yAboon oder yhdoomg hakelv, so dall der Leser nicht wohl verstehen
kann, dall immer dasselbe iibersetzt werden soll; Zusiitze des Uebersetzers
werden nicht in Kleindruck wiedergegeben, etwa 11, 23. 28).

Es diirfte deutlich geworden sein, dall die neue Sammlung
eine solche Verschiedenheit der Methoden und wissenschaft-
lichen Voraussetzungen zulédlt, daB ein einheitlicher und dar-
um zuverldssiger Laienkommentar des NT nicht zustande
kommen kann. Und daran wird sich ohne Unterstellung der
Sammlung unter eine einheitliche Aufsicht schwerlich etwas
bessern lassen.

Ziirich. Werner Georg Kiimmel.

Miszelle.

Alttestamentliche Wortforschung.

Der Gottesname Rimmon.

Nur in der Geschichte von Naeman dem Syrer findet sich der akka-
dische Wettergott Rimmon im Alten Testament (2. Kén. 5, 18) erwihnt.
Akkadisch heiflit er Ramman, und nach einigem Schwanken (siehe das Ge-
nauere iiber frithere Lésungsversuche bei Brown-Driver-Briggs, 1. c. p. 942)
haben sich die Assyriologen auf die von Friedrich Delitzsch vorgeschlagene
Ableitung von akkadisch ramamu briillen und rimmu Gebriill (Deimel,
a.a. 0., S.401) geeinigt. Warum aber heilt der Gott hebrdisch rimmon
und nicht rammon? Sanda, II. Halbbd., 1912, S.43, hilt das hebriische



	Rezensionen

