
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 1 (1945)

Heft: 3

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


216 Rezensionen

il est bien évident que lorsqu'un médecin incroyant guérit un
incrédule, il y a bien un signe de la victoire remportée par
Jésus-Christ, mais personne n'en sachant rien, on peut se

demander s'il vaut la peine d'en parler.
Pour que le témoignage soit totalement rendu, il faut que

la parole, c'est-à-dire la prédication de la parole de Dieu,
accompagne le signe, que la proclamation de l'Evangile accompagne

la guérison ou l'approche de la mort. C'est ici que
devrait s'ouvrir le chapitre consacré à la collaboration du
pasteur et du médecin, ou au rôle pastoral qu'est appelé à

jouer le médecin chrétien, et en général à ces sujets que nous
avons mentionnés en tête de cet exposé. Cet examen serait
propre à montrer d'une manière plus complète la valeur d'une
profession qui tire sa signification, non du médecin qui l'exerce,
mais du Dieu qui la suscite.

En tout état de cause, c'est une grande chose pour un
homme d'être, par sa profession, un témoin de la victoire
remportée par le Christ.

Genève. Jaques Courvoisier.

Rezensionen.

Nathan Söderblom, Der lebendige Gott im Zeugnis der
Religionsgeschichte, nachgelassene Gifford-Vorlesungen, deutsch
hrsg. von Friedrich Heiler, München/Basel, Verlag Ernst
Reinhardt, 1942, XII, 386 S., Halbleinen Fr. 18.—.

In diesem posthumen Werk, das bereits in englischer und
schwedischer Ausgabe vorlag, als es von Heiler in Zusammenarbeit

mit einem früheren Schüler und einem Anglisten in
deutscher Sprache herausgegeben wurde, liegen zehn
Vorlesungen des 1981 verstorbenen bekannten Religionsforschers
vor, in denen er den «Grundformen persönlicher Religion»
nachgeht, wie sie sich aus der allgemeinen Religionsgeschichte
erheben lassen. Das Hauptinteresse ruht dabei auf dem
Verhältnis der menschlichen asketischen Uebung und der
göttlichen Tat in der Begegnung des Menschen mit der göttlichen
Welt. In wohldurchdachter Stufenfolge wird eine Reihe ver-



Rezensionen 217

schiedener Typen des religiösen Verhaltens herausgestellt,
die für das ganze Phänomen der Gottesbeziehung des
Menschen grundlegende Bedeutung besitzen. Während in der
Primitive göttliche Offenbarung und menschliche Uebung in
verschiedener Weise miteinander verknüpft werden, gewinnt die
letztere entscheidende Wichtigkeit im Yoga und erst recht im
Jainismus und Hinayana-Buddhismus, wo es zur Ausschaltung

des Gottesbegriffs in konsequenter Selbsterlösung kommt.
Dagegen spielt die göttliche Tätigkeit die Hauptrolle in der
Bhakti-Frömmigkeit des Hinduismus und des Mahayana, in
ausgezeichneter Weise, aber eigenartig umgestaltet, in der
prophetischen Religion der Iranier und der Israeliten und
merkwürdigerweise auch in der «Religion des guten Gewissens»

eines Sokrates. Aber bei aller geistigen Verwandtschaft
bilden sich zwei verschiedene Typen des Gottesumgangs in
diesen höheren Religionsformen heraus: auf der einen Seite
die zeitlose Mystik, auf der anderen Seite die auf einer
geschichtlichen Erlösungstatsache beruhende Glaubensverbindung

mit Gott. Der christliche Glaube aber erhält seinen
einzigartigen Charakter innerhalb des letzteren Typus durch die
Beziehung auf Christus als geschichtlichen Offenbarungsmittler

und auf das Kreuz als das entscheidende göttliche
Werk.

Diese kurzen Andeutungen über den Inhalt des vorliegenden
Buches können uns wohl den Gang und die Art der

Untersuchung, aber keineswegs den Reichtum der Stoffdarbietung
und die Fülle feiner Beobachtungen ahnen lassen, die von dem
Forscher mit diesen Vorlesungen einer empfänglichen
Zuhörerschaft geboten wurden. Auch der Leser wird sich gern
in diesen großzügigen Ueberblick über wichtige Erscheinungen

der Religionsgeschichte vertiefen, obgleich ihm manche
Wiederholungen und unausgeglichene Widersprüche stärker
auffallen werden als dem Hörer. Die unmittelbar aus den
Quellen schöpfende und sie reichlich darbietende Beherrschung

des Stoffs (der Herausgeber hat sich mit der genauen
Herkunftsangabe der vielen Zitate ein großes Verdienst
erworben!), hinter der die eigene Forschertätigkeit, vor allem in
der Behandlung Zarathustras, stark fühlbar wird, und die

sorgsam abwägende, jeder Ueberspitzung abgeneigte Darstel-



218 Rezensionen

lung, die eine umfangreiche Literatur zu verwerten weiß, wird
vielen als das eigentlich Meisterhafte dieser Vorlesungen
erscheinen. Am originellsten mag die weitgehende Würdigung
der Gläubigkeit eines Sokrates und ihre Konfrontierung mit
der Mystik Piatons berühren, am wirkungsvollsten der offene
Blick für das Einzigartige einer Erscheinung in aller Ver-
schlungenheit ihrer Geschichte bei der Würdigung des Alten
Testaments hervortreten.

Dagegen will die theologische Urteilsbildung, so sympathisch

ihre ungescheute Aeußerung trotz aller herkömmlichen
Abneigung dagegen in einer religionsgeschichtlichen Darstellung

berührt, nicht befriedigen: Hier erscheinen wichtige
theologische Begriffe, wie Mystik und Offenbarung, nicht genügend
präzisiert und darum mit einer schillernden Unbestimmtheit
behaftet, die es nicht zu letzter Klarheit kommen läßt. Mystik
ist, wenn als Bezeichnung der Religion auf einer höheren
Stufe und zugleich als Bezeichnung einer persönlich gearteten
Gemeinschaft mit Gott gehraucht (S. 252), ein viel zu
dehnbarer Begriff, als daß sich damit erfolgreich arbeiten ließe,
und hat eine unglückliche Verklammerung ganz verschiedener
Erscheinungen zur Folge. Offenbarung aber erscheint zu
wenig von der Jenseitigkeit und Verborgenheit Gottes geprägt
und rückt in unheimliche Nähe des «sicheren Instinkts», des

«feinen Takts», des «Empfindens der Persönlichkeit dafür,
was zu ihrem Wesen gehört und was nicht» (S. 235). Wenn
«Zarathustras Nachsinnen und Grübeln über die Probleme des

Menschen und des Gottesdienstes und der übernatürlichen
Mächte in einer plötzlichen Erleuchtung die Gewißheit
erzeugte, die ihn zum Propheten Ahuras machte» (S. 199), dann
rückt die Aussage in ein merkwürdiges Licht, daß «die
Begegnung einer einsamen Seele mit Gott zugrunde liege» (S.200).
Man fragt sich mit Recht, ob es nur die unglückliche Wirkung
einer ästhetisch-romantischen Ausdrucksweise ist, wenn in
dem letzten Kapitel über «die fortdauernde Offenbarung»
«Gott fortfährt, sich im Genius zu offenbaren» (S. 342; der
Verf. hat daneben die zutreffenderen Ausdrücke «fortdauernde
Schöpfung» oder «schöpferische Begabung» zur Verfügung),
so daß «die Geschichte aller Heldentaten» zu einer «Geschichte



Rezensionen 219

der fortdauernden Offenbarung Gottes» (S. 348) werden kann
und sogar die dunkle Ahnung des Gotteswillens in der
Geschichte in die Nähe der Offenbarung rückt, oder ob das, was
in solcher Plerophorie über das Sprechen des lebendigen
Gottes im Alten und Neuen Testament gesagt wird, prinzipiell
durchaus auf der gleichen Stufe mit aller heidnischen
Gottesahnung gesehen werden muß, mag es auch letztlich als
Vollendung dieser Ahnung erscheinen. Gerade wenn man den Satz,
daß «im Mosaismus (und entsprechend natürlich in der
Christusbotschaft!) nicht eine typische Stufe in der Entwicklung
der Religion, sondern eine artverschiedene Erscheinung, eine
Offenbarung im besonderen Sinne» festzustellen sei (S. 305),
in seinem ganzen Gewicht gelten lassen will, läßt sich die
Schlußfolgerung nicht vermeiden, daß bei so schwankender
Ausdrucksweise eine Verständigung über die entscheidende
theologische Frage an die Religionsgeschichte nicht möglich
ist. So mag man die zuversichtliche Aeußerung des Verf.s, die
der Herausgeber an den Eingang seines Vorworts stellt, «Ich
weiß, daß Gott lebt. Ich kann es beweisen durch die
Religionsgeschichte», als typischen Hinweis auf die ganze Problematik
der Offenbarungsfrage in der Religionsgeschichte nehmen und
sich von seinen Vorlesungen auf die Dringlichkeit der
Klärung dieses Fragenkreises erneut hinweisen lassen.

Basel. Walther Eichrodt.

Friedrich Cornelius, Indogermanische Religionsgeschichte, die
Entwicklung der indogermanischen Religion und Grundlinien

ihrer Fortbildung bei den indogermanischen
Einzelvölkern, München-Basel, Verlag Ernst Reinhardt, 328 S.,
Halbleinen Fr. 13.—.
Nach dem Haupttitel des Buches, der allein auf dem

Umschlag steht, erwartet man eine Darstellung der
gemeinindogermanischen (urindogermanischen) Religion. Diese umfaßt
aber nur die Seiten 54—88 (dazu die Anmerkungen S. 237 bis
262), d. h. etwa ein Fünftel des Ganzen. Daneben bietet das
Werk dem Untertitel gemäß die Ausweitung dieses Themas
nach oben («Die Weltreligionen der älteren und mittleren
Steinzeit»), nach außen («Die Indogermanen und ihre
Nachbarn») und nach unten («Die Glaubensentwicklung bei den



220 Rezensionen

indogermanischen Einzelvölkern in Grundzügen»; S. 89—216

und 262—316, also mehr als die Hälfte). Es ist m. W. der erste
Versuch, in dieser Weise die Religion der Indogermanen in
ihrem zeitlichen und Umweltszusammenhang zu behandeln —
ein durchaus notwendiger Versuch!

Freilich vermehrt diese weite Umschau die Schwierigkeiten
ins Unheimliche. Für das engere Thema sind die Quellen

die überlieferten Religionen (d. h. die Glaubensvorstellungen,
Kulte und religiös bedingten Gebräuche) der geschichtlichen
indogermanischen Einzelvölker und ihr religiöser
Wortschatz; dabei sind die Schwierigkeiten schon groß genug: was
ist daran gemein- oder urindogermanisch, was spätere
Entwicklung von innen heraus oder Entlehnung von außen her?
gab es überhaupt ein indogermanisches Urvolk? (wobei die
Tatsache zu größter Vorsicht mahnt, daß die romanischsprechenden

Völker mit den Sprechern der lateinischen
Grundsprache, den Latinern, ethnisch nur äußerst schwach
zusammenhängen!). Die weitere Fassung des Themas, wie sie in
dem Buch von Cornelius vorliegt, fügt diesen sehr heiklen
Fragen die noch viel schwierigeren der vorgeschichtlichen
Funde hei: Bestattungsformen, Gefäßtypen, Skelette,
Zeichnungen lassen sich nur ausnahmsweise einigermaßen sicher
oder wahrscheinlich bestimmten Völkern oder Sprachgemeinschaften

zuordnen, und die religiöse Deutung der Bestattungsformen

und Zeichnungen stellt neue Klippen in den Weg. Ist
sich Cornelius dieser Problemlage bewußt? Der erste Satz
des Buchs gibt darauf die Antwort: «Eine Religionsgeschichte
der Indogermanen kann heute noch nicht mehr sein als ein
Versuch. Aber auch dieser Versuch ist gerechtfertigt, wenn es
ihm gelingt, neue Wege einzuschlagen» (S. 7). Auch im
weiteren Verlauf finden sich noch da und dort solche einsichtige
Warnungstafeln (sie dürften freilich noch viel zahlreicher
sein!).

Welches sind nun aber die erwähnten «neuen Wege», die
der Verfasser einschlagen will? und sind sie gangbar? Wenn
ich recht sehe, sind es zwei Grundhaltungen, die ihn
bestimmen.

1. Als Irrwege lehnt er die bisher üblichen Deutungen aus



Rezensionen 221

Allegorie und Natursymbolik und die Heranziehung
ethnologisch fernliegender «Parallelen» ab. «Ich habe alle diese
Begriffe, als Totemismus, Fetischismus, Schattenseele usw.,
grundsätzlich vermieden, weil sie mir das wirkliche Verständnis

der religiösen Erscheinungen zu verbauen scheinen»
(S. 7 f.). Demgegenüber vertritt er die Forderung, daß auch die

primitiven Religionen ernst genommen werden: die Visionen
wurden gesehen, die innere Stimme gehört; Gebet, Mystik,

Zauberei und Magie sind Bemühungen, diese göttlichen Wirkungen
herbeizuführen. Mit dieser Auffassung mag C. weithin recht
haben. Nur werden ihm die Altphilologen (auch die Nicht-
rationalisten unter ihnen) schwerlich folgen, wenn er diese
echten urtümlichen religiösen Erlebnisse sogar Homer und
dem älteren Scipio zuschreibt: «Dem Dichter sind die Götter
ganz die visionäre Wirklichkeit, die sich nicht nur an
Festtagen zeigt, sondern jeden Augenblick in das Geschehen des

Alltags eingreifen kann» (S. 149) ; «Dort trug er in stillem
Gebete die Not des Vaterlandes und die eigenen Pläne den Göttern
vor; dort formten sich seine Entschlüsse, und weil er sie selbst
als göttliche Eingebung erlebte, konnte er das Volk auf seine
Siegesbahn mitreißen» (S. 190).

2. Der andere Grundgedanke aber ist — die Rassenlehre
und was damit zusammenhängt! Nur eine kleine Blütenlese:
«.. die bleibende Seelenstruktur unserer Rasse» (S.8), «... die
völkische Aufgabe der Religionswissenschaft» (S. 9), «wie
ganz anders mußte die Lehre» (der Aegypter vom Sonnengott)
«empfunden werden, als sie in ein Volk drang, das in seinen
lichten Haaren und himmelfarbenen Augen die Zeichen der
Verwandtschaft erblich an sich trug!» (S. 56), «Die nordische
Gottesvorstellung geht.. aus von einem Gott, der im eigenen

Herzen und Blute seine magische Wirkung tut» (ebenda),
«Der nordische Mann befahl, denn er fühlte sich als Gotteskind

zum Herrschen berufen» (S. 57), (mit dem durch die
Phönizier nach Korinth gekommenen Kultbrauch der Liebesgöttin)

«begann die sinnliche Entartung, die schließlich das
griechische Volk zerrüttet hat. Auch ihm ist die semitische
Ueberfremdung tötlich geworden» (S. 151), usw.! Am
deutlichsten vielleicht S. 206: «Wir haben es zweimal selbst erlebt



222 Rezensionen

— 1914 und 1933 — wie ein wunderbares Leuchten durch
unser Volk ging, vor dem die Nichtigkeit des Alltags schwand;
wie sich der Wille aller zu gemeinsamem Drang zusammenballte.

Ich wage die Deutung: diese überwältigende, leuchtende

Macht, welche die Geschichte ihres Volkes hegleitet,
meinten die Germanen mit Balder, dem schönsten der Götter.
Man mißverstehe meine Deutung nicht als Allegorie» (S.206f.).
Daß bei dieser Einstellung die Seitenhiebe gegen das Christentum,

das «ideengeschichtlich weit mehr eine Fortsetzung des

persischen und griechischen als des israelitischen Glaubens»
(S. 172 f.) sei, nicht fehlen, ist selbstverständlich: «Was
griechisches Suchen von seinem eigenen Glauben in das Judentum
hineingetragen hat, wie Jesus und seine Jünger das Minderrassige

aus diesem Glauben ausgestoßen und umgedeutet
haben, bis von semitischem Gut nur der Gottesnamen und
etliche geschichtliche Erinnerungen übrigblieben, und wie dann
die neu entstandene Religion wieder in alle die Wirrnisse der
Mischlingswelt hineinverstrickt wurde — das erzählt die
Geschichte des Urchristentums» (S. 173) ; «es läßt sich
belegen, daß bei der Ausgestaltung der christlichen Dreifaltigkeitslehre

der Gote Ulfilas entscheidend mitgewirkt und
germanische Denkart unbewußt zur Geltung gebracht hat»
(S. 210) ; «Die Geburtssage der Athena kann ich nicht als tiefe
religiöse Offenbarung empfinden, sondern nur als Priestergrübelei,

wie das entsprechende (ihr nachahmende) christliche
unigenitus» (S. 289).

So trägt das Buch seine Entstehungszeit (1940; nach S. 317

hat sich der Druck um zwei Jahre verzögert) nur zu deutlich
auf der Stirn geschrieben, und man ist versucht, über ein
solches Tendenzbuch des so kurzen tausendjährigen Reichs mit
Stillschweigen hinwegzugehen. Aber man weiß ja, daß so
manches Buch jener Zeit doch solide Forschung bietet und
einen Einschlag von Rassenfimmel nur zur Erreichung des
Placet erhalten hat. Auch von dem Werk von Cornelius möchte
ich doch glauben, daß es, obschon der Rassengedanke tief geht,
der ernsthaften Erwägung des oben genannten ersten Gedankens

und seiner Durchführung wert ist. Nachprüfung ist
freilich von der religionshistorischen, prähistorischen und



Rezensionen 223

sprachwissenschaftlich-philologischen Seite her im Ganzen und
in jeder Einzelheit nötig. Von der letzten Seite aus, über die
allein mir ein Urteil zusteht, muß ich feststellen, daß der
Verfasser in der Auswahl seiner Gewährsmänner keine glückliche

Hand gehabt hat, und daß seine selbständigen Vermutungen

auf Sprachgebieten, die er nicht beherrscht, regelmäßig
danebenhauen (dazu strotzen die in griechischer Schrift
angeführten Wörter und Namen von den schlimmsten Fehlern).
In den Gebieten, wo ich nachprüfen kann, entwickelt er viel
Phantasie und Gewaltsamkeit. Ich fürchte, daß es ihm auch
auf den andern Gebieten doch stark an der nötigen
Kritikfähigkeit und Vorsicht fehlt und er sich der Schwierigkeiten
und Gefahren seines überreichen Stoffs doch nicht genügend
bewußt war.

Von religionsgeschichtlichen Einzelheiten mag interessieren,

daß er mit der Anthroposschule als Urreligion den Glauben

an einen Gott annimmt.
Bern. Albert Debrunner.

Prophezei, Schweizerisches Bibelwerk für die Gemeinde,
Zürich, Zwingli-Verlag *.

Heinrich O. Kühner, Zephania, 1943, 74 S. u. 1 Karte, Fr. 3.— ;

Walter Zimmerli, 1. Mose 1—11, Die Urgeschichte, 1. Teil
1943, 311 S. u. 3 Bildtafeln, Fr. 7.— ; 2. Teil 1944, 256 S.,
3 Illustrationen, 5 Bildtafeln u. 1 Karte, Fr. 6.50; Robert
Brunner, Ezechiel, 1. Teil 1944, 296 S., Fr. 8.80; 2. Teil 1944,
175 S., Fr. 7.—.

Die fünf ersten Bändchen der at.lichen Reihe der «Prophezei»

dürfen im ganzen als gelungen bezeichnet werden. Diese
Auslegungen sind alle drei gut und lebendig geschrieben und
verstehen es, das Wort des AT den Menschen von heute
nahezubringen. Aber gerade wenn man das anerkennt — und
namentlich bei Ezechiel war die Aufgabe sicherlich nicht leicht

* Zum Titel «Prophezei» teilt der Zwingli-Verlag mit: «Der Name

unseres Werkes erinnert an die Schriftstudien und die Schriftauslegung
für die Gemeinde, wozu Zwingli und seine Mitarbeiter von 1525 im Chor
des Großmünsters täglich zusammenkamen. Was jene .Prophezei' genannten

Zusammenkünfte bezweckten, dasselbe bezweckt auch unser
Bibelwerk.»



224 Rezensionen

— und dem Unternehmen gute Aufnahme und Fortsetzung
wünscht, muß man doch auch im Interesse der Sache einige
kritische Bemerkungen vorbringen.

Zunächst fällt auf, wie stark die Verfasser grundsätzlich,
in der Art der Auslegung selber, auseinandergehen.

Kühner (Pfr., Hausvater des ref. Jugendheimes in Gwatt, Kt. Bern),
als Schüler von Wilhelm Vischer, beginnt mit dem Luther-Wort «Wiewohl
er — nämlich Zephanja — ein kleiner Prophet ist, so redet er doch mehr
von Christo denn viel andere große Propheten... » Entsprechend hört er
in seinem Bußruf «die Stimme der Kirche, der Gemeinde Jesu Christi»
(S. 28). Daß die Völker Gottes Namen anrufen 3,9, «Was ist das anderes
als das einmütige Bekenntnis zu Jesus Christus» (S. 55), und das Drohwort

gegen die Aethiopen 2,12 wird mit der Rolle des Aethiopen im NT,
des Kämmerers aus Mohrenland, erklärt (S. 38 f.). Wir lesen dann freilich
wiederum, von all dem habe Zephanja selber nichts gewußt (S. 29.53) :

War das auch Luthers Meinung? — Brunner (Lie. theol., Pfr. in Basel)
steht in der Auslegung Walter Lüthi nahe und vermeidet im ganzen Ver-
christlichung des Textes. Nur die messianische Weissagung Ez. 17, 22 ff.
versteht er von Golgatha und Jesus Christus (S. 227 f.), und zu 9, 4. 6, der
Zeichnung der zu Verschonenden mit dem Kreuz, fragt er: «Oder ist es
nicht erlaubt, hier an das Kreuz Christi zu denken?» (S. 120), wozu der
Text selber bei Alter und Verbreitung des Kreuzeszeichens um so weniger

nötigt, als gerade der mit der Zeichnung beauftragte Engel deutlich
die Züge des babylonischen Gottes Nebo trägt. — Sehr viel vorsichtiger
ist hier Zimmerli (Lie. theol., o. Prof. f. AT, Religionsgesch. u. oriental.
Sprachen in Zürich), der auch Gen. 3,15 nicht als «Protevangelium» gelten

läßt: «Sorgfältiges Lesen der Textworte verwehrt... diese Deutung.
Sie verbirgt den Text in einer Richtung, die ihm nicht innewohnt.» «Um
der Sauberkeit der Auslegung willen» soll die christliche Gemeinde ihr
Wissen um Christus als den Besieger des Satans «nicht dort eintragen,
wo von einem Sieg gar nicht geredet sein will» (S. 215 f.). Auch hei der
sehr feinen Auslegung der Kainsgeschichte führt erst ein Ausziehen und
Verlängern der Gedanken des Textes in die christliche Gedankenwelt hinein

(S. 300 f.) ; die beliebte Deutung des Kainszeichens auf das Kreuz
Christi wird wohlweislich vermieden.

Ist diese Divergenz, die immerhin auch einfachen Lesern
auffallen und zu denken geben mag, in der ganzen theologischen

Lage begründet, so sollte es sich in den nachstehend
genannten Fällen nicht um irgendwelche Fragen des

Standpunktes, sondern ganz einfach um richtig oder unrichtig
handeln. Denn ist, um ein bekanntes Wort zu variieren, für
die Gemeinde gerade das Beste gut genug, so bedeutet das in
unserem Falle eine Auslegung, die — selbstverständlich ohne



Rezensionen 225

den wissenschaftlichen Ballast — doch nach allen Seiten
wissenschaftlich wohl fundiert ist. Und dieser Forderung
wird nicht überall Genüge geleistet.

Richtige Abgrenzung der Einheiten gilt heute mit Recht als erstes
Erfordernis für die Auslegung der Prophetenhücher. Kühner setzt sie z. B.
in Zeph. 3 zu groß an und nimmt gar die Völkerspriiche 2,4—15 zu einer
Einheit zusammen und erklärt sie aus diesem angeblichen Zusammenhang;

wie aber ein Prophetenwort aussieht, das tatsächlich die Völker der
Reihe nach vornimmt, lehrt ein Vergleich von Amos 1, 3 ff. — Das Speisopfer

(minchä), das die Völker Jahwe einst bringen werden 3,10,
versteht K. nach Analogie von 1, 7 als Opfermahlzeit und kommt von da zum
Gleichnis vom großen Abendmahl Luk. 14,16 ff. und zum Herrenmahl:
aber anders als zäbach 1, 7 ist minchä niemals Opfermahlzeit, womit sich
auch der Sprung ins NT erledigt. — Wenn K. die geschichtliche Lage im
7. Jahrh. mit den Worten zeichnet: «Unter des frommen Hiskia Nachfolgern

Manasse und Amon suchte Jerusalem seinen Schutz nicht mehr bei
Gott..., sondern hei mächtigen Nachbarn, vornehmlich bei Assur> (S. 6),
so läßt das nicht erkennen, daß Juda einfach seit Ahas' Entscheidung 734

assyrischer Vasall war, wie S. 40 halbwegs andeutet. — Darüber, ob Ze-
phanjas Auftreten durch die Skythen veranlaßt ist, mag man verschiedener

Meinung sein. Aber es geht jedenfalls nicht an, es damit abzulehnen,
daß die Skythen Jerusalem nicht berührt haben (S. 16) ; gibt es denn keine
unerfüllten Weissagungen im AT? — Moab und Ammon werden charakterisiert

als «ungemütliche Nachbarn, die immer wieder versuchten, sich
Randgebiete Israels anzueignen:» (S. 34). Aber nicht nur in Moab hat man
nach Erweis der Mesa-Inschrift die Sache anders angesehen; auch nach
dem AT selber (2. Sam. 8 u. 10) war Israel dabei nicht nur der leidende
Teil. Wenn Zephanja hier die «nationale» Seite vertritt, so läßt sich das

aus der damals notwendigen Konzentration aller israelitischen Kräfte
verstehen. Aber es zeigt auch die Gefahr solcher Haltung und damit einen
bezeichnenden Unterschied gegenüber einem Arnos, der denselben Völkern
das Gericht androht für das, was sie nicht Israel speziell angetan haben,
sondern was Unrecht an sich ist (1,13; 2,1). So wäre denn auch ein Wort
wie 2, 7. 9, Israel werde über seine Nachbarn triumphieren, sie ausplündern

und beerben, bei Arnos schlechterdings undenkbar. — Auf dem Kärtchen

S. 25 sind Ekron und Gath viel zu weit nördlich eingezeichnet. —
Daß der Begriff des Monotheismus der Bibel fremd sei und aus der
allgemeinen Religionsgeschichte stamme (S. 36), wird mancher mit Verwunderung

lesen. Es gilt in der Tat für das ältere Israel, und soweit möchte
man sich dieses Zugeständnisses freuen. Aber schon für Deuterojesaja
stimmt es nicht mehr und noch weniger für die Gesamttendenz der
israelitisch-jüdischen Religion, die damit merkwürdig verkannt wird. Es ist doch

wirklich kein Zufall, daß drei so ausgesprochen monotheistische Religionen

wie Judentum, Christentum und Islam alle im AT wurzeln. Vor einer
Ueberschätzung des rein numerischen Verhältnisses hat schon der Reli-

15



226 Rezensionen

gionspsychologe W. James gewarnt, ebenso G. v. d. Leeuw, Phänomenologie

der Religion § 20,3; aber braucht man darum nun so ins andere
Extrem zu fallen?

Auch bei Brunner ist allerhand zu beanstanden. Das «im 30. Jahr, am
5. Tag des 4. Monats» Hes. 1,1 kann doch unmöglich Altersangabe (I. S. 5 f.)
sein — es sei denn, man ändere den Text entsprechend — womit alle
Spekulationen über Ezechiels Aussichten als Priester hinfallen. — Bei bän-
ädäm denken wohl wir, aber nicht der Hebräer an «Adamskind» (S. 26 f.).
Vgl. dazu Ludwig Koehler in der ThZ 1945/1, S. 77 f. — Daß das Essen
der Schriftrolle 3,1—3 nicht auf die Inspiration gehe (S. 38 f.), ist nach
den bekannten Parallelen schwer glaublich. —• In 4, 5 sind die 190 Tage
nicht «die besser bezeugte Zahl» (S. 65), sondern aus inneren Gründen
wird in diesem Fall der griechische Text dem hebräischen vorgezogen. —
Die dem Propheten anbefohlene Prozedur mit dem Schermesser 5,1—5
bedeutet trotz 2. Sam. 10,1 ff. keine Selbstentehrung Gottes (S. 74 f.) ; auf
eine Selbstidentifikation mit Gott führt hier nichts, vgl. vielmehr Jes. 7, 20.

— Dafür, daß 5,5 nicht räumliche Mitte gemeint sei, wird der Ausdruck
«Nabel der Erde» 38,12 geltend gemacht (S. 83 f.), der doch gerade der
bekannte Terminus für den Erdmittelpunkt ist. — Für c. 6 f. nimmt Br.
Calvins Deutung auf das bereits gefallene Nordreich auf (S. 90 ff.), die
sich sehr schwerfällig auswirkt und auch ganz unnötig ist, wo der Name
«Israel» längst auf das Südreich übergegangen ist. — Die 70 Männer 8,11
brauchen ebensowenig Anspielung auf Num. 11,16 ff. (S. 112) zu sein als
die 25 Männer 8,16 auf die Priesterklassen 1. Chron. 24 (S. 116 f.) ; auf
Priester deutet hier nichts, und die Zahl ist als ungefähre gegeben usw.

Den Verfassern der beiden Prophetenauslegungen kam sehr zugute,
daß sie die Zürcher Bibel vor sich hatten, in der eine so ungeheure Arbeit
steckt. Brunner hält sich denn auch, soviel ich sehe, durchgängig an sie;
auch die paar textlichen Noten sind ihr entnommen. Ist es dann aber
überhaupt noch notwendig, den ganzen Text und in fetten Lettern abzudrucken,
zumal dort, wo die Erklärung sehr summarisch wird? Besitz der Zürcher
Bibel darf bei den Lesern der «Prophezei» doch wohl vorausgesetzt werden.

Dadurch ließe sich zugleich mit dem Umfang auch der jetzt doch
ziemlich hohe Preis um ein beträchtliches, vielleicht bis auf die Hälfte,
reduzieren, was der Verbreitung zugute kommen müßte. — Kühner
gestattet sich einige Abweichungen von der Zürcher Bibel; ein paarmal
folgt er anderen Konjekturen, meist bleibt er aber einfach beim überlieferten

Text, auch da, wo der Rhythmus u. a. denselben als nicht in
Ordnung erweist. — Bei beiden aber erhält der Leser trotz gelegentlicher
Hinweise niemals den vollen Eindruck, wie schlecht der Text oft ist und
wie unsicher und schwierig dementsprechend auch die Auslegung. Und
ähnliches gilt von den literarkritischen Problemen, die gerade Ezechiel
heute fast zum schwierigsten Buch des AT machen: die Frage des
(babylonischen oder palästinischen?) Standortes, der Doppelfassungen, der
unechten Stücke usw., die sich alle auch in der Auslegung sehr stark
auswirken; so mancher an sich guten Bemerkung wird da einfach der Boden



Rezensionen 227

unter den Füßen weggezogen. Gewiß kann man fragen, wieweit eine
volkstümliche Auslegung auf dergleichen eingehen müsse und könne. Aber
etwas mehr von diesen Schwierigkeiten müßte doch zum Ausdruck
gebracht werden, schon um nicht eine falsche Sicherheit aufkommen zu
lassen; auch eine allgemeine Orientierung über die besondere Art der
prophetischen Bücher und ihre Probleme wäre dringend zu wünschen.

Seihständigen wissenschaftlichen Wert hat Zimmeilis Urgeschichte, mit
der er auch ein bestimmtes Programm verfolgt, nämlich dem zunehmenden

Auseinanderfallen der wissenschaftlichen Arbeit und der Auslegung
für die Gemeinde ein Ende zu machen. «Diese Trennung ist nicht vom
Guten. Die beiden Auslegungsweisen müssen sich wieder finden, sonst
nehmen beide Schaden. Es gibt nicht zweierlei Wahrheit der Bibelauslegung,

sondern nur die eine. Dieser einen Wahrheit möchte die vorliegende

Auslegung dienen. Sie glaubt, daß die Gemeinde ein Recht hat, von
der reichen Beleuchtung zu wissen, die das alttestamentliche Bibelwort
durch die wissenschaftliche Arbeit der letzten Generationen und die
Erschließung der alten vorderorientalischen Welt... erfahren hat. Sie hat
ein Recht darauf, nicht nur durch unkritisch-apologetische Tendenzschriften,

die sich ängstlich vor jeder Umzeichnung des alten Welt- und
Geschichtsbildes hüten, darüber belehrt zu werden. Die Schulung der
Gemeinde in der Unterscheidung des Wesentlichen vom Unwesentlichen ist
oft aus übergroßer Scheu ganz unterblieben... Aber auch die
wissenschaftliche Forschung wird sich der Frage nach dem Zeugnisgehalt des
AT in der nächsten Zeit wieder entschlossener zuwenden müssen, als es
wohl zuzeiten geschehen ist» (I S.Y f.). Und damit macht Z. auch selber
Ernst. Mit den wissenschaftlichen Ergebnissen macht er die Leser ebenso

geschickt wie entschieden bekannt. Ohne sich auf die ja vielfach umstrittenen

Details der Quellenscheidung einzulassen, legt er seiner Auslegung
nicht den Gesamttext der Genesis zugrunde, sondern, wie es Gunkel
eingeführt hat, die von der Kritik herausgeschälten Quellenschriften. Der
Apologetik, die sich so zäh gerade an diese ersten Blätter der Bibel heftet,
erklärt er offen den Krieg. Die sachliche Unvereinbarkeit von c. 1 und c. 2,

die Begrenztheit des Welt- und Geschichtsbildes, all die naturwissenschaftlichen,

historischen und sprachlichen Unmöglichkeiten werden nicht
verschleiert. Weder den sieben Tagen der Schöpfung noch den abnorm hohen
Lebensaltern von c. 5 liegt eine andere Zeitrechnung zugrunde als die
übliche. Die Cheruben von 3, 24 und die Göttersöhne von 6,1—4 sind
Gestalten der altorientalischen Mythologie, die Sintflut, die Yiergliederung
der Weltzeit, jene hohen Lebensalter, vielleicht auch der Sabbat babylonischer

Herkunft. Das Reden der Schlange ist märchenhaft und die dogmatische

Lehre vom Urständ und von der Sünde zu Unrecht in die ersten
Kapitel eingetragen. Auch der stufliche Unterschied zwischen AT und
NT wird niemals verwischt, so oft auch der Blick über die Schranken
des ersteren in den Bereich des letzteren hinüberschweift. Ueberall
verlangt und erstrebt er eine bewußt nüchterne Exegese, die sich an den
Wortlaut des Textes und seinen Zusammenhang hält und nichts Fremdes

15*



228 Rezensionen

einträgt. — Auf der anderen Seite ist es ebenso sein Anliegen, aufzuzeigen,

um was für Fragen es letztlich in diesen Kapiteln geht, wie sie
beantwortet werden und wie der Erzähler auch die zunächst disparaten primitiven

oder aus der Umwelt entnommenen Stoffe seinen besonderen Zwek-
ken dienstbar zu machen versteht. Auch das ist im allgemeinen famos
gelungen; man lese etwa die Auslegung von c. 3. Ich wüßte kaum ein Buch,
das so sehr geeignet ist, Menschen, die der wissenschaftlichen Arbeit an
der Bibel zunächst fremd und eher ablehnend gegenüberstehen, davon zu
Uberzeugen, daß dieselbe notwendig und berechtigt ist und daß sie nicht
bloß destruktiv wirkt, sondern wirklich auch ein besseres Verständnis
zu erschließen vermag.

Eine andere Frage ist, ob nicht Z. gelegentlich doch der Versuchung,
mehr im Text zu finden, als wirklich drin steht, erlegen sei. Darf man
bei c. 1 wirklich von einer Schöpfung aus dem Nichts reden (I S. 27), wo
die Urflut 1, 2 so deutlich die chaotische Urmasse darstellt, aus der die
Weisheit des Schöpfergottes dann die geordnete Welt herauszuholen
versteht? Liegt im Schöpferwort 1, 3 ff. auch schon das Gotteswort vom Sinai
und Gottes ganzer Plan mit seinem Volk und der Menschheit (I S. 43 f.)
Geht der von Noah seinen Zeitgenossen gebrachte «Trost» (5, 29) auf jenes
nach Ablauf der Flut dargebrachte Opfer 8, 20 ff. (II S. 24), das so gar
nicht als erstes seiner Art betont ist, statt auf die Erfindung des Weinbaues

(9, 20 ff., vgl. Ri. 9,13) Beweist der Gebrauch von «erkennen» für
den ehelichen Umgang wirklich ein besonders tiefes Verständnis dieser
Beziehung (I S. 258 ff.), wo das Akkadische genau denselben, andere
semitische Dialekte ähnliche Ausdrücke dafür haben?

Den gemeinsamen Nenner für wissenschaftliche und
gemeinverständliche Auslegung sieht Zimmerli in dem heute ja
auch sonst stark betonten Zeugnischarakter des Bibelwortes:
die biblischen Schriftsteller sind, jeder in seiner Art, Zeugen
von Gottes Tun, Herrlichkeit und Königtum. Das wird dem
Leser fast auf jeder Seite des Buches eingehämmert. Wir
hören vom jahwistischen, elohistischen, priesterlichen Zeugen;

jede Sondernotiz und auch der Redaktor, der die
Quellenschriften zusammengearbeitet und dem Text ungefähr die
jetzige Gestalt gegeben hat, stellen neue Zeugen in diesem
Chor dar. — Gegenüber der dogmatischen Auffassung, die
überall in der Bibel absolutes Gotteswort fand, hat diese ohne
Frage den Vorzug, daß sie dem religiösen Gesichtspunkt,
unter dem die im AT vereinigte Literatur gesammelt und weithin

auch schon entstanden ist, gerecht wird, ohne darüber das
menschlich Subjektive, das Zeitgebundene und der
Irrtumsmöglichkeit Unterworfene, das wir nun einmal sehen gelernt
haben, zu ignorieren. Aber wie das nun zum beherrschenden



Rezensionen 229

Gesichtspunkt gemacht wird, scheint mir doch einen an sich
berechtigten und wertvollen Gesichtspunkt zu überspitzen und
damit für manche Leser geradezu um seine Wirkung zu
bringen.

So will Gen. 1 eben doch nicht nur Zeugnis ablegen von der Schöpfung,

sondern auch ihren tatsächlichen Hergang beschreiben. Daß die
ursprünglichen Einzelstücke oft ganz andere Interessen verfolgten, deutet
Z. gelegentlich selber an. Auch die Freude am Fabulieren und am
Guterzählen hat oft Gestalt und Wortlaut bestimmt, und manche Zusätze
haben erklärenden oder harmonistischen Zweck usw. — Daß die verschiedenen

Zeugenaussagen öfter, und nicht bloß in Nebensachen, auseinandergehen,

muß Z. selber zugeben. Aber ist es nun wirklich so, daß sie
«nicht gegeneinander reden, sondern miteinander ein um so volleres Lob
des einzigen Herrn singen wollen>? Man mache sich klar, was es bedeutet,
wenn der «priesterliche Zeuge> in seiner Darstellung auf Paradies und
Sündenfall verzichtet und die Menschen von Anfang an in die heutige Welt
treten läßt; und dies nicht etwa in der Absicht, die ihm sehr wohl
bekannte Darstellung des «jahwistischen» Zeugen zu ergänzen, sondern sie
zu verdrängen. Statt daß die verschiedenen Stimmen also harmonisch
zusammenklingen, ist es vielmehr so, daß die eine die andere überschreit
und niederschreien will. Daß ihr das nicht gelang, daß vielmehr der
Redaktor sich bemüßigt fühlte, das ältere Werk doch aufzunehmen und in
den vom jüngeren gebildeten Rahmen einzufügen, ist eine Sache für sich.
Wieweit er damit eine bis ins einzelne gehende Auffassung des
kombinierten Textes verband, wieweit es ihm nur darum zu tun war, möglichst
wenig verlorengehen zu lassen, bleibt eine offene Frage. Eine wirkliche
höhere Einheit ist dabei nicht oder jedenfalls nur ganz im groben
herausgekommen; sonst ließe es sich gerade die vorliegende Auslegung
sicherlich nicht nehmen, den Gesamttext zugrunde zu legen und nicht die
Quellenschriften.

Basel. Walter Baumgartner.

Eduard Schweizer, 1. Petrusbrief, 1942, 86 S., Fr. 3.40; Christian

Maurer, Galaterbrief, 1943, 204 S., Fr. 6.—; Werner
Bieder, Kolo sserbrief, 1943, 317 S., Fr. 7.- ; Werner Bieder,
Philemonbrief, 1944, 104 S., Fr. 3.80; Werner Meyer, 1.

Korinther 11—16, Leib Christi, 1945, 344 S., Fr. 8.75.

Die Aufgabe, die nt.lichen Schriften für einen weiteren
nichttheologischen Leserkreis allgemeinverständlich zu erklären,

ist im letzten halben Jahrhundert im deutschen Sprachbereich

mehrfach in Angriff genommen worden. So erschien
zu Beginn dieses Jahrhunderts in drei Auflagen die sog.
«Gegenwartsbibel», eine sehr bedeutende Leistung auf dem



230 Rezensionen

Boden der liberalen Theologie. Nach dem ersten Weltkrieg
trat im gleichen Verlag an ihre Stelle das «Neue Göttinger
Bibelwerk», das ebenfalls weitgehend eine sehr selbständige
und wissenschaftlich zuverlässige Leistung darstellte. Zwei
weitere für die Gemeinde bestimmte Reihen wurden nicht
fertiggestellt, waren auch von geringerer Bedeutung. Alle
diese populären Bibelwerke waren aber infolge der Verhältnisse

kaum mehr im Buchhandel erhältlich, und so war es
durchaus zu begrüßen, daß ein schweizerischer Verleger sich
die Aufgabe stellte, ein neues Sammelwerk allgemeinverständlicher

Bibelauslegungen an die Hand zu nehmen.
Vom nt.lichen Teil dieser Sammlung sind bisher 5 Bändchen

erschienen. Was jenen früheren Werken ihren hohen
Gesamtwert gab, war ihr wissenschaftlicher Gesamtcharakter
und die Einheitlichkeit ihrer Anlage. Die bisher vorliegenden
Bände der neuen Sammlung lassen nun freilich diese Einheitlichkeit

in stärkstem Maße vermissen, und dazu kommt, daß
diese Arbeiten in ihrem wissenschaftlichen Charakter völlig
ungleichartig sind. Der darin zutage tretende Mangel einer
einheitlichen Leitung des ganzen Unternehmens bewirkt, daß
auf diese Weise eine auch nur in den großen Zügen einheitliche

Erklärung des ganzen NT nicht zustande kommen kann.
So muß das Urteil über die einzelnen Bände denn auch sehr
verschieden lauten.

Am meisten nähert sich dem Ziel einer wissenschaftlich wirklich
begründeten und doch allgemeinverständlichen Texterklärung die
Auslegung des 1. Petrus durch E. Schweizer (Dr. theol., Pfr. in Neßlau/Kt. St.

Gallen, Priv.-Doz. f. NT in Zürich). Der Verf. bietet in der Einleitung
eine kurze Erörterung des historischen Problems des Briefes, bei der die
Schwierigkeit der traditionellen Verfasserangabe gut erörtert, aber keine
klare Lösung des Problems geboten wird; eine Angabe der benutzten
Literatur fehlt nicht. Die Erklärung ist kurz, nicht immer leicht
verständlich, umgeht die religionsgeschichtlichen Fragen nicht und achtet
in erfreulicher Weise auf den sachlichen Sinn der Textaussagen. So sehr
man sich darum hier auf sicherem exegetischem Boden fühlt, so sehr sind
doch zwei wesentliche Fehler zu bemängeln. Die dem heutigen Leser
fremdartigen Vorstellungen und Begriffe (eschatologische Naherwartung,

Präexistenzvorstellung, «Hirt und Hüter eurer Seelen» 2, 25) werden

nicht so grundlegend besprochen, daß dem heutigen Leser die sachliche

Bedeutung dieser Vorstellungen deutlich würde. Und dann
berücksichtigt die Erklärung die Schwierigkeiten, die der moderne Leser gewis-



Rezensionen 231

sen Vorstellungen des Textes gegenüber empfinden muß (Höllenfahrt,
Satansvorstellung), nicht, so daß der Leser in der Auseinandersetzung
mit dem Text keine ausreichende Hilfe erhält. Doch hindern diese Mängel
nicht, daß die erfreulich kurze Auslegung als wirklich wissenschaftlich
begründet dem Leser eine wertvolle Hilfe bieten kann.

Diese wissenschaftlich begründete Sicherheit spürt man nicht in gleicher

Weise in C. Maurers (Dr. theol., Pfr. in Beggingen, Kt. Schaffhausen)
Erklärung des Galaterbriefs. Die historischen Fragen (Vergleich des

Gal. mit Act., Bekehrung des Paulus, gewaltsame Auslegung des AT in
3,16) werden allzu kurz und unentschieden erörtert, ein Literaturverzeichnis

fehlt. Wohl bemüht sich M. da und dort, den religionsgeschichtlichen

Hintergrund einzelner Textausführungen aufzuzeigen (etwa
betreffs der jüdischen Einschätzung Abrahams 3, 6) oder schwer verständliche

biblische Begriffe auf breiter Basis zu erklären. Aber an einer
Reihe von Stellen, die besonders schwer verständlich sind (etwa beim

Begriff des «Mittlers» 3,20, bei den «Malzeichen Jesu» 6,17), wird nur
ganz im Vorübergehen eine mögliche Auslegung geboten, aber weder die
Schwierigkeit noch die Mehrdeutigkeit des Textes aufgezeigt. Zu loben
ist Maurers Bemühen, den heutigen Leser anzureden, indem die
zeitgebundene Erörterung des Paulus auf unsere Verhältnisse angewandt
wird. Aber dabei gerät M. immer wieder in den Predigtstil, häuft
praktische Beispiele (S. 92 f.), rhetorische Fragen (S. 9 f.), erörtert die
Probleme des heutigen Menschen ohne Beziehung auf den Text (S. 158 f.).
Dazu kommen überspitzte Formulierungen («Die Kirche hat nicht die
Aufgabe, ihre Glieder dazu zu erziehen, dem Fortbestand dieser Welt
zu dienen, indem sie sich unbesehen in den Dienst des Staates und der
Kultur stellen» S. 16 f. ; vgl. auch die Bemerkungen über Glaube und
Liebe S. 153 f.) und schwerlich zu rechtfertigende Behauptungen («Die
Geschichte des Volkes Israel in den Jahrhunderten vor Christus hatte
eine Entwicklung eingeschlagen, die keinen andern Ausweg mehr übrigließ

als den offenen Widerstand gegen den Messias» S. 27), die zeigen,
daß wir uns hier nicht immer auf sicherem exegetischem Boden fühlen
dürfen.

Das ist noch viel stärker der Fall in W. Bieders (Dr. theol., Pfr. in
Glarus) Auslegung des Kolosserbriefes. Schon durch seinen unverhältnismäßigen

Umfang beweist diese Arbeit, daß hier nicht wissenschaftliche
Exegese für Laien, sondern Bibelstunden dargeboten werden. Diese Breite,
die eine tödliche Langeweile erzeugt, entsteht nun aber nicht durch
Anwendung des Textes auf die Gegenwart (solche Bezugnahme findet sich
im Gegenteil sehr selten und unvermittelt, etwa S. 198, 200, 237), sondern
durch eine reichliche, Wiederholungen nicht scheuende Reflexion über
jedes Wort des Textes (vgl. etwa die Auslegung von 3,8.11.12), die
mehrfach zu Ueberforderungen einzelner Aussagen führt (so wird an
1,23 «dessen Diener ich geworden bin» die Reflexion angehängt, daß
Paulus einmal eine Zeitlang in seinem Leben «meinte, Herr zu sein über
sein Leben»; und aus 4,11 «Mitarbeiter aufs Gottesreich hin» wird sogar



232 Rezensionen

geschlossen, daß den dort genannten Missionaren «die Verkündigung der
kommenden Himmelsherrschaft das zentrale Anliegen gewesen» sei, während

Paulus das Gewicht auf den gegenwärtigen Christus lege). Das
historische Phänomen der im Kol. bekämpften synkretistischen Gnosis
wird dem Leser nicht wirklich klargemacht, die Vorstellung der
«Weltelemente» wird nicht ausreichend erklärt, und die historischen
Unterschiede der Situation des Paulus zur unseren (Erwachsenentaufe, nicht
Kindertaufe; Bekehrungstheologie, nicht Volkskirche; vgl. auch die
Ausführungen zu 3, 9) kommen nicht ins Gesichtsfeld. Dazu kommt eine Fülle
problematischer Auslegungen (zu 1,14 wird bemerkt: «Weil wir die

Sündenvergebung nur ,in Christus' haben, so ist die Bitte um Vergebung
nicht ausgeschlossen, sondern gerade in diesem Bekenntnis eingeschlossen»;

2,1 wird die Gefangenschaft des Paulus als Kampf für die Kolosser
gedeutet; in der Kede von der gegen die Menschen zeugenden Handschrift
2,14 wird die Vorstellung gefunden, «daß der Mensch und der Teufel
sozusagen einen Pakt, ein Gegenseitigkeitsabkommen geschlossen haben»;
der Ausdruck «die Zeit auskaufen» (4, 6) meint «ein beständiges und
intensives Warten auf Gelegenheiten, die Gott gibt» usw.). So kann dieser
Kommentar, obwohl der Verf. zweifellos ernsthafte Exegese getrieben
hat und die benutzte Literatur angibt, nicht als wissenschaftlich
zuverlässige Laienauslegung bezeichnet werden. Man ist darum erstaunt, wenn
man Bieders Auslegung des Philemon-Briefes in die Hand nimmt, hier eine

völlig andere, nüchterne, knappe und ausreichende Laienerklärung zu
erhalten, die durchaus anspricht und überzeugt. Das Büchlein ist nur
unnötig belastet durch einen an sich guten Anhang über «Christus und
die Sklaverei» und zwei sehr willkürliche und zufällige weitere Anhänge
über die Stellung des Einzelnen in der Christusgemeinde und über
seelsorgerliche Fragen.

Zuletzt ist W. Meyers (Pfr. in Küsnacht, Kt. Zürich) Auslegung von
1. Kor. 11—16 erschienen. Es ist schon seltsam, daß die Auslegung der
2. Hälfte des Briefes zuerst erscheint, aber das ganze Buch kann
überhaupt nur als befremdlich bezeichnet werden. Der Verf. hat zweifellos
wissenschaftliche Exegese getrieben (Literaturangaben fehlen freilich,
abweichende Auslegungsmöglichkeiten begegnen nur selten), bietet auch
nicht einfach Bibelstunden, wohl aber äußerst breite und vielfach nur als
willkürliche Weiterdeutung des Textes zu bezeichnende Meditationen über
den Text (so wird aus 11,33 «wartet aufeinander» das «aufeinander Warten»

als «heilsgeschichtliches Grundgesetz» gefolgert; zu 13, 4 ff. wird
über die «14 Stationen des Weges der Liebe» reflektiert; aus dem

heilsgeschichtlichen Satz «zuerst das Psychische, dann das Pneumatische» 15,

46 wird die seelsorgerliche Folgerung gezogen «zuerst das Natürliche»
usw.). Die kleinsten Textabschnitte sind durch seltsam schlagzeilenartige
Ueberschriften gekennzeichnet (15,50 «Für Fleisch und Blut gesperrt»;
15,51 «Die vom Sterben Dispensierten»). Die ganze ausgelegte Briefhälfte

wird unter das Schema des «Leibes Christi» gezwungen und der
Versuch gemacht, die Eucharistie als «die alles durchleuchtende und in



Rezensionen 233

sich sammelnde Mitte des Briefes» aufzuzeigen (S. 41). Dem entspricht,
daß der Verf. den Text stark sakramentalistisch und katholisierend
deutet (so wird in 11, 20 eingetragen, daß die Eucharistie nicht mit der
Mahlfeier identisch, sondern «deren abschließender, kultischer Höhepunkt»
war; S. 111 wird bemerkt, daß «gegen die Möglichkeit besonderer
charismatischer Stätten vom NT her kein entschieden verneinendes Wort
gesprochen werden» könne; S. 202 wird «eine eigentliche, sonst nicht mehr
lebendige Kirchensprache» verteidigt; 15, 49 wird an den Begriff «eikon»
die Behauptung angeknüpft, die Ikonen der östlichen Kirche seien «nicht
infolge Zurücksinkens in heidnische Bildanbetung» in den Gottesdienst
eingedrungen, sondern um dem des Lesens unkundigen Volk den Weg
Christi mit den ihm ergebenen Menschen in die leibhaftige, himmlische
Verklärung darzustellen usw.). Ueberhaupt findet sich eine Fülle
willkürlicher Deutungen und Eintragungen (11, 3 soll zeigen, daß sich in der
liebesmäßigen Unterordnung der Frau unter den Mann die innertrinita-
rische Herrlichkeit des Verhältnisses des Sohnes zum Vater spiegle; in
15, 47 wird die Jungfrauengeburt eingedeutet; S. 54 ff. findet sich eine
phantastische Auslegung des Einsetzungsberichts usw.), mehrfach ist die
Ausdrucksweise äußerst überschwenglich (vgl. die Widmung «Der
Gemeinschaft der Heiligen droben und hienieden», die Formulierungen auf
S. 122, 228, 319 f.), und ein Eingehen auf die dem modernen Menschen
unausweichliche Problematik mancher Textausführungen (etwa hei der
Anweisung über die Kopfbedeckung der Frauen im Gottesdienst 11, 2 ff.
oder beim Schweigegehot 14, 34 f.) fehlt völlig. Eine wirkliche Laienauslegung

für den Menschen von heute stellt dieser Kommentar darum in
keiner Weise dar.

Dem verschiedenen Charakter der einzelnen Kommentare entspricht die
verschiedene Zuverlässigkeit der Uehersetzungen. E. Schweizer druckt, was
an sich nicht nötig wäre, die Zürcher Uehersetzung ab und korrigiert sie
an wenigen Stellen in der Erklärung (z. B. 2,13 und 3,14). In den andern
Bändchen ist eine eigene Uehersetzung der Verfasser beigefügt, die mehrfach

recht problematisch ist. Maurers Uehersetzung ist im ganzen klar und
verständlich und nur ganz gelegentlich problematisch (3,15 darf man
Kara ccvOpunrov \6fuj nicht übersetzen durch «ich gebe euch einen Vergleich
aus dem Menschenleben»; 3,24 entspricht die lutherische Uehersetzung
«Zuchtmeister auf Christus him statt «bis zu Christus» kaum der richtigen

Erklärung auf S. 112; 4, 25 darf man êv -ri) "Apaßict nicht durch «im
Arabischen» wiedergeben, auch wenn man den Text so deutet). Auch Bieders
Wiedergabe des Philemonbriefes ist ordentlich, was man von der des
Kolosserbriefes nicht sagen kann. Auf der einen Seite sind sehr häufig
ohne jeden Grund dieselben griechischen Wörter verschieden übersetzt
(ô^\r]pa 1,1 «Willensentscheid», 1,9; 4,12 «Wille»; ßaaiXeia 1,13 «königliche

Herrschaftssphäre», 4,11 «Reich»; évépfeia 1, 29 «eingreifende
Wirksamkeit», 2,12 «Machterweisung»; irapairTiiipciTa 2,13 im selben Vers einmal
«Entgleisungen», einmal «Fehltritte»), auf der andern Seite finden sich
mehrfach unschöne oder fragwürdige Uehersetzungen (1,1 «Bruder Timo-



234 Miszellen

theus» statt «der Bruder T.»; 1, 15 darf man irpuuxâxoKoç Tràoqç Kxioewç nicht
übersetzen «Erstgeborener vor aller Schöpfung»; 1,23 «ausgekündigt» für
Kppuxhdvxoç und 4,12 «damit ihr den Stand haltet» für oxaöqxe sind
unnatürliches Deutsch; 3, 7 «als ihr in solchem eure Existenz hattet» für
ôxe fiqxe und 3,15 «der Friede des Christus sei in euren Herzen die
ausschlaggebende Instanz» sind Ueberinterpretationen). Am fragwürdigsten
ist W. Meyers Uebersetzung von 1. Kor. 11—16. Hier finden sich nicht nur
zahlreiche sprachliche Anstöße (11,18 «haben Spaltungen unter euch statt»;
11,31 «durchrichten» für buxKpiviu ; 12,12 «Vielzähligkeit»; 14,23 ist der
Konjunktiv «ihr wäret verrückt» falsch), sondern viele Uebersetzungen
sind unrichtig oder problematisch (11,10 ist «Zeichen ihrer Unterordnung
unter eine Macht» unerlaubte Uebersetzung, selbst wenn die damit
gegebene Interpretation wahrscheinlicher wäre; 12,11 ist Kadwç ßoöXexai

nicht übersetzt; 13,1 «tönender Tingeltangel» für xcAkôç fixûiv ist völlig
falsch; 15,34 heißt üxipia nicht «Glanzlosigkeit» usw.). Daneben fehlt
es nicht an Inkonsequenzen (12, 4 wird bicupéoeiç mit «Verzweigungen in
der Zuteilung», 12,6 mit «unterschiedliche Zuteilung» wiedergegeben; in
14,1 ff. findet sich ein fast ununterbrochener Wechsel in der Wiedergabe
von YldiocU) oder yXdjaaaiç XaXeîv, so daß der Leser nicht wohl verstehen
kann, daß immer dasselbe übersetzt werden soll; Zusätze des Uebersetzers
werden nicht in Kleindruck wiedergegeben, etwa 11,23.28).

Es dürfte deutlich geworden sein, daß die neue Sammlung
eine solche Verschiedenheit der Methoden und wissenschaftlichen

Voraussetzungen zuläßt, daß ein einheitlicher und darum

zuverlässiger Laienkommentar des NT nicht zustande
kommen kann. Und daran wird sich ohne Unterstellung der
Sammlung unter eine einheitliche Aufsicht schwerlich etwas
bessern lassen.

Zürich. Werner Georg Kümmel.

Miszelle.

Alttestamentliche Wortforschung.
Der Gottesname Rimmön.

Nur in der Geschichte von Naeman dem Syrer findet sich der akka-
dische Wettergott Rimmon im Alten Testament (2. Kön. 5, 18) erwähnt.
Akkadisch heißt er Rammän, und nach einigem Schwanken (siehe das
Genauere über frühere Lösungsversuche bei Brown-Driver-Briggs> 1. c. p. 942)
haben sich die Assyriologen auf die von Friedrich Delitzsch vorgeschlagene
Ableitung von akkadisch ramämu brüllen und rimmu Gebrüll (Deimel,
a.a.O., S. 401) geeinigt. Warum aber heißt der Gott hebräisch rimmön
und nicht rammön? Sanda, II. Halbbd., 1912, S. 43, hält das hebräische


	Rezensionen

