Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 1 (1945)

Heft: 3

Artikel: Aschokas Bekehrung zum Buddha
Autor: Kern, Fritz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877573

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877573
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Theologische Zeitschrift

1. Jahrgang Heft 3 Oktober 1945

Aschokas Bekehrung zum Buddha.

1. Eroberer. — 2. Krisis. — 3. Ein neuer Beginn. — 4. Riegel und Gegen-
gewichte. — 5. Einladung iiber die Grenze. — 6. Barmherzigkeit beginnt
daheim.

Alexanders Indienzug, eine unvergefiliche Geschichts-
romanze fiir die Abendlinder, bedeutete dem angegriffenen
Erdteil eine Episode wie ein Nadelstich in Elephantenhaut,
ein rasch vergessenes, doch empfindliches Augenblicksereig-
nis, das jihe Riickwirkungen auslést. Die indische Zer-
splitterung hatte den makedonischen Einbruch (326 v. Chr.)
erleichtert. Kaum ein Jahrzehnt spiter schuf Aschokas Grol-
vater, der Begriinder der Maurja-Dynastie, ein einheimisches
Grofireich, das an Umfang und Hilfsquellen jedes Diadochen-
reich iibertraf. Die indische Politik vor und nach dieser Auf-
riittelung spiegelt uns der Arthaschastra, ein um Jahrhunderte
jiingeres Lehrbuch der Staatskunst, in dem sich alles Histo-
rische in Theorie, immerhin nicht in Dichtung, verwandelt hat.
Zivilisation und Verwaltungsmethodik, der Geist des Polizei-
staats und der Politik des ersten Kaiserreichs sowie der ihm
vorangehenden und nachfolgenden Kleinstaaterei treten dank
der einseitigen indischen Begabung fiir typenbildende Theo-
retik plastisch, wennschon nicht genau datierbar, in Erschei-
nung. Altberiihmt ist ferner das Indienbuch, das der seleu-
kidische Gesandte am neuen Maurjahof, Megasthenes, schrieb,
uns freilich neben anderen griechischen Reiseberichten der
Zeit nur in Kxzerpten Spiterer erhalten. Im Original besitzen
wir die dritte Hauptquelle, Aschokas Inschriften. Die Wieder-
entdeckung dieser iltesten unlegendéiren Urkundengruppe der
indischen Geschichte 140t (seit dem 18. Jahrhundert) eines der
merkwiirdigsten Herrscherportriits aller Zeiten lebenstreu er-
stehen. Ein Zufall ist es im Lande Indien kaum, dal dieser
Selbstbericht eines Kaisers in das Grenzgebiet von Politik
und Religion fiihrt.

Meine fritheren Aufzeichnungen waren mir im Sommer 1945, als diese

Abhandlung entstand, nicht zur Hand, hingegen die Basler Universitits-

11



162 F. Kern, Aschokas Bekehrung zum Buddha

bibliothek sowie die reichen Bestinde einer indischen Privatbiicherei.
Dank der Freundlichkeit von Herrn Dr. Alfred Sarasin und Frl. E. Wacker-
nagel konnte ich die seit Hultzschs kritischer Textausgabe (1925) weiter
fortschreitende epigraphische, philologische und kulturgeschichtliche Ar-
beit nahezu liickenlos iiberblicken. Von Wichtigerem diirften mir unzu-
giinglich geblieben sein nur A.C. Woolners Asoka Inscriptions and Glos-
sary, M. Baruas Religion of Asoka, auch G.H.Mees’ Dharma and Society
(vgl. Journal R. As. Soc. 1937, 146).

In Bestand und Deutung der Texte haben sich gegeniiber 1925 z. T.
noch iiberraschende Fortschritte ergeben. Von Aschoka-Monographien gibt
es in deutscher Sprache nur die iiberholte von E. Hardy (zuletzt Mainz
1913). Neben der modernen von R. K. Mookerji (1928) und namentlich der
von D. R. Bhandarkar (2. Aufl. 1932) tritt jetzt auch die von V. A.Smith
(3. Aufl. 1920) in den Hintergrund, wihrend fiir die allgemeinen Fragen
Smith, The Oxford History of India (2. Ausgabe 1923, Nachdruck 1941) und
besonders seine Early History of India (4. Aufl.,, besorgt von S.M.Ed-
wardes, 1924) durch Klarheit und Lesbarkeit ihren Rang (nicht fiir alle
Einzelfragen) behaupten. Nahezu wertlos ist die Monographie von J. M.
Macphail (1926).

Der Verfasser ist Historiker, der sich in philologischen Streitfragen
nur sekundir ein eigenes Urteil erlauben darf; doch gestattet die um-
fingliche philologische Literatur, bei den meisten Dunkelheiten der Texte
den Punkt zu bestimmen, wo philologische Meinungsverschiedenheiten
durch das historische Urteil nach der einen oder der andern Richtung
hin zu kldren sind.

Indische Worter (Sanskrit und Prakrit) schreiben wir im deutschen
Kontext anndhernd lauttreu, Namen von Verfassern englischer Biicher in
der englischen Transskription.

1. Eroberer.

Der von Megasthenes bewunderte Konig Poros, der, von
Alexander geschlagen, gleich darauf nach der Krone All-In-
diens griff, hat sein Ziel nicht erreicht, um so geschwinder
aber sein Rivale Tschandragupta (Sandrokottos). Dieser
Reichsgriinder war angeblich ein von dem in Magadha (am
Ganges) regierenden Geschlecht der Nanda verbannter un-
ebenbiirtiger Verwandter . Dem jugendlichen Bewunderer

1 Wie der Arthaschastra niedriggeborenen Herrschern abgiinstig ist,
so laBt eine buddhistische Tradition den Tsch. aus vornehmem Kschatrija-
haus, den Nanda nicht verwandt, abstammen. H. C. Seth, Ind. Hist. Quart.
13, 1937, New Ind. Antiq. 1, 1939 und sonst, A. Ghosh, Ind. Hist. Quart. 6,
A. B. Misra, ebenda 13 u. a. zeigen die geringe Fundiertheit der Haupttra-
dition, ohne jedoch ihre eigenen Mutmalungen besser beweisen zu kon-
nen. Die Geschichte Tschandraguptas erzdhlt z. B. P. L. Bhargava (Luck-



F. Kern, Aschokas Bekehrung zum Buddha 163

Alexanders sind binnen weniger Jahre grofle Dinge gegliickt.
Er wurde Herr des stirksten Gangesstaates, indem er die
Nanda stiirzte, und er rollte die makedonische Indusstellung
auf; durch diese Vereinigung der westlichen mit der 6stlichen
Zentralmacht formte er den Grundstock eines indischen Grofi-
reichs. Wie er dies fertiggebracht — oder sein ridnkevoller
Minister, dessen Anteil die Legende in den Vordergrund
stellt —, teils mit, teils gegen Poros, der dem Meuchelmord er-
lag, werden wir niemals mit Sicherheit erfahren. Doch ist so
plotzliche Macht schwerlich ohne eine gehorige Dosis des aus-
reichend bezeugten Maurja-Machiavellismus gegriindet wor-
den, so wenig wie etwa Chlodowechs Reich ohne dessen Be-
denkenlosigkeit. Dann nahte Seleukos Nikator, der sich zum
Herrn Vorderasiens aufgeschwungen, um mit dem Beerber des
Poros und der Nanda seine Krifte zu messen. Der Zusammen-
stol} 16ste sich (305 v. Chr.) in ein fiir beide Teile vorteilhaftes
Geschéift auf, das ein Verschwigerungsvertrag besiegelte.
Tschandragupta sah sich als Herr der Ostlichsten Teile des
Alexanderreichs bestitigt. Sein Sohn Bindusara (etwa 296 bis
268 v. Chr.) setzte das Werk der VergriéBerung fort. Dieser
«Feindeschlichtery hinterlie seinem Sohn Aschoka ein Ge-
biet, wie es erst wieder der GroBmogul und die Briten be-
herrscht haben, dazu den Ostteil Irans (Afghanistan und Be-
ludschistan). Die ungeheure Fldche umfafite Bengalen und
den Dekhan; sie schlofl Tributirstaaten und wilde Stimme
ein, wurde aber dank der Steuerkraft von Stadt und Land und
dem Goldreichtum, die ein schlagfertiges Riesenheer direkt zu
besolden gestatteten, schon mittels eines abhingigen Beamten-
tums zentralistisch regiert. An der Spitze des Beamtenadels,
der ein raffiniert ausgebautes Subalterndienstsystem lenkte,
unterstiitzten mindestens vier prinzliche Vizekénige in den
Aulenprovinzen das Oberhaupt der regierenden Familie. Als
ein solcher Unterregent den Feudalgewalten des Nordwestens
vorgesetzt, hat der junge Aschoka moglicherweise einen Auf-

now 1935) monographisch nach der legendendurchwobenen Tradition. Der
Geschichtsdichtung, wie sie iiblich ist, stellt B. Breloer (Alexanders Bund
mit Poros. Indien von Dareios zu Sandrokottos, 1941) eine eigenwillige
Komposition gegeniiber.

11*



164 F. Kern, Aschokas Bekehrung zum Buddha

stand in Taxila niederschlagen miissen. Jedenfalls lernte er
die Verwaltung wie die Politik kennen in der kréftigen Grol-
despotie, welche die Hoffnung der Kleinfiirsten auf die Wieder-
kehr der Vor-Alexander-Zeit enttduscht hat.

Fin Echo finden wir bei dem rémischen Historiker Justin, der von
dem ersten Maurja sagt, er habe (nach seinem doppelten Meisterstreich
in West und Ost) «die nominelle Freiheit in Sklaverei verwandelt, inso-
fern er das Volk, das er von Fremdherrschaft befreit hat, mit Knecht-
schaft bedriickte».

Das Obereigentum an Grund und Boden, das noch heute
die eingeborenen Fiirsten reich macht, war die Grundlage der
Maurja-Staatswirtschaft; der Bauer wurde mit mindestens
einem Viertel seiner Ertrignisse geschropft. Bewisserung
und Strallenbau, schon im Interesse der Grundsteuer vordring-
liche Staatsaufgaben, forderten die Zentralisation, die keinen
unabhéingigen Burgenadel hochkommen liel (wie denn schon
der Einzelstaat von Magadha biirokratisch und mit stehendem
Heer zentralisiert gewesen war). Standes- und Finanzimter
fiihrten rigoros Buch iiber die Einwohner der Stidte, iiber ihre
Geschiifte, Einnahmen wie Ausgaben.

Staatskunst ist als schiere Machtpolitik in jenen Jahrhun-
derten von Indern unbefangener gelehrt worden, als wir es
im Abendland zwischen Kallikles und Machiavelli gewohnt
sind. Wir lesen im Arthaschastra: «Nur Macht bringt Frieden
zwischen zwei Konigen zuwege; nur gliithendes Eisen kann
mit einem andern Stiick Eisen verschmolzen werden... Wer
an Macht iiberlegen ist, wird Krieg wagen ... Wer an Macht
steigt, kann die Friedensvertrédge brechen ... Wenn ein Kénig
von gleicher Macht den Frieden nicht liebt, soll ebensoviel
Drangsal, wie sein Gegner durch ihn erfuhr, ihm zuriickver-
golten werden ... Der Konig, der an des Eroberers Umkreis
angrenzt, heifit ,Feind’.»

Ferner ¢Geschicklichkeit und Intrige ist besser als Gewalt, weil der
schlaue Intrigant Konige, die in Kriegsgeist und -macht iiberlegen sind,
jederzeit stiirzen kann... Intrige, Spione, Gewinnung des Volkes des
gegnerischen Firsten, Belagerung und Sturm sind die fiinf Mittel, eine
Festung einzunehmen». Wihrend die gefiirchtete Geheimpolizei iiberall
ihre Spidher hatte und sogar die Dirnen als Spitzel organisiert hielt,

waren die Machthaber — wie italienische Fiirsten der Renaissance — vor
Gift und Dolch auf der Hut und vertrauten ihren Leib ergebenen Amazonen-



F. Kern, Aschokas Bekehrung zum Buddha 165

wachen an. Von einer theologischen Lenkung der Politik kann man nicht
sprechen. Wennschon der Brahmane Kautilja von der brahmanischen
Ueberlieferung als der eigentliche Spiritus rector Tschandraguptas ver-
herrlicht wird, so eben als Urbild des verschlagenen Intriganten und Ge-
genbild des (von Aschoka mnach der Bekehrung angestrebten) frommen
Herrschertums. Gewisse Magadhaherrscher scheuten sich iibrigens nicht,
verdidchtige Brahmanen hinrichten zu lassen.

An den Existenzgrundlagen des Maurjareichs, «Meiner er-
oberten Lande», wie es offiziell heifit, lieB sich durch Reli-
giositit nicht viel #ndern. Wollte Aschoka der Kiniger
Indiens zwischen beiden Meeren bleiben, so mulite er die
unablissige Arbeit des Despoten leisten, worin sich dieses
glinzendste Herrscherhaus der damaligen Welt von den iib-
rigen hochstens durch seine zum Teil so friihreif entwickelten
Mittel unterschied. Es wéire moglich, dall, dank jenem Ehe-
biindnis von 305, Aschoka als halber Grieche zur Welt ge-
kommen ist; doch brauchte er von hellenistischer Staatsmann-
schaft nichts Erkennbares zu lernen. Er hat seinen absoluten
kaiserlichen Willen mit starker Fxekutive behauptet. Ohne
anhaltende Strenge lieflen sich die weitliufigen Provinzen
nicht an die Zentrale fesseln. Es scheint, dall Aschoka nach
seines Vaters Tod sogleich den Kampf um Sein oder Nichtsein
kennenlernte; wenigstens berichtet die Ceyloner Ueberlie-
ferung als Grund, weshalb er erst vier Jahre nach Bindusaras
Tod dessen Thron habe besteigen kénnen (etwa 264 v. Chr.),
blutige Streitigkeiten, die er zuvor gegen seine mitpritendie-
renden Halbbriider habe ausfechten miissen. Auch noch Mehrer
des Reiches ist Aschoka geworden. An der Ostlichen Kiiste
sprang Kalingja (Grof-Orissa) als unbequemer Fremdstaat
tief in den Reichskorper vor. Aschoka rundete das Reich ab,
indem er den wohlgeriisteten Nachbarstaat durch einen sieg-
reichen Krieg zerstorte und als Provinz dem Reich einver-
leibte, welches von nun an den gesamten Subkontinent mit
Ausnahme der Siidspitze umfafite. In frithen Jahren war er
so zum Meister der iibererbten moralfreien Staatskunst ge-
reift. Indes gehorte er mit anderen Kraftmenschen der Maurja-
Familie zu jenen «mittelalterlichy anmutenden Doppelnaturen,
denen im Widerstreit mit ihrer rauhen Erb-Aufgabe ein Hang
zur Innerlichkeit im eingeborenen Wesen lag.



166 F. Kern, Aschokas Bekehrung zum Buddha

2. Krisis.

Nach der meistgeglaubten Tradition stammen die Maurja aus Siid-
bihar, dem klassischen Land grofer Asketen und Ordensgriinder. Zwei
Konige von Magadha beschirmten im 6. Jahrhundert u.a. die Asketen
Wardhamana und Gautama. Wardhamana war sogar ihr Vetter. Er wurde
als Mahawira ein Religionsstifter unter manchen andern, deren Schépfun-
gen nachmals untergingen; seine Sekte (Dschaina) bliiht in Indien bis
heute. Gautama wurde der Buddha. Im 5./4. Jahrhundert regierte in Ma-
gadha die Nanda-Dynastie, die (als von niedriger Herkunft) die von Stan-
desvorurteilen befreienden Sekten schon politisch hochschitzte. Tschandra-
guptas Psychologie ist komplizierter als die eines dem Alexander nach-
eifernden bloBen Realpolitikers, sei dieser noch so verschlagen; denn die
hagiographische Ueberlieferung spricht so bestimmt, daB sie schwerlich
jedes historischen Anhalts ermangelt. Danach ist er den Dschaina als Laie
beigetreten. Damit hat sich schon dieser Regent die Nichtschidigung von
Lebewesen (Ahimsa) zum Grundsatz gewihlt, freilich sicher mit vielen
Einschrinkungen. Er habe spéiter unter dem LKinflull eines weissagenden
Asketen dem Thron entsagt und sein Leben durch freiwilliges Hungern
beendet, was (als radikales Nichtverletzen und Begierdeniiberwinden) den
Dschaina als klassische Erlosungstat gilt. Dieses iiberlieferte Charakter-
bild wird gestiitzt durch die dokumentarische Gesinnung des Enkels. Und
da nicht anzunehmen ist, dall das iiberlieferte Bild Tschandraguptas vol-
lig erst nach der Zeit seines Enkels entstanden sei, so kann dieser seinen
GrofBvater nicht blofl als gewaltigen Staatsmann und Griinder, sondern
auch als einen Sadhu verehrt haben, wennschon er davon nie spricht und
nach seiner diistern Auffassung der Geschichte der letztvergangenen Jahr-
hunderte seinem Grofivater eine eigentliche sittliche Hebung Indiens nicht
zugeschrieben haben kann. Indes wie Karl der Grole seinen als Politiker
wie Heiligen ausgezeichneten Ahnherrn Arnulf sich vor Augen hielt und
in der Arnulfinger-Dynastie iiberhaupt kraftige Staatsmannschaft mit reli-
giosen, ja mehrfach mit klosterlichen Neigungen zusammenging, so ist im
Charakter der Maurja bei @hnlicher Spannweite dieselbe <zweite Natur»
heimisch.

Etwa drei Jahre, nachdem die stetig aufwirtsfithrende Aus-
dehnungspolitik der ersten Maurja durch den Kalingjakrieg
(etwa 256 v. Chr.) fiir abgeschlossen gelten konnte, wurde die
Oeffentlichkeit durch Kundgebungen iiberrascht, in denen der
im Krieg Bewihrte eine innere Wandlung mitteilte, die ihm
widerfahren war. Sie hatte Aschoka in den Kreis der Monche
Buddhas gefiihrt. Eine spiitere Chronik bucht zu dieser Um-
kehr das Urteil der Untertanen: «Vorher war er als der wilde
Aschoka (Tschandaschoka) bekannt, fortab als Rechtschaffen-
heits-Aschoka (Dharmaschoka).»



F. Kern, Aschokas Bekehrung zum Buddha 167

«Dharma» bedeutet wedisch <Weltordnung, Weltgesetz», worunter
Physisches wie Moralisches fallt. «D. bedeutet, was etwas sein soll oder
notwendig ist> (H.Kern), das Rechtbeschaffene, entweder die rechte Be-
schaffenheit oder die rechterkannte, wohldefinierte Beschaffenheit. Der
letztere Sinn hat sich in der buddhistischen Spekulation dahin verfestigt,
dal} jedes beliebige definierbare Weltelement ein dharma ist. Vgl. H.wv.
Glasenapp, Entwicklungsstufen des indischen Denkens (1940), 66 ff. Diese
Wortbedeutung 1laBt sich weder dem Buddha selbst zuschreiben, noch
kommt sie fiir Aschoka in Frage. Nicht der Abhidhamma des dritten Pitaka
im spiteren Palikanon (d.h. spekulative Texte uber Existenz, Person,
Elemente, Ursachen u. dgl.), vielmehr der Dhamma des Suttapitaka ist
Thema der Volkspredigt. «Dharma» bedeutet hier «rechte Gesinnung», die
zu <«rechtem Verhalten (schila)» fiihrt. <«Rechtschaffenheits im Sinn von
«Redlichkeit (righteousness, droiture)», dies beste europidische Wort
schopft den Inhalt von «Dharma» so wenig aus wie irgendein anderes. Es
klingt in diesem Begriff an einerseits «sittliche Pflicht», «Moral», «From-
migkeity, «Sehnsucht nach Siindelosigkeity, anderseits «Recht» im Sinn
von «uranfingliches Naturrecht», gegeniibergestellt dem positiven Recht
(dessen Klassen als Vertragsrecht, Gewohnheitsrecht, Herrscherbefehl
weiter unterschieden werden). ‘

Die Monchsiiberlieferung berichtet einen alten Dharma-
spruch, mit welchem ein Beichtvater Aschokas Seele erschiit-
tert habe: «Ernste Einkehr in sich selbst (apramada) ist der
Weg zur Unsterblichkeit, Oberflichlichkeit der Weg zum
Tode. Die Ernstbedachten sterben nicht, die Oberflichlich-
Lebenden sind schon wie tots (Dhammapada 21). Aschokas
Glaube, der gemeinsame Glaube aller mystisch-asketischen
Sekten, ist der des alten Dharmaspruchs: «Manche werden
wiedergeboren. Die Uebeltiter gehen zur Hélle; zum Himmel
(swarga) gehen die Guttiter; Existenzausloschung (nirwana)
erreichen, die ohne Begehren sind» (Dhammapada 126). Von
der Hoélle der vollig Bosen spricht Aschoka kaum andeutungs-
weise 2, vom Nirwana gar nicht, denn dieses liegt oberhalb
dessen, was die Laien erreichen kénnen, an die er sich zu wen-
den hat. Fiir ihn handelt es sich darum: soll der Mensch da-
durch, daf} sich Gutes und Boéses in ihm die Waage hilt, nach
seinem Tod wiederum auf dieser jiémmerlichen Erde als
Mensch oder Tier wiederverkorpert werden, oder vermag er
dem Guten in sich ein solches Uebergewicht zu geben, dal} er
unsterblich wird, d. h. nach dem Ende dieser seiner irdischen

? Felsenerlall IV.



168 F. Kern, Aschokas Bekehrung zum Buddha

Existenz in die endlosen Freuden des Goétterhimmels eingehen
darf? Die Entscheidung hieriiber liegt beim Menschen; jeder
ist insofern seines Gliickes Schmied; er kann aus dem Kreis-
lauf der Geburten (samsara) ausscheiden, sei es, indem er
durch véllige Ueberwindung des Begehrens (der Existenzver-
haftung) ins Nirwana eingeht wie Buddha und mancher heilige
Asket, sei es, daB ihn im Himmel sein (gutes) Werk (karma)
als unendliche Belohnung erwartet.

«Verwandte, Freunde und Liebende begriilen den Mann,
der lange fort war und heil aus der Ferne zurlickkommt. So
empfangen den, der Gutes getan hat und von dieser Welt zu
der anderen gegangen ist, seine guten Werke, wie Verwandte
den Freund bei seiner Heimkehry (Dhammapada 2191{.).

‘Wenn der Laie auch nicht auf vollige Existenzverloschung
hoffen darf, so liegt fiir ihn der Weg zum Himmel doch in der-
selben Richtung wie fiir den Asketen der Weg ins Nirwana.
Ueberwindung der Ichverfangenheit durch religiose Verinner-
lichung — zu diesem Ziel, das eine neue, verwandelte Freudig-
keit des sich rechtschaffen Anstrengenden mit sich bringt, hat
Aschoka sich bekehrt; dall sich die Laienmoral also an der
des Asketen auszurichten habe, das bezeugen jene Lehrtexte,
welche dem Fiirsten den tiefsten Eindruck hinterlassen haben.

Von den sieben Texten sind sechs von der Forschung ziemlich sicher
dem Thema (nicht dem Wortlaut!) nach mit Texten des uns erhaltenen,
spdter fixierten Palikanons identifiziert. In allen sechs Texten waltet das
Thema der Begierdeniiberwindung des Monches vor. Obwohl auch die
Theragatha und Therigatha (wie Dhammapada) iltesten kanonischen Be-
stand enthalten, konnen sie nicht (mit M. Walleser, Das Edikt von Bhabra
1923, 15f.) mit Aschokas «Munigatha» identifiziert werden, da Aschoka
auf eigene Worte Buddhas zielt. Die thematische Natur der sechs Texte
(unten S. 169) erlaubt Riickschliisse hinsichtlich des siebten. Wire «Winaja-
samukase» eine reine Laiendisziplin wie (spiit und scholastisch) Sigalo-
wadasutta (B. M. Barua, Journal R. As. Soc. 1915) oder anderseits eine spezi-
fische Monchsdisziplin (wie Winajapitaka), so widerstritte das Aschokas
Gesichtspunkt der Textauswahl, auf die gemeinsam fiir Ménche und Laien
giiltige religiose Wurzel des Betragens hinzufithren. So mag Bhandarkar
mit Recht auf Suttanipata 4, 14 hinweisen, eine (vielleicht schon zu Ascho-
kas Zeit wesentlich fixierte) frithe Formulierung des Themas der Ver-
innerlichung. Buddhaworte waren damals wohl auch schon schriftlich fi-
xiert, doch meistens von Mund zu Mund tradiert, unterlagen sie der fort-
gesetzten scholastischen Anschwellung.



F.Kern, Aschokas Bekehrung zum Buddha 169

Die Chronologie der Erlasse Aschokas ist nach Senart, Smith, Thomas
u. a. wohl durch Hultzsch endgiiltig sichergestellt. Neuerliche Versuche,
die betreffenden «Minor Rock Edicts» wieder in die letzte Regierungszeit
zu verlegen (z.B. H.C. Seth, Journal of Ind. Hist.17, 1938, 279 ff.), schei-
tern an der inhaltlichen wie der formalen Entwicklung der Ediktreihe.
Wie konnte der Jerragudi-Text, der so sichtbar dem Felsenkodex prilu-
diert, auf die Pfeileredikte folgen!

Indem Aschoka seine Bekehrung bekanntgab, wies er die
monchischen Prediger auf jene Buddhaworte hin, die den
Dharma, wie er meinte, mdnniglich besonders wirksam er-
kldren.

«Aus Umgang mit Menschen entspringt Furcht, aus hiuslichen Ge-
schiften Befleckung; der hauslose Zustand, die Freiheit vom Umgang sind
des einsamen Wanderers Sicht (Suttanipata 206) ... Ihn nennen sie Muni.
Er hat das Entsprungene niedergeschnitten und 140t es nie wieder hoch-
kommen. Solch grofler Seher hat den Zustand des Friedens gesehen (207)
... Der Haushalter zerstort ungeziigelt andere L.ebewesen; aber ein Muni,
geziigelt, schiitzt stets lebendige Kreaturen (220)... Lal ihn die Wurzel
der Téduschung ganz abschneiden, denkend: ,Ich bin Weisheit’; alle
‘Wiinsche, die drinnen entstehen, lall ihn sie unterdriicken, ernstbedacht
stets (916). LaB ihn jeglichen Dharma in- oder auswendig lernen und
darob nicht stolz sein, denn das nennt der Gute nicht Seligkeit (917).
LaBl ihn darob sich weder fiir besser noch fiir niedrig noch fiir gleich-
gestellt halten; laB ihn sich nicht ausschmiicken, wenn er ausgefragt
wird (918) ... Lall den Bettelmdnch innerlich beruhigt sein, nicht Frie-
den anderswoher suchen; denn wer innerlich beruhigt ist, greift nach
nichts, weist nichts zuriick (919). Wie im Innern der See keine Welle
entspringt, so lafl ihn still sein, ohne Wunsech (920)... Der wissend
Selbstbeherrschte, der nicht viel redet, solch Muni hat die befriedete Weis-
heit erlangt (723).»

Zu den sieben Texten soviel: Ueber (1) «Winaja samukase»> vgl. oben
S.168. Mit (2) «Alija wasaniy» wird Anguttara Nikaja 2, 27 zusammen-
gebracht, worin der Ménch geschildert wird, der mit schlichtem Gewand,
diirftiger Nahrung, kiimmerlicher Wohnung zufrieden sein und seine
Freude in der Versenkung finden soll. (3) «Anagata bhajani> mag wie
Anguttara Nikaja 3,105 ff. von dem gehandelt haben, was jederzeit die
Verwirklichung des religiésen Ziels bedroht, wogegen es alle Krifte zu
iiben und ein achtsames und tiichtiges Leben angesichts von Alter, Krank-
heit, Hunger, Krieg und Schisma zu fithren gilt. (4) «Munigathay diirfte
an Suttanipata 1,12 anklingen, (5) «Moneja» an Suttanipata 3,11, worin
Buddha den <héchsten Zustand» erliutert, (6) «Upatisa pasinay» an Suttani-
pata 4,16 mit der Schilderung der Entbehrungen und Drangsale, in deren
Ertragen wir, die Lebensbangigkeit iiberwindend, freudig werden, «dem
Dharma nachsinnend, auf dies Ziel gerichtet, die Finsternis vernichten»
(975). Endlich entspricht (7) «Laghulowada> dem Madschdschhima Ni-



170 F. Kern, Aschokas Bekehrung zum Buddha

kaja 1,414 ff.: Derjenige Asket, der nicht vor jeglicher Liige zuriick-
scheut, sei noch zu allem Bésen imstande; jegliche Tat, Rede, Gesinnung,
womit wir uns selber oder ein Mitlebewesen beschweren, sei noch unheil-
sam, hinwegzuldutern.

Man vermiBt in allen Hinweisen und eigenen AeuBlerungen Aschokas
die bekannten Lehrformeln der <«vierfachen Grunderkenntnisy, der <«Kau-
salkette», des ¢achtteiligen Pfads», ja sogar die traditionellen fiinf Moral-
gebote (unten Kapitel 3). Soll man daraus schliefien, daf} diese Lehrstiicke
damals noch gar nicht geprigt waren oder dal Aschoka sie ablehnte?
Mit Sicherheit kann man nur sagen, daB die Metaphysik, die philosophi-
gsche Theorie wie die Liturgik fiir ihn keine Rolle gespielt hat. Mit dem
sich im Lauf der Jahrhunderte verstirkenden Klosterschulgeschmack pe-
dantischer Begriffsysteme ist seine Religiositit nicht behaftet. Dall die
Theorie (ditthi) nicht zum «Wesentlichen» gehort, hat Buddha selbst ge-
lehrt, und dies ist sicherlich auch Aschoka in Worten wie diesen zuge-
kommen: ¢Wer, ohne philosophische Ansichten, tugendhaft ist, mit Seher-
kraft begabt, nachdem er das Verlangen nach sinnlichen Freuden iiber-
wand, kehrt nicht wieder in einer Mutter Scholl zuriick» (Suttanipata
151) (vgl. 1079.1081. 837. 207). Das Wesentliche ist die das Ich iiberwin-
dende Gesinnung, aus welcher die rechten Werke hervorgehen, nicht das
Werk als solches, geschweige die Theorie.

Es liegt eine sprachliche Irrefiihrung darin, Buddha-Anhénger von
Aschokas Art, wie sie in den frithen Jahrhunderten nach Gautamas Tod
noch in der Mehrzahl gewesen sein diirften, als «Buddhisten» zu bezeich-
nen; denn im Einklang mit Gautama-Buddhas eigener Ablehnung der
philosophischen Spekulation und der Ritualistik ist es eben gerade kein
«-ismus», dem sie innerlich anhangen, vielmehr eine Gesinnung, Dharma!
Ohne hier auf die Fragen der Friithzeit der Buddhagemeinde einzugehen,
nennen wir «Buddhismus, Buddhisten» das schulmiflige Bekenntnis bzw.
seine Bekenner, sprechen hingegen von «Buddhafreunden», wo es die auf
den Dharma und keinerlei Dogmatik gerichteten Anhénger zu bezeichnen
gilt, die der KExistenziiberwindung nach dem Vorbild des Erleuchteten
nachzuleben trachten. Sofern man sich bewult bleibt, daf hiermit noch
keine eigene unformalistische «Richtung» sich von der rationalistischen
Dogmatik durch eine eigene Organisation abgesondert hat, kann man gerade
Aschoka als Typus einer unscholastisch frischen und lebendigen Gléubig-
keit, «Buddhapietisteny auffassen.

Ob Aschokas Besuch und Aufenthalt im Kloster zu seinem
eigenen Eintritt in den Monchsstand gefiihrt habe, ist eine
Scheinfrage, wenn man sie nach christlichen Mafstéiben stellt.
Denn im Buddhaglauben binden Geliibde nicht lebenslédnglich.
Noch heute wird von jedem ménnlichen Birmesen erwartet,
dal er lingere oder kiirzere Zeit im Kloster verbringe. Zu
Aschokas Zeit war es freilich ein Novum, daB ein Regent, und



F. Kern, Aschokas Bekehrung zum Buddha 171

nun gar gleich ein Kaiser, sich dazu gedrungen fiihlte. Es
stand ihm aber frei, in die Welt zuriickzukehren. Dall er min-
destens einmal zeitweilig die Monchstracht angelegt hat,
darauf weisen auch die spiteren Standbilder hin, die ihn so
bekleidet zeigten. Er hat die Regierungsgeschéifte wohl nur
eine kurze Zeitspanne hindurch einem Vertreter iibergeben
koénnen, um unter Moénchen als Ménch zu leben und danach
mit neuen Kriften seinen weltlichen Beruf weiterzufiihren 2.

Der Abschiedsbrief an die Moénchsgemeinde (Samgha)
Buddhas, auf einer Steinplatte erhalten, ist wohl seine friihste
uns bekannte Aeulerung:

(Der sog. Bhabru-Bairat-Brief.)

Der freundlichglinzende Magadhaherrscher wiinscht der Gemeinde,
die er begriilt hat, Gesundheit und Vergniigen. Thr Herren wisset, wie
sehr ich Buddha, Dharma, Samgha verehre und an sie glaube. Alles, ihr
Herren, was der gesegnete Buddha gesprochen hat, ist wahrlich wohl-
gesprochen. Was aber, ihr Herren, mir dienlich diinkt, damit der wahre
Dharma lange wiihre, das achte ich fir geziemend auszusprechen. Das
sind folgende Erkldrungen des Dharma, ithr Herren: (1) «Die trefflichste
Zuchty, (2) «Die Lebenslinie der Weisen», (3) «I'urcht und kiinftige Ge-
fahren», (4) «Einsiedlerliedery, (5) «Rede von der befriedeten Weisheit»,
(6) «Upatischjas Fragen», (7) «Die Predigt fiir Rahula, durch den geseg-
neten Buddha gesprochen, die Falschheit betreffend». Ich wiinsche, ihr
Herren, daB viele Versammlungen von Monchen und Nonnen diesen Er-
kldirungen des Dharma immer wieder lauschen und nachsinnen mdochten,
und gleicherweise Laien beiderlei Geschlechts. Darum, ihr Herren, laf}
ich dies schreiben, damit sie meinen Wunsch erfahren.

3. Ein neuer Beginn.

Aus den Feiertagen seiner religiosen Zuriickgezogenheit
an die Geschifte zuriickkehrend, liel der Kaiser jenes Glau-
bensgut-Verzeichnis in seinem Reich, ja wohl dariiber hinaus
auf diplomatischem Weg, verbreiten. Ungeféihr zur selben Zeit
filhlte der Bekehrte sich getrieben, in einem Aufruf an die
Mitwelt die Stufen seiner religiésen Entwicklung beichtend zu
bekennen. War er doch schon seit einiger Zeit Laienanhéinger

3 Er hat damit Schule gemacht. Schon Konig Milinda soll eine Woche
lang als Ménch gelebt haben. B. C. Law, in Indian Culture 1 (1935), 123 f.
Wuti (Griinder der Liang-Dynastie) war zweimal (527 u. 529 n. Chr.)
zeitweilig Monch. Es gibt noch mehr Beispiele, sogar lebende.



172 F. Kern, Aschokas Bekehrung zum Buddha

Buddhas, ohne daf viel Charisma von ihm ausgegangen wire.
Ein sehr personlich gefirbter Erlal war es mithin, worin er
seine Sehnsucht, das Volk selig zu machen, verkiindigte, zu-
gleich eine ungewohnliche Aktion, ja den Beginn einer Welt-
epoche * ankiindigend:

(Eréffnungserlafy der kaiserlichen Missioiz) (E)>.

«Der Gétterliebling spricht: Mehr als dritthalb Jahre, die ich als
Laie ein Buddhafreund ® bin, hab’ ich mich ein Jahr hindurch? doch wahr-
lich nicht sehr angestrengt. Vor iiber einem Jahr wurde die Monchs-
gemeinde (samgha) von mir aufgesucht, und seither hab’ ich sehr mich
angestrengt® So sind die in diesen Zeitliuften in Indien® unvermischt
existierenden Gitter jetzt mit Menschen vermischt worden . Denn dies ist
der Anstrengung Frucht, und nicht kann dies einfach durch hohen Rang

* Vgl. Anm. 10.

5 E 1 wurde gefunden in der Nihe jenes Briefsteins (Bairat), an an-
deren Felsen im Norden (Rupnath, Sahasram) und Siiden (Gavimath,
Palkigundu — von R.L.Turner 1932 in Hyderabad, Arch. Series, Nr. 10,
herausgg.).

$ upasake, laischer Verehrer (in Rupnath und E 2 verstiimmelt).

7 So, priizisierend, E 3. 4.

8 Is ist die Anstrengung (parakrama) des Sichheiligens, der Befreiung
von der Weltverhaftung, die (Dhammapada 383) bis zum Nirwana fithren
kann und ohne die auch ein Kaiser nicht in den Himmel kommen kann, wie
dem Volke hier eingeprigt wird. Dem joga der Upanischad-Mystiker (und
entfernter dem schamanischen tapas der Urzeit) darin verwandt, dafl mit
der Reinigung der Seele eine #ullere Zucht verbunden sein muf}, nimmt
die religitse Askese der Buddhafreunde im allgemeinen einen weniger
psychotechnischen Charakter der Kontemplationsvorbereitung an; auf
Niederzwingung der existentiellen Begierden kommt es allein an. Noch
mehr «innerweltliche Askese» als bei den Buddhaménchen finden wir in
Aschokas <«Anstrengung» und Dharmagesinnung, die wesentlich soziale
Gesinnung (im Gegensatz zu Kama- und Arthagesinnung) ist. Vgl. z. B.
Felsenerlal} IX.

® Dschambudwipa. Nach K. P.Jayaswal Ind. Antiq. 62, 1933, 167 ff. =
Asien (?).

10 T's handelt sich hier nicht um die theatralische Verkérperung von
Gotterwesen (I'elsenerlall IV). Der (aus Gavimath, der am verstindigsten
ausgefiihrten Fassung, iibersetzte) Satz gab fiir Zeitgenossen prignant
(allerdings von den Abschreibern doch oft unsicher aufgefafit) die Signa-
tur der Weltepochen an. In dem jetzt anbrechenden gliicklicheren Zeit-
alter werden die Gétter, die sich vom Umgang mit der unfrommen Mensch-
heit zuriickgezogen, wieder mit solchen verkehren, die sich in ihrer nich-
sten Existenz selbst in dem von ihnen verdienten Himmel aufhalten wer-
den. Vgl. R. K. Mookerij, Ind. Cult. 1, 1935, 65 ff.



F. Kern, Aschokas Bekehrung zum Buddha 173

erlangt werden. Selbst von einem Niedrigstehenden vermag durch An-
strengung sogar der grofle Himmel erreicht zu werden **. Und eben zu die-
sem Ende ist die Botschaft ergangen

,Niedrig wie Hoch strenge sich an!’

Und sogar die Grenznachbarn mogen es erfahren. Anstrengung mége lang-
wihrend sein. Und diese Sache wird wachsen und sogar stark wachsen,
ja um die Hiilfte wachsen®?. — Und diese Sache lasset auf Felsen ein-
graben, bei Gelegenheit, und sind da Steinpfeiler, sollt’ es auf Steinpfeiler
eingegraben werden'®. Und gemidll dem Wortlaut dieses (Irlasses) sollt
ihr {iiberall, soweit euer Bezirk reicht, abfertigen !*. — Diese Verkiindi-
gung ist nach einer (im Gebet) verbrachten Nacht ergangen?'s. Zwei-
hundertsechsundfiinfzig Nichte waren (im Gebet) verbracht. 256 €.

Dem Wunsch nach allgemeiner Ausbreitung des verkiin-
digten Dharma entsprang die Anordnung der miindlichen Pro-
paganda, dem Wunsch nach seiner Dauer das Eingraben der
kaiserlichen Worte in Stein.

11 Vertieft kehrt der Gedanke in Felsenerlalli X wieder.

12 Arithmetischer Pseudobestimmtheit seelischer Intensititen be-
gegnet man auch in China. Interessant ist immer, dall Aschoka den mog-
lichen Zuwachs an bekehrbaren oder zu den Géttern aufsteigenden Seelen
einigermallen vorsichtig einschitzt. — Mit diesem Satz enden Gavimath
und Palikundu verstindigerweise.

13 Unbeschriftete Sandsteinsiiulen aus Aschokas Zeit, als Herrschafts-
zeichen («Siegespfeilery) aufgerichtet, sind erhalten, als «Dharmapfeiler»
beschriftete hingegen nur mit Texten aus seiner spiteren Regierungszeit.
Viele vergingen im Lauf der Zeiten wohl als Steinbruch.

14 Aufforderung an die Landeshauptleute, den Erlall zu verbreiten,
vielleicht zu erldutern. Siehe die nichste Urkunde. Um Austreiben schis-
matischer Ordensmitglieder (E. Hultzsch, Corpus Inscriptionum Indica-
rum I, 1925, S.259) geht es hier nicht.

15 S0 Kielhorn, Fleet u. a. Der Kaiser glaubt wohl seinen Beamten ge-
geniiber die eben durchlebte «retraite religieuse» bezeugen zu sollen, da
nur, wer sich ernst anstrengt, wirksam, nidmlich ¢<wahr(machend)» andere
dazu auffordern kann. Die ofters vertretene Textdeutung «Diese Ver-
kiindigung ist auf (Dharma)fahrt ausgefertigts, hitte sachlich hedeutet,
dall Aschoka, schon sofort nach dem Besuch Sambodhis, es dem groflen
Wanderer Buddha nachtat (Ielsenerlall VIII).

18 Die in indischer Arithmetik bedeutsame Zahl bestimmte offenbar
die Dauer von Aschokas geistlicher Uebungszeit. Gliickszeiten und Gliicks-
zeichen finden sich auch sonst in bzw. bei den Erlassen. Bedeutete die ver-
zifferte Wiederholung der Zahl die Anzahl der nach einem Aerabeginn
(seit Buddhas Erleuchtung oder dgl.) verflossenen Jahre, so wiirde sie
noch beziehungsreicher. Vielleicht aber ist die Ziffer bloB emphatische,
besiegelnde Wiederholung des letzten Satzes (Gliicksrune).



174 F. Kern, Aschokas Bekehrung zum Buddha

Das Mittel der Steininschrift war im arischen Indien noch nicht ge-
pflogen. Die Wahrscheinlichkeit und auch einiges Formelle sprechen da-
fiir, daB es der dritte Maurja aus Persien iibernommen hat. Auch war er
es, der, ohne die heimische Holzarchitektur und deren Stiliiberlieferun-
gen preiszugeben, den majestitischen Stein aufbrachte; auch hier liell er
sich, wennschon wohl da und dort Ueberbleibsel des vorarischen Stein-
baus aufrechtstanden, vom iranischen Vorbild anregen. Der gewaltige
Bauherr erreichte, dafl seine Steinmetzen, die wir aus der exquisiten Ar-
beit erhaltener Sidulenkapitile erkennen, der indischen Nachwelt, an Ein-
fachheit und Wiirde der Formen wie an kunstfertiger Feinheit der Aus-
fithrung, klassische Muster vor Augen stellten, die an Pracht iiberboten,
an Harmonie nie wieder erreicht worden sind. Die Kunst des Schreibens
hob sich, wenn man etwa von Jerragudi ausgeht, aus rauhen Anfingen
empor. So wurden denn nun ausgewihlte Erlasse an geheiligten und vom
Volk gern besuchten Plitzen vervielfiltigt; es entstanden «die zahlreichen
und wundervollen Inschriften, die man als die bemerkenswerteste Folge
von Inschriften in der Welt ansehen darf> (Smith). Die Texte wurden in
der jeweils verwendeten Provinzialmundart dem Volk an hohen Fest-
tagen vorgelesen. Vielleicht haben sich auch schon damals die Buddha-
klgster darum bemiiht, die Kunst des Selberlesens ins Volk zu tragen.

Die «Anstrengung», der sich der Biiler Aschoka im Kreis der Monche
unterzogen hat, wird durch den Augenschein der Inschriften zuweilen
noch lebendig illustriert. Gavimath und Palikundu sind Hiigel in der
Nihe eines heutigen Landstidtchens, von denen man die Ebene weit iiber-
schaut. Um meditierenden Asketen, dem Himmel zuniichst, Schutz gegen
Sonne und Regen zu spenden, ist je ein méchtiger Findlingsblock, schirm-
artig zubehauen, auf die Felsenspitze gesetzt. Noch heute gelten diese
schonen Stétten der Versenkung dem Volk als geweiht; frither von
Buddhafreunden beniitzte Kulthohlen fehlen nicht; vorgeschichtliche Dol-
men erh6hen die megalithisch-feierliche Stimmung der Gegend. Auf dem
monumentalen Sockelfelsen, jeweils dicht unterhalb eines solchen herr-
lichen Meditationssitzes, ist nun Aschokas Eroffnungserlall eingemeilielt
worden, mit feinem Gefiihl fiir religiose Aesthetik.

Die Wiedergeburt in den reineren Freuden des Gotter-
himmels ersehnend, hat der Kaiser seine Gleichheit mit dem
geringsten Untertan in diesem Anliegen empfunden. Darum
darf und will er zu allen sprechen. Jeder strebt nach dem
Himmel; also handle man entsprechend! Aber mull er nicht
seine Aufforderung aus der inneren Ergriffenheit, womit er
das Volk bestiirmt, als Regent in wohlbedachte Verwaltungs-
mafBnahmen, als Prediger in eine deutlichere Sprache abkli-
ren? So folgen denn bald reiflicher erwogene Diktate.

Auch in der Technik gab es mancherlei zu verbessern. Die den un-
gewdhnlichen und nicht iiberall gut verstandenen Befehl empfangenden



F. Kern, Aschokas Bekehrung zum Buddha 175

Beamten waren sich z.B. in Rupnath nicht klar dariiber, was sie eigent-
lich verosffentlichen und einmeilleln lassen sollten; vorsichtshalber oder
gedankenschwach haben sie die Dienstanweisungen (oben Anm. 13 und 14)
mitverkiindigt. Dies vermeiden spitere Rezensionen des Erlasses. Zu-
nichst E 2 (Maski), worin ein niichterner Beamter den fiir uns reizvollen
personlichen Stil des Gesetzgebers in trockene Kanzleidiktion iibersetzt
und diesem Extrakt den weltlichen (anders S.Mitra, Ind. Cult.1, 1935,
120 f.) Namen des Monarchen, «Aschoka» voransetzt.

Als Laienfiihrer mufite Aschoka den Leuten vor allem sa-
gen, in welchem sozialen Verhalten sich denn eigentlich die
verlangte religiose «Anstrengungsy &dulern solle, fiir deren
Wachstum und langes Wihren — bei Laien wie Monchen,
Ausldndern wie Einheimischen — er sich so besorgt zeigte.
Zu diesem Ende ergéinzte der Kaiser eine verbesserte Fassung
des Eroffnungserlasses (F 3, in Jerragudi erhalten ") durch
folgenden Zusatz:

(Kaiserliche Erlduterung des Erdffnungserlasses) (EE).

«So spricht der Gotterliebling: Wie der Gétterliebling spricht, so
handle man. Der (jeweilige) Landeshauptmann unterweise unter Trommel-
schall. Das Provinzvolk unterweise er und die Leute der Tributirstaaten:

,/Auf Mutter und Vater hére man. Gleicherweise auf Ehrwiirdige 18
hore man. Lebewesen schone man. Wahrheit rede man, Wir wollen auf
Dharma-Eigenschaften horen, die (uns) vorgelegt werden.’

So sollet ihr auf Befehl des Gottergeliebten unterweisen. Gleicherweise
sollet ihr die Elephantenreiter, die Verhérrichter (?), die Fahrlehrer und
die Brahmanen unterweisen: IThr habet eure Schiiler nach der guten alten
Regel 1? folgendermallen zu erziehen: ,Hierauf horet:

17 Text nach B. M. Barua, Ind. Hist. Quart. 13 (1937), 132 ff. Auch von
diesem kaiserlichen Diktat ist eine Kanzleiausfertigung (E 4, erhalten in
Brahmagiri, Dschatinga-Rameswara und Siddapura) verbreitet worden,
deren verantwortlicher Redaktor mdéglicherweise der sich am Schluf}
nennende «Schreibers ist. E 2. 3. 4 sind im Dekhan (Goldgegend) gefunden.

18 garusu (guru). Hierunter kann man sowohl die verstehen, denen
nach Herkommen und Sitte Ehrerbietung gebiihrt, wie auch ethisch: Rei-
fere (Aeltere) als man selber ist, alle Autorititen, die einen belehren,
erzichen, riigen, anweisen. Also nicht nur «Lehrer» (atscharja) und Unter-
lehrer (upadhjaja) im technischen Sinn, oder blof die <«Aelterens den
Jahren nach. Vgl. auch B. M. Barua, Ind. Hist. Quart. 9 (1933), 119.

1 Worunter nicht sowohl Fachregeln irgendeines bestimmten Berufs
zu verstehen sind, als vielmehr das urgiiltige Prinzip des sozialen Da-
seins (dharma), und zwar speziell die Ehrfurcht vor solchen, von denen
man rechtes Verhalten lernen kann.



176 F. Kern, Aschokas Bekehrung zum Buddha

Was schatzbar an mir ist, all das verdankt man meinem Lehrer,
wenn er wirklich als Lehrer handelt #°.’
Die Nahstehenden ?* sollen, soweit tunlich, es den Nahstehenden vorlegen.
Auch unter den Schiilern soll dieses, soweit tunlich, vorgelegt werden
nach der guten alten Regel!®. Ebenso wie diese?'?, soweit tunlich, unbe-
eintriichtigt bleiben soll, also habet ihr ** die Schiiler zu unterweisen und
zu erziehen. So unterweist der Gotterliebling.»

Zwischen Beamten, Untertanen, Lehrern wund Schiilern,
Respektspersonen und Subalternen, Nachbarn wund Ver-
wandten, iiberall gehe der Dharma von Mund zu Mund! Vor
allem aber verbreite er sich durch Vorbild! Die Bereitwillig-
keit, Dharma-Eigenschaften von solchen anzunehmen, deren
Dasein sie beherzigenswert verkorpert («vorlegty im Sinn so-
wohl von «vorlebty wie von «mitteilty), hat Aschoka spéter
mehrmals mit dem Wort bezeichnet: Sich Dharma «schenken»
lassen. Ein allgemeines wechselseitiges Geben und Nehmen
hebe an, ein Erziehen und Erzogenwerden, im Réiderwerk des
Staates und der Gesellschaft in Gang gesetzt durch Seine Maje-
stit. Denn der Freundlichglinzende ist, wie wir spiiter von
ihm erfahren, tief davon iiberzeugt, dall das Ethos der Mensch-
heit unter ein urspriingliches, in der menschlichen Natur an-

20 K. P.Jayaswal (Ind. Hist. Quart.9, 1933, 583) mdochte statt den auf-
gefithrten Lehrerkategorien drei Klassen von Brahmanen aus dem Text
herauslesen. Indes abgesehen davon, dal das sprachlich schwer iiberzeugt,
ist hier eben nur von Lehrpersonen die Rede. Wihrend nun die brahma-
nische Literatur sich nur fiir Brahmanenschiiler interessiert, stellt der
Herrscher wohlweislich diese an die letzte Stelle, da unter staatlichem
Gesichtspunkt andere Schulginge noch mehr interessieren. Neben den
Juristen (?) besonders die zur Beférderung der Herrscherperson be-
stimmten Vertrauenspersonen. Die Konigselephantenreiter stehen obenan
unter den nichtintellektuellen Hofberufen. In einer Zeit, da die Furcht
vor Anschliigen den Herrschern einen allndchtlichen Wechsel des Schlaf-
gemachs im Palast anempfahl, muliten Elephanten- und Wagenlenker nicht
nur technisch, sondern auch charakterlich entsprechend dem ihnen anver-
trauten Leben des Fiirsten hervorragen, mindestens so sehr wie Justiz-
anwiirter (?) oder Priester- und Gelehrtenkandidaten.

2l natikani, d.h. die irgendwie einander personenhaft Nahestehenden,
hiufig «Angehdrige», «Verwandte», doch auch «Nachbarny.

22 Die Schiiler sollen nicht nur durch ihre entsprechend instruierten
Lehrer, sondern auch von den instruierenden Beamten selber unmittelbar
angegangen werden, wie es scheint, in besonderen moralischen Schulungs-
ansprachen.



F. Kern, Aschokas Bekehrung zum Buddha 177

gelegtes Gleichgewicht gesunken ist. Er mull jetzt iiber die
Schaffung von besonderen Einrichtungen nachdenken, um die
ihm anvertraute Welt sittlich zu heben. Diese groflangelegte
Arbeit beginnt, wie wir sehen, mit einem Erziehungsplan, der
in besonderem Mal die Jugend im Auge hat.

Kann man Buddhas Gefolgsleuten etwas vorwerfen, so
Quietismus, der die Welt gehen 146t und nur mystisch der Mit-
welt aus Meditation heraus helfen kann. «Einsamkeit ist Weis-
heit; fiir sich allein wird er Freude finden. Dann wird er
durch die zehn Regionen scheinen, nachdem er die Stimme der
Weisen, der Versenkten gehort haty (Suttanipata 718 f.). Wie
anders als solche «Rede von der befriedeten Weisheity geht
Aschokas Temperament und Tatendrang auf die Menschheit
los. «Jeder strenge sich an!y> Und als erstes: unter den Kin-
dern werben —, wie wir das seit kurzem von ihm wissen. Er
blieb Eroberer, blieb Regent. In Buddhaworte hatte er sich
tief versenkt, jetzt klang wieder sein geringer, doch fiirstlich
Wort. Es war Apostolat: fiir Khrfurcht, Mitleid, Wahrhaftig-
keit, Wiederaufrichtung sittlicher Awutoritit, doch eben zu-
gleich auch fiir die «anderes Welt. Ueberschwenglich und all-
gemein, wie dieser Anfang war, erheischte er konkretere, dem
Staatsmann anstehende Reformen.

4. Riegel und Gegengewichte.

Jugend ist radikal. Unerwiinscht wéire ein Uebermall von
Anwirtern Jdes Monchsstandes, der vom Herrscher jetzt so
michtig gefordert und als Vorbild vor Augen gestellt wird.
Die Erlosungsreligion schuf ein neues Massenproblem: die
Abwanderung aus der Produktion. Wir erfahren aus einem
Erlall derselben Zeit, wie Aschoka als verstiindiger Staatsver-
walter diese damals brennende Grenzfrage zwischen weltlich
und geistlich zu bewéltigen gesucht hat, indem er einem Zu-
drang unreifer Menschen zu einem unerfreulichen Quietis-
mus steuerte, um so mehr Hilfe aber solchen angedeihen liel,
deren ernstes und lauteres Sehnen, den weltlichen Stand zu
verlassen, lediglich durch ihre dullere Lage gehemmt war.

In der Wedenzeit war zunidchst aus sozial-wirtschaftlichen Motiven,
die dann aber mindestens seit der Upanischad-Bewegung auch ecine my-

12



178 F. Kern, Aschokas Bekehrung zum Buddha

stisech-religiose Weihe empfingen, iiblich, daf wer in die dritte Lebens-
stufe (aschrama) eintrat, d.h. die ersten Enkel und graue Haare bekam,
ins Ausgedinge ging, das ein Leben in Waldhiitten unfern den Dorfern
mit sich brachte. Diese Abschichtung konnte der Brahmane, wenn das
eigentliche Greisenalter anbrach, freiwillig mit der vierten und letzten
Lebensstufe vertauschen, dem einsamen Sich-auf-den-Tod-Vorbereiten in
der Wildnis, unter Loésung aller Beziehung zu den Angehdrigen usw.,
nach vorheriger Uebergabe des letzten Besitztums an sie. Als nun die
Ordensbewegung aufkam, fing sie der Gesellschaft auch junge Leute im
besten Arbeitsalter weg. Asketen (Schramana) aus allen Stéinden antizi-
pierten in einem vielleicht langen Leben die kurze vierte Lebensstufe des
Brahmanen. Damit entstand eine erhebliche Reibung der alten Sitten und
Rechtszustiinde mit der grassierenden Weltflucht noch riistiger Leute.
Wer sich sehnte, die Begierde in sich zu ertéten, sah sich auch solchen
Banden der Welt gegeniiber, die als sittliche Verpflichtungen an sein Ge-
wissen appellierten. Den Standpunkt der Ordensleute in diesem Konflikt
schildert etwa die bekannte buddhistische Erzihlung vom «Sieger im
Kampf». Ein junger Ménch, der unter dem Baum in Versenkung betet,
wird durch sein Weib gestért, das ihm nachgelaufen ist und ein Kniiblein
vor seine Fiile setzt: «Dies ist dein Sohn, Asket, erniihre ihn!». IEr aber
verzieht keine Miene, verharrt schweigend abgewandt, in sich gekehrt;
dafiir eben wird er von den kompromifilosen Weltfliichtigen gepriesen
als «Sieger im (inneren) Kampfy. — Zugleich war er juristisch gedeckt.
Denn alsg diese Parabel umlief, hatte der Staat lingst polizeilich einge-
griffen; eine Regelung der Unterhaltsanspriiche ging der Erteilung eines
Abkehrscheins von der Welt voraus. Durch den Arthaschastra und grie-
chische Quellen iibereinstimmend (B. Breloer, Ztschr. Dt. Mrgld. Ges. 93,
1939, 269 ff.) bezeugt ist folgendes Verfahren: Friithestens achtzehnjihrig
kann ein Stiadter vor den Magistrat treten und um seine Entlassung aus
den weltlichen Verpflichtungen bitten; er entiullert sich seines Vermo-
gens, das die Behorde fiir seine Kinder bis zu ihrer Volljihrigkeit treu-
hinderisch verwaltet. Dann kann der konzessionierte Fliichtling, biirger-
lich tot, z.B. in den Buddha-Orden eintreten, wo er nach zweijihrigem
Noviziat ins ehrwiirdige Moénchtum aufgenommen wird, wenn er zuvor
nachgewiesen hat, dall er keine Unterhaltspflichten, Wirtschaftsschulden
oder Verpflichtungen gegen den Herrscher (als Hériger u.dgl.) hinter
sich herschleppt. Die hinterlassenen Frauen muliten von ihren Angehori-
gen versorgt werden (Ehepflicht der Briider des weltlich Verschollenen
usw.). Der geschilderte Akt freiwilliger Gerichtsbarkeit behob nun frei-
lich nicht die Schwierigkeiten der Besitzlosen oder hérigen Ordenswilli-
gen. Hier konnte nur der Staat helfen, indem er die Kinder und sonstige
bediirftige Hinterbliebenen (auch alte Kltern und andere Angehérige
hatten ja Unterhaltsanspriiche) in seine Armenpflege iibernahm bzw. den
Hbrigen seiner bis zum Beginn des Greisenalters dauernder Arbeitspflicht
entband. Ifiner Massenflucht von Bauern schob der Staat indes einen krif-
tigen Riegel vor. Ein Bettelverbot schlofl die Monche von den Dérfern



F.Kern, Aschokas Bekehrung zum Buddha 179

aus, verwies sie in Stidte oder Wildnisse. Wer sich seinen Pflichten ille-
gal entzog, spiirte den Widerstand der Gesellschaft durch polizeiliche
Bufien und Zwang.

In diese Verhiltnisse einzugreifen fiihlte sich Aschoka im
Gewissen gedriangt. Er kannte selbst die Sehnsucht nach dem
Kloster. Aber er hatte sich des hochsten Ziels entschlagen, um
seine Pflicht in der Welt zu erfiillen. Er sprach mit zwiefacher
Autoritit. Egoistisches Fortlaufen aus den angestammten Ver-
hiltnissen war nicht zu dulden. Darf man aber sozial Schlecht-
gestellten den Weg verlegen, den Buddha vorgezeichnet,‘nur
weil man diesen Knecht fiskalisch braucht oder keine Unter-
haltslasten iibernehmen will? Der Kaiser-Monch wullite, wie
schwer diese Frage der Zeit war. Wer schaut ins Herz? Jeder
Fall liegt verschieden. Erscheint uns der «Sieger im Kampf»
hartherzig, so zégert Aschoka mit dem Urteil, denn «niemand
sieht das Ganzey. Wie soll man nun das Ausscheiden aus der
Welt bewilligen?

(Kalingja-Edikt 1) (Seelsorge im Schiedsamt zwischen Ordenswilligen
und deren weltlichen Beanspruchern),

«Durch des Gotterlieblings Wort sei dem Hohen Stadtmagistrat
von...?* gesagt: Was immer ich cinsehe, das wiinsch’ ich in die Tat um-
gesetzt und durch (geeignete) Mittel durchgefiihrt (zu schen), und es
diinkt mir hiezu ein Hauptmittel — was? Euch zu unterweisen, die ihr ja
fiir viele Tausende von lLeben sorget (indem ihr euch fraget): ,0b wir
wohl die Zuneigung der Menschen erwerben?’ Alle Menschen sind meine
Kinder. Wie ich den (eigenen) Kindern wiinsche, daB sie in das volle
Wohlergehen und Gliick sowohl dieser wie der andern Welt eingehen
mochten, gerade so wiinsch’ ich es allen Menschen.

Und ihr erkennet nicht, bis wohin diese Sache reicht; irgendein Ein-
zelner erkennt es, aber auch er nur einen Teil, nicht das Ganze?%. So
achtet denn auf folgenden wohlaufgestellten Grundsatz. Hiufig erkennt
ein Einzelmensch, dall er in die Bande (der Welt) verstrickt ist oder

2 Der Erlall, der uns fiir zwei Stiddte der neueroberten Kalingjapro-
vinz erhalten ist, erging gleichlautend ins gesamte Reich; daBl die Vize-
konige des Westens wie das gesamte Eschatokoll mit auf Felsen des
Ostens erscheinen, ist als buchstiibliche Abschrift wie oben S.175 und
Anm. 14 zu beurteilen.

24 In den letzten Fragen des Seelenheils bleibt menschliches Urteil
Stiickwerk; darum soll man sich in dieser Sache an Grundsidtze halten,
die wenigstens so tief wie moglich greifen.

12*



180 F.Kern, Aschokas Bekehrung zum Buddha

(daran) leidet. Wenn dieser nun die Bande plotzlich *® durchschneidet, so
werden davon viele seinesgleichen schwer betroffen. Darum sollet ihr
wiinschen, dall ein Mittelweg beschritten werde. In folgenden Gemiitsver-
fassungen gibt es kein geziemendes Betragen: Milgunst?® (als Beweg-
grund fiir) iiberstiirztes Aufgeben (der Welt), Grausamkeit?® (begangen
aus) Ungeduld, Arbeitsscheu?®” (aus) Trigheit und Schlifrigkeit. Man
wiinsche sich: ,Mége solche Gemiitsverfassung nicht die meinige sein!
Sowohl dieses:
,Die Wurzel von allem ist «Kein iiberstiirztes Aufgeben, keine
Ungeduld!y’
ist Grundsatz, wie auch dieses:
,Wer faul ist, sich nicht erheben mag, der soll sich erheben, schrei-
ten, vorwirtsgehen.’

Wer von euch (Magistraten) hier nach (dem Rechten) sehen will, der
spreche so: ,Sieh zu, dafl du deine Verpflichtungen erfiillst! So und so ist
des Gottergelicsbten Unterweisung: Grofle Frucht kommt aus geziemen-
dem Betragen, grofler Harm aus unziemlichem, womit man weder den
Himmel erreicht noch den Herrscher erweicht®*s. Zwiefiltig wahrlich ist
mir dieses Werkes Gewinn — wie denn? etwa durch Ueberschreiten des
seelischen Mafles? vielmehr, durch geziemendes Betragen den Himmel zu
erreichen und zugleich mich von meiner Schuld zu entlasten (= meine
Verpflichtungen zu erfiillen) 2.

Und diesem ErlaB soll am Tischja-Tage 3 gelauscht werden, und zwi-
schen den Tischja-Tagen lausche der Einzelne ihm bei giinstigen Gelegen-
heiten. So handelnd, werdet ihr diese Sache geziemend vollbringen. Hier-

# gkasma, auch im Sinn von unordentlich, zweck- oder ordnungs-
widrig, ohne hinlinglichen Grund, unberechtigt.

20 (Gegen Angehorige, Glidubiger oder den Grundherrn. Damit konnte
auch ein «Sieger im Kampf» den Dharma verletzen, selbst wenn er juri-
stisch ordnungsgemidfl handelte. Zum Grammatikalischen vgl. P.N. Bose,
Ind. Hist. Quart. 3, 1927, 87 {.

¥ anawutija. Krgibe mit «Sich-nicht-Zuriickzieheny iibersetzt (Bose 86)
den Sinn, daBl jemand in der Welt bleibt, weil er zu faul ist, Asket zu
werden. Da das Asketwerden aber keine Lrfiillung von Verpflichtungen
ist, iber die ein Stadtmagistrat zu wachen hat, ist an obiger von fast allen
Erklidrern bevorzugten Bedeutung des Worts festzuhalten: Weltflucht als
Driickebergerei. ,

28 So zur Nachbildung des Verses, wortlich <erreicht», nimlich seine
Einwilligung zum Verlassen des weltlichen Standes.

2 Worunter hier jetzt auch die Dharmapflichten fallen, seelische
Riicksicht auf Verwandte usw., die jemandem auch durch stattlichste hin-
terlassene Vermoégen nicht abgegolten wird. Der «Mittelweg» zwischen
schroffer Abweisung und laxer Zulassung des Klosteranwiirters ist hie-
mit umschrieben.

3 Festliche Mondkonstellation dreimal jihrlich.



F. Kern, Aschokas Bekehrung zum Buddha 181

um ist hier dieser Erlall geschrieben, dall die Hohen Stadtmagistrate sich
dem ewigen Gesetz widmen und dafl weder ordnungswidrige Hindernisse
(fiir die Ordenswilligen) noch ordnungswidrige Leiden (ihrer Beansprucher)
den Leuten der Stadt widerfahren. Und zu diesem Zweck werde ich, dem
Dharma geméil, alle fiinf Jahre einen Wiirdentriger aussenden, der weder
hart noch ungestiim, (anderseits) in der Anstrengung nicht nachlassend *
sein wird, um diese Sache zu ermitteln: ,[Miihren sie dies auch so aus,
wie meine Unterweisung lautet?’ Aber von Udschdschajini auch wird der
konigliche Prinz (Vizekonig) eine dhnliche Beamtenklasse aussenden und
den Turnus von drei Jahren nicht iiberschreiten. Ebenso von Takhasila %2.
Wenn diese... Wiirdentriager auf die Rundreise ausziehen, dann werden
sie, ohne ihre eigenen Geschifte zu vernachldssigen, auch das ermitteln:
,Fiihren sie dies auch so aus, wie des Herrschers Unterweisung lautet?’ 3%»

5. Einladung tiber die Grenze.

Das Thema <«Alle Menschen meine Kindery und die Be-
rufung auf das «ewige Gesetzy, den Dharma, hat Aschoka
seinen Nachgeordneten immer wieder eingeprigt; sie bilden
den Kern eines Formulars, in das sich dieser oder jener véter-
liche Wunsch einfiigen lieB. Aus sicher manchen Erlassen des
neuen Stils, die der emsige Herrscher unmittelbar nach seiner

31 Besser (Bose 348) als «mild», da dies fast tautologisch, jene Inspi-
zienten aber, die spidter (V) offiziell «Dharmapflegers titulierten Sach-
verstédndigen, vorbildlich eifrige Personlichkeiten im Sinn des Eréffnungs-
erlasses sein miissen, um den Mittelweg finden zu konnen.

32 In jedem dieser Vizekonigreiche hat Aschoka als Prinz mnach der
Tradition zeitweilig residiert. Die kiirzeren Inspektionsfristen erkliren
sich vielleicht aus der Schwierigkeit der dortigen Bevilkerung einschliel3-
lich der Stadtfunktionire.

3% Nach formellen und inhaltlichen Merkmalen gehiort das Vorstehende
zu den frithsten erhaltenen Zeugnissen Aschokas. Sein Grundgedanke
wurde bisher millverstanden und deshalb seinem Wortlaut in miihsamen
und scharfsinnigen Vermutungen, die doch niemanden recht befriedigten
(H. Liiders, Sitz'ber. Pr. Ak. Wiss. 1914, 854), Gewalt angetan. Eine kurze
Andeutung Prinseps war das Kliigste. Sie aufgreifend konstruierte a) Bose
a. a. O. eine reine Predigt — erlassen an Organe der Staatskontrolle und
freiwilligen Gerichtsbarkeit! Umgekehrt sie ignorierend falite b) die
iibrige Forschung die «Bande der Welty und das «Leiden an der Welts
als — Staatsgefingnisse und Gerichtsfolterungen auf. Der klare, einfache,
verniinftige Aschoka mufite da seine eigenen amtierenden Wiirdentriger
wegen vermeintlicher Mifistinde im Strafvollzug vor der Oeffentlichkeit
anprangern und einen fast unverstindlichen, verschrobenen «Gedanken-
gang» stammeln. Im Felsenkodex ist unser Erlafl durch V ersetzt, der
«Grundsatzy nicht mehr ausfithrlich wiederholt.



182 F. Kern, Aschokas Bekehrung zum Buddha

Bekehrung ausgab, sind uns nur zwei Proben erhalten, in-
folge eines lokalen Anlasses, sie einige Zeit spéter in Stein zu
verewigen. Die zweite dieser Kundgebungen, an einen Vize-
konig und seinen Stab von Grofibeamten gerichtet, leitet den
aullenpolitischen Gedanken des Eréffnungsprogramms in einen
administrativen Akt von aullerordentlicher Wirkweite iiber.
Wir bringen ihren Tenor unter Weglassung des dem oben-
stehenden ersten Text fast gleichen Protokolls und édhnlichen
Eschatokolls.

(Kalingja-Edikt II) (Beendigung des internationalen Miftrauens).

«...Es sei, die uneroberten Grenznachbarn (fragen): ,Wie, bitte, ist
der Herrscher gegen uns gewillt?’ So viel allein wiinsch’ ich betreffs der
Grenznachbarn, sie mochten erkennen: der Herrscher wiinscht dies: ,Un-
verstort mochten sie meinethalben sein und Vertrauen zu mir haben und
nur Wohlfahrt von mir erhalten, nicht Uebelergehen.’ Und so md&chten sie
fiirder erkennen: ,Vergeben will uns der Herrscher, was vergeben werden
kann.” ,Und durch meine Verwendung mochten sie den Dharma betdtigen
und michten diese Welt sowie die andere erlangen.” Und zu diesem Zweck
unterweis’ ich euch, um meine Pflicht zu erfiillen, nimlich dadurch, daf
ich euch unterweise und mein Gewilltsein kundtue, ja meine Entschlossen-
heit und ein unerschiitterliches Versprechen. Darum, so handelnd, tuet
eure Pflicht und erfiillet jene mit Vertrauen, dall sie erkennen: ,Der
Herrscher ist zu uns wie ein Vater; er fiihlt fiir uns, was er fiir sich sel-
ber fiihlt; wir sind dem Herrscher wie seine Kinder.” Indem ich euch so
unterweise und mein Gewilltsein kundtue, ja meine Entschlossenheit und
ein unerschiitterliches Versprechen, werde ich in allen Lindern hiefiir
Beamte haben (?) 3. Denn ihr seid fihig, jene mit Vertrauen zu erfiillen
und Wohlergehen und Gliick in dieser und der andern Welt...3»

Ein so feierliches, bewegliches (Gelobnis, die jahrtausend-

alte und soeben erst wieder gegen Kalingja betiitigte Raub-

3% Vermutlich jenc Gesandten, von denen Felsenerlall XIII spricht,
oder hohe Grenzwiirdentriager, deren Funktion im Verhiiten oder Beilegen
von Grenzhindeln u. dgl. bestand (Pfeilerlal 1). Bhandarkar 367 f. denkt
an das tschakrawarti-Ideal. Dadurch, dall fremde Herrscher auf Aschokas
Initiative hin den Dharma, der auch internationales Vertrauen schafft, be-
tétigen, entsteht eine religios fundierte eintriichtige Staatengemeinschaft.
Aber dadurch wird Aschoka weder Oberherr, noch gewinnt sein Wort im
Ausland Rechtskraft durch sich selber; nur freiwilliges Vertrauen kann
den viiterlichen Prediger des Dharmas als primus inter pares anerkennen.
Den vorliegenden Erlafl erweitert und erldutert XIII.

35 Indem <jene» sich dazu bekehren lassen, den Dharma zu betitigen
(Hultzsch S.117 N).



F. Kern, Aschokas Bekehrung zum Buddha 183

natur aller Staaten abzulegen — dieses Hinausgreifen iiber
Schulen, Amtsstuben, Kléster, in die Horste des Macht- und
Gewaltsinnes hinein, um die Weltverhéltnisse zum Guten um-
zustiirzen, fiihrte den Kaiser — vielleicht durch anfinglich
geringen Widerhall auch nachdenklich gestimmt — vom
weitesten Wirken iiber die Grenzen zum engsten Kraftpunkt
zuriick. Denn indem er einen solch neuartigen Feldzug er-
offnete, mulite er fiihlen, dafl sein Dharma briichig und das
Missionieren ein zweischneidiges Unternehmen wiirde, sofern
er selber noch gegen einen seiner obersten Grundsitze ver-
stiel.

6. Barmherzigkeit beginnt daheim.

Die Schonung der Lebewesen, der kritische Punkt des da-
maligen Kampfes der neuen Richtung mit der alten in Indien,
mullte auch von ihm entweder Taten — und zwar im Ausmal
seines Ranges — fordern oder ihm weitere Worte in Sachen
der Religion verbieten. Man brauchte vom unbedenklichen
arischen Blutvergieflen nicht gleich bis zur heiligen Narrheit
der Dschainamoénche iiberzuwechseln, die sogar das Ungezie-
fer hegen und pflegen. Dall Aschoka mit seiner Wendung zum
Ernst das Jagen eingestellt habe, diirfen wir seiner spiiteren
Versicherung glauben. Das fiel nicht schwer. Aber da war
das Schlachten, im sakralen Zusammenhang ein Kernstiick
des altehrwiirdigen Opferwesens und im profanen ein selbst-
verstindlicher, tiefeingewurzelter Bestandteil des Lebensstiles,
zumal der oberen Stinde. «Tschand-Aschokay diirfte, als
Schiwaverehrer, der Kali, die sich an blutigen Opfern weidet,
rituell-fromme Tribute gebracht haben, ohne die Haupter zu
zdhlen. Noch schwerer als die Abwendung von solcher Got-
terverehrung war vielleicht der Entschluff, den hiuslichen
Hekatomben ein Ende zu bereiten, welche — eine sechsstellige
Zahl von tidglichen Schlachtopfern — der Speisung der am
Hoflager tdatigen oder schranzenden Verwandten, Beamten,
Diener, Handwerker und Soldaten zum Opfer fielen. Will der
Monarch Ahimsa (Nichtverletzen von Lebewesen) einfiihren,
so mul} er die Schlichtereien dieser herkémmlichen Verpfle-
gung schlieffen. Er beginnt nicht mit einem landesherrlichen
Totungsverbot. Seinen Untertanen befiehlt der Monarch iiber-



184 F. Kern, Aschokas Bekehrung zum Buddha

haupt nicht in Dharma-Erlassen. Wo er die personliche Ver-
antwortung trigt, im eigenen Haushalt, befiehlt er und 4ndert
mit einem Wort alte Sitten. Was seine mitbetroffenen Kost-
ginger, etwa die Krieger, zu der Umstellung sagten, horen
wir nicht. Wenige Respektspersonen, vielleicht eine seiner
Koéniginnen, haben nur zégernd verzichtet. Das tut ihm leid.
Aber die gewinnende Offenherzigkeit, womit der Gewissen-
hafte diesen Siindenrest auf sich nimmt, und die Riicksicht,
wie er den Uebergang stuft, mag der Oeffentlichkeit den Ent-
schluBl ihres ersten Hausvaters in seiner allseitigen Humani-
tit desto vorbildlicher gemacht haben. So liest man denn in
der ersten einer Serie von «Dharmaschrifteny, die nun auf
den Felswénden erschien, von den kaiserlichen Opferaltiren,
Festspielen und Kiichen das Folgende:

(1) (Verzicht auf blutige Opfer und Spiele. Fleischlose Mahlzeiten).

«Diesen Rechtschaffenheits-Erlall ® liel der gottergeliebte, freund-
lichglinzende Herrscher * schreiben. Hier ®® sollte kein Leben geschlach-

3 Wortlich «Dharmaschrift (dhammalipi)», obige Uebersetzung nach
H. Kern.

37 In diesem Erlal ist der fortab beibehaltene Religions- oder Dharma-
Name Aschokas fixiert, aus einzelnen Elementen seiner friiheren, schwan-
kenden Titulatur unter Fortlassung anderer gefiigt. Fiir die Behauptung,
daBl er den Titel von fritheren Herrschern iibernommen habe, ist mir ein
Beweisstiick nicht bekannt geworden. Iis diirfte, wenn spiitere ihn nach-
ahmten, damit liegen wie mit Karls d. Gr. Dei gratia. Vgl. mein «Gottes-
gnadentum und Widerstandsrecht» (1914), passim. Und wie hier ein ur-
spriinglich tiefer religioser Sinn, so liegt Aschokas Goéttergnadentum eine
sinnige Beziehung zugrunde, die in der deutschen Uebersetzung etwas
verwischt wird, es wire denn, man sagte: «Der gotterbefreundete freund-
lichglinzende H.» Dewanam-prija Prijadarschi Radscha steht als Mittler
zwischen den Géttern, die ihn lieben, und der Welt (allen Lebewesen),
an welche er die Liebe weitergibt. Bei Panini hat «Gotterlieblings schon
einen pejorativen Sinn angenommen, wie es unsrem Gottesgnadentum in
anderer Hinsicht auch ergangen ist. Die hochtrabenden Majestétstitel
«Maharadscha, Radschadhiradschas> hat Aschoka jedenfalls in den geist-
lichen Erlassen, die wir allein kennen, nicht gefiihrt, obwohl er dazu
mehr Recht gehabt hiitte als die vielen Gernegrolle, die sich als «Grof}-
herrscher» bezeichnen. Vielleicht hat er sich weltlich als Kénig von Ma-
gadha (oben S.171) bezeichnet (vgl. das rex Francorum). Die Parallele
konnte noch auf die religiés-universale Bedeutung des Karolinischen Kai-
sernamens ausgedehnt werden, doch hat ja Aschoka die am meisten einem
solchen imperator entsprechende indische Bezeichnung tschakrawarti weder



F. Kern, Aschokas Bekehrung zum Buddha 185

tet und geopfert werden. Und keine Festversammlung sollte abgehalten
werden; denn groB Uebel sieht der gottergeliebte, freundlichglédnzende
Herrscher in Festversammlungen; es gibt indes eine einzige Art von
Festversammlung, die der gottergeliebte, freundlichglinzende Herrscher
fiir segensreich ansieht 3. Frither wurden in des gottergeliebten, freund-
lichglinzenden Herrschers Kiiche viele hunderttausende Tiere tiiglich fiir
das Mischgericht geschlachtet. Aber jetzt, da diese Dharmaschrift ge-
schrieben wird, werden nur drei Tiere zum Mischgericht geschlachtet,
zwei Pfauen * und ein Schwarzbock, und dieser Schwarzbock dazu nicht
regelmifig. In Hinkunft * sollen auch diese drei Tiere nicht geschlachtet
werden.»

im Titel gefithrt noch in politischer Bedeutung ihren Gehalt angestrebt.
Wir nennen den allindischen Radscha «Kaiser», er selber nicht. Er missio-
niert iiber Indien hinaus universal, regiert aber keine universale Kirche.
Vgl. oben S. 182.

38 D. h. <hieniedeny, «auf Erden» sollte das so sein, nicht blofl in des
Kaisers Hofhalt.

3 Sadhu mata (vgl. Felsenerlall IIl). Nicht «einige Festversamm-
lungen», sondern ekatija, Vgl. K. P. Jayaswal, Ind. Antiq.59 (1930), 18. Es
kann nur die in Felsenerlall IV empfohlene Art als «sadhu» gemeint
sein, Damit eriibrigen sich die Vermutungen von D. R. Bhandarkar, ebenda
42 (1913), 255 ff., N. G. Majumdar, ebenda 47 (1918), 221, Jayaswal a. a. O.;
religios neutrale Lustbarkeiten, mit Musik, Tédnzen, Theater u.dgl., ha-
ben sich wohl erst spiter und auch auf Grund von Aschokas Festreform
ausbilden koénnen, da in dem vorbuddhistischen Indien alle Feste noch
einen polytheistisch oder animistisch religiosen Kinschlag trugen, mit
blutigen Opfern, Festschmidusen, auch Kampfspielen (Gladiatoren- oder
Tierkiimpfen) ausgestattet. Vgl. IX. Insofern hat die Reform der Feste,
soweit der Kaiser sie veranstaltet, schon einen puristischen, man ist ver-
sucht zu sagen, quasi calvinischen Zug; doch ist kein landesherrliches
Verbot volkstiimlicher Briuche ausgesprochen.

% Kulinarisch in Zentralindien geschitzte Bratenart, rituell wenig
geschiitzte Tierart.

4 Wire er selber der Verzehrende, so hitte unser Bekenner sich iiber
die Unenthaltsamkeit wohl weniger diskret ausgedriickt; vielleicht wartet
er den Ablauf der Gesundheitsgriinde ab, die antivegetarische Tafel-
genossen hohen Ranges geltend gemacht haben werden.

Bonn, z. Z. Basel. Fritz Kern.



	Aschokas Bekehrung zum Buddha

