
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 1 (1945)

Heft: 3

Artikel: Aschokas Bekehrung zum Buddha

Autor: Kern, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877573

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877573
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Theologische Zeitschrift
1. Jahrgang Heft 3 Oktober 1945

Aschokas Bekehrung zum Buddha.

1. Eroberer. — 2. Krisis. — 3. Ein neuer Beginn. — 4. Riegel und
Gegengewichte. —- 5. Einladung über die Grenze. — 6. Barmherzigkeit beginnt

daheim.

Alexanders Indienzug, eine unvergeßliche Geschichtsromanze

für die Abendländer, bedeutete dem angegriffenen
Erdteil eine Episode wie ein Nadelstich in Elephantenhaut,
ein rasch vergessenes, doch empfindliches Augenblicksereignis,

das jähe Rückwirkungen auslöst. Die indische
Zersplitterung hatte den makedonischen Einbruch (326 v. Chr.)
erleichtert. Kaum ein Jahrzehnt später schuf Aschokas Großvater,

der Begründer der Maurja-Dynastie, ein einheimisches
Großreich, das an Umfang und Hilfsquellen jedes Diadochen-
reich übertraf. Die indische Politik vor und nach dieser
Aufrüttelung spiegelt uns der Arthaschastra, ein um Jahrhunderte
jüngeres Lehrbuch der Staatskunst, in dem sich alles Historische

in Theorie, immerhin nicht in Dichtung, verwandelt hat.
Zivilisation und Verwaltungsmethodik, der Geist des Polizeistaats

und der Politik des ersten Kaiserreichs sowie der ihm
vorangehenden und nachfolgenden Kleinstaaterei treten dank
der einseitigen indischen Begabung für typenbildende Theo-
retik plastisch, wennschon nicht genau datierbar, in Erscheinung.

Altberühmt ist ferner das Indienbuch, das der seleu-
kidische Gesandte am neuen Maurjahof, Megasthenes, schrieb,
uns freilich neben anderen griechischen Reiseberichten der
Zeit nur in Exzerpten Späterer erhalten. Im Original besitzen
wir die dritte Hauptquelle, Aschokas Inschriften. Die
Wiederentdeckung dieser ältesten unlegendären Urkundengruppe der
indischen Geschichte läßt (seit dem 18. Jahrhundert) eines der
merkwürdigsten Herrscherporträts aller Zeiten lebenstreu
erstehen. Ein Zufall ist es im Lande Indien kaum, daß dieser
Selbstbericht eines Kaisers in das Grenzgebiet von Politik
und Religion führt.

Meine früheren Aufzeichnungen waren mir im Sommer 1945, als diese
Abhandlung entstand, nicht zur Hand, hingegen die Basler Universitäts-

11



162 F. Kern, Aschokas Bekehrung zum Buddha

bibliothek sowie die reichen Bestände einer indischen Privatbücherei.
Dank der Freundlichkeit von Herrn Dr. Alfred Sarasin und Frl. E. Wackernagel

konnte ich die seit Hultzschs kritischer Textausgabe (1925) weiter
fortschreitende epigraphische, philologische und kulturgeschichtliche
Arbeit nahezu lückenlos überblicken. Von Wichtigerem dürften mir
unzugänglich geblieben sein nur A. C. Woolners Asoka Inscriptions and Glossary,

M. Baruas Religion of Asoka, auch G. H. Mees' Dharma and Society
(vgl. Journal R. As. Soc. 1937, 146).

In Bestand und Deutung der Texte haben sich gegenüber 1925 z. T.
noch überraschende Fortschritte ergeben. Von Aschoka-Monographien gibt
es in deutscher Sprache nur die überholte von E. Hardy (zuletzt Mainz
1913). Neben der modernen von R.K.Mookerji (1928) und namentlich der
von D. R. Bhandarkar (2. Aufl. 1932) tritt jetzt auch die von V. A. Smith
(3. Aufl. 1920) in den Hintergrund, während für die allgemeinen Fragen
Smith, The Oxford History of India (2. Ausgabe 1923, Nachdruck 1941) und
besonders seine Early History of India (4. Aufl., besorgt von S. M. Ed-
wardes, 1924) durch Klarheit und Lesbarkeit ihren Rang (nicht für alle
Einzelfragen) behaupten. Nahezu wertlos ist die Monographie von J. M.

Macphail (1926).
Der Verfasser ist Historiker, der sich in philologischen Streitfragen

nur sekundär ein eigenes Urteil erlauben darf; doch gestattet die
umfängliche philologische Literatur, bei den meisten Dunkelheiten der Texte
den Punkt zu bestimmen, wo philologische Meinungsverschiedenheiten
durch das historische Urteil nach der einen oder der andern Richtung
hin zu klären sind.

Indische Wörter (Sanskrit und Prakrit) schreiben wir im deutschen
Kontext annähernd lauttreu, Namen von Verfassern englischer Bücher in
der englischen Transskription.

1. Eroberer.
Der von Megasthenes bewunderte König Poros, der, von

Alexander gesehlagen, gleich darauf nach der Krone All-Indiens

griff, hat sein Ziel nicht erreicht, um so geschwinder
aber sein Rivale Tschandragupta (Sandrokottos). Dieser
Reichsgründer war angeblich ein von dem in Magadha (am
Ganges) regierenden Geschlecht der Nanda verbannter
unebenbürtiger Verwandter1. Dem jugendlichen Bewunderer

1 Wie der Arthaschastra niedriggeborenen Herrschern abgünstig ist,
so läßt eine buddhistische Tradition den Tsch. aus vornehmem Kschatrija-
haus, den Nanda nicht verwandt, abstammen. H. C. Seth, Ind. Hist. Quart.
13, 1937, New Ind. Antiq. 1, 1939 und sonst, A. Ghosh, Ind. Hist. Quart. 6,

A. B. Misra, ebenda 13 u. a. zeigen die geringe Fundiertheit der Haupttradition,

ohne jedoch ihre eigenen Mutmaßungen besser beweisen zu können.

Die Geschichte Tschandraguptas erzählt z. B. P. L. Bhargava (Luck-



F. Kern, Aschokas Bekehrung zum Buddha 163

Alexanders sind binnen weniger Jahre große Dinge geglückt.
Er wurde Herr des stärksten Gangesstaates, indem er die
Nanda stürzte, und er rollte die makedonische Indusstellung
auf; durch diese Vereinigung der westlichen mit der östlichen
Zentralmacht formte er den Grundstock eines indischen
Großreichs. Wie er dies fertiggebracht — oder sein ränkevoller
Minister, dessen Anteil die Legende in den Vordergrund
stellt —, teils mit, teils gegen Poros, der dem Meuchelmord
erlag, werden wir niemals mit Sicherheit erfahren. Doch ist so

plötzliche Macht schwerlich ohne eine gehörige Dosis des
ausreichend bezeugten Maurja-Machiavellismus gegründet worden,

so wenig wie etwa Chlodowechs Reich ohne dessen Be-
denkenlosigkeit. Dann nahte Seleukos Nikator, der sich zum
Herrn Vorderasiens aufgeschwungen, um mit dem Beerber des
Poros und der Nanda seine Kräfte zu messen. Der Zusammenstoß

löste sich (305 v. Chr.) in ein für beide Teile vorteilhaftes
Geschäft auf, das ein Verschwägerungsvertrag besiegelte.
Tschandragupta sah sich als Herr der östlichsten Teile des
Alexanderreichs bestätigt. Sein Sohn Bindusara (etwa 296 bis
268 v. Chr.) setzte das Werk der Vergrößerung fort. Dieser
«Feindeschlächter» hinterließ seinem Sohn Aschoka ein
Gebiet, wie es erst wieder der Großmogul und die Briten
beherrscht haben, dazu den Ostteil Irans (Afghanistan und Be-
ludschistan). Die ungeheure Fläche umfaßte Bengalen und
den Dekhan; sie schloß Tributärstaaten und wilde Stämme
ein, wurde aber dank der Steuerkraft von Stadt und Land und
dem Goldreichtum, die ein schlagfertiges Riesenheer direkt zu
besolden gestatteten, schon mittels eines abhängigen Beamtentums

zentralistisch regiert. An der Spitze des Beamtenadels,
der ein raffiniert ausgebautes Subalterndienstsystem lenkte,
unterstützten mindestens vier prinzliche Vizekönige in den

Außenprovinzen das Oberhaupt der regierenden Familie. Als
ein solcher Unterregent den Feudalgewalten des Nordwestens
vorgesetzt, hat der junge Aschoka möglicherweise einen Auf-

now 1935) monographisch nach der legendendurchwobenen Tradition. Der
Geschichtsdichtnng, wie sie üblich ist, stellt B. Breioer (Alexanders Bund
mit Poros. Indien von Dareios zu Sandrokottos, 1941) eine eigenwillige
Komposition gegenüber.

11*



164 F. Kern, Aschokas Bekehrung zum Buddha

stand in Taxila niederschlagen müssen. Jedenfalls lernte er
die Verwaltung wie die Politik kennen in der kräftigen
Großdespotie, welche die Hoffnung der Kleinfürsten auf die Wiederkehr

der Vor-Alexander-Zeit enttäuscht hat.

Ein Echo finden wir bei dem römischen Historiker Justin, der von
dem ersten Maurja sagt, er habe (nach seinem doppelten Meisterstreich
in West und Ost) «die nominelle Freiheit in Sklaverei verwandelt, insofern

er das Volk, das er von Fremdherrschaft befreit hat, mit Knechtschaft

bedrückte».

Das Obereigentum an Grund und Boden, das noch heute
die eingeborenen Fürsten reich macht, war die Grundlage der
Maurja-Staatswirtscliaft; der Bauer wurde mit mindestens
einem Viertel seiner Erträgnisse geschröpft. Bewässerung
und Straßenbau, schon im Interesse der Grundsteuer vordringliche

Staatsaufgahen, förderten die Zentralisation, die keinen
unabhängigen Burgenadel hochkommen ließ (wie denn schon
der Einzelstaat von Magadha bürokratisch und mit stehendem
Heer zentralisiert gewesen war). Standes- und Finanzämter
führten rigoros Buch über die Einwohner der Städte, über ihre
Geschäfte, Einnahmen wie Ausgaben.

Staatskunst ist als schiere Machtpolitik in jenen Jahrhunderten

von Indern unbefangener gelehrt worden, als wir es
im Abendland zwischen Kallikles und Machiavelli gewohnt
sind. Wir lesen im Arthaschastra: «Nur Macht bringt Frieden
zwischen zwei Königen zuwege; nur glühendes Eisen kann
mit einem andern Stück Eisen verschmolzen werden Wer
an Macht überlegen ist, wird Krieg wagen Wer an Macht
steigt, kann die Friedensverträge brechen Wenn ein König
von gleicher Macht den Frieden nicht lieht, soll ebensoviel
Drangsal, wie sein Gegner durch ihn erfuhr, ihm zurückvergolten

werden Der König, der an des Eroberers Umkreis
angrenzt, heißt ,Feind'.»

Ferner «Geschickliehkeit und Intrige ist besser als Gewalt, weil der
sehlaue Intrigant Könige, die in Kriegsgeist und -macht überlegen sind,
jederzeit stürzen kann... Intrige, Spione, Gewinnung des Volkes des

gegnerischen Fürsten, Belagerung und Sturm sind die fünf Mittel, eine
Festung einzunehmen». Während die gefürchtete Geheimpolizei überall
ihre Späher hatte und sogar die Dirnen als Spitzel organisiert hielt,
waren die Machthaber — wie italienische Fürsten der Renaissance -— vor
Gift und Dolch auf der Hut und vertrauten ihren Leih ergebenen Amazonen-



F. Kern, Aschokas Bekehrung zum Buddha 165

wachen an. Von einer theologischen Lenkung der Politik kann man nicht
sprechen. Wennschon der Brahmane Kautilja von der brahmanischen
Ueberlieferung als der eigentliche Spiritus rector Tschandraguptas
verherrlicht wird, so eben als Urbild des verschlagenen Intriganten und
Gegenbild des (von Aschoka nach der Bekehrung angestrebten) frommen
Herrschertums. Gewisse Magadhaherrscher scheuten sich übrigens nicht,
verdächtige Brahmanen hinrichten zu lassen.

An den Existenzgrundlagen des Maurjareichs, «Meiner
eroberten Lande», wie es offiziell heißt, ließ sich durch
Religiosität nicht viel ändern. Wollte Aschoka der Einiger
Indiens zwischen beiden Meeren bleiben, so mußte er die
unablässige Arbeit des Despoten leisten, worin sich dieses

glänzendste Herrscherhaus der damaligen Welt von den
übrigen höchstens durch seine zum Teil so frühreif entwickelten
Mittel unterschied. Es wäre möglich, daß, dank jenem
Ehebündnis von 305, Aschoka als halber Grieche zur Welt
gekommen ist; doch brauchte er von hellenistischer Staatsmannschaft

nichts Erkennbares zu lernen. Er hat seinen absoluten
kaiserlichen Willen mit starker Exekutive behauptet. Ohne
anhaltende Strenge ließen sich die weitläufigen Provinzen
nicht an die Zentrale fesseln. Es scheint, daß Aschoka nach
seines Vaters Tod sogleich den Kampf um Sein oder Nichtsein
kennenlernte; wenigstens berichtet die Ceyloner Ueherlie-
ferung als Grund, weshalb er erst vier Jahre nach Bindusaras
Tod dessen Thron habe besteigen können (etwa 264 v. Chr.),
blutige Streitigkeiten, die er zuvor gegen seine mitprätendierenden

Halbbrüder habe ausfechten müssen. Auch noch Mehrer
des Reiches ist Aschoka geworden. An der östlichen Küste
sprang Kalingja (Groß-Orissa) als unbequemer Fremdstaat
tief in den Reichskörper vor. Aschoka rundete das Reich ab,
indem er den wohlgerüsteten Nachbarstaat durch einen
siegreichen Krieg zerstörte und als Provinz dem Reich einverleibte,

welches von nun an den gesamten Subkontinent mit
Ausnahme der Südspitze umfaßte. In frühen Jahren war er
so zum Meister der übererbten moralfreien Staatskunst
gereift. Indes gehörte er mit anderen Kraftmenschen der Maurja-
Familie zu jenen «mittelalterlich» anmutenden Doppelnaturen,
denen im Widerstreit mit ihrer rauhen Erb-Aufgäbe ein Hang
zur Innerlichkeit im eingeborenen Wesen lag.



166 F. Kern, Aschokas Bekehrung zum Buddha

2. Krisis.
Nach der meistgeglaubten Tradition stammen die Maurja aus Süd-

bihar, dem klassischen Land großer Asketen und Ordensgründer. Zwei
Könige von Magadha beschirmten im 6. Jahrhundert u. a. die Asketen
Wardhamana und Gautama. Wardhamana war sogar ihr Vetter. Er wurde
als Mahawira ein Religionsstifter unter manchen andern, deren Schöpfungen

nachmals untergingen; seine Sekte (Dscliaina) blüht in Indien bis
heute. Gautama wurde der Buddha. Im 5./4. Jahrhundert regierte in
Magadha die Nanda-Dynastie, die (als von niedriger Herkunft) die von
Standesvorurteilen befreienden Sekten schon politisch hochschätzte. Tschandra-
guptas Psychologie ist komplizierter als die eines dem Alexander
nacheifernden bloßen Realpolitikers, sei dieser noch so verschlagen; denn die
hagiographische Ueberlieferung spricht so bestimmt, daß sie schwerlich
jedes historischen Anhalts ermangelt. Danach ist er den Dschaina als Laie
beigetreten. Damit hat sich schon dieser Regent die NichtSchädigung von
Lebewesen (Ahimsa) zum Grundsatz gewählt, freilich sicher mit vielen
Einschränkungen. Er habe später unter dem Einfluß eines weissagenden
Asketen dem Thron entsagt und sein Leben durch freiwilliges Hungern
beendet, was (als radikales Nichtverletzen und Begierdenüberwinden) den
Dschaina als klassische Erlösungstat gilt. Dieses überlieferte Charakterbild

wird gestützt durch die dokumentarische Gesinnung des Enkels. Und
da nicht anzunehmen ist, daß das überlieferte Bild Tschandraguptas völlig

erst nach der Zeit seines Enkels entstanden sei, so kann dieser seinen
Großvater nicht bloß als gewaltigen Staatsmann und Gründer, sondern
auch als einen Sadhu verehrt haben, wennschon er davon nie spricht und
nach seiner düstern Auffassung der Geschichte der letztvergangenen-Jahrhunderte

seinem Großvater eine eigentliche sittliche Hebung Indiens nicht
zugeschrieben haben kann. Indes wie Karl der Große seinen als Politiker
wie Heiligen ausgezeichneten Ahnherrn Arnulf sich vor Augen hielt und
in der Arnulfinger-Dynastie überhaupt kräftige Staatsmannschaft mit
religiösen, ja mehrfach mit klösterlichen Neigungen zusammenging, so ist im
Charakter der Maurja bei ähnlicher Spannweite dieselbe «zweite Natur»
heimisch.

Etwa drei Jahre, nachdem die stetig aufwärtsführende
Ausdehnungspolitik der ersten Maurja durch den Kalingjakrieg
(etwa 256 v. Chr.) für abgeschlossen gelten konnte, wurde die
Oeffentlichkeit durch Kundgebungen überrascht, in denen der
im Krieg Bewährte eine innere Wandlung mitteilte, die ihm
widerfahren war. Sie hatte Aschoka in den Kreis der Mönche
Buddhas geführt. Eine spätere Chronik bucht zu dieser
Umkehr das Urteil der Untertanen: «Vorher war er als der wilde
Aschoka (Tschandaschoka) bekannt, fortab als Rechtschaffen-
heits-Aschoka (Dharmaschoka).»



F. Kern, Aschokas Bekehrung zum Buddha 167

«Dharma» bedeutet wedisch «Weltordnung, Weltgesetz», worunter
Physisches wie Moralisches fällt. «D. bedeutet, was etwas sein soll oder
notwendig ist» (H.Kern), das Rechtbesehaffene, entweder die rechte
Beschaffenheit oder die rechterkannte, wohldefinierte Beschaffenheit. Der
letztere Sinn hat sich in der buddhistischen Spekulation dahin verfestigt,
daß jedes beliebige definierbare Weltelement ein dharma ist. Vgl. II. v.

Glasenapp, Entwicklungsstufen des indischen Denkens (1940), 66 ff. Diese
Wortbedeutung läßt sich weder dem Buddha selbst zuschreiben, noch
kommt sie für Aschoka in Frage. Nicht der Abhidhamma des dritten Pitaka
im späteren Palikanon (d. h. spekulative Texte über Existenz, Person,
Elemente, Ursachen u. dgl.), vielmehr der Dhamma des Suttapitaka ist
Thema der Volkspredigt. «Dharma» bedeutet hier «rechte Gesinnung», die
zu «rechtem Verhalten (schila)> führt. «Rechtschaffenheit» im Sinn von
«Redlichkeit (righteousness, droiture)», dies beste europäische Wort
schöpft den Inhalt von «Dharma» so wenig aus wie irgendein anderes. Es

klingt in diesem Begriff an einerseits «sittliche Pflicht», «Moral»,
«Frömmigkeit», «Sehnsucht nach Sündelosigkeit», anderseits «Recht» im Sinn
von «uranfängliches Naturrecht», gegenübergestellt dem positiven Recht
(dessen Klassen als Vertragsrecht, Gewohnheitsrecht, Herrscherbefehl
weiter unterschieden werden).

Die Mönchsüberlieferung berichtet einen alten Dharma-
spruch, mit welchem ein Beichtvater Aschokas Seele erschüttert

habe: «Ernste Einkehr in sich seihst (apramada) ist der
Weg zur Unsterblichkeit, Oberflächlichkeit der Weg zum
Tode. Die Ernstbedachten sterben nicht, die Oberflächlich-
Lebenden sind schon wie tot» (Dhammapada 21). Aschokas
Glaube, der gemeinsame Glaube aller mystisch-asketischen
Sekten, ist der des alten Dharmaspruchs: «Manche werden
wiedergeboren. Die Uebeltäter gehen zur Hölle; zum Himmel
(swarga) gehen die Guttäter; Existenzauslöschung (nirwana)
erreichen, die ohne Begehren sind» (Dhammapada 126). Von
der Hölle der völlig Bösen spricht Aschoka kaum andeutungsweise

2, vom Nirwana gar nicht, denn dieses liegt oberhalb
dessen, was die Laien erreichen können, an die er sich zu wenden

hat. Für ihn handelt es sich darum: soll der Mensch
dadurch, daß sich Gutes und Böses in ihm die Waage hält, nach
seinem Tod wiederum auf dieser jämmerlichen Erde als
Mensch oder Tier wiederverkörpert werden, oder vermag er
dem Guten in sich ein solches Uebergewicht zu geben, daß er
unsterblich wird, d. h. nach dem Ende dieser seiner irdischen

2 Felsenerlaß IV.



168 F. Kern, Aschokas Bekehrung zum Buddha

Existenz in die endlosen Freuden des Götterhimmels eingehen
darf? Die Entscheidung hierüber liegt beim Menschen; jeder
ist insofern seines Glückes Schmied; er kann aus dem Kreislauf

der Gehurten (samsara) ausscheiden, sei es, indem er
durch völlige Ueberwindung des Begehrens (der Existenzver-
haftung) ins Nirwana eingeht wie Buddha und mancher heilige
Asket, sei es, daß ihn im Himmel sein (gutes) Werk (karma)
als unendliche Belohnung erwartet.

«Verwandte, Freunde und Liebende begrüßen den Mann,
der lange fort war und heil aus der Ferne zurückkommt. So

empfangen den, der Gutes getan hat und von dieser Welt zu
der anderen gegangen ist, seine guten Werke, wie Verwandte
den Freund hei seiner Heimkehr» (Dhammapada 219 f.).

Wenn der Laie auch nicht auf völlige Existenzverlöschung
hoffen darf, so liegt für ihn der Weg zum Himmel doch in
derselben Richtung wie für den Asketen der Weg ins Nirwana.
Ueberwindung der Ichverfangenheit durch religiöse Verinner-
lichung — zu diesem Ziel, das eine neue, verwandelte Freudigkeit

des sich rechtschaffen Anstrengenden mit sich bringt, hat
Aschoka sich bekehrt; daß sich die Laienmoral also an der
des Asketen auszurichten habe, das bezeugen jene Lehrtexte,
welche dem Fürsten den tiefsten Eindruck hinterlassen haben.

Von den sieben Texten sind sechs von der Forschung ziemlich sicher
dem Thema (nicht dem Wortlaut!) nach mit Texten des uns erhaltenen,
später fixierten Palikanons identifiziert. In allen sechs Texten waltet das
Thema der Begierdenüberwindung des Mönches vor. Obwohl auch die
Theragatha und Therigatha (wie Dhammapada) ältesten kanonischen
Bestand enthalten, können sie nicht (mit M. Walleser, Das Edikt von Bhabra
1923, 15 f.) mit Aschokas «Munigatha» identifiziert werden, da Aschoka
auf eigene Worte Buddhas zielt. Die thematische Natur der sechs Texte
(unten S. 169) erlaubt Rückschlüsse hinsichtlich des siebten. Wäre «Winaja-
samukase» eine reine Laiendisziplin wie (spät und scholastisch) Sigalo-
wadasutta (B. M. Barua, Journal R. As. Soc. 1915) oder anderseits eine
spezifische Mönchsdisziplin (wie Winajapitaka), so widerstritte das Aschokas
Gesichtspunkt der Textauswahl, auf die gemeinsam für Mönche und Laien
gültige religiöse Wurzel des Betragens hinzuführen. So mag Bhandarkar
mit Recht auf Suttanipata 4,14 hinweisen, eine (vielleicht schon zu Aschokas

Zeit wesentlich fixierte) frühe Formulierung des Themas der Ver-
innerlichung. Buddhaworte waren damals wohl auch schon schriftlich
fixiert, doch meistens von Mund zu Mund tradiert, unterlagen sie der
fortgesetzten scholastischen Anschwellung.



F. Kern, Aschokas Bekehrung zum Buddha 169

Die Chronologie der Erlasse Aschokas ist nach Senart, Smith, Thomas

u. a. wohl durch Hultzsch endgültig sichergestellt. Neuerliche Versuche,
die betreffenden «Minor Rock Edicts» wieder in die letzte Regierungszeit
zu verlegen (z.B. H.C.Seth, Journal of Ind. Hist. 17, 1938, 279 ff.), scheitern

an der inhaltlichen wie der formalen Entwicklung der Ediktreihe.
Wie könnte der Jerragudi-Text, der so sichtbar dem Felsenkodex präludiert,

auf die Pfeileredikte folgen!

Indem Aschoka seine Bekehrung bekanntgab, wies er die
mönchischen Prediger auf jene Buddhaworte hin, die den

Dharma, wie er meinte, männiglich besonders wirksam
erklären.

«Aus Umgang mit Menschen entspringt Furcht, aus häuslichen
Geschäften Befleckung; der hauslose Zustand, die Freiheit vom Umgang sind
des einsamen Wanderers Sicht (Suttanipata 206) Ihn nennen sie Muni.
Er hat das Entsprungene niedergeschnitten und läßt es nie wieder
hochkommen. Solch großer Seher hat den Zustand des Friedens gesehen (207)
...Der Haushalter zerstört ungezügelt andere Lebewesen; aber ein Muni,
gezügelt, schützt stets lebendige Kreaturen (220) Laß ihn die Wurzel
der Täuschung ganz abschneiden, denkend: ,Ich bin Weisheit'; alle
Wünsche, die drinnen entstehen, laß ihn sie unterdrücken, ernstbedacht
stets (916). Laß ihn jeglichen Dharma in- oder auswendig lernen und
darob nicht stolz sein, denn das nennt der Gute nicht Seligkeit (917).
Laß ihn darob sich weder für besser noch für niedrig noch für
gleichgestellt halten; laß ihn sich nicht ausschmücken, wenn er ausgefragt
wird (918) Laß den Bettelmönch innerlich beruhigt sein, nicht Frieden

anderswoher suchen; denn wer innerlich beruhigt ist, greift nach
nichts, weist nichts zurück (919). Wie im Innern der See keine Welle
entspringt, so laß ihn still sein, ohne Wunsch (920) Der wissend
Selbstbeherrschte, der nicht viel redet, solch Muni hat die befriedete Weisheit

erlangt (723).»
Zu den sieben Texten soviel: Ueber (1) «Winaja samukase» vgl. oben

S. 168. Mit (2) «Alija wasani» wird Anguttara Nikaja 2, 27 zusammengebracht,

worin der Mönch geschildert wird, der mit schlichtem Gewand,
dürftiger Nahrung, kümmerlicher Wohnung zufrieden sein und seine
Freude in der Versenkung finden soll. (3) «Anagata bhajani» mag wie
Anguttara Nikaja 3,105 ff. von dem gehandelt haben, was jederzeit die
Verwirklichung des religiösen Ziels bedroht, wogegen es alle Kräfte zu
üben und ein achtsames und tüchtiges Leben angesichts von Alter, Krankheit,

Hunger, Krieg und Schisma zu führen gilt, (i) «Munigatha» dürfte
an Suttanipata 1,12 anklingen, (5) «Moneja» an Suttanipata 3,11, worin
Buddha den «höchsten Zustand» erläutert, (6) «Upatisa pasina» an Suttanipata

4,16 mit der Schilderung der Entbehrungen und Drangsale, in deren
Ertragen wir, die Lebensbangigkeit überwindend, freudig werden, «dem
Dharma nachsinnend, auf dies Ziel gerichtet, die Finsternis vernichten»
(975). Endlich entspricht (7) «Laghulowada» dem Madschdschhima Ni-



170 F. Kern, Aschokas Bekehrung zum Buddha

kaja 1,414 ff.: Derjenige Asket, der nicht vor jeglicher Lüge zurückscheut,

sei noch zu allem Bösen imstande; jegliche Tat, Rede, Gesinnung,
womit wir uns selber oder ein Mitlebewesen beschweren, sei noch unheilsam,

hinwegzuläutern.
Man vermißt in allen Hinweisen und eigenen Aeußerungen Aschokas

die bekannten Lehrformeln der «vierfachen Grunderkenntnis», der «Kau-
salketto, des «achtteiligen Pfads», ja sogar die traditionellen fünf
Moralgebote (unten Kapitel 3). Soll man daraus schließen, daß diese Lehrstücke
damals noch gar nicht geprägt waren oder daß Aschoka sie ablehnte?
Mit Sicherheit kann man nur sagen, daß die Metaphysik, die philosophische

Theorie wie die Liturgik für ihn keine Rolle gespielt hat. Mit dem
sich im Lauf der Jahrhunderte verstärkenden Klosterschulgeschmack
pedantischer Begriffsysteme ist seine Religiosität nicht behaftet. Daß die
Theorie (ditthi) nicht zum «Wesentlichen» gehört, hat Buddha selbst
gelehrt, und dies ist sicherlich auch Aschoka in Worten wie diesen
zugekommen: «Wer, ohne philosophische Ansichten, tugendhaft ist, mit Seherkraft

begabt, nachdem er das Verlangen nach sinnlichen Freuden
überwand, kehrt nicht wieder in einer Mutter Schoß zurück» (Suttanipata
151) (vgl. 1079.1081.837.207). Das Wesentliche ist die das Ich überwindende

Gesinnung, aus welcher die rechten Werke hervorgehen, nicht das
Werk als solches, geschweige die Theorie.

Es liegt eine sprachliche Irreführung darin, Buddha-Anhänger von
Aschokas Art, wie sie in den frühen Jahrhunderten nach Gautamas Tod
noch in der Mehrzahl gewesen sein dürften, als «Buddhisten» zu bezeichnen;

denn im Einklang mit Gautama-Buddhas eigener Ablehnung der
philosophischen Spekulation und der Ritualistik ist es eben gerade kein
*-ismus», dem sie innerlich anhangen, vielmehr eine Gesinnung, Dharma!
Ohne hier auf die Fragen der Frühzeit der Buddhagemeinde einzugehen,
nennen wir «Buddhismus, Buddhisten» das schulmäßige Bekenntnis bzw.
seine Bekenner, sprechen hingegen von «Buddhafreundem, wo es die auf
den Dharma und keinerlei Dogmatik gerichteten Anhänger zu bezeichnen

gilt, die der Existenzüberwindung nach dem Vorbild des Erleuchteten
nachzuleben trachten. Sofern man sich bewußt bleibt, daß hiermit noch
keine eigene unformalistische «Richtung» sich von der rationalistischen
Dogmatik durch eine eigene Organisation abgesondert hat, kann man gerade
Aschoka als Typus einer unscholastisch frischen und lebendigen Gläubigkeit,

«Buddhapietisten» auffassen.

Ob Aschokas Besuch und Aufenthalt im Kloster zu seinem
eigenen Eintritt in den Mönchsstand geführt habe, ist eine
Scheinfrage, wenn man sie nach christlichen Maßstäben stellt.
Denn im Buddhaglauben binden Gelübde nicht lebenslänglich.
Noch heute wird von jedem männlichen Birmesen erwartet,
daß er längere oder kürzere Zeit im Kloster verbringe. Zu
Aschokas Zeit war es freilich ein Novum, daß ein Regent, und



F. Kern, Aschokas Bekehrung zum Buddha 171

nun gar gleich ein Kaiser, sich dazu gedrungen fühlte. Es
stand ihm aber frei, in die Welt zurückzukehren. Daß er
mindestens einmal zeitweilig die Mönchstracht angelegt hat,
darauf weisen auch die späteren Standbilder hin, die ihn so
bekleidet zeigten. Er hat die Regierungsgeschäfte wohl nur
eine kurze Zeitspanne hindurch einem Vertreter übergeben
können, um unter Mönchen als Mönch zu leben und danach
mit neuen Kräften seinen weltlichen Beruf weiterzuführen 3.

Der Abschiedsbrief an die Mönchsgemeinde (Samgha)
Buddhas, auf einer Steinplatte erhalten, ist wohl seine frühste
uns bekannte Aeußerung:

(Der sog. Bhabru-Bairat-Brief.)
Der freundlichglänzende Magadhaherrscher wünscht der Gemeinde,

die er begrüßt hat, Gesundheit und Vergnügen. Ihr Herren wisset, wie
sehr ich Buddha, Dharma, Samgha verehre und an sie glaube. Alles, ihr
Herren, was der gesegnete Buddha gesprochen hat, ist wahrlich
wohlgesprochen. Was aber, ihr Herren, mir dienlich dünkt, damit der wahre
Dharma lange währe, das achte ich für geziemend auszusprechen. Das
sind folgende Erklärungen des Dharma, ihr Herren: (1) «Die trefflichste
Zucht», (2) «Die Lebenslinie der Weisen», (3) «Furcht und künftige
Gefahren», (4) «Einsiedlerlieder», (5) «Rede von der befriedeten Weisheit»,
(6) «Upatischjas Fragen», (7) «Die Predigt für Rahula, durch den gesegneten

Buddha gesprochen, die Falschheit betreffend». Ich wünsche, ihr
Herren, daß viele Versammlungen von Mönchen und Nonnen diesen
Erklärungen des Dharma immer wieder lauschen und nachsinnen möchten,
und gleicherweise Laien beiderlei Geschlechts. Darum, ihr Herren, laß
ich dies schreiben, damit sie meinen Wunsch erfahren.

3. Ein neuer Beginn.
Aus den Feiertagen seiner religiösen Zurückgezogenheit

an die Geschäfte zurückkehrend, ließ der Kaiser jenes
Glaubensgut-Verzeichnis in seinem Reich, ja wohl darüber hinaus
auf diplomatischem Weg, verbreiten. Ungefähr zur selben Zeit
fühlte der Bekehrte sich getrieben, in einem Aufruf an die
Mitwelt die Stufen seiner religiösen Entwicklung beichtend zu
bekennen. War er doch schon seit einiger Zeit Laienanhänger

3 Er hat damit Schule gemacht. Schon König Milinda soll eine Woche
lang als Mönch gelebt haben. B.C. Law, in Indian Culture 1 (1935), 123 f.
Wuti (Gründer der Liang-Dynastie) war zweimal (527 u. 529 n. Chr.)
zeitweilig Mönch. Es gibt noch mehr Beispiele, sogar lebende.



172 F. Kern, Aschokas Bekehrung zum Buddha

Buddhas, ohne daß viel Charisma von ihm ausgegangen wäre.
Ein sehr persönlich gefärbter Erlaß war es mithin, worin er
seine Sehnsucht, das Volk selig zu machen, verkündigte,
zugleich eine ungewöhnliche Aktion, ja den Beginn einer
Weltepoche 4 ankündigend:

(Eröffnungserlaß der kaiserlichen Mission) (E)
«Der Götterliebling spricht: Mehr als dritthalb Jahre, die ich als

Laie ein Buddhafreund 6 bin, hab' ich mich ein Jahr hindurch 7 doch wahrlich

nicht sehr angestrengt. Vor über einem Jahr wurde die
Mönchsgemeinde (samgha) von mir aufgesucht, und seither hab' ich sehr mich
angestrengt8. So sind die in diesen Zeitläuften in Indien9 unvermischt
existierenden Götter jetzt mit Menschen vermischt worden10. Denn dies ist
der Anstrengung Frucht, und nicht kann dies einfach durch hohen Rang

4 Vgl. Anm. 10.
B E 1 wurde gefunden in der Nähe jenes Briefsteins (Bairat), an

anderen Felsen im Norden (Rupnath, Sahasram) und Süden (Gavimath,
Palkigundu — von R.L.Turner 1932 in Hyderabad, Arch. Series, Nr. 10,

herausgg.).
6 upasake, laïseher Verehrer (in Rupnath und E 2 verstümmelt).
7 So, präzisierend, E 3. 4.
8 Es ist die Anstrengung (parakrama) des Sichheiligens, der Befreiung

von der Weltverhaftung, die (Dhammapada 383) bis zum Nirwana führen
kann und ohne die auch ein Kaiser nicht in den Himmel kommen kann, wie
dem Volke hier eingeprägt wird. Dem joga der Upanischad-Mystiker (und
entfernter dem schamanischen tapas der Urzeit) darin verwandt, daß mit
der Reinigung der Seele eine äußere Zucht verbunden sein muß, nimmt
die religiöse Askese der Buddhafreunde im allgemeinen einen weniger
psychotechnischen Charakter der Kontemplationsvorbereitung an; auf
Niederzwingung der existentiellen Begierden kommt es allein an. Noch
mehr «innerweltliche Askese» als bei den Buddhamönchen finden wir in
Aschokas «Anstrengung» und Dharmagesinnung, die wesentlich soziale
Gesinnung (im Gegensatz zu Kama- und Arthagesinnung) ist. Vgl. z.B.
Felsenerlaß IX.

9 Dschambudwipa. Nach K. P. Jayaswalt Ind. Antiq. 62, 1933, 167 ff.
Asien

10 Es handelt sich hier nicht um die theatralische Verkörperung von
Götterwesen (Felsenerlaß IV). Der (aus Gavimath, der am verständigsten
ausgeführten Fassung, übersetzte) Satz gab für Zeitgenossen prägnant
(allerdings von den Abschreibern doch oft unsicher aufgefaßt) die Signatur

der Weltepochen an. In dem jetzt anbrechenden glücklicheren
Zeitalter werden die Götter, die sich vom Umgang mit der unfrommen Menschheit

zurückgezogen, wieder mit solchen verkehren, die sich in ihrer nächsten

Existenz selbst in dem von ihnen verdienten Himmel aufhalten werden.

Vgl. R. K. Mookerij, Ind. Cult. 1, 1935, 65 ff.



F. Kern, Aschokas Bekehrung zum Buddha 173

erlangt werden. Selbst von einem Niedrigstehenden vermag durch
Anstrengung sogar der große Himmel erreicht zu werdenil. Und eben zu
diesem Ende ist die Botschaft ergangen

.Niedrig wie Hocli strenge sich an!'

Und sogar die Grenznachharn mögen es erfahren. Anstrengung möge
langwährend sein. Und diese Sache wird wachsen und sogar stark wachsen,

ja um die Hälfte wachsen12. — Und diese Sache lasset auf Felsen
eingraben, hei Gelegenheit, und sind da Steinpfeiler, sollt' es auf Steinpfeiler
eingegraben werden13. Und gemäß dem Wortlaut dieses (Erlasses) sollt
ihr überall, soweit euer Bezirk reicht, abfertigen14. — Diese Verkündigung

ist nach einer (im Gehet) verbrachten Nacht ergangen15. Zwei-
hundertsechsundfünfzig Nächte waren (im Gebet) verbracht. 256 16.»

Dem Wunsch nach allgemeiner Ausbreitung des verkündigten

Dharma entsprang die Anordnung der mündlichen
Propaganda, dem Wunsch nach seiner Dauer das Eingraben der
kaiserlichen Worte in Stein.

11 Vertieft kehrt der Gedanke in Felsenerlaß X wieder.
12 Arithmetischer Pseudohestimmtheit seelischer Intensitäten

begegnet man auch in China. Interessant ist immer, daß Aschoka den
möglichen Zuwachs an bekehrbaren oder zu den Göttern aufsteigenden Seelen
einigermaßen vorsichtig einschätzt. — Mit diesem Satz enden Gavimath
und Palikundu verständigerweise.

13 Unheschriftete Sandsteinsäulen aus Aschokas Zeit, als Herrschaftszeichen

(«Siegespfeiler») aufgerichtet, sind erhalten, als «Dharmapfeiler»
beschriftete hingegen nur mit Texten aus seiner späteren Regierungszeit.
Viele vergingen im Lauf der Zeiten wohl als Steinbruch.

14 Aufforderung an die Landeshauptleute, den Erlaß zu verbreiten,
vielleicht zu erläutern. Siehe die nächste Urkunde. Um Austreiben schis-
matischer Ordensmitglieder (E. Hultzsch, Corpus Inscriptionum Indica-
rum I, 1925, S. 259) geht es hier nicht.

15 So Kielhorn, Fleet u. a. Der Kaiser glaubt wohl seinen Beamten
gegenüber die eben durchlebte «retraite religieuse» bezeugen zu sollen, da

nur, wer sich ernst anstrengt, wirksam, nämlich «wahr(machend)» andere
dazu auffordern kann. Die öfters vertretene Textdeutung «Diese
Verkündigung ist auf (Dharma)fahrt ausgefertigt», hätte sachlich bedeutet,
daß Aschoka, schon sofort nach dem Besuch Sambodhis, es dem großen
Wanderer Buddha nachtat (Felsenerlaß VIII).

16 Die in indischer Arithmetik bedeutsame Zahl bestimmte offenbar
die Dauer von Aschokas geistlicher Uebungszeit. Glückszeiten und Glückszeichen

finden sich auch sonst in bzw. bei den Erlassen. Bedeutete die ver-
zifferte Wiederholung der Zahl die Anzahl der nach einem Aerabeginn
(seit Buddhas Erleuchtung oder dgl.) verflossenen Jahre, so würde sie
noch beziehungsreicher. Vielleicht aber ist die Ziffer bloß emphatische,
besiegelnde Wiederholung des letzten Satzes (Glücksrune).



174 F. Kern, Aschokas Bekehrung zum Buddha

Das Mittel der Steininschrift war im arischen Indien noch nicht
gepflogen. Die Wahrscheinlichkeit und auch einiges Formelle sprechen
dafür, daß es der dritte Maurja aus Persien übernommen hat. Auch war er
es, der, ohne die heimische Holzarchitektur und deren Stilüberlieferungen

preiszugeben, den majestätischen Stein aufbrachte; auch hier ließ er
sich, wennschon wohl da und dort Ueberbleibsel des vorarischen Steinhaus

aufrechtstanden, vom iranischen Vorbild anregen. Der gewaltige
Bauherr erreichte, daß seine Steinmetzen, die wir aus der exquisiten
Arbeit erhaltener Säulenkapitäle erkennen, der indischen Nachwelt, an
Einfachheit und Würde der Formen wie an kunstfertiger Feinheit der
Ausführung, klassische Muster vor Augen stellten, die an Pracht überboten,
an Harmonie nie wieder erreicht worden sind. Die Kunst des Schreibens
hob sich, wenn man etwa von Jerragudi ausgeht, aus rauhen Anfängen
empor. So wurden denn nun ausgewählte Erlasse an geheiligten und vom
Volk gern besuchten Plätzen vervielfältigt; es entstanden «die zahlreichen
und wundervollen Inschriften, die man als die bemerkenswerteste Folge
von Inschriften in der Welt ansehen darf» (Smith). Die Texte wurden in
der jeweils verwendeten Provinzialmundart dem Volk an hohen
Festtagen vorgelesen. Vielleicht haben sich auch schon damals die Buddhaklöster

darum bemüht, die Kunst des Selberlesens ins Volk zu tragen.
Die «Anstrengung», der sich der Büßer Aschoka im Kreis der Mönche

unterzogen hat, wird durch den Augenschein der Inschriften zuweilen
noch lebendig illustriert. Gavimath und Palikundu sind Hügel in der
Nähe eines heutigen Landstädtchens, von denen man die Ebene weit
überschaut. Um meditierenden Asketen, dem Himmel zunächst, Schutz gegen
Sonne und Regen zu spenden, ist je ein mächtiger Findlingsblock, schirmartig

zubehauen, auf die Felsenspitze gesetzt. Noch heute gelten diese
schönen Stätten der Versenkung dem Volk als geweiht; früher von
Buddhafreunden benützte Kulthöhlen fehlen nicht; vorgeschichtliche Dolmen

erhöhen die megalithisch-feierliche Stimmung der Gegend. Auf dem
monumentalen Sockelfelsen, jeweils dicht unterhalb eines solchen
herrlichen Meditationssitzes, ist nun Aschokas Eröffnungserlaß eingemeißelt
worden, mit feinem Gefühl für religiöse Aesthetik.

Die Wiedergeburt in den reineren Freuden des
Götterhimmels ersehnend, hat der Kaiser seine Gleichheit mit dem

geringsten Untertan in diesem Anliegen empfunden. Darum
darf und will er zu allen sprechen. Jeder strebt nach dem
Himmel; also handle man entsprechend! Aber muß er nicht
seine Aufforderung aus der inneren Ergriffenheit, womit er
das Volk bestürmt, als Regent in wohlbedachte Verwaltungsmaßnahmen,

als Prediger in eine deutlichere Sprache abklären?

So folgen denn bald reiflicher erwogene Diktate.
Auch in der Technik gab es mancherlei zu verbessern. Die den

ungewöhnlichen und nicht überall gut verstandenen Befehl empfangenden



F. Kern, Aschokas Bekehrung zum Buddha 175

Beamten waren sich z. B. in Rupnath nicht klar darüber, was sie eigentlich

veröffentlichen und einmeißeln lassen sollten; vorsichtshalber oder
gedankenschwach haben sie die Dienstanweisungen (oben Anm. 13 und 14)

mitverkündigt. Dies vermeiden spätere Rezensionen des Erlasses.
Zunächst E2 (Maski), worin ein nüchterner Beamter den für uns reizvollen
persönlichen Stil des Gesetzgebers in trockene Kanzleidiktion übersetzt
und diesem Extrakt den weltlichen (anders S. Mitra, Ind. Cult. 1, 1935,
120 f.) Namen des Monarchen, «Aschoka» voransetzt.

Als Laienführer mußte Aschoka den Leuten vor allem
sagen, in welchem sozialen Verhalten sich denn eigentlich die
verlangte religiöse «Anstrengung» äußern solle, für deren
Wachstum und langes Währen — hei Laien wie Mönchen,
Ausländern wie Einheimischen — er sich so besorgt zeigte.
Zu diesem Ende ergänzte der Kaiser eine verbesserte Fassung
des Eröffnungserlasses (E 3, in Jerragudi erhalten 17) durch
folgenden Zusatz:

(Kaiserliche Erläuterung des Eröffnungserlasses) (EE).
«So spricht der Götterliebling: Wie der Götterliebling spricht, so

handle man. Der (jeweilige) Landeshauptmann unterweise unter Trommelschall.

Das Provinzvolk unterweise er und die Leute der Tributärstaaten:
,Auf Mutter und Vater höre man. Gleicherweise auf Ehrwürdige 18

höre man. Lebewesen schone man. Wahrheit rede man. Wir wollen auf
Dharma-Eigenschaften hören, die (uns) vorgelegt werden.'

So sollet ihr auf Befehl des Göttergeliebten unterweisen. Gleicherweise
sollet ihr die Elephantenreiter, die Verhörrichter die Fahrlehrerund
die Brahmanen unterweisen: Ihr habet eure Schüler nach der guten alten
Regel19 folgendermaßen zu erziehen: .Hierauf höret:

17 Text nach B.M.Barua, Ind. Hist. Quart. 13 (1937), 132 ff. Auch von
diesem kaiserlichen Diktat ist eine Kanzleiausfertigung (E 4, erhalten in
Brahmagiri, Dschatinga-Rameswara und Siddapura) verbreitet worden,
deren verantwortlicher Redaktor möglicherweise der sich am Schluß
nennende «Schreiber» ist. E 2. 3.4 sind im Dekhan (Goldgegend) gefunden.

18 garusu (guru). Hierunter kann man sowohl die verstehen, denen
nach Herkommen und Sitte Ehrerbietung gebührt, wie auch ethisch:
Reifere (Aeltere) als man selber ist, alle Autoritäten, die einen belehren,
erziehen, rügen, anweisen. Also nicht nur «Lehrer» (atscharja) und Unterlehrer

(upadhjaja) im technischen Sinn, oder bloß die «Aelteren» den
Jahren nach. Vgl. auch B. M. Barua, Ind. Hist. Quart. 9 (1933), 119.

18 Worunter nicht sowohl Fachregeln irgendeines bestimmten Berufs
zu verstehen sind, als vielmehr das urgültige Prinzip des sozialen
Daseins (dharma), und zwar speziell die Ehrfurcht vor solchen, von denen
man rechtes Verhalten lernen kann.



176 F. Kern, Aschokas Bekehrung zum Buddha

Was schätzbar an mir ist, all das verdankt man meinem Lehrer,
wenn er wirklich als Lehrer handelt20.'

Die Nahstehenden21 sollen, soweit tunlich, es den Nahstehenden vorlegen.
Auch unter den Schülern soll dieses, soweit tunlich, vorgelegt werden
nach der guten alten Regel1B. Ebenso wie diese1B, soweit tunlich,
unbeeinträchtigt bleiben soll, also habet ihr 22 die Schüler zu unterweisen und

zu erziehen. So unterweist der Götterliebling.»

Zwischen Beamten, Untertanen, Lehrern und Schülern,
Respektspersonen und Subalternen, Nachbarn und
Verwandten, überall gehe der Dharma von Mund zu Mund! Vor
allem aber verbreite er sich durch Vorbild! Die Bereitwilligkeit,

Dharma-Eigenschaften von solchen anzunehmen, deren
Dasein sie beherzigenswert verkörpert («vorlegt» im Sinn
sowohl von «vorlebt» wie von «mitteilt»), hat Aschoka später
mehrmals mit dem Wort bezeichnet: Sich Dharma «schenken»
lassen. Ein allgemeines wechselseitiges Geben und Nehmen
hebe an, ein Erziehen und Erzogenwerden, im Räderwerk des
Staates und der Gesellschaft in Gang gesetzt durch Seine Majestät.

Denn der Freundlichglänzende ist, wie wir später von
ihm erfahren, tief davon überzeugt, daß das Ethos der Menschheit

unter ein ursprüngliches, in der menschlichen Natur an-

20 K. P. Jayaswal (Ind. Hist. Quart. 9, 1933, 583) möchte statt den
aufgeführten Lehrerkategorien drei Klassen von Brahmanen aus dem Text
herauslesen. Indes abgesehen davon, daß das sprachlich schwer überzeugt,
ist hier eben nur von Lehrpersonen die Rede. Während nun die brahma-
nische Literatur sich nur für Brahmanenschüler interessiert, stellt der
Herrscher wohlweislich diese an die letzte Stelle, da unter staatlichem
Gesichtspunkt andere Schulgänge noch mehr interessieren. Neben den
Juristen besonders die zur Beförderung der Herrscherperson
bestimmten Vertrauenspersonen. Die Königselephantenreiter stehen obenan
unter den nichtintellektuellen Hofberufen. In einer Zeit, da die Furcht
vor Anschlägen den Herrschern einen allnächtlichen Wechsel des
Schlafgemachs im Palast anempfahl, mußten Elephanten- und Wagenlenker nicht
nur technisch, sondern auch charakterlich entsprechend dem ihnen
anvertrauten Leben des Fürsten hervorragen, mindestens so sehr wie
Justizanwärter oder Priester- und Gelehrtenkandidaten.

21 natikani, d. h. die irgendwie einander personenhaft Nahestehenden,
häufig «Angehörige», «Verwandte», doch auch «Nachbarn».

22 Die Schüler sollen nicht nur durch ihre entsprechend instruierten
Lehrer, sondern auch von den instruierenden Beamten selber unmittelbar
angegangen werden, wie es scheint, in besonderen moralischen
Schulungsansprachen.



F. Kern, Aschokas Bekehrung zum Buddha 177

gelegtes Gleichgewicht gesunken ist. Er muß jetzt über die
Schaffung von besonderen Einrichtungen nachdenken, um die
ihm anvertraute Welt sittlich zu hehen. Diese großangelegte
Arbeit beginnt, wie wir sehen, mit einem Erziehungsplan, der
in besonderem Maß die Jugend im Auge hat.

Kann man Buddhas Gefolgsleuten etwas vorwerfen, so
Quietismus, der die Welt gehen läßt und nur mystisch der
Mitwelt aus Meditation heraus helfen kann. «Einsamkeit ist Weisheit;

für sieh allein wird er Freude finden. Dann wird er
durch die zehn Regionen scheinen, nachdem er die Stimme der
Weisen, der Versenkten gehört hat» (Suttanipata 718 f.). Wie
anders als solche «Rede von der befriedeten Weisheit» geht
Aschokas Temperament und Tatendrang auf die Menschheit
los. «Jeder strenge sich an!» Und als erstes: unter den
Kindern werben —, wie wir das seit kurzem von ihm wissen. Er
blieb Eroberer, blieb Regent. In Buddhaworte hatte er sich
tief versenkt, jetzt klang wieder sein geringer, doch fürstlich
Wort. Es war Apostolat: für Ehrfurcht, Mitleid, Wahrhaftigkeit,

Wiederaufrichtung sittlicher Autorität, doch eben
zugleich auch für die «andere» Welt. Ueberschwenglich und
allgemein, wie dieser Anfang war, erheischte er konkretere, dem
Staatsmann anstehende Reformen.

4. Riegel und Gegengewichte.

Jugend ist radikal. Unerwünscht wäre ein Uebermaß von
Anwärtern des Mönchsstandes, der vom Herrscher jetzt so
mächtig gefördert und als Vorbild vor Augen gestellt wird.
Die Erlösungsreligion schuf ein neues Massenproblem: die
Abwanderung aus der Produktion. Wir erfahren aus einem
Erlaß derselben Zeit, wie Aschoka als verständiger Staatsverwalter

diese damals brennende Grenzfrage zwischen weltlich
und geistlich zu bewältigen gesucht hat, indem er einem Zu-
drang unreifer Menschen zu einem unerfreulichen Quietismus

steuerte, um so mehr Hilfe aber solchen angedeihen ließ,
deren ernstes und lauteres Sehnen, den weltlichen Stand zu
verlassen, lediglich durch ihre äußere Lage gehemmt war.

In der Wedenzeit war zunächst aus sozial-wirtschaftlichen Motiven,
die dann aber mindestens seit der Upanischad-Bewegung auch eine my-

12



178 F. Kern, Aschokas Bekehrung zum Buddha

stisch-religiöse Weihe empfingen, üblich, daß wer in die dritte Lehensstufe

(aschrama) eintrat, d.h. die ersten Enkel und graue Haare bekam,
ins Ausgedinge ging, das ein Leben in Waldhütten unfern den Dörfern
mit sich brachte. Diese Abschichtung konnte der Brahmane, wenn das

eigentliche Greisenalter anbrach, freiwillig mit der vierten und letzten
Lebensstufe vertauschen, dem einsamen Sich-auf-den-Tod-Vorbereiten in
der Wildnis, unter Lösung aller Beziehung zu den Angehörigen usw.,
nach vorheriger Uebergabe des letzten Besitztums an sie. Als nun die
Ordensbewegung aufkam, fing sie der Gesellschaft auch junge Leute im
besten Arbeitsalter weg. Asketen (Schramana) aus allen Ständen
antizipierten in einem vielleicht langen Leben die kurze vierte Lebensstufe des

Brahmanen. Damit entstand eine erhebliche Reibung der alten Sitten und
Rechtszustände mit der grassierenden Weltflucht noch rüstiger Leute.
Wer sich sehnte, die Begierde in sich zu ertöten, sah sich auch solchen
Banden der Welt gegenüber, die als sittliche Verpflichtungen an sein
Gewissen appellierten. Den Standpunkt der Ordensleute in diesem Konflikt
schildert etwa die bekannte buddhistische Erzählung vom «Sieger im
Kampf». Ein junger Mönch, der unter dem Baum in Versenkung betet,
wird durch sein Weib gestört, das ihm nachgelaufen ist und ein Knäblein
vor seine Füße setzt: «Dies ist dein Sohn, Asket, ernähre ihn!». Er aber
verzieht keine Miene, verharrt schweigend abgewandt, in sich gekehrt;
dafür eben wird er von den kompromißlosen Weltflüchtigen gepriesen
als «Sieger im (inneren) Kampf». — Zugleich war er juristisch gedeckt.
Denn als diese Parabel umlief, hatte der Staat längst polizeilich
eingegriffen; eine Regelung der Unterhaltsansprüche ging der Erteilung eines
Abkehrscheins von der Welt voraus. Durch den Arthaschastra und
griechische Quellen übereinstimmend (ß. Breioer, Ztschr. Dt. Mrgld. Ges. 93,

1939, 269 ff.) bezeugt ist folgendes Verfahren: Frühestens achtzehnjährig
kann ein Städter vor den Magistrat treten und um seine Entlassung aus
den weltlichen Verpflichtungen bitten; er entäußert sich seines Vermögens,

das die Behörde für seine Kinder bis zu ihrer Volljährigkeit
treuhänderisch verwaltet. Dann kann der konzessionierte Flüchtling, bürgerlich

tot, z. B. in den Buddha-Orden eintreten, wo er nach zweijährigem
Noviziat ins ehrwürdige Mönchtum aufgenommen wird, wenn er zuvor
nachgewiesen hat, daß er keine Unterhaltspflichten, Wirtschaftsschulden
oder Verpflichtungen gegen den Herrscher (als Höriger u. dgl.) hinter
sich herschleppt. Die hinterlassenen Fraüen mußten von ihren Angehörigen

versorgt werden (Ehepflicht der Brüder des weltlich Verschollenen
usw.). Der geschilderte Akt freiwilliger Gerichtsbarkeit behob nun freilich

nicht die Schwierigkeiten der Besitzlosen oder hörigen Ordenswilligen.

Hier konnte nur der Staat helfen, indem er die Kinder und sonstige
bedürftige Hinterbliebenen (auch alte Eltern und andere Angehörige
hatten ja Unterhaltsansprüche) in seine Armenpflege übernahm bzw. den

Hörigen seiner bis zum Beginn des Greisenalters dauernden Arbeitspflicht
entband. Einer Massenflucht von Bauern schob der Staat indes einen
kräftigen Riegel vor. Ein Bettelverbot schloß die Mönche von den Dörfern



F. Kern, Aschokas Bekehrung zum Buddha 179

aus, verwies sie in Städte oder Wildnisse. Wer sieh seinen Pflichten illegal

entzog, spürte den Widerstand der Gesellschaft durch polizeiliche
Bußen und Zwang.

In diese Verhältnisse einzugreifen fühlte sich Aschoka im
Gewissen gedrängt. Er kannte selbst die Sehnsucht nach dem

Kloster. Aber er hatte sich des höchsten Ziels entschlagen, um
seine Pflicht in der Welt zu erfüllen. Er sprach mit zwiefacher
Autorität. Egoistisches Fortlaufen aus den angestammten
Verhältnissen war nicht zu dulden. Darf man aber sozial
Schlechtgestellten den Weg verlegen, den Buddha vorgezeichnet, nur
weil man diesen Knecht fiskalisch braucht oder keine
Unterhaltslasten übernehmen will? Der Kaiser-Mönch wußte, wie
schwer diese Frage der Zeit war. Wer schaut ins Herz? Jeder
Fall liegt verschieden. Erscheint uns der «Sieger im Kampf»
hartherzig, so zögert Aschoka mit dem Urteil, denn «niemand
sieht das Ganze». Wie soll man nun das Ausscheiden aus der
Welt bewilligen?

(Katingja-Edikt 1) (Seelsorge im Schiedsamt zwischen Ordenswilligen
und deren weltlichen Beanspruchern).

«Durch des Götterlieblings Wort sei dem Hohen Stadtmagistrat
von ...23 gesagt: Was immer ich einsehe, das wünsch' ich in die Tat
umgesetzt und durch (geeignete) Mittel durchgeführt (zu sehen), und es

dünkt mir hiezu ein Hauptmittel — was? Euch zu unterweisen, die ihr ja
für viele Tausende von Lehen sorget (indem ihr euch fraget) : ,Ob wir
wohl die Zuneigung der Menschen erwerben?' Alle Mensehen sind meine
Kinder. Wie ich den (eigenen) Kindern wünsche, daß sie in das volle
Wohlergehen und Glück sowohl dieser wie der andern Welt eingehen
möchten, gerade so wünsch' ich es allen Menschen.

Und ihr erkennet nicht, bis wohin diese Sache reicht; irgendein
Einzelner erkennt es, aber auch er nur einen Teil, nicht das Ganze24. So

achtet denn auf folgenden wohlaufgestellten Grundsatz. Häufig erkennt
ein Einzelmensch, daß er in die Bande (der Welt) verstrickt ist oder

23 Der Erlaß, der uns für zwei Städte der neueroberten Kalingjapro-
vinz erhalten ist, erging gleichlautend ins gesamte Reich; daß die
Vizekönige des Westens wie das gesamte Eschatokoll mit auf Felsen des

Ostens erscheinen, ist als buchstäbliche Abschrift wie oben S. 175 und
Anm. 14 zu beurteilen.

24 In den letzten Fragen des Seelenheils bleibt menschliches Urteil
Stückwerk; darum soll man sich in dieser Sache an Grundsätze halten,
die wenigstens so tief wie möglich greifen.

12*



180 F. Kern, Aschokas Bekehrung zum Buddha

(daran) leidet. Wenn dieser nun die Bande plötzlich25 durchschneidet, so

werden davon viele seinesgleichen schwer betroffen. Darum sollet ihr
wünschen, daß ein Mittelweg beschritten werde. In folgenden Gemütsverfassungen

gibt es kein geziemendes Betragen: Mißgunst26 (als Beweggrund

für) überstürztes Aufgeben (der Welt), Grausamkeit26 (begangen
aus) Ungeduld, Arbeitsscheu27 (aus) Trägheit und Schläfrigkeit. Man
wünsche sich: ,Möge solche Gemütsverfassung nicht die meinige sein!'
Sowohl dieses:

,Die Wurzel von allem ist «Kein überstürztes Aufgeben, keine
Ungeduld!»'

ist Grundsatz, wie auch dieses:

,Wer faul ist, sich nicht erheben mag, der soll sich erheben, schreiten,

vorwärtsgehen.'
Wer von euch (Magistraten) hier' nach (dem Rechten) sehen will, der
spreche so: ,Sieh zu, daß du deine Verpflichtungen erfüllst! So und so ist
des Göttergeliebten Unterweisung: Große Frucht kommt aus geziemendem

Betragen, großer Harm aus unziemlichem, womit man weder den
Himmel erreicht noch den Herrscher erweicht28. Zwiefältig wahrlich ist
mir dieses Werkes Gewinn — wie denn? etwa durch Ueberschreiten des
seelischen Maßes? vielmehr, durch geziemendes Betragen den Himmel zu
erreichen und zugleich mich von meiner Schuld zu entlasten meine
Verpflichtungen zu erfüllen) 29.'

Und diesem Erlaß soll am Tischja-Tage36 gelauscht werden, und
zwischen den Tischja-Tagen lausche der Einzelne ihm bei günstigen Gelegenheiten.

So handelnd, werdet ihr diese Sache geziemend vollbringen. Hier-

25 akasma, auch im Sinn von unordentlich, zweck- oder ordnungswidrig,

ohne hinlänglichen Grund, unberechtigt.
26 Gegen Angehörige, Gläubiger oder den Grundherrn. Damit könnte

auch ein «Sieger im Kampf» den Dharma verletzen, selbst wenn er
juristisch ordnungsgemäß handelte. Zum Grammatikalischen vgl. P. N. Bose,
Ind. Hist. Quart. 3, 1927, 87 f.

27 anawutija. Ergäbe mit «Sicli-nicht-Zurückziehen» übersetzt (Bose 86)
den Sinn, daß jemand in der Welt bleibt, weil er zu faul ist, Asket zu
werden. Da das Asketwerden aber keine Erfüllung von Verpflichtungen
ist, über die ein Stadtmagistrat zu wachen hat, ist an obiger von fast allen
Erklärern bevorzugten Bedeutung des Worts festzuhalten: Weltflucht als
Drückebergerei.

28 So zur Nachbildung des Verses, wörtlich «erreicht», nämlich seine
Einwilligung zum Verlassen des weltlichen Standes.

29 Worunter hier jetzt auch die Dharmapflichten fallen, seelische
Rücksicht auf Verwandte usw., die jemandem auch durch stattlichste hin-
terlassene Vermögen nicht abgegolten wird. Der «Mittelweg» zwischen
schroffer Abweisung und laxer Zulassung des Klosteranwärters ist hie-
mit umschrieben.

30 Festliche Mondkonstellation dreimal jährlich.



F. Kern, Aschokas Bekehrung zum Buddha 181

um ist hier dieser Erlaß geschrieben, daß die Hohen Stadtmagistrate sich
dem ewigen Gesetz widmen und daß weder ordnungswidrige Hindernisse
(für die Ordenswilligen) noch ordnungswidrige Leiden (ihrer Beansprucher)
den Leuten der Stadt widerfahren. Und zu diesem Zweck werde ich, dem

Dharma gemäß, alle fünf Jahre einen Würdenträger aussenden, der weder
hart noch ungestüm, (anderseits) in der Anstrengung nicht nachlassend31
sein wird, um diese Sache zu ermitteln: (Führen sie dies auch so aus,
wie meine Unterweisung lautet?' Aber von Udsclidschajini auch wird der
königliche Prinz (Vizekönig) eine ähnliche Beamtenklasse aussenden und
den Turnus von drei Jahren nicht überschreiten. Ebenso von Takhasila 32.

Wenn diese Würdenträger auf die Rundreise ausziehen, dann werden
sie, ohne ihre eigenen Geschäfte zu vernachlässigen, auch das ermitteln:
,Führen sie dies auch so aus, wie des Herrschers Unterweisung lautet?' 33»

5. Einladung über die Grenze.

Das Thema «Alle Menschen meine Kinder» und die
Berufung auf das «ewige Gesetz», den Dharma, hat Aschoka
seinen Nachgeordneten immer wieder eingeprägt; sie bilden
den Kern eines Formulars, in das sich dieser oder jener väterliche

Wunsch einfügen ließ. Aus sicher manchen Erlassen des

neuen Stils, die der emsige Herrscher unmittelbar nach seiner

31 Besser (Bose 348) als «mild», da dies fast tautologisch, jene
Inspizienten aber, die später (V) offiziell «Dharmapfleger» titulierten
Sachverständigen, vorbildlich eifrige Persönlichkeiten im Sinn des Eröffnungserlasses

sein müssen, um den Mittelweg finden zu können.
32 In jedem dieser Yizekönigreiche hat Aschoka als Prinz nach der

Tradition zeitweilig residiert. Die kürzeren Inspektionsfristen erklären
sich vielleicht aus der Schwierigkeit der dortigen Bevölkerung einschließlich

der Stadtfunktionäre.
33 Nach formellen und inhaltlichen Merkmalen gehört das Vorstehende

zu den frühsten erhaltenen Zeugnissen Aschokas. Sein Grundgedanke
wurde bisher mißverstanden und deshalb seinem Wortlaut in mühsamen
und scharfsinnigen Vermutungen, die doch niemanden recht befriedigten
(H. Lüders, Sitz'ber. Pr. Ak. Wiss. 1914, 854), Gewalt angetan. Eine kurze
Andeutung Prinseps war das Klügste. Sie aufgreifend konstruierte a) Bose
a. a. O. eine reine Predigt — erlassen an Organe der Staatskontrolle und
freiwilligen Gerichtsbarkeit! Umgekehrt sie ignorierend faßte b) die
übrige Forschung die «Bande der Welt» und das «Leiden an der Welt»
als — Staatsgefängnisse und Gerichtsfolterungen auf. Der klare, einfache,
vernünftige Aschoka mußte da seine eigenen amtierenden Würdenträger
wegen vermeintlicher Mißstände im Strafvollzug vor der Oeffentlichkeit
anprangern und einen fast unverständlichen, verschrobenen «Gedankengang»

stammeln. Im Felsenkodex ist unser Erlaß durch V ersetzt, der
«Grundsatz» nicht mehr ausführlich wiederholt.



182 F. Kern, Aschokas Bekehrung zum Buddha

Bekehrung ausgab, sind uns nur zwei Proben erhalten,
infolge eines lokalen Anlasses, sie einige Zeit später in Stein zu
verewigen. Die zweite dieser Kundgebungen, an einen
Vizekönig und seinen Stab von Großbeamten gerichtet, leitet den

außenpolitischen Gedanken des Eröffnungsprogramms in einen
administrativen Akt von außerordentlicher Wirkweite über.
Wir bringen ihren Tenor unter Weglassung des dem
obenstehenden ersten Text fast gleichen Protokolls und ähnlichen
Eschatokolls.

(Katingja-Edikt II) (Beendigung des internationalen Mißtrauens).

«... Es sei, die uneroberten Grenznachbarn (tragen) : ,Wie, bitte, ist
der Herrscher gegen uns gewillt?' So viel allein wünsch' ich betreffs der
Grenznachbarn, sie möchten erkennen: der Herrscher wünscht dies:
,Unverstört möchten sie meinethalben sein und Vertrauen zu mir haben und
nur Wohlfahrt von mir erhalten, nicht Uebelergehen.' Und so möchten sie
fürder erkennen: .Vergeben will uns der Herrscher, was vergeben werden
kann.' ,Und durch meine Verwendung möchten sie den Dharma betätigen
und möchten diese Welt sowie die andere erlangen.' Und zu diesem Zweck
unterweis' ich euch, um meine Pflicht zu erfüllen, nämlich dadurch, daß
ich euch unterweise und mein Gewilltsein kundtue, ja meine Entschlossenheit

und ein unerschütterliches Versprechen. Darum, so handelnd, tuet
eure Pflicht und erfüllet jene mit Vertrauen, daß sie erkennen: ,Der
Herrscher ist zu uns wie ein Vater; er fühlt für uns, was er für sich selber

fühlt; wir sind dem Herrscher wie seine Kinder.' Indem ich euch so
unterweise und mein Gewilltsein kundtue, ja meine Entschlossenheit und
ein unerschütterliches Versprechen, werde ich in allen Ländern hiefür
Beamte haben 34. Denn ihr seid fähig, jene mit Vertrauen zu erfüllen
und Wohlergehen und Glück in dieser und der andern Welt...35»

Ein so feierliches, bewegliches Gelöbnis, die jahrtausendalte
und soeben erst wieder gegen Kalingja betätigte Kaub-

34 Vermutlich jene Gesandten, von denen Felsenerlaß XIII spricht,
oder hohe Grenzwürdenträger, deren Funktion im Verhüten oder Beilegen
von Grenzhändeln u. dgl. bestand (Pfeilerlaß /). Bhandarkar 367 f. denkt
an das tschakrawarti-IAeal. Dadurch, daß fremde Herrscher auf Aschokas
Initiative hin den Dharma, der auch internationales Vertrauen schafft,
betätigen, entsteht eine religiös fundierte einträchtige Staatengemeinschaft.
Aber dadurch wird Aschoka weder Oberherr, noch gewinnt sein Wort im
Ausland Rechtskraft durch sich selber; nur freiwilliges Vertrauen kann
den väterlichen Prediger des Dharmas als primus inter pares anerkennen.
Den vorliegenden Erlaß erweitert und erläutert XIII.

35 Indem «jene» sich dazu bekehren lassen, den Dharma zu betätigen
(Hultzsch S. 117 N).



F. Kern, Aschokas Bekehrung zum Buddha 183

natur aller Staaten abzulegen — dieses Hinausgreifen über
Schulen, Amtsstuben, Klöster, in die Horste des Macht- und
Gewaltsinnes hinein, um die Weltverhältnisse zum Guten
umzustürzen, führte den Kaiser — vielleicht durch anfänglich
geringen Widerhall auch nachdenklich gestimmt — vom
weitesten Wirken über die Grenzen zum engsten Kraftpunkt
zurück. Denn indem er einen solch neuartigen Feldzug
eröffnete, mußte er fühlen, daß sein Dharma brüchig und das
Missionieren ein zweischneidiges Unternehmen würde, sofern
er selber noch gegen einen seiner obersten Grundsätze
verstieß.

6. Barmherzigkeit beginnt daheim.

Die Schonung der Lebewesen, der kritische Punkt des

damaligen Kampfes der neuen Richtung mit der alten in Indien,
mußte auch von ihm entweder Taten — und zwar im Ausmaß
seines Ranges — fordern oder ihm weitere Worte in Sachen
der Religion verbieten. Man brauchte vom unbedenklichen
arischen Blutvergießen nicht gleich bis zur heiligen Narrheit
der Dschainamönche überzuwechseln, die sogar das Ungeziefer

hegen und pflegen. Daß Aschoka mit seiner Wendung zum
Ernst das Jagen eingestellt habe, dürfen wir seiner späteren
Versicherung glauben. Das fiel nicht schwer. Aber da war
das Schlachten, im sakralen Zusammenhang ein Kernstück
des altehrwürdigen Opferwesens und im profanen ein
selbstverständlicher, tiefeingewurzeiter Bestandteil des Lebensstiles,
zumal der oberen Stände. «Tschand-Aschoka» dürfte, als
Schiwaverehrer, der Kali, die sich an blutigen Opfern weidet,
rituell-fromme Tribute gebracht haben, ohne die Häupter zu
zählen. Noch schwerer als die Abwendung von solcher
Götterverehrung war vielleicht der Entschluß, den häuslichen
Hekatomben ein Ende zu bereiten, welche — eine sechsstellige
Zahl von täglichen Schlachtopfern — der Speisung der am
Hoflager tätigen oder schranzenden Verwandten, Beamten,
Diener, Handwerker und Soldaten zum Opfer fielen. Will der
Monarch Ahimsa (Nichtverletzen von Lebewesen) einführen,
so muß er die Schlächtereien dieser herkömmlichen Verpflegung

schließen. Er beginnt nicht mit einem landesherrlichen
Tötungsner&ot. Seinen Untertanen befiehlt der Monarch über-



184 F. Kern, Aschokas Bekehrung zum Buddha

haupt nicht in Dharma-Erlassen. Wo er die persönliche
Verantwortung trägt, im eigenen Haushalt, befiehlt er und ändert
mit einem Wort alte Sitten. Was seine mitbetroffenen
Kostgänger, etwa die Krieger, zu der Umstellung sagten, hören
wir nicht. Wenige Respektspersonen, vielleicht eine seiner
Königinnen, haben nur zögernd verzichtet. Das tut ihm leid.
Aber die gewinnende Offenherzigkeit, womit der Gewissenhafte

diesen Sündenrest auf sich nimmt, und die Rücksicht,
wie er den Uebergang stuft, mag der Oeffentlichkeit den
Entschluß ihres ersten Hausvaters in seiner allseitigen Humanität

desto vorbildlicher gemacht haben. So liest man denn in
der ersten einer Serie von «Dharmaschriften», die nun auf
den Felswänden erschien, von den kaiserlichen Opferaltären,
Festspielen und Küchen das Folgende:

(I) (Verzicht auf blutige Opfer und Spiele. Fleischlose Mahlzeiten).
«Diesen Rechtschaffenheits-Erlaß36 ließ der göttergeliebte,

freundlichglänzende Herrscher37 schreiben. Hier38 sollte kein Leben geschlach-

36 Wörtlich «Dharmaschrift (dhammalipi)D, obige Uebersetzung nach
H. Kern.

37 In diesem Erlaß ist der fortab beibehaltene Religions- oder Dharma-
Name Aschokas fixiert, aus einzelnen Elementen seiner früheren, schwankenden

Titulatur unter Fortlassung anderer gefügt. Für die Behauptung,
daß er den Titel von früheren Herrschern übernommen habe, ist mir ein
Beweisstück nicht bekannt geworden. Es dürfte, wenn spätere ihn
nachahmten, damit liegen wie mit Karls d. Gr. Dei gratia. Vgl. mein «Gottes-
gnadentum und Widerstandsrecht» (1914), passim. Und wie hier ein
ursprünglich tiefer religiöser Sinn, so liegt Aschokas Göttergnadentum eine
sinnige Beziehung zugrunde, die in der deutschen Uebersetzung etwas
verwischt wird, es wäre denn, man sagte: «Der götterbe/reundete freund-
lichglänzende H.» Dewanam-prija Prijadarschi Radscha steht als Mittler
zwischen den Göttern, die ihn lieben, und der Welt (allen Lebewesen),
an welche er die Liebe weitergibt. Bei Panini hat «Götterliebling» schon
einen pejorativen Sinn angenommen, wie es unsrem Gottesgnadentum in
anderer Hinsicht auch ergangen ist. Die hochtrabenden Majestätstitel
«Maharadscha, Radschadhiradscha» hat Aschoka jedenfalls in den
geistlichen Erlassen, die wir allein kennen, nicht geführt, obwohl er dazu
mehr Recht gehabt hätte als die vielen Gernegroße, die sich als
«Großherrscher» bezeichnen. Vielleicht hat er sich weltlich als König von Ma-
gadha (oben S. 171) bezeichnet (vgl. das rex Francorum). Die Parallele
könnte noch auf die religiös-universale Bedeutung des Karolinischen
Kaisernamens ausgedehnt werden, doch hat ja Aschoka die am meisten einem
solchen imperator entsprechende indische Bezeichnung tschakrawarti weder



F. Kern, Aschokas Bekehrung zum Buddha 185

tet und geopfert werden. Und keine Festversammlung sollte abgehalten
werden; denn groß Uebel sieht der göttergeliebte, freundlichglänzende
Herrscher in Festversammlungen; es gibt indes eine einzige Art von
Festversammlung, die der göttergeliebte, freundlichglänzende Herrscher
für segensreich ansieht39. Früher wurden in des göttergeliebten,
freundlichglänzenden Herrschers Küche viele hunderttausende Tiere täglich für
das Mischgericht geschlachtet. Aber jetzt, da diese Dharmaschrift
geschrieben wird, werden nur drei Tiere zum Mischgericht geschlachtet,
zwei Pfauen40 und ein Schwarzbock, und dieser Schwarzbock dazu nicht
regelmäßig. In Hinkunft41 sollen auch diese drei Tiere nicht geschlachtet
werden.»

im Titel geführt noch in politischer Bedeutung ihren Gehalt angestrebt.
Wir nennen den allindischen Radscha «Kaiser», er selber nicht. Er missioniert

über Indien hinaus universal, regiert aber keine universale Kirche.
Vgl. oben S. 182.

38 D. h. «hienieden», «auf Erden» sollte das so sein, nicht bloß in des

Kaisers Hofhalt.
39 Sadhu mata (vgl. Felsenerlaß III). Nicht <einige Festversammlungen»,

sondern ekatija. Vgl. K. P. Jagaswal, Ind. Antiq. 59 (1930), 18. Es
kann nur die in Felsenerlaß IV empfohlene Art als «sad/iu» gemeint
sein. Damit erübrigen sich die Vermutungen von D. R. Bhandarkar, ebenda
42 (1913), 255 ff., N. G. Majumdar, ebenda 47 (1918), 221, Jagaswal a.a.O.;
religiös neutrale Lustbarkeiten, mit Musik, Tänzen, Theater u. dgl.,
haben sich wohl erst später und auch auf Grund von Aschokas Festreform
ausbilden können, da in dem vorbuddhistischen Indien alle Feste noch
einen polytheistisch oder animistisch religiösen Einschlag trugen, mit
blutigen Opfern, Festschmäusen, auch Kampfspielen (Gladiatoren- oder
Tierkämpfen) ausgestattet. Vgl. IX. Insofern hat die Reform der Feste,
soweit der Kaiser sie veranstaltet, schon einen puristischen, man ist
versucht zu sagen, quasi calvinischen Zug; doch ist kein landesherrliches
Verbot volkstümlicher Bräuche ausgesprochen.

40 Kulinarisch in Zentralindien geschätzte Bratenart, rituell wenig
geschützte Tierart.

41 Wäre er selber der Verzehrende, so hätte unser Bekenner sich über
die Unentlialtsamkeit wohl weniger diskret ausgedrückt; vielleicht wartet
er den Ablauf der Gesundheitsgründe ab, die antivegetarische
Tafelgenossen hohen Ranges geltend gemacht haben werden.

Bonn, z. Z. Basel. Fritz Kern.


	Aschokas Bekehrung zum Buddha

