
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 1 (1945)

Heft: 2

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


144 Rezensionen

gegeben haben: «Jeder stehe wie Ulysses da, wie Homer ihn
beschreibt, mit ruhigem Auge und gesenktem Szepter, als ob
er was zu sprechen wisse; aber wenn er zu reden anfängt,
dann mögen die Worte wie leichte Schneeflocken einander
folgen; er befriedige mit jedem Worte, und man vergesse alles
andere über seiner angenehmen wohlklingenden Rede.» 71 So

hat Burckhardt selbst später gesprochen.

Basel. Werner Kaegi.

Rezensionen.

Johann Jakob Bachofens Gesammelte Werke, mit Benützung
des Nachlasses, unter Mitwirkung von Max Burckhardt,
Matthias Geizer, Olof Gigon, Emmanuel Kienzle, Gustav
Meyer, Karl Schefold, August Simonius, Peter Von der
Mühll herausgegeben von Karl Meuli, 1. Band: Antrittsrede,

Politische Betrachtungen, Ueher das Staatsleben des
römischen Volkes, Beiträge zur Geschichte der Römer,
Politische Aufsätze, Zur Zeitgeschichte, Basel, Verlag Benno
Schwabe & Co., 1943, 523 S., Ganzleinen Fr. 24.—.

Als die Gesamtausgabe Jacob Burckhardts ihrer Vollendung

entgegenging, taten sich unter Meulis Leitung Gelehrte,
die durch Herkunft oder Beruf Basel verbunden sind, zusammen,

um dem andern großen Einzelgänger, der in der
Gelehrtenrepublik zum Rang eines Klassikers aufgestiegen ist, das
literarische Denkmal einer zehnhändigen Ausgabe zu setzen.
Die zweite, ungefähr gleichzeitig von einem für Bachofen
begeisterten Verleger in Berlin ins Leben gerufene Gesamtausgabe

würde, wenn der Krieg ihre Vollendung zugelassen
hätte, trotz einigen wertvollen Inedita den Charakter des
Endgültigen schwerlich errungen haben; dafür stellt — abgesehen
von dem Schwergewicht des in der Schweiz liegenden
unveröffentlichten Materials — die Hinterlassenschaft B.s zu
komplizierte, nur durch tiefeindringende philologische und
editorische Arbeit zu lösende Aufgaben. Hier gilt nun das alte

71 Vgl. Ernst Jenny, I.e., p. 54.



Rezensionen 145

Editorenmotto «sanctus amor patriae dat animum». An
Gründlichkeit, Geschmack und Liebe zum Wort und seinem Urheber
übertrifft dieser Band das meiste, was die Wissenschaftsgeschichte

des vorigen Jahrhunderts bisher aufzuweisen hat;
dem monumentalen Ziel entspricht das durch Subventionen
einheimischer Stellen ermöglichte Aeußere. Für die Aufhellung

der Gesamtpersönlichkeit B.s gibt gerade der 1. Band mit
den nicht fachjuristischen Frühwerken viel; die Nachworte
von Simonius, Burckhardt, Geizer, Von der Mühll analysieren
den Zusammenhang der Schriften mit ihrer Entstehungszeit,
bzw. ihren Anlässen, persönlich wie sachlich. Meuli legt über
die Textbehandlung Bechenschaft ab; besonders interessante
Ergebnisse seiner editorischen Grundsätze wird man für den
2. und 3. Band erwarten dürfen. Wie schwer es übrigens die
B.sche Schreibart, besonders da und dort seine Zitierweise den
Bearbeitern macht, hat nach dem Erscheinen dieses Bandes
die Aufdeckung weiterer Einflüsse von Burkes «Reflections»
auf die «Antrittsrede» gezeigt.

Die Arbeit schafft zugleich die Grundlage für die endgültige

B.-Biographie. Die- in diesem 1. Band enthaltene Editio
princeps der «Politischen Betrachtungen über das Staatsleben
des römischen Volks» läßt erstmalig ein weltanschauliches
Motiv seiner Forschungen ins volle Licht treten, die
religiöspolitische Abwendung von dem materialistischen, irreligiösen,
innere Bindungen auflösenden Zeitgeist. Das Schriftchen, im
Sturmjahr 1849 zu Rom entworfen, 1850 für wenige Freunde
niedergeschrieben, meditiert nach dem Vorbild von Machia-
vellis «Discorsi» im Gedanken an Heimat und Gegenwart über
die römische Geschichte. Voll Grauen vor dem Umsturz, im
Geist Burkes, Hallers, Stahls, analysiert der Aristokrat die
aufklärerisch entchristlichte Demokratie als Weg zur Ochlokratie.

Wie Piaton aus dem zügellosen Demagogentum die
Tyrannis aufsteigen sah, so «ist es» für B. «der Fluch der
Demokratie, daß sie den Glauben an die Freiheit vernichtet»
(S. 73). Wie in der Antrittsrede bekämpft er das revolutionäre

Vernunftrecht, das «Sitte und Herkommen» verdrängt
(S. 47 ff.). Seine einseitige Abneigung gegen die damals
empordrängenden Kräfte verschloß ihm zwar in der Oeffentlich-
keit den Mund, er fühlte sich einsam; aber so spiegelte sich



146 Rezensionen

ihm um so bildhafter das Politische im Geschichtlichen, die
eigene Zeit im Altertum, mehr ahnungsvoll als präzise; die
spätere Abneigung gegen Theodor Mommsen begründet sich
in seiner politischen Persönlichkeit; der Altbasier sieht in
Altrom ein Gottesgnadentum der von Patriziern patriarchalisch
gelenkten Republik. Den tiefsten Eindruck hinterließ mir der
Abschnitt «Heber die Liehe in den bürgerlichen Verhältnissen»

(S. 60 ff.) ; aber mit überraschender Wendung verteidigt

er sogar den Aberglauben: «Ich halte es stets für frevelhaft,

den Aberglauben zu untergraben, nicht nur, weil es
niemals frommt, den menschlichen Geist der Unterwerfung unter
das Göttliche zu entziehen, sondern auch, weil der Aberglaube
mit dem Glauben so enge verschlungen ist, daß wer jenen
untergräbt, auch diesem den Einsturz bereitet. Ohne ihn aber
ist keine bürgerliche Gesellschaft haltbar» (S. 54). Seherisches
enthalten diese intimen Aufzeichnungen, wie die Briefe, die
der Bearbeiter M. Burckhardt (J. J. B. und die Politik, Neue
Schweizer Rundschau 1942) heranzog. An Meyer-Ochsner hat
der Welterfahrene 1869 geschrieben: «Es ist der Fehler aller
Fortschrittler, daß sie wähnen, nie überholt zu werden
Jetzt haben Sie noch Schulmeister als Regenten, wie es in
Athen auch geschah. Zuletzt kommen Packträger und schließlich

Kriminalisierte... Es kann großes Völkerelend allein
eine Umkehr herbeiführen Ich fange an zu glauben, daß
der Geschichtsschreiber des zwanzigsten Jahrhunderts nur
noch von Amerika und Rußland zu reden haben wird. Die alte
Welt Europens liegt auf dem Siechbett... Dann werden wir den

neuen Weltherren als Schulmeister und sonst noch recht nützlich

sein können, wie weiland die Griechen den römischen
Großen, und Gelegenheit haben, die Geschichte dieses
Fortschritts dem Ende zu' gründlich zu studieren.» Die innere
Verwandtschaft mit Jacob Burckhardt bei allem, was sie trennte,
tritt gerade in der starken politischen Glaubenshaltung gegen
Zeitmächtiges hervor.

Bonn, z. Z. Basel. Fritz Kern.

Werner Georg Kümmel, Kirchenbegriff und Geschichtsbewußtsein

in der Urgemeinde und bei Jesus (Symbolae
Biblicae Upsalienses I), verlegt für die Schweiz bei Max
Niehans, Zürich, 1943, 64 S., Fr. 3.—.



Rezensionen 147

Mit der vorliegenden Arbeit des Zürcher Neutestamentiers
hat die von Anton Fridrichsen in Uppsala geleitete Société
exégétique d'Upsal noch im Kriege ihr erstes Heft vorgelegt.
Es ist zu begrüßen, daß heute, wo für die wissenschaftliche
theologische Diskussion so wenig Veröffentlichungsmöglichkeiten

bestehen, auch in Schweden eine exegetische Reihe
erscheint.

Kümmels Untersuchung ist mit der unten besprochenen,
in den Abhandlungen zur Theologie des Alten und Neuen
Testaments vor kurzem erschienenen Arbeit über «Verheißung

und Erfüllung» zusammenzunehmen, in der im Hinblick
auf die eschatologische Verkündigung Jesu vieles, was hier
nur angedeutet werden konnte, näher begründet ist. Der
Hauptwert der vorliegenden Arbeit besteht in dem Nachweis,
daß ein analoges Spannungsverhältnis wie das, welches der
Verfasser mit Recht in der Lehre Jesu zwischen Gegenwart
und Zukunft, zwischen «schon erfüllt» und «noch ausstehend»,
aufzeigt, auch für den Glauben der Urgemeinde charakteristisch

ist, nur daß hier die Zukunft nicht in der Person Jesu,
sondern in seiner Gemeinde vorweggenommen ist.

Leider hat Kümmel die Feststellung dieser mit großer
Klarheit herausgearbeiteten Parallele mit einer weniger
überzeugenden Argumentation über Matth. 16,18, das Wort Jesu
über die Kirche, verbunden. Anstatt die Parallelität zu
betonen, die doch hier das Wesentliche ist, sieht er nur den
Unterschied (einerseits Jesu Person, anderseits seine
Gemeinde), um von hier aus die Unechtheit des Wortes über die
Kirche einmal mehr zu erweisen. Jesus könne nicht gleichzeitig

die «Erfüllung» in seiner Person und in seiner
Gemeinde gesehen haben. Mir scheint gerade die von Kümmel so
eindrücklich aufgezeigte Analogie der beiden Linien eine
Stütze für die Echtheit des vielumstrittenen Logions zu sein.
Daß die Erfüllung bald als in Jesu Person, bald als in seiner
Gemeinde antizipiert gedacht ist, kann gerade dann nicht als
AViderspruch angesehen werden, wenn man wie Kümmel hier
und besonders in den überzeugenden Ausführungen in
«Verheißung und Erfüllung» (S. 38 ff.) annimmt, daß für Jesu
Erwartung eine Zeitspanne zwischen seinem Tod und seiner
Parusie liegt.

Basel. Oscar Cullmann.



148 Rezensionen

Werner Georg Kümmel, Verheißung und Erfüllung,
Untersuchungen zur eschatologischen Verkündigung Jesu
(Abhandlungen zur Theologie des Alten und Neuen Testaments,
hrsg. von Walther Eichrodt und Oscar Cullmann, Nr. 6),
Basel, Verlag Heinrich Majer, 1945, 99 S., Fr. 6.—.

Die Diskussion um die eschatologische Frage als eine
Grundfrage der neutestamentlichen Theologie geht intensiv
weiter. Der Verf. der vorliegenden Studie unternimmt es,
klärend und sichtend in den gegenwärtigen Stand der Frage
einzugreifen. Er beschränkt sich dabei auf die eschatologische
Verkündigung Jesu auf Grund der synoptischen Evangelien. Die
Problemlage ist nach dem Verf. gekennzeichnet durch drei
Lösungen: a) die konsequente Eschatologie Albert Schweitzers,
erneuert durch Martin Werner: Jesus steht innerhalb der
spätjüdischen Apokalyptik, die Nächsterwartung des Endes ist für
seine Predigt zentral; b) die futurische Eschatologie in der
Predigt Jesu wird gestrichen: angelsächsische (C. H. Dodd,
F. C. Grant) und deutschchristliche (W. Grundmann, J. Lei-
poldt) Theologen; c) die Naherwartung des Endes wird als für
Jesus unwesentlich beiseite geschoben (W. Michaelis, 0.
Cullmann, F.Busch). Die Berechtigung und Fundierung dieser
Theorien wird geprüft und versucht, zwischen diesen drei
extremen Punkten die rechte Mitte zu finden. Ausgehend von der
sprachlichen und theologischen Klärung der Worte èppéç,

efftCeohai und epxecr&ai im N. T. sichert der Verf. zunächst, daß
Jesus den Eintritt der Gottesherrschaft, der mit dem Gericht
zusammenfällt, in naher Zukunft erwartet hat. Die oben unter
b) genannte Lösung erweist sich von hier aus als falsch, und
die unter c) genannte wird sich eine Korrektur gefallen lassen
müssen. Auf Grund von Stellen wie Matth. 24, 42.45—51; 25,
1—13 ergibt sich sogar, daß für Jesus das Ende «in greifbarer
Nähe» gewesen ist. Allerdings kann man sich hier fragen, ob

wirklich, wie der Verf. meint, der Zug, «daß der Bräutigam
verzieht», nur «der lebendigen Ausschmückung der Bildhälfte»
des Gleichnisses angehört (S. 32). Als Aussagen über die
drängende Nähe des Endes werden die bekannten cruces interpretum
Mark. 13, 32 und Matth. 10, 23 gewertet. Interessanterweise
ergibt sich dem Verf. gerade von hier aus die Unhaltbarkeit der



Rezensionen 149

unter a) genannten Lösung, deren willkürliche Kombinatorik
noch erschwerend ins Gewicht fällt. Die unter a) und b)
genannten Lösungen stimmen darin überein, daß sie einen
Zwischenraum zwischen Tod und Parusie Jesu in Jesu eigener
Erwartung und Verkündigung für ausgeschlossen halten;
demgegenüber wird aber gezeigt, daß Jesus durchaus mit einer
solchen Zwischenzeit gerechnet hat.

Jesus hat Wendungen und Anschauungen aus der spät
jüdischen Apokalyptik aufgenommen, aber es ist doch die Frage,
ob Jesus damit einfach in der Apokalyptik aufgeht. Eine sehr
kritische Sichtung von Mark. 13 läßt den Verf. diese Frage
verneinen: das Kapitel enthält darnach viel unechtes Gut,
insbesondere spätere Gemeindebildungen. Der Sinn der Verkündigung

Jesu ist eschatologische Verheißung — Reich Gottes als
Cour) — und nicht Tradierung apokalyptischer Geheimnisse und
Belehrungen. Dafür ist eine Bestätigung Matth. 25, 31 ff.: die
Perikope ist Aufruf zur Tat der Liebe und zur Entscheidung
gegenüber der zentralen Bedeutung der Person Jesu.

Aus Stellen wie Matth. 11, 2—6; 12,28; 13,16; Mark. 3, 27

u. par.; Luk. 10,18 ergibt sich unzweideutig, daß in der Person
Jesu die zukünftige Gottesherrschaft schon in der Gegenwart
wirksam ist. Darum kann Jesus Matth. 11,12 sagen, daß die
Gottesherrschaft in der Gegenwart bekämpft wird. Nicht im
Widerspruch dazu steht der Nachweis — vor allem gegen die
Angelsachsen —, daß Jesus kein irdisches Sichentwickeln und
Wachsen der Gottesherrschaft kennt. So müssen die oben unter
a) und b) genannten Lösungen als im Widerspruch zum
Befund in den Quellen stehend und darum verfehlt angesehen
werden. Man wird diesem ersten Hauptresultat nur zustimmen
können. Darüber hinaus wäre zu wünschen, daß die Vertreter
der konsequenten Eschatologie sich, ernsthafter als es bisher
geschah, mit solchen Resultaten auseinandersetzen würden;
eine Befreiung von der absoluten dogmatischen Autorität Albert
Schweitzers und seinen vor etwa 35 Jahren gewonnenen
Einsichten täte hier dringend not!

So ist die Reichspredigt Jesu gekennzeichnet durch eine ihr
immanente Spannung. Einmal: die Gottesherrschaft ist rein
zukünftig, dann wieder: die Gegenwart ist, in der Person Jesu,



150 Rezensionen

erfüllt mit dieser eschatologischen Zukunft. An der Sache vorbei

gehen Versuche wie die von Dodd, der die Zukunftsaussagen

Jesu rein symbolisch deutet, und die von Bultmann, der
die futurische Eschatologie als zum mythologischen Weltbild
gehörig ausschalten will zugunsten des «Jetzt der Entscheidung»,

womit aber die Person Jesu als geschichtliches Faktum
ihre entscheidende Bedeutung verliert. — Die Zahl der Texte,
die das Eintreffen des Endes auf eine bestimmte Frist begrenzen,

ist außerordentlich klein; zu ihnen stehen die Texte in
besonderer Spannung, die betonen, man kenne den Termin des
Endes nicht. An diesem Punkt können wir offenbar keinen
klaren Einblick in die Vorstellungsform der eschatologischen
Verkündigung Jesu gewinnen. Auf jeden Fall steht die Terminfrage

durchaus am Rande, und so ist die Naherwartung als
zeitgebundene Vorstellungsform von Jesu Verkündigung
ablösbar. Damit nimmt der Verf. ungefähr eine Stellung ein, wie
sie z. B. von 0. Cullmann vertreten wird. Darum ist der
Schlüssel zur ganzen Reichsbotschaft Jesu nicht hier zu
suchen, sondern in den Gegenwartsaussagen: der gegenwärtige
Jesus ist der Bringer des Gottesreiches; die Bejahung seiner
Reichspredigt ist nicht bloßes Hoffen auf die Zukunft, «sondern
ein Hoffen aus der Gewißheit des erfahrenen und gegenwärtigen

Heilshandelns Gottes» (S. 95). Der volle Sinn der
Verkündigung Jesu läßt sich nur erheben aus der Erkenntnis der
Predigt, der liebenden Taten Jesu, aus seinem Spenden der

göttlichen Vergebung und endlich aus seinem Gang ans Kreuz
und aus der Deutung, welche er selbst seiner Person gegeben
hat. Folgerichtig schließt darum die Studie mit einem Ausblick
auf Ostern und Pfingsten; denn der Christ kann nur auf Grund
dieser Fakten sich entscheiden, ob er den göttlichen Auftrag
des Heilsbringers Jesus anerkennen will. Der irdische Jesus
von Nazareth, Ostern und Pfingsten und die Vollendung der
Geschichte gehören unlöslich zusammen. So erhebt sich die
Studie zur vollen Höhe entscheidender theologischer Einsicht
(und wird so endlich selbst zum Aufruf zur Entscheidung der
Botschaft Jesu gegenüber).

Gerade diese letzte Einsicht könnte aber vom Verf. noch
weiter vorgetrieben werden, wenn er näher auf die Gottes-



Rezensionen 151

sohnschaft Jesu eingegangen wäre. Es scheint mir kaum
angängig zu sein, Jesus diese Selbstbezeichnung abzusprechen,
«weil ,Sohn Gottes' kein jüdischer Messiastitel war und weil
die absolute Bezeichnung ,der Sohn' von den Zeitgenossen
Jesu gar nicht als Hinweis auf den Messias hätte verstanden
werden können> (S. 46). Da ist doch zu fragen, ob sich Jesu

Eigenart und Selhstverständnis nicht gerade in dieser
Unterscheidung von spätjüdischen Messiasprädikationen erweise.
Es ist schade, daß in dieser reichen Studie eine gründliche
Klärung des Problems der Messianität Jesu — gerade auch im
Hinblick auf spätjüdische Messiasvorstellungen — fehlt; dabei
unterläßt es der Verf. ja nicht, immer auf die zentrale Bedeutung

der Person Jesu hinzuweisen und ihn als göttlichen
«Heilsbringer» zu bezeichnen; um so mehr wäre hier eine

Klärung angebracht gewesen.
Wenn sich ferner Jesus bewußt gewesen ist, daß zwischen

seinem Tod und seiner Parusie eine Zwischenzeit zu erwarten
sein werde, dann könnte doch ein Wort wie Mark. 13,10 als
echtes Logion gelten. Wenn dazu Jesus mit Leiden für seine
Jünger nach seinem Tode gerechnet hat — doch sicher im
Zusammenhang mit ihrer Verkündigung —, warum dann nicht
auch mit einer Verkündigung der Reichsbotschaft durch die
Jünger an die Heiden? Von hier aus würde dann Matth. 16,
17—19 doch noch in ein anderes Licht rücken; die von dem
Verf. in der Auseinandersetzung mit der älteren und neueren
biblisch-theologischen Sicht (siehe dazu seine Studie: Kirchenbegriff

und Geschichtsbewußtsein in der Urgemeinde und bei
Jesus, 1943) angenommene Unechtheit dieser Stelle dürfte
gegen Karl Ludwig Schmidt u. a. nicht bewiesen sein.

Diese kritischen Fragen möchten nur zeigen, wo m. E. die
Diskussion neu einsetzen und weitergeführt werden könnte.

Ittigen b. Bern. Hans Bietenhard.

Veit Gadient, Der Caritasapostel Theodosius Florentini, Lu-
zern, Rex-Verlag, 1944, 568 S. und 5 Abbildungen, Fr. 8.90.

Zu den mächtigsten Gestalten des schweizerischen
Katholizismus im 19. Jahrhundert gehört der aus dem bündnerischen
Münstertal stammende Kapuzinerpater Theodosius Florentini



152 Rezensionen

(1808—1865). Nachdem schon verschiedene kleinere Biographien

über ihn erschienen waren, machte sich 1914 sein
Ordensbruder Magnus Künzle daran, das Material für eine
umfassende Darstellung bereitzustellen. In der Tat brachte er
ein reiches Material zusammen; aber bevor er es verarbeiten
konnte, wurde er im Jahre 1941 abberufen. Da trat Veit Ga-
dient, ebenfalls Mitglied des Kapuzinerordens, in die Lücke
und schuf in verhältnismäßig kurzer Zeit das zur Besprechung

vorliegende Werk.
«Florentini», so schrieb im Jahre 1865 der «Bote der Ur-

schweiz» über ihn, «hat durch sein eminentes Talent und
seine außergewöhnliche Tatkraft das wilde Tier des modernen
Zeitgeistes bei den Hörnern gepackt und die weltbewegenden
Fragen des Sozialismus und der modernen Ideen überhaupt
in die Bahnen des Christentums zurückgeführt.» Damit ist in
der Tat das Wollen des Mannes treffend gekennzeichnet: nachdem

er im Aargauer Klostersturm von 1841 durch den
radikalen Liberalismus aus dem Kapuzinerkloster in Baden
vertrieben worden war, suchte er als Pater des Altdorfer Klosters
und dann vor allem als Pfarrer und Generalvikar in Chur
dem Säkularismus in der Erziehung, in der Humanität, in der
sozialen Bewegung und in der Literatur Schöpfungen aus
dem Geiste des Katholizismus entgegenzustellen.

Auf dem Gebiet der Schule sind seine wichtigsten Werke
das Lehrschwestern-Institut Menzingen und das Kollegium
Maria Hilf in Schwyz. Als Werk der Caritas steht in
vorderster Linie das Institut der Barmherzigen Schwestern von
Ingenbohl. Das Programm seiner Sozialreform legte er in
eindrucksvoller Weise an der Generalversammlung des deutschen
Katholikenvereins zu Frankfurt am Main im Jahre 1863 dar;
seine eigenen Unternehmungen aus dem Geiste eines christlichen

Kommunismus heraus sind allerdings kläglich
gescheitert. Endlich trat er auch als christlicher Volksschriftsteller

hervor.
In dieses reiche Lebenswerk führt Gadient in eingehender

Weise ein, indem er auch die Schwierigkeiten, mit denen
Florentini zu kämpfen hatte, aufzeigt und die Schranken seiner
Persönlichkeit erkennen läßt.

Basel. Ernst Staehelin.



Rezensionen 153

Dr. W. Morgenthaler, Letzte Aufzeichnungen von Selbstmördern,

unter Mitarbeit von Dr. Marianne Steinberg (Beiheft 1

zur Schweizerischen Zeitschrift für Psychologie und ihre
Anwendungen), Bern, Medizinischer Verlag Hans Huber,
1945, 150 S., Fr. 6.80.

In der sehr umfangreichen Literatur über das auch für
den Theologen wichtige Problem des Selbstmörders schließt
die Arbeit des Berner Psychiaters eine Lücke. An Hand des

sorgfältig gesichteten Materials der stadtbernischen Sicher-
heits- und Kriminalpolizei aus den Jahren 1929—1935 wird
der Versuch unternommen, nicht nur die erstaunliche
Mannigfaltigkeit der psychischen Situation, sondern auch die etwa
vorhandenen Konstanten herauszustellen. Die außerordentlich
vorsichtige Art der Untersuchung des nicht allzu reichlichen
Stoffes und die umsichtige Verwertung desselben läßt den
Verf. allerdings zu keinen verblüffenden Resultaten gelangen,
um so dankbarer sind wir ihm für die in jeder Hinsicht
gesicherten Feststellungen. Eine Auseinandersetzung mit
Brierre de Boismont, Margarethe von Andics, Curt Michael,
Freud und Szondi erweist die Fruchtbarkeit der Arbeit Mor-
genthalers so gut wie seine geistige Unabhängigkeit und
Offenheit für alles Neue.

Für den Theologen dürfte neben dem psychologischen Wissen,

das auch ihm nicht übel anstehen würde, vor allem von
Interesse sein, daß religiöse Motive in den weitaus meisten
Fällen überhaupt nicht vorkommen, und wo sie anklingen, es
sich nur um banale Phrasen handelt. Nur in einem Falle
unverkennbarer Schizophrenie scheint eine eher religiös
gefärbte Versündigungsangst mitzuspielen. Morgenthaler hat
diese Seite des Problems nicht dargestellt, mit Recht, denn
entweder wird der moderne Mensch ohne Religion mit seinen
Problemen fertig, oder aber es reiht sich der «Christ» nicht
unter die Selbstmörder ein. Es sei den Frommen im Lande
überlassen, wie sie diese Frage entscheiden wollen.

Wir können nicht umhin, auf die Schweizerische
Zeitschrift für Psychologie hinzuweisen, die unter der Leitung
von Morgenthaler, Jung, Piaget und Forel einen Stab von
Mitarbeitern um sich zu sammeln wußte, der eine Reihe der
angesehensten Psychologen unsres Landes umschließt und für



154 Miszelien

einen vielleicht nicht sehr einheitlichen, dafür aber um so
reicheren Inhalt Gewähr bietet.

Unter den bisher erschienenen Beiheften seien als für den
im praktischen Amt stehenden Theologen besonders wertvoll
erwähnt die Arbeit von Mme M. Loosli-Usteri über die «Anxiété

enfantine» und diejenige von E. Rutishauser über die
«Psychologie der Verwahrlosung». Es dürfte sich lohnen,
diese Untersuchungen eingehend zu studieren.

Neuallschwil b. Basel. Julius Schweizer.

Miszelien.
Alttestamentliche Wortforschung.

Der Name Ammoniter.
Man hat es bis jetzt kaum beachtet, daß neben dem Personennamen

'äbäd der Personenname 'abdön steht. Noth, Die israelitischen Personennamen

im Rahmen der gemeinsemitischen Namengebung, 1928, S. 37 u. 137,
freilich bezeichnet 'äbäd als Kurzform, aber er sagt nicht, wie die Vollform

dazu lautet. Man könnte an 'äbäd-mäläk oder ähnliches denken. Ist
es also denkbar, daß 'äbäd eine Kurzform ist, so kann man es doch ebenso

gut als Vollform mit der Bedeutung «Sklave» verstehen; genau so gibt
es ja im Deutschen die Personennamen Knecht und Diener. Dazu kommt
noch, daß Noth selber nur zögernd 'abdön, das von 'äbäd mit der Endung
-ön gebildet ist, als «wohl deminutiv» bezeichnet (S. 38).

Ich halte diese Annahme für unzutreffend. Viel richtiger scheint es
zu sein, wenn man die Endung -ön in Personennamen (und ebenso die
Endungen -öm, -am und -an) für reine Bildungszusätze ohne inhaltlichen
Wert ansieht. Man findet in allen Sprachen den Vorgang, daß Personennamen

durch abweichende, besondere, auffallende Schreibungen oder
durch inhaltslose, bloß formale Endungen verschönert, besondert, vom
Gewöhnlichen abgehoben oder in eine ansehnlichere Form gebracht werden.

Man kann in allen diesen, manchmal skurril anmutenden, Fällen sagen,
der gewöhnliche Name sei formal überhöht worden, ohne daß seine
Bedeutung sich geändert habe.

Als solche formale Ueberhöhung sehe ich 'abdön an und behaupte,
daß er genau so wie 'äbäd nichts andres als Sklave, Knecht bedeute. Man
würde das nicht ohne weiteres behaupten können, wenn es nicht eine

ganze Reihe von Vollnamen neben ihren Ueberhöhungen gäbe. Ich stelle
davon hier eine Auslese zusammen und füge, wo es sich tun läßt, die
Bedeutung bei: 1. ëlâ (großer Baum): elön — 2. arde (bucklig, Noth> S. 227) :

ardön — 3. chäbär (Gefährte): chäbrön — 4. täläm: talmön — 5. nächäsch

(Schlange) : nachschön — 6. 'ephär (Gazella dorcas L.) : 'äphrön — 7.

schämär (reicher Ertrag, A. Sanda, Die Bücher der Könige, I. Halbbd.,
1911, S. 405): schimrön — 8. zebül (Wohnung?): zebülün (aus zebülön?) —


	Rezensionen

