
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 1 (1945)

Heft: 2

Artikel: Jacob Burckhardt als Student der Theologie bei Hagenbach und De
Wette

Autor: Kaegi, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877572

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877572
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


120 W. Kaegi, Jacob Burckhardt als Student der Theologie

Kirchengeschichte irgendwo am Rande stehenbleibt, sondern
im strengen Zusammenhang gesehen wird mit dem
fleischgewordenen Gottessohn, der «wahrhaftig» (dXri&djç) auferstand
von den Toten als «der Erstling der Entschlafenen» (1. Kor.
15, 20).

Glarus. Werner Bieder.

Jacob Burckhardt als Student der Theologie
bei Hagenbach und De Wette.1

Die Probe, ob die geistige Welt Jacob Burckhardts, wie
sie sich zu Beginn seines zwanzigsten Lebensjahres gestaltet
hatte, ihr Eigengewicht zu bewähren vermöge, begann für
den aus Neuenburg Zurückkehrenden schon wenige Tage
nach seiner Ankunft in Basel. Das Experiment, ob nicht doch
die Theologie, wenn er sie zu studieren beginne, ihn plötzlich
innerlich packen werde, gestaltete sich um so schwerer, als
der damalige Zustand der Wissenschaften keine schroffen
Alternativen zu stellen schien. Die einzelnen Disziplinen
waren noch viel inniger miteinander verschwistert als später.
Noch viel leichter schien das krude Entweder-Oder durch ein
freundliches Sowohl-Alsauch ersetzt werden zu können. Nie
sind Theologie und Historie so innig verbunden gewesen wie
in der damaligen Phase der protestantischen Wissenschaft.
Und die Männer, die in Basel als die bedeutendsten Lehrer
der Theologie Burckhardt entgegentraten, verkörperten dieses

Zwiegespann der Disziplinen wie wenig andere: De Wette
und Hagenbach. In ihrem theologischen System war der
Gedanke einer Verschmelzung theologischen und historischen
Wissens zu einem Programmpunkt geworden.2 Burckhardts

1 Der folgende Text entspricht einem Vortrag, der im kleinen
Kollegenkreis gehalten wurde. Er stammt aus dem Manuskript zu einem ersten
Band der Biographie Jacob Burckhardts, die der Verfasser auf Grund des

Nachlasses ausarbeitet.
2 Vgl. K. R. Hagenbach, Die theologische Schule Basels und ihre

Lehrer von Stiftung der Hochschule 1460 bis zu De Wettes Tod 1849, Zur
vierten Säcularfeier der Universität Basel im Auftrag der theologischen
Fakultät verfaßt, Basel 1860, p. 57 ff., und Eberhard Vischer, Die Lehr-



bei Hagenbach und De Wette 121

persönliche Entscheidung für einen nicht theologischen Weg
ist dann indessen eine so freie und sichere gewesen, daß er
jene beiden Gelehrten nie als Verführer, sondern immer nur
als seine verehrungswürdigen Lehrer betrachtet hat. Dies
bezeugt er in seiner Jugend nach der Beendigung des Studiums
in seinem lateinischen Curriculum, indem er sie unter seinen
Lehrern an erster Stelle nennt, und er bezeugt es noch im
Alter, wenn er in seinem deutschen Lebenslauf von sich sagt:
«Er hat später seine Beschäftigung mit der Theologie, unter
Lehrern wie De Wette und Hagenbach, niemals bereut oder
für verlorene Zeit erachtet, sondern für eine der wünschenswertesten

Vorbereitungen gehalten, welche dem Geschichtsforscher

zuteil werden können.:»
In seinem ersten theologischen Semester ist es zunächst

der Jüngere der beiden gewesen, Karl Rudolf Hagenbach, der
ihm als Dozent der Kirchengeschichte nahetrat, während
De Wette erst im Winter 1837/38 im Arbeitsprogramm Burck-
hardts mit einer Interpretation der Apostelgeschichte
auftritt.3 Wenn irgendeine Gestalt der damaligen Theologenfakultät

Burckhardt rasch ansprechen mußte, so war es

Hagenbach, diese bestgeratene Pflanze aus dem Basler
Doktorgarten. Er steht im baslerischen neunzehnten Jahrhundert
wie einer der heiligen Bäume auf der Pfalz oder auf dem
Petersplatz: ein Wahrzeichen nicht nur für die baslerische
Kirche, sondern für die schweizerische Theologie. Das Ueber-
zeugende an ihm lag nicht so sehr in seiner erstaunlich breiten

und beweglichen Gelehrsamkeit, sondern noch mehr in
seiner Person, in der Fülle seiner Kraft und Wirkung. Noch

Stühle und der Unterricht an der theologischen Fakultät Basels seit der
Reformation, Festschrift zur Feier des 450jährigen Bestehens der
Universität Basel, Basel 1910, p. 90 ff.

3 Eine bequeme Uebersicht über die von Jacob Burckhardt gehörten
Vorlesungen findet man bei Markwart, Jacob Burckhardt, Basel 1920,

p. 396. Sie geht auf ein im Besitz Prof. Felix Staehelins befindliches
Verzeichnis von Burckhardts eigener Hand zurück. Ein anderes, ebenfalls
autographes Verzeichnis der gehörten theologischen Vorlesungen im
Nachlaß, Basler Staatsarchiv, Privatarchive 207, 1 Persönliche Akten,
ein Foliobogen, auf dem sich Burckhardt bei seinem Abgang von Basel
die gehörten Vorlesungen durch die Dozenten testieren ließ. Dazu kann
man die Semesterberichte der Dozenten vergleichen: Erz. Acten X 34. Der
Nachlaß im Jacob-Burckhardt-Archiv wird im folgenden abgekürzt: JBA.



122 W.Kaegi, Jacob Burckhardt als Student der Theologie

heute stehen seine Lieder im schweizerischen Kirchengesangbuch,

und Jeremias Gottlielf ist sein wirklicher Freund
gewesen. .Wenn er in den Handbüchern als das «Haupt der
schweizerischen Vermittlungstheologie» bezeichnet wird, so
deutet dies nicht auf ein erfolgreiches Parlamentieren
zwischen den Parteien, sondern Hagenbach war dieses Haupt,
weil er die sichere Mitte, die via aurea media, überzeugend
verkörperte. In ihm selbst lebten die verschiedenen Tendenzen

seiner Zeit, und er kannte ihr Recht und ihre Gewalt. Als
Kind hatte er noch im Abendrot des Ancien Régime — in der
napoleonischen Mediationszeit — seinem aristokratischen
Großvater, den er nicht anders als mit Dreimaster und Zopf
kannte, auf der Geige Mozart gespielt, um sich eine Einladung
zum Abendessen zu verdienen; dann hatte er im Geiste seines
revolutionär gesinnten Vaters mit derselben Geige, als
Bauernjunge verkleidet, den Landleuten im Eptinger Bad zum
Tanze aufgespielt, wenn er auf dem Familiengut freie Tage
verbrachte.1 Aufgewachsen war er im Hause Felix Platters
als Kind eines Arztes und Botanikers, der die Anschauung
über alles stellte. Dies bedeutete für den Sohn, daß er nach
einer allzu pestalozzischen Erziehung weder die alten Sprachen

noch die Geschichte zu Beginn seines Studiums recht
kannte und mit saurem Schweiß nachholen mußte, was seine
altmodischeren Kameraden spielend beherrschten. Um so
erstaunlicher ist es, daß ein so erzogener junger Mensch in der
Theologie seine Bestimmung fand und es früh als seine
Lebensaufgabe erkannte, «die ewigen Wahrheiten des Heils, wie
sie uns im Christentum gegeben und in der Heiligen Schrift
niedergelegt sind, mit den Anforderungen der Humanität und
einer freien, edlen, von menschlichen Vorurteilen möglichst
unabhängigen Geistesbildung in Einklang zu bringen.» 5

Denkerische und dichterische Tendenzen begegneten sich in
diesem Punkt. Eine frühe geistige Begegnung mit Herder, eine

1 Auf Grund von Hagenbachs eigenen Aufzeichnungen über seine
Jugend ist das Neujahrsblatt von Rudolf Staehelin, Karl Rudolf Hagenbach,

Basel 1875, entstanden. Vgl. auch C. F. Eppler, Karl Rudolf Hagenbach,

eine Friedensgestalt aus der streitenden Kirche der Gegenwart,
Gütersloh 1875, und A. Finsler, Zur Erinnerung an K. R. Hagenbach,
Zürich 1874.

s Eppler, 1. c., p. 12, und Staehelin, 1. c., p. 15.



bei Hagenbach und De Wette 123

persönliche mit Hebel zu Beginn und eine solche mit Goethe
am Ende seiner deutschen Studien zeigen in dieselbe Richtung.

Bekräftigt wurden diese Ueherzeugungen in den
entscheidenden Studienjahren Hagenbachs bei Gieseler in Bonn,
bei Neander und Schleiermacher in Berlin. Nun bewohnte er
seit 1831 als junger Ordinarius der Kirchengeschichte ein
halb mittelalterliches, sonniges Haus am oberen Heuherg, das
einst «zu den drei München» geheißen hatte und seit dem acht
zehnten Jahrhundert als Stiftung zweier Professoren eine
Bibliothek bewahrte, die alles enthielt, was der weltoffene
Geist der vernünftigen Orthodoxie von Erasmus und Grotius
bis zu Herder und Schleiermacher hin zu umspannen
vermochte.6 Hier hat Jacob Burckhardt seine patristischen
Uebungen gemacht, hier hat später Jeremias Gottheit gewohnt,
wenn er nach Basel kam: hier gebot der Geist des milden
Hagenbach. Dieser Bibliothek hat Burckhardt in richtiger
Erkenntnis seiner Lebenszusammenhänge später ein Exemplar
seines Erstlingswerkes, der «Zeit Constantins des Großen»,
gewidmet.

Doch es drängt uns, Burckhardt in Hagenbachs Hauptvorlesung,

in die Kirchengeschichte, zu begleiten, die wohl am
Rheinsprung oder im oberen Collegio, im alten Augustinerkloster,

gehalten wurde. Von allen Nachschriften theologischer

Vorlesungen, die uns von seiner Hand erhalten sind,
ist diejenige nach Hagenbachs Kirchengeschichte sowohl die
ausführlichste als die sorgfältigste.7 Burckhardt hat sie während

seines ersten und zweiten Semesters so gehört, daß er im
Sommer 1837 mit dem zweiten Teil begann und im Winter
darauf den ersten hörte. Während des Nachschreibens durch
die vielen hundert Seiten hindurch wird seine Schulschrift
zusehends kleiner, bis sie im Frühling 1838 jenen Miniatur-
ductus erreicht hat, aus dem dann die großen Formen seiner
reiferen Zeit allmählich wieder herausblühen. Selbstverständlich

sind neun Zehntel dessen, was er notiert, zunächst Stoff;
aber Stoff, der ihn ebensosehr vom allgemeinhistorischen
wie vom kirchengeschichtlichen Standpunkt aus interessieren

6 Es ist das Frey-Grynäische Institut, Oberer Heuberg 33.
7 JBA 207, 13. Es sind im ganzen 425 Seiten und 3 Intercalarblätter.

Wir zitieren im folgenden die Nachschrift nach ihren zwei Hälften I
und II.



124 W. Kaegi, Jacob Burckhardt als Student der Theologie

mußte. Hagenbach selbst hatte ihn in den dreizehn Jahren,
die er nun dozierte, mühsam genug zusammengebracht, und
die ganze Vorlesung hat etwas Imponierendes in ihrer
Vielseitigkeit, Präzision und Abrundung. Hätte Burckhardt
indessen nur Stoff notiert, könnten wir den Leser auf die
gedruckte Form von Hagenbachs Kirchengeschichte verweisen.8
In der Nachschrift fallen indessen hin und wieder so bezeichnende

Akzente, man bemerkt im ganzen eine Reihe so bedeutender

Beziehungen zu Burckhardts späterem Denken und
Schaffen, daß wir etwas länger in diesem Hörsaal verweilen
müssen, um so mehr, als wir bei dieser Gelegenheit erfahren,
welches die Phase des theologischen Bewußtseins war, zu der
Jacob Burckhardt Stellung zu nehmen hatte. Wir verzichten
dabei auf die Vergleichung dessen, was Hagenbach gesagt
und was Burckhardt gehört haben mag, und halten uns lediglich

an die Nachschrift. Wir wählen den Gang durch die
Jahrhunderte, wie ihn Burckhardt gemacht hat, d. h. von Gregor

VII. bis zur Gegenwart und dann in einem zweiten Teil
von den Anfängen bis zum Investiturstreit.

Kaum hat man sich etwas in Burckhardts Stichworte
eingelesen, fühlt man sich mitten in den Themen der «Kultur
der Renaissance»: «In Rom republikanischer Geist unter
Arnold von Brescia», liest man schon in den ersten Zeilen, und
am Ende der ersten Seite steht man bei Friedrich II. Hagenbachs

neuere Kirchengeschichte wurde notwendigerweise eine
Geschichte der Reformation; diese aber nahm ihren Ausgangspunkt

dort, wo die Fülle des päpstlichen Ansehens am größten

schien: im hohen Mittelalter. Der Widerpart des Papsttums

um diese Zeit war der hohenstaufische Kaiser. Für
Hagenbach mag es eine merkwürdige Entdeckung gewesen
sein, als er bemerkte, daß jene Wendung, die er selbst noch
als Kind aus dem alten Basler «Nachtmahlbüchlein» auswendig
gelernt hatte, der Papst sei der Antichrist, schon früh im
Munde der kaiserlichen Agitatoren gegen Rom geklungen
hatte.8 In seiner Vorlesung diskutierte nun Hagenbach aus-

8 Kirchengeschichte von der ältesten Zeit bis zum 19. Jahrhundert,
2. Aufl. in 7 Bänden, Leipzig 1869—72.

8 Eppler, I.e., p. 9, und Nachschrift Burckhardts II, p. 6: «Die
Apocalypse mußte alle ihre Bilder hergeben; der Kaiser nennt den Papst
Antichrist; ein Bileam, der für Lohn fluche und segne. ..»



bei Hagenbach und De Wette 125

führlich die Ansichten des Kaisers. «Der Papst rückte ihm
folgende Meinungen vor», schreibt Burckhardt nach: «1. die
Welt sei durch drei Betrüger verführt worden, Moses, Mahomet

und Christus, 2. es sei widersinnig zu behaupten, ein
Gott sei von Menschen geboren worden, 3. man brauche nichts
zu glauben, was der Vernunft nicht gemäß sei... Sicher zweifelte

Friedrich an der Transsubstantiation, er glaubte an
Astrologie...» 10 Hagenbach ging nun auf dem eingeschlagenen

Weg weiter durch das Spätmittelalter. «Christus habe
kein sichtbares Oberhaupt der Kirche bestellt», notiert Burckhardt

bei Anlaß des Marsilius von Padua.11 «Petrus sei
gewesen wie ein anderer Apostel, ein Priester wie die andern.»
Im Vorübergehen tauchen eben die Profile Dantes und
Petrarcas auf, und rasch kommt die Vorlesung zu Schisma und
Konzilsbewegung. Da ersteht vor den Augen der Zuhörer die
Gestalt desjenigen Papstes, die in der Erinnerung der Basler
immer als eine freundliche gelebt hat und der Hagenbach eine
seiner Einzelstudien widmete, Enea Silvio Piccolomini:
«gelehrt und fein, wohlwollend...»12 Erst nach dem Tode
Pauls II., 1471, läßt Hagenbach einen neuen Niedergang des
Papsttums einsetzen; das Wesen dieser Auflösung wird bei
Anlaß Julius' II. in das Stichwort zusammengefaßt: «Seine
ganze Würde im Weltlichen.» 13

Hagenbach war weit entfernt, das Mittelalter in aufklärerischen

oder rein protestantischen Farben zu malen. Er sah
den echten Glanz der universalen Kirche, und seine Abschnitte
über die Kreuzzüge, über die Kirchengründungen im
europäischen Norden und Osten, über die neuen Mönchsorden
waren kulturhistorische Bilder von Rang. Zum heiligen
Franziskus notiert Burckhardt: «Er ist und bleibt eine großartige
Erscheinung Ein Narr hätte keine solche Wirkung
hervorbringen können.» 14 Sogar der Wert der Scholastik wird
kräftig betont: sie habe trotz allem Irrtum «den Sinn für
Wissenschaft aufrecht» gehalten, der ohne sie «zwischen
Hierarchie und Mönchsasketik untergegangen wäre.» 15 Freilich

10 Nachschrift II, p. 6. Man vergleiche hiezu die Darstellung Friedrichs

II. in der «Kultur der Renaissance in Italien» nach dem Register.
11 Ebd., p. 11 f. 12 Ebd., p. 17. 13 Ebd., p. 18.

14 Ebd., p. 47 f. 15 Ebd., p. 63 f.



126 M7. KaegiÈ Jacob Burckhaidt als Student der Theologie

werden die einzelnen Gestalten und Schulen an den protestantischen

Maßstäben der Rechtfertigungs- und der Sakramentenlehre

gemessen, aber gelegentlich schlägt das Herz des
vernünftigen Orthodoxen in Hagenbachs Brust auch für einen
scholastischen Vater: Über Anselm von Canterbury notiert
Burckhardt: «... glaubt, auch in der Vernunft eine Quelle
der Religion zu finden, sucht die Religion durch die Vernunft
a priori zu beweisen, also natürliche Theologie.» 16

Den Weg zur Reformationsgeschichte findet Hagenbach
von der Mystik aus über die «historisch-exegetisch-kritische
Richtung», die ihm durch die humanistische Philologie in
Italien verkörpert wird. Nun treten die späteren Freunde
Burckhardts auf: unter den Mystikern Marsilius Ficinus und
seine Schule, unter den Philologen Johannes Lascaris,
Lorenzo Valla, Reuchlin, Faber Stapulensis. Was Hagenbach
dann freilich unter «Geschichte der Sitten» behandelt, ist eher
eine Geschichte des Coelibats als eine solche der Kultur.17
Aber auch in der engeren Vorgeschichte der Reformation
glänzt Hagenbach durch Material- und Personenkenntnis, und
je weniger seine Zeit von den politischen und wirtschaftlichen
Hintergründen der Ketzerbewegungen ahnte, um so schärfer
trat das individuelle Profil der Führergestalten hervor.

Im Bereich der eigentlichen Reformationsgeschichte besaß

nun Hagenbach eine Quellensammlung, die dem jungen Obersthelfer

Jacob Burckhardt, als er um 1818/19 seine kleine
Reformationsgeschichte schrieb, noch gefehlt hatte: De Wettes
Ausgabe der Luther-Briefe.18 Sie sind zur Hauptgrundlage von
Hagenbachs Vorlesung geworden, und Burckhardt notiert
sich die Nummern der einzelnen Briefe nach De Wettes Ausgabe

jeweils an den Rand seiner Nachschrift. Man hat indessen

nicht den Eindruck, daß damit das eigentlich geistige Porträt

Luthers an Tiefe und wahrer Plastik ebensoviel gewonnen

habe wie der äußere Ablauf der Reformationsgeschichte
an Buntheit und Fülle des Einzelnen. Dank dem neuen Reichtum

an Beziehungen und Personen entsteht ein farbiges Bild
16 Ebd., p. 56. 17 Ebd., p. 72 ff.
18 Dr. Martin Luthers Briefe, Sendschreiben und Bedenken, vollständig

aus den verschiedenen Ausgaben seiner Werke und Briefe, aus andern
Büchern und noch unbenutzten Handschriften gesammelt, kritisch und
historisch beleuchtet, 5 Bde., Berlin 1825—28.



bei Hagenbach und De Wette 127

der kirchlichen Revolution, in der um Recht und Unrecht im
einzelnen gestritten wird. Das eigentlich zentrale religiöse
Anliegen Luthers aber, die Rechtfertigungslehre, wird kaum
sichtbar. Es bleibt in der Hauptsache bei dem Standpunkt, den
Burckhardt bei Anlaß des Ablaßstreites notiert hatte: «Luther

predigt öffentlich gegen Ablaß und über die Genugtuung

und Bekehrung, will wahrhaft gute Werke.»19 Die
schroff antihumanistische Richtung des Lutherischen Denkens
leuchtet nur eben einen Augenblick auf bei Anlaß des «De
libero arbitrio» des Erasmus: «Luther schreibt dagegen

[geht] oft zu weit, doch tut er tiefere Blicke als
Erasmus.» 20 Daß Hagenbachs Herz für Zwingli höher geschlagen
hat als für Luther, spürt man aus Burckhardts Stichworten:
« Zwingli war lebensfroh, angeborne Freundlichkeit und Liebe
zur Musik... gesunde praktische Richtung, auch
republikanisch-politisch.» 21

Um Hagenbachs Stellung recht zu verstehen, wird man
sich erinnern müssen, daß Burckhardt den jungen Hagenbach
gehört hat, der noch eben aus der Restaurationszeit herkam,
dem es noch ein Anliegen war, das Erbe der Aufklärung nicht
in der Reaktion versinken zu lassen, der noch keinen
Straußenhandel, keinen Durchbruch extremer Tendenzen in den
schweizerischen Kirchen erlebt hatte. Noch war es nicht der
alte Hagenbach, der als einziger Theologe im Basler Großen
Rat zu Beginn der siebziger Jahre das Recht der Kirche auf
ein Bekenntnis und die Eigenständigkeit der kirchlichen
Verfassung dem Staate gegenüber zu verteidigen hatte. Die
Probleme der Gegenwart kündigten sich indessen bereits an, als
Hagenbach in seiner Vorlesung von 1837 die nachreformato-
rische Zeit behandelte. Hier fühlte er sich noch völlig als
Erbe eines Kampfes gegen erstarrte kirchliche Disziplin.
Ueber die calvinistische Gemeindeordnung notiert Burckhardt:
«Presbyterium und Consistorium; äußerst streng, Gewissenstyrannei

dieser Leute, so arg als bei den Katholiken.
Hausvisitationen der Geistlichen. Sebastian Castellio talentvoll,
Philolog... wird auf Calvins Betrieb verbannt, geht nach
Basel.» 22 Zum erstenmal bemerkt man in diesem Augenblick

16 Nachschrift II, p 106. 20 Ebd., p. 119. 21 Ebd., p. 126.
22 Ebd., p. 157.



128 W. Kaegi. Jacob Burckhardt als Student der Theologie

in Burckhardts Nachschrift etwas von seiner inneren
Stimmung, wenn er das Todesdatum Servets: «27. Oct. 1553 öffentlich

verbrannt» zweimal unterstreicht, eine Akzentuierung,
die in den 163 Seiten der bisherigen Nachschrift in dieser
Schärfe überhaupt nie vorgekommen war. «Calvin trägt nicht
die ganze Schuld, aber den größten Teil derselben sein
Mangel an Sanftmut. Sein Cultus ärmlich. Sein System
politisch.» 23 Während irgendwelche Zeichen, die eine persönliche
Stellungnahme Burckhardts verraten, in seiner Nachschrift
kaum zu entdecken sind, setzt er zu dem Sätzchen: «Gott hat
von Anfang an die einen zum Himmel, die andern zur Hölle
bestimmt» in Klammern einen Ausruf. Bei der sehr ausführlichen

Behandlung der innerprotestantischen Lehrstreitigkeiten,
in der weder Ochino noch Flacius Illyricus, noch Stan-

caro fehlen, fällt dann ein Stichwort, das von dem zürcherischen

Theologen Hospinian negativ und polemisch gemeint
war, das aber Burckhardt im Lauf seines Lebens innerlich

umdrehen und zum Ausdruck eines höchsten abendländischen

Wertes machen sollte; Concordia discors, höhnt Hospinian

gegen das lutherische Concordienbuch; Discordia
Concors nannte Burckhardt dreißig Jahre später die europäische
Differenzierung.24

Hagenbach hat in seiner Vorlesung sehr ausführlich über
die «Protestanten außerhalb der beiden großen Kirchen»,
über Schwenkfeld und Paracelsus, über Valentin Weigel,
Jakob Böhme und ihre Geistesverwandten gesprochen.25 In
diesem Zusammenhang begegnete Jacob Burckhardt vielleicht
zum erstenmal auch den Freunden seines eigenen italienischen

Vorfahren, Curiones, den Antitrinitariern und Sozzi-

23 Ebd., p. 163.
24 Ebd., p. 179; vgl. dazu das Discordia Concors, Werke VII, p. 368.

Daß zwischen dem Discordia Concors des Alters und dem Concordia
discors der Hagenbach-Nachschrift eine Beziehung bestehe, bleibt natürlich
bloße Vermutung; denn beide Formeln sind bereits antik.

25 Ebd., p. 183. Ueber die Schwenkfeldianer: sie hätten gelehrt,
«Christus habe einen himmlischen glorifizierten Leih gehabt und auch

unsre Natur solle in die innere, höhere Natur Christi verwandelt werden

Ein frommer Mann. Seine Partei verliert sich nach einiger Zeit».
Im selben Zusammenhang üher Paracelsus: «halhtheologisch, halbnatur-
philosophisch. Er wirkte stark auf die protestantischen Mystiker ein».



bei Hagenbach und De Wette 129

nianern.28 Noch einmal taucht hier eine ferne Horizontlinie
der «Kultur der Renaissance» auf, die auf ihrer letzten Seite

ausklingt im Bild der italienischen Theisten: «Eine Anzahl
der italienischen Protestanten erwiesen sich als Antitrinita-
rier, und die Sozzinianer machten sogar als Flüchtlinge in
weiter Ferne den denkwürdigen Versuch, eine Kirche in
diesem Sinne zu konstituieren.»27 In Hagenbachs Vorlesung
notiert sich der zwanzigjährige Burckhardt an den Rand:
«Meist war Italien das Vaterland, Polen das Asyl der Anti-
trinitarier.» 28

Auch die Geschichte der katholischen Kirche ist von
Hagenbach in seiner Vorlesung immer wieder berücksichtigt
worden. In einem dieser Abschnitte trat Burckhardt bereits
sein künftiger Berliner Lehrer Ranke entgegen, dessen
Geschichte der Päpste damals eben Sensation machte.29 Hagenbach

hat wenige Jahre vor dem großen Jesuitenstreit in der
Schweiz in seiner Vorlesung ein erstaunlich sachliches Kapitel

über den heiligen Ignatius und seine Jünger vorgetragen,
die von der vulgären Karikatur, die nun binnen kurzem
öffentliches Dogma werden sollte, kaum eine Spur enthält. In
diesem Zusammenhang hat Burckhardt eine seiner späteren
Lieblingsfiguren kennengelernt: «S. Carlo Borromeo, Neffe
Pius' IV., Erzbischof von Mailand... ein wahrer Heiliger»,
notiert er sich nach den Worten Hagenbachs.30

Wie weit man in Basel nun bereits von den Kämpfen der
Großeltern Burckhardts entfernt war, spürt man in den
Abschnitten Hagenbachs über den Pietismus, der als «frischer

28 Ebd., p. 185. 27 Werke V, 405.
28 Nachschrift II, p. 185. Zur Charakteristik der Sozzinianer auf der

folgenden Seite: sie «waren durchaus Supranaturalisten und gar keine
Rationalisten... Sie hielten am historischen Jesus fest und an seinen
Wundern, wollen aber keine Mysterien, alles soll der Verstand klar
einsehen Christus ist daher ein bloßer Mensch, ein in den Himmel
erhöhter Heiliger. Der Paraklet ist keine Person, sondern die Kraft Gottes.
Sie wollen nichts von Gnadenwähl und Erbsünde wissen; der Mensch ist
frei zum Guten, wozu er allerdings Gottes Hülfe bedarf. Der Tod Jesu ist
für sie der Tod eines christlichen Helden und kommt den Menschen nur
insofern zu gut, als er ihnen ein schönes Beispiel gibt».

29 Auf dieses Werk wies Hagenbach hin; vgl. Burckhardts Randnotiz,
p. 165 seiner Nachschrift.

30 Ebd., p. 194.



130 W. Kaegit Jacob Burckhardt als Student der Theologie

Hauch» im Gebäude «des starren Luthertums» mit voller
historischer Distanz gefeiert wird.31 Da die Pietisten die Meinung
vertraten, man müsse «innerlich die Lehre des Heils an sich
erfahren haben», wurden sie «als Sozinianer, Pelagianer usw.
verketzert», notiert Burckhardt.32 Hier wurde nun die
Kirchengeschichte immer mehr zur geistigen Ahnengeschichte
Burckhardts, denn neben den Antitrinitariern und Pietisten
traf er nun in Hagenbachs Vorlesung auch auf seinen
mütterlichen Vorfahren, den orthodoxen Hebraisten Johannes
Buxtorf: «Ludwig Capellus behauptet, die Vocalzeichen im
Alten Testament seien nicht inspiriert, sondern von den Maso-
reten gemacht. Johannes Buxtorf scharf gegen ihn...»30
Kurz darauf fällt die knappe sachliche Bemerkung: «Die
biblische Critik tritt merkwürdigerweise zuerst in der catholi-
schen Kirche hervor; die Protestanten hatten sich ganz fest
an die Bibel gekettet. Richard Simon ...»34 Sogar Pascal muß
sich den Vorwurf gefallen lassen, er sei gegen die Jesuiten
«nicht ganz unparteiisch» gewesen.35

Damit ist Hagenbach bei der jüngsten Vergangenheit
angelangt. Er weicht ihr nicht aus, sondern führt seine Schüler

zu den Quellen seines eigenen Denkens. Er schildert die
antichristlichen Tendenzen der empiristischen und materialistischen

Aufklärung und skizziert die Geschichte der christlichen

Defensive, die er beim «De veritate christianae religio-
nis» des Hugo Grotius beginnen läßt und fortführt bis zu
Urlspergers Deutscher Gesellschaft von 1775 und den Männern

um Burckhardts Großvater, den Peterspfarrer.38 Seine
eigenen theologischen Väter erkennt Hagenbach unter jenen
Geistern, die zwar die Aufklärung in ihren materialistischen
Konsequenzen ablehnten, aber die historisch-kritische Richtung

des neueren Denkens festhalten wollten. Ein Kranz wird
da dem Vater der protestantischen Kirchengeschichte gewunden:

«Lorenz von Mosheim, Kanzler zu Göttingen, blieb ganz
lutherisch orthodox, aber in seiner Kirchengeschichte durchaus

objektiv, doch mit Mißbilligung der Haeretiker Besonnen

verfuhr Ernesti zu Leipzig. sagt: die Schrift müsse
rein grammatisch-historisch erklärt werden; ein großer und

31 Ebd., p. 197 f.
34 Ebd., p. 207.

32 Ebd., p. 199.
35 Ebd., p. 208.

33 Ebd., p. 201.
36 Ebd., p. 215 ff.



bei Hagenbach und De Wette 131

wahrer Satz.»37 Hagenbach hätte seine Kirchengeschichte
nicht schließen dürfen, ohne des Mannes zu gedenken, dem

er in seiner Jugend seine eigene Wendung zum Christentum
zu einem guten Teil verdankte: Herders. Er habe sich in seiner

«lebendigen Einbildungskraft» nicht mit dünnen Begriffen

begnügt, sondern den hohen Begriff von der Bibel wieder
gefunden. «Er wies wieder in die reichen Tiefen des Orients,
die Michaelis verwässert hatte. Was von da an geschah,
gehört der Gegenwart an.» 38

Bis zu diesem Punkte schien alles in der Vorlesung
Hagenbachs gewissermaßen selbstverständlich. Humanismus und
Christentum standen, auch wenn sie sich nicht immer deckten,

doch besonders seit der Wiedererweckung einer erasmi-
schen Theologie im 18. Jahrhundert in innigem Einverständnis.

Anders wurde es im Wintersemester, als Hagenbach
von den Anfängen und Grundlagen der christlichen Kirche
sprach, und hier mochte es Burckhardt plötzlich klar werden,
daß gerade durch die neuere Entwicklung der protestantischen

Theologie ihr Kirchenbegriff etwas von seiner wesentlichen

Substanz, etwas von seinem überweltlichen Gehalt
eingebüßt hatte: «Die Kirche ist eine religiöse Gemeinschaft»,
so schrieb er in der ersten Stunde des Wintersemesters 1837/
1838 nach, «die ihre Wurzel im historischen Jesu von Nazareth

hat; sie ist eine historisch gegebene Erscheinung Die
Kirche ist kein bloßes aus dem Begriff abzuleitendes Abstrac-
tum.» 39 Als Hagenbach dann zu den Hülfswissenschaften der
Kirchengeschichte kam, notierte Burckhardt den Satz: «Die
Kirchengeschichte ruht auf der Weltgeschichte.» 49 Wir haben
nicht mehr die Möglichkeit, mit Sicherheit zu prüfen, inwiefern
Burckhardts Nachschrift den Gedanken des jungen Hagenbach

nur halb und einseitig verstanden wiedergibt. Daß aber
Burckhardt angesichts einer solchen Historisierung des
Kirchenbegriffes lieber seinen Standpunkt resolut in der Historie
selbst nahm, ist verständlich. Wenn schon die
Kirchengeschichte auf der Weltgeschichte ruhte, entschied sich Burckhardt

in seinem kräftigen Universalismus für die
Weltgeschichte. Auch bei der Besprechung des Lebens Jesu selbst

37 Ebd., p. 217. 38 Ebd., p. 219.
39 Nachschrift I, p. 1 f. 40 Ebd., p. 4.



132 W. Kaegi, Jacob Burckhardt als Student der Theologie

rückte Hagenbach das Historische — übrigens seiner Disziplin

getreu, die eben nicht Dogmengeschichte war — in den
Vordergrund. «Jesus ist eine historische Person, wie die
Evangelien ihn beschrieben; er war Gott und Mensch
zugleich, ohne Sünden. Er hat eine Kirche stiften wollen, gerade
wie sie nachher entstanden ist.» 41

Zweifellos hat Burckhardt diesen ersten Teil der
Kirchengeschichte Hagenbachs nun in noch höherem Maße als den
zweiten im vorangegangenen Sommer als eine historische
Hülfsdisziplin genossen. Hier begegnete er den großen
Forschungen des 17. und 18. Jahrhunderts zum kirchlichen
Altertum, den Wörterbüchern Du Canges und den
Sammeleditionen zur Patristik. Hier lernte er Eusebius und die
Historiker der konstantinischen Epoche kennen. «Die Zeit
Constantins des Großen» erscheint wie eine beherrschende
ferne Horizontlinie für diese Vorlesung, wie es die «Kultur
der Renaissance» für die Sommervorlesung gewesen war. Mit
gespanntem Interesse folgt hier Burckhardt, z. T. noch im
Zusammenhang mit den Spekulationen seiner «Noctes Novo-
castrenses», den Wegen der gnostischen, neuplatonischen und
christlichen Mystik, die Hagenbach ausgiebig besprach.
Vielleicht hat Burckhardt bereits einige Hintergründe moderner
geschichtsphilosophischer Spekulation gewittert, wenn von
der avuu crocpia und der Kanu aoqpia und von den verschiedenen
hellenistischen und christlichen Emanationslehren die Rede
war. Freilich hat sich wohl schon hier jenes Urteil gebildet,
das dann in seinen späten eigenen Vorlesungen in abgeschlossener

Formulierung zu treffen ist, daß es nicht die Haeretiker
und Mystiker gewesen seien, die das Beste in der Kirche
verkörperten, sondern daß «die ausgezeichnetsten Männer der
rechtgläubigen Mitte angehörten.» 42 Hagenbach hatte selbst
über Origenes gearbeitet, und der alexandrinischen Schule
widmete er in seiner Vorlesung einige der sorgfältigsten Partien.

Immer wieder taucht als Rahmen die konstantinische
Welt auf. Vom dogmengeschichtlichen, vom kultgeschichtlichen,

vom verfassungshistorischen Standpunkt aus: immer
wieder fallen die wichtigsten Entscheidungen in dieser kon-

41 Ebd., p. 14.
42 Werke VII, 255, Nachschrift I, p. 104.



bei Hagenbach und De Wette 133

stantinischen Epoche, und zwei Drittel der Nachschrift Burck-
hardts gelten im Grunde dieser Zeit.

Im übrigen ist es bemerkenswert, wie universal das Bild
des frühen Mittelalters ist, das Hagenbach von seinem
kirchengeschichtlichen Thema aus zu entwickeln versteht. Nicht
nur in den älteren Abschnitten steht der Orient neben dem

Abendland im Vordergrund, sondern auch im frühen und
hohen Mittelalter lenkt Hagenbach den Blick immer wieder
von heimischen Zentren in der schweizerischen und
deutschen Kirchengeschichte der Karolingerzeit weg zu den Rändern

nach England und Spanien, zu den skandinavischen und
slawischen Völkern, zu den byzantinischen und orientalischen

Reichen. Man wird nicht vergessen dürfen, daß die erste
akademische Darstellung einer universalen Weltgeschichte, die
Jacob Burckhardt zu hören bekommen hat, eine christliche
Kirchengeschichte gewesen ist. Uebrigens bewies sich Hagenbach

auch in konfessionellen Fragen immer wieder als sachlich

und überlegen. Von Augustin sagte er, daß ein ihm
Katholizismus und Protestantismus in nuce» gegeben
gewesen seien.43 Und den heiligen Bonifacius nahm er gegen
protestantisch-deutschnationale Verunglimpfung in Schutz:
«Sein Romanismus verzeihlich. Ohne Rom hätte er gar nichts
machen können.» 44

Wohl ist es Hagenbach nicht gelungen, durch seine
Kirchengeschichte Burckhardt für die Kirche seihst zu gewinnen,

aber er hat seinen seihständigen Zuhörer wohl nur
mit um so größerem Wohlwollen betrachtet. Als er ihn ein

paar Jahre später als jungen Dozenten der Kunstgeschichte
seinem Berner Freund Albert Bitzius brieflich vorstellte, da
sprach er von ihm in einem Gemisch von Vertraulichkeit und
Respekt als dem «filius Antistitis, einem gescheuten Kopf.» 45

43 Nachschrift I, p. 126.
44 Ebd., p. 135.
45 Jeremias Gotthelf und Karl Rudolf Hagenbach, Ihr Briefwechsel

aus den Jahren 1841—1853, hrsg. von F.Vetter, Basel 1910, p. 45. Uebrigens
ist Hagenbach dem jungen Burckhardt früh schon auch als Dichter
begegnet. Noch vor dem Abgang Burckhardts nach Berlin wurde die
«Weihnachtsgabe zum Besten der Wasserbeschädigten in der Schweiz» zusammengestellt,

in der neben Gedichten K. R. Hagenbachs und Wilhelm Wacker
nagels auch Burckhardts Elegie erschien: Basel 1839. Im selben Jahr



134 W. Kaegi, Jacob Burckhardt als Student der Theologie

Es war vor allem das Patristicum im Frey-Grynaeum, wo
Hagenbach Burckhardt sehr genau kennenlernte. Vielleicht
ist es die Erinnerung an die gemeinsame Lektüre einiger
Predigten des Johannes Chrysostomus gewesen, die Burckhardt
später veranlaßte, seinen «Constantin» dieser Bibliothek zu
schenken. Einmal, im Winter 1838/39, hat Burckhardt im
Frey-Grynaeum sogar eine schriftliche Arbeit vorgelegt,
vermutlich im Zusammenhang mit der Calvin-Lektüre jenes Winters.

In Hagenbachs Semesterberichten dieser Jahre taucht
der Name Burckhardts mehrfach auf: schon im Winter
1837/38 erwähnt ihn Hagenbach wegen Fleiß und Teilnahme
an erster Stelle, und als Burckhardt im Herbst 1839 von Basel
und Theologie seinen Abschied nahm, da bestätigte Hagenbach

nicht nur «sehr fleißigen Besuch» seiner Vorlesungen,
sondern auch eine «rühmlich bewiesene Selbsttätigkeit» bei
den Uebungen im Interpretieren.40

Härter als bei Hagenbach mag Burckhardt die
Auseinandersetzung mit der Theologie bei De Wette geworden sein.
Wenn Hagenbachs Bedeutung mehr in der breiten Aufnahmefähigkeit

und dichterischen Einfühlung in Gedanken sehr
verschiedener Herkunft lag, so war De Wette ein originaler
theologischer Denker von Rang. Schon durch sein höheres Alter
und härteres Schicksal eine tiefer geprägte Persönlichkeit als
Hagenhach, hatte er das Erbe Herders, das er einst nach Basel
gebracht hatte, in selbständiger Weise fortgebildet.47 Man
würde sicher irren, wollte man behaupten, jenes Erbe sei
selbst schon nicht ein theologisches, sondern ein historisches
gewesen. Herder hatte die Geschichte wahrhaft als eine
Offenbarung Gottes erlebt, und in der Verkündigung dieses Erlebnisses

lag seine Bedeutung für das Denken von Generationen.
In ihm hatte das protestantische Bewußtsein, das einst auf
bestimmten biblischen Positionen und innerchristlichen
Abwehrstellungen beruht hatte, eine neue Hinwendung zum
Universalen erfahren, und die Wendung hat Epoche gemacht,

erschienen Gedichte Burckhardts in den von Hagenbach mitredigierten
«Alpenrosen».

46 Semesterberichte der Dozenten, Erz. Act. X, 34.

47 Vgl. Ernst Jenny, Wie De Wette nach Basel kam, Basler Jahrbuch
1941, p. 51 ff.



bei Hagenbach and üe Wette 135

weil sie sowohl an Blickweite als an Intensität weit über den

älteren Universalismus hinausging.
Das achtzehnte Jahrhundert hatte die Fülle der Schöpfung

in der Natur zu verehren begonnen; es hatte sie zuerst mit
dem Verstand und später mit dem Herzen zu erfassen gesucht.
Nun begann man mit Hamann und Herder das Wirken des

Schöpfers in der Folge der Zeiten, in den individuellen Schicksalen

der Völker und Reiche, so zu erleben, daß man in ihnen
eine geheimnisvolle Selbstaussprache Gottes zu vernehmen
meinte. Die Geschichte wurde zu einer Anthropomorphose Gottes,

die als Urkunde der Offenbarung ihr Recht forderte neben
der Offenbarung im Kanon der biblischen Bücher und derjenigen

in den Schöpfungen der Natur. Im Spiegel des
Menschengeschlechtes begann nun der Mensch den Gang Gottes unter
den Nationen zu erkennen und zu verehren. Und gerade die
Vielgestaltigkeit der geschichtlichen Welt sei es, so meinte
Herder, in der die Fülle der göttlichen Gedanken zum
Ausdruck komme. «Weil eine Gestalt der Menschheit und ein
Erdstrich es nicht fassen konnte, ward's verteilt in tausend
Gestalten, wandelt — ein ewiger Proteus — durch alle Weltteile

und Jahrhunderte hin.»48 So wurde Herder die
Geschichte zu einer Epopöe Gottes durch alle Jahrtausende,
und man spürt es, wie tief man mit diesen Gedanken in den
innersten Bereich Burckhardtscher Grundauffassungen von
Vielgestalt, Buntheit, Individuation und Ablehnung der
Uniformierung geraten ist. Herder faßte seinen geschichtsphilo-
sophischen Gedanken noch in ursprünglicher Kraft: die
Universalgeschichte wurde ihm zu einer Kultur- und
Seelengeschichte der Menscheit, nicht zu einer Weltgeschichte der
Staaten. «Eine Geschichte der menschlichen Seele überhaupt,
in Zeiten und Völkern! Welch ein Buch!» hatte er einst in
seinem berühmten Reisejournal von 1769 geschrieben.40

De Wette hat die Ideen Herders auf demjenigen Gebiet
Burckhardt nahebringen können, auf dem Herder selbst sie

48 Zu diesen Zusammenhängen: Theodor Litt, Die Befreiung des
geschichtlichen Bewußtseins durch J. G. Herder, Leipzig 1942, und das
Herder-Kapitel hei Friedrich Meinecke, Die Entstehung des Historismus,
München und Berlin 1936, Bd. II, p. 383 ff.

49 Werke ed. Suphan Bd. IV, p. 368.



136 W. Kaegi, Jacob Burckhardt als Student der Theologie

wesentlich erlebt hatte: im Land der hebräischen Poesie.
Lange bevor er nach Basel kam, war De Wette, dessen Name
übrigens nicht französischen, sondern holländischen
Ursprungs zu sein scheint — wohl «der Weiße» —, unter den
Augen Herders in den Schulen Weimars aufgewachsen. Im
Gedanken an Burckhardt ist freilich auch die Berührung De
Wettes mit dem Philosophen Jakob Friedrich Fries nicht zu
übersehen, dessen Lieblingsbegriff der Ahnung nicht nur bei
De Wette, sondern auch bei Burckhardt immer wieder
auftaucht.50 Fries und De Wette waren in Heidelberg Kollegen
und Freunde gewesen. Dort hatte der Vater Jacob Burck-
hardts den jungen De Wette gehört und mit einigem Entsetzen
von seiner Einleitung ins Alte Testament nach Hause berichtet,

er gehe einen sonderbaren Weg und behaupte, der Pentateuch

sei nicht von Moses, die salomonischen Schriften nicht
von Salomo; Moses, David, Salomo seien kollektive Namen,
und Jonas sei ein lehrreiches Märchen.61 Lieder, Märchen
und Mythen wollte der junge De Wette, der nun nicht mehr
allein der Schüler Herders, sondern auch der Freund des

Mythologen Creuzer geworden war, im Alten Testament
entdecken. Auf diesem Weg ist er tatsächlich einer der großen
historischen Interpreten der biblischen Schriften, ein Vorläufer

Wellhausens geworden. Nicht zufällig hat in derselben
Zeit, da der Vater Jacob Burckhardts unter den Heidelberger
Zuhörern De Wettes saß, sein künftiger Lehrer Ranke als
Student in Leipzig De Wettes Schriften studiert.52 Was für
das historische Bewußtsein einen unschätzbaren Gewinn, die
Eroberung einer neuen Welt bedeutete, das hatte aber
zugleich für den Besitz an traditionellen theologischen Werten

50 Obwohl ich einen ausdrücklichen Beleg nicht beizubringen wüßte,
scheint es mir doch höchst wahrscheinlich, daß Burckhardt den Roman
«Julius und Evagoras» von Jakob Friedrich Fries gelesen hat. Burckhardts

eigene Schilderungen seiner ersten Fahrten über die Alpen erinnern

an die klassizistisch-philosophische Reise durch die Schweiz in die
Städte des Südens, welche den Roman von Fries eindrucksvoll eröffnet.

61 Brief vom 21. Mai 1807 an seinen Vater. Die Kenntnis des Briefes
verdanke ich der Freundlichkeit Herrn Dr. Samuel Merians in Zürich.

62 Vgl. Rankes Autobiographische Aufzeichnungen von 1863 in
Bd. 53/54 seiner Sämtlichen Werke, p. 29. Dazu die späteren Briefe von
1825 und 1877 ebd., p. 150 und 540.



bei Hagenbach und De Wette 137

seine negative Wirkung. Allmählich hat sich unter den
forschenden Händen De Wettes nicht allein der Kanon des Alten
Testaments, sondern auch ein gutes Stück der christlichen
Dogmatik, ja der protestantische Offenbarungsbegriff als
solcher in Mythen und Märchen aufgelöst. Da De Wette nun aber
nicht allein ein unbeirrbarer Gelehrter, sondern auch ein
frommer Christ, ja ein Mann der Kirche sein wollte, suchte

er auf neue Weise wieder aufzuhauen, was er mit seiner
historisch-philologischen Kritik zerstört hatte. An die Stelle
der vernichteten Dogmen setzte er Ideen und Symbole und
kam so weit, genau wie sein Schüler Hagenbach das Festhalten

an den reformatorischen Bekenntnisschriften vom Theologen

zu fordern, nur daß sie nicht mehr dogmatisch-wörtlich,
sondern symbolisch, ihrem geistigen Gehalt nach aufzufassen
seien. An die Stelle der göttlichen Offenbarung trat nun der
Begriff der menschlichen Ahnung, wie ihn Fries geprägt hatte.
De Wette ist auf diese Weise neben Schleiermacher zu einem
der bedeutendsten Wegbereiter für die protestantische Theologie

des neunzehnten Jahrhunderts geworden. In gewissem
Sinn hat er das alte Anliegen der vernünftigen Orthodoxie,
die Versöhnung von überlieferter Kirchenlehre und menschlicher

Erkenntniskraft, auf neue Weise befriedigt. Nirgends
empfand man dieses Anliegen so lebhaft wie in Basels
theologischer Schule. Noch im Jahre 1824 ist hier eine Vorlesung
über das «goldene Büchlein» dieser Wünsche, das «De veri-
tate religionis christianae» des Grotius, gelesen worden.53

Das Unternehmen De Wettes war getragen von einer
umfassenden, sehr ehrlichen und überzeugenden Persönlichkeit.

53 Vgl. Eberhard Vischer, Die Lehrstühle... I.e., p. 93 ff. Ueber die
erasmischen Hintergründe der Theologie des Grotius und des De veritate
religionis christianae vgl. J. Huizinga, Hugo Grotius in der Geschichte
des menschlichen Geistes, Wege der Kulturgeschichte, München 1930,

p. 314—323. — Zu De Wette: K. R. Hagenbach, Wilhelm Martin Lebrecht
de Wette, Eine akademische Gedächtnisrede, Leipzig 1850. Rudolf Staehe-

lin, W. M. L. de Wette nach seiner theologischen Wirksamkeit und
Bedeutung, Rede, gehalten bei der Saecularfeier seines Geburtstages den
12. Januar 1880 in der Aula des Museums zu Basel, Basel 1880; Rudolf
Otto, Kantisch-Fries'sche Religionsphilosophie und ihre Anwendung auf
die Theologie, 2. Aufl. 1921, p. 129—187; Karl Barth, Geschichte der
protestantischen Theologie seit Schleiermacher, als Manuskript vervielfältigte

Vorlesung von 1929/30, p. 215—23.



138 W. Kaegi, Jacob Burckhardt als Student der Theologie

Er überschaute eine unerhörte Fülle der gelehrten Probleme
und bewältigte sie in einer unvergleichlichen literarischen
Tätigkeit vor den Augen des Publikums. Fast über alle
theologischen Disziplinen hat er in Basel gelesen, und er ist als
Schriftsteller der Meister des gedrungenen Handbuches
geworden. Er hatte eine eigene Bibelübersetzung vorgelegt,
Luthers Briefe in zahlreichen Bänden zum erstenmal kritisch
herausgegeben. Bei seinem Erscheinen in Basel machte er so
großen Eindruck, daß die «Holzhacker auf den Straßen von
ihm sprachen», daß man ihn als den Antichrist verketzerte,
daß aber zugleich der fromme Vinet voll Begeisterung seine
Antrittsrede ins Französische übersetzte und die Mutter
Jacob Burckhardts einen Augenblick entschlossen schien, seine
Vorlesungen zu besuchen.54 Jedermann kannte die dramatische

Vorgeschichte seiner Berufung. Nachdem er in Berlin
der Kollege Schleiermachers und Neanders geworden war und
im Begriff stand, eine Tätigkeit von allgemeindeutscher
Wirkung zu entfalten, hatte er durch einen Trostbrief an die Mutter

des Kotzebue-Mörders Sand sich den Zorn des Ministeriums

zugezogen und sein Katheder verlassen müssen. Ob

man in ihm nun den theologischen Verfechter von
Widerstandsrecht und Tyrannenmord oder nur den mutigen
geistlichen Tröster einer tiefgebeugten Frau verehrte, jedenfalls
hatte er unter den vielen, die seine Schriften kaum kannten,
zahlreiche Herzen gewonnen, die nicht daran zweifelten, daß
das Unternehmen theologischer Vermittlung, wenn es ein
solcher Mann wage, kein Blendwerk sein könne.

Jungen Menschen von der Stimmung Jacob Burckhardts
mußte neben der Fülle von Persönlichkeit und Leistung
derjenige Zug im System De Wettes besondern Eindruck machen,
der den dahingefallenen Offenbarungsbegriff zu ersetzen
meinte: die Ahnung. Hier flössen Aufklärung und Romantik
in eins, Natur und Geschichte begegneten sich im Lichte eines
höhern Seins: «In der Schönheit und Erhabenheit der Natur
und des geistigen Menschenlebens tritt der religiösen Ahnung
die Erscheinung des wahren Seins und des ewigen Ztveckes

54 Vgl. Ernst Jenny, Wie De Wette nach Basel kam, Basler Jahrbuch

1941, p. 77, und L. Vöchting-Oeri, Die Schwestern Schorndorff und
ihre Nachkommen, Zürich 1941, p. 169.



bei Hagenbach and üe Wette 139

der Dinge entgegen: von der lieblichen Blume bis zum
erhabenen Anblicke der Gletscher, vom lächelnden Säugling bis
zur Seelengröße eines Cato oder Sokrates verkündigt uns
Natur und Geist die Wahrheit und Wirklichkeit der ewigen
Ideen, daß etwas Höheres in den Dingen lebt, als was wir mit
Begriff und Maß verfolgen und erreichen können. Ja es gibt
heilige Augenblicke, in welchen wir einen Abglanz der
göttlichen Herrlichkeit selbst, die Spuren der ewigen Allmacht
und Güte in der Welt erblicken, sei es in den großen
Schauspielen der Natur oder in den gewaltigen Fügungen des Schicksals.»55

Die Wirkung De Wettes auf Jacob Burckhardt ist eine
außerordentliche gewesen. «De Wettes System wird vor meinen

Augen täglich colossaler», schreibt Burckhardt im August
1838, «man muß ihm folgen, es ist gar nicht anders möglich,
aber es schwindet auch alle Tage ein Stück der gebräuchlichen

Kirchenlehre unter seinen Händen. Heute bin ich endlich

draufgekommen, daß er Christi Geburt durchaus für einen
Mythus hält — und ich mit ihm. Ein Schauder überfiel
mich ...» 56

Burckhardts Auseinandersetzung mit De Wette ist zur
Kernfrage seines Theologiestudiums geworden. Den Vorgang
in seinen Briefen zu verfolgen, müssen wir einem andern Anlaß

vorbehalten; blicken wir hier zunächst in seine Kolleghefte.

Er hat sehr zahlreiche Vorlesungen und Uebungen bei
De Wette mitgemacht, aber nur zwei Hefte sind erhalten. Sei

es, daß er einzelne Nachschriften vernichtete, sei es, daß er,
statt nachzuschreiben, De Wettes Lehrbücher, die zu diesem
Zweck geschaffen waren, benützte, wir besitzen nur die
Nachschriften zu den Proverbia und zu Jesaja.57 Zum Teil sind
es bloße Präparationen, d.h. Vorbereitungen des Studenten
für die Vorlesung in der Form von hebräischen
Vokabelsammlungen zu den jeweils bevorstehenden Kapiteln. Die
Proverbia-Nachschrift, die aus dem Sommersemester 1838
stammen muß, enthält darüber hinaus nur eben ein paar Zei-

55 W. M. L. De Wette, Ueber Religion und Theologie, 2. Aufl. 1821,

p. 12 f.
56 An Hans Riggenbach, 28. August 1838.
57 JBA 207, 13.



140 W.Kaegi, Jacob Burckhardt als Student der Theologie

len Einleitung: «... Sicher nicht von Salomo; manches
einzelne wohl von ihm; doch das ganze von einem Priester oder
Propheten. Die strenge Moral, besonders die Keuschheitslehre,
passen nicht für den üppigen Salomo. Die Priester und
Propheten dagegen Asketen, wenigstens mäßig und enthaltsam.» 58

Mit größerer Sorgfalt hat Burckhardt im folgenden Sommer
1839, als es bereits feststand, daß er am Ende des Semesters
sein Theologiestudium abbrechen und nach Berlin gehen
werde, De Wettes Vorlesung über den ersten Teil des Jesaja-
Buches nachgeschrieben. In prunkvoll gemalten hebräischen
Buchstaben, rot und schwarz mit brauner Schattierung, ziert
er sein Titelblatt feierlich mit dem Namen des Propheten, und
auf der Rückseite des Umschlages malt er in ähnlicher
dekorativer Schrift hebräisch die Eingangsworte des Buches: «Höret,

ihr Himmel, horche auf, o Erde! Denn der Herr redet.» 59

Es ist, als habe er den Urausdruck der prophetischen
Offenbarung, bevor die kritische Untersuchung begann, noch
einmal festhalten wollen.

Die Vorlesung sollte die ersten 35 Kapitel des Jesaja-
Buches behandeln, Burckhardt hat sie gehört bis zum 30.

Kapitel. Seine Nachschrift beginnt mit einer Einleitung, in der
man noch ein Lüftchen der Aufklärung wehen fühlt: «Der
hebräische Prophetismus gründet sich auf das menschliche
Bedürfnis, in die Zukunft zu schauen. Der monotheistische
Hebräer allein hatte ein freieres, geistigeres Bewußtsein, eine
sittliche Richtung, und so fragte sichs weniger: was wird
geschehen? als: was soll ich tun? — Die hebräischen
Propheten allein sind daher nicht sowohl Weissager als Ermah-
ner; der Mensch schafft sich ja meist seine Zukunft selbst.» 60

Echter und zugleich herderischer tönt die Interpretation,
sobald De Wette zum Philologen wird und z. B. das Verbum
erklärt, aus dem der Begriff des Propheten stammt: «Sprudeln,

Ausströmen... auch von Dichtern; tiefe Erregung des

Gemüts, begeistert sprechen. Der Prophet spricht aus dem

68 JBA 207, 13, Proverbia, p. 1. Die ganze Nachschrift besteht aus
12 Seiten.

69 Das Josaja-Heft besteht aus 13 Seiten Präparation und 57 Seiten
Nachschrift.

60 Nachschrift, p. 1.



bei Hagenbach und De Wette 141

göttlichen Geist heraus... ist Dolmetscher Gottes, interpres
Dei.» 61 Besonders wertvoll scheinen Burckhardt dann diejenigen

Teile der Vorlesung gewesen zu sein, die den Propheten
in den Zusammenhang der jüdischen und vorderasiatischen
Politik, in den Machtkampf der Großreiche, hineinstellten:
«Damals scheint eine Partei gewesen zu sein, die bei Aegypten

Hülfe suchen wollte, Jesaja dagegen wollte Neutralität.» 62

Daß man unter den bibliographischen Notizen, die Burckhardt
aufschreibt, auch demjenigen Geist noch begegnet, der schon
um die Mitte des 18. Jahrhunderts, lange vor Herder, von England

aus auf den dichterischen Charakter des Jesaja-Buches
hingewiesen hatte, dem Oxforder Gelehrten und späteren
Bischof von London Robert Lowth, wirft ein hübsches Licht auf
den geistesgeschichtlichen Zusammenhang, in dem man hier
steht.63 Bei der Einzelinterpretation werden dann Datierungsund

Echtheitsfragen für die einzelnen Textteile besprochen,
kulturhistorisch interessante Partien notiert. Gerade sie hält
Burckhardt fest, so zu 1,29 ff.: «Die Gärten und Bäume sind
solche, unter welchen Götzendienst getrieben wurde Ihr
liebt Gärten und Terebinthen — nun wohl — ihr werdet wie
welke Terebinthen, wie dürre Gärten sein.» 64 Die Schönheit
der Tharsisschiffe, ihre Wege durchs Mittelmeer, die Scheltrede

gegen den Luxus der Weiber, ihre Schrittkettchen, die sie
hindern, andere als elegante kleine Schritte zu machen, der
Gegensatz von Kleinbesitz und Latifundium, all das findet
Burckhardts Aufmerksamkeit. Wie De Wette das eigentlich
Prophetische interpretierte, bemerkt man in dem, was Burckhardt

zu dem gewaltigen Berufungskapitel notiert: «Weihe
des Propheten in einer erhabenen Theophanie — Gewöhnlich
meinte man, Jesajas habe Gott wirklich so geschaut, wie es
hier steht. Wohl mochten die Propheten Visionen haben
aber mit dergleichen gingen sie dichterisch willkürlich um;
die Visionen zuweilen ungefähr was symbolische Handlun-

61 Ebd.
62 Ebd., p. 3.

63 Ebd., p. 3. Zur Bedeutung von Lowth für die Geschichte des frühen
historischen Bewußtseins vgl. Meinecke, Die Entstehung des Historismus,
1936, Bd. I, p. 269 ff.

64 Nachschrift, p. 6.



142 W.Kaegi, Jacob Burckhardt als Student der Theologie

gen Damit ist die göttliche Berufung gar nicht geläugnet.
Die Propheten hatten in der Tat Ekstasen. Aber wenn sie
darüber schrieben, so trat die Reflexion hinzu.» 65 Noch schärfer
tönte die Skepsis, wenn es sich nach der alten Interpretation
um .Weissagungen über das Kommen Christi handelte, und
einigermaßen perplex mochte Burckhardt sein, als die großen
Kapitel über das Weltgericht von De Wette einfach übergangen

wurden: «Caput XXIV — XXVII zweifelhaft», lautet
seine lakonische Notiz.66

Es ist trotz allem gewiß, daß die Jesaja-Vorlesung De Wet-
tes Burckhardt unverlöschlichen Eindruck gemacht hat. Den
sichersten Beleg dafür findet man im Alterswerk, der Griechischen

Kulturgeschichte, wo Erinnerungen an Jesaja des öfteren

und nicht in beliebigem Zusammenhang begegnen. Die
Einheit von Sänger und Seher, von Prophet, Mantis und
Dichter, ist für Burckhardts persönliches wie historisches
Verhältnis zur Poesie eine Grundvorstellung gebliehen. Er
verfolgt sie noch in der griechischen Welt mit gespanntem
Interesse, nicht zuletzt wegen ihrer Bedeutung für das
Bewußtsein der Polis. Am hellsten leuchtet die Erinnerung an
die Gestalt des Jesaja vielleicht an jener Stelle auf, wo er von
den attischen Tragikern her zu dem jüdischen Propheten
hinüberblickt. Aeschylos habe seiner Vaterstadt die schönsten
Verheißungen gegönnt im großen Chorgesang der «Eumeni-
den» mit den Zwischenreden der Athene. «Nur Einer in der
alten Welt hat noch gewaltigere Töne dieser Art anzustimmen

vermocht; Aeschylos wünscht und betet; Jesajas in seiner

Vision des künftigen Jerusalems (Kap. 60) weissagt und
schaut das Geweissagte schon als ein Vollendetes.»67 Oh
Burckhardt bereits im Sommer 1889 über die dreißig Kapitel
des Kollegs hebräisch hinausgelesen oder später zu dem Buch
zurückgekehrt und Proto-, Deutero- und Tritojesaja wieder zu

65 Nachschrift, p. 14, zu Jesaja 6.
60 Zu Jesaja 7, 14 schreibt Burckhardt nach: «Die alte Auslegung will

hier eine Weissagung auf Christum finden. Aber diese Beziehung
unmöglich, Immanuel ist nicht der Messias. Die Geburt des Messias wäre
kein Zeichen in bezug auf Judas damalige Rettung gewesen, und Christi
soviel spätere Geburt hätte ja dazu nichts geholfen.» Nachschrift p. 20

über die Weltgerichtskapitel ebd. p. 51.
67 Werke VIII, 78 f.



bei Hagenbacli und De Wette 143

einer Person verschmolzen hat, macht keinen Unterschied:
eine Erinnerung an die Vorlesung bei De Wette hat im Alter
noch des öfteren angeklungen.08

Von den übrigen Vorlesungen, die Burckhardt bei De
Wette gehört hat, sind keine Nachschriften erhalten.69 Was
De Wette vortrug, kann man sich nach seinen Lehrbüchern
leicht rekonstruieren. Gelegentlich wirft eine Bemerkung in
Burckhardts Briefen ein Licht auf seine Eindrücke. Die
innere Anteilnahme an De Wettes Gedanken, die im Frühling

und Sommer 1838 am höchsten gespannt gewesen war,
hat im folgenden Winter nachgelassen; mit der Bereinigung
der eigenen Haltung in dogmatischen Dingen klingt sie
schließlich in die Formel aus: De Wettes «eigentliche Force»
scheine doch die Kritik zu sein. Sein «Corintherbrief ist oft
langweilig, unklar und weitläufig; seine christliche Glaubenslehre

fast immer... da wird alter Quark vorgebracht, nur mit
unverständlichen Worten und sieht deshalb bisweilen noch
wie neu aus», schreibt Burckhardt im letzten Winter seines
Theologiestudiums.70 Vielleicht hat man eine dauernde
Wirkung De Wettes auf Burckhardt dort zu suchen, wo man es

am wenigsten vermuten würde: in der Kunst der freien Rede.
Burckhardt hat während drei Semestern «Deklamierübungen»
mitgemacht, und was De Wette hier gab, war Redekunst des
klassischen Weimar. Was er selbst aus dem Munde Herders
gehört haben mag, wird er seinen Basler Schülern weiter-

68 Auf die Bedeutung Jesajas für den alten Burckhardt haben Nikiaus
Bolt und Alfred von Martin hingewiesen. Nikiaus Bolt, Wege und
Begegnungen, 1935, p. 55: im Kolleg habe Burckhardt gelegentlich gesagt,
mit den Eingangsversen des 60. Kap. des Propheten Jesaja lasse sich
«wohl keine Stelle in der Weltliteratur vergleichen». Dazu Weltgeschichtliche

Betrachtungen, Werke VII, 170, und Alfred von Martin, Die Religion
in Jacob Burckhardts Leben und Denken, 1942, p. 263. All diese Hinweise
machen es wahrscheinlich, daß Burckhardt im Alter wieder Jesaja gelesen
hat, jetzt freilich ohne textkritischen Kommentar.

69 Burckhardt hat bei De Wette folgendes gehört: Winter 1837/38:

Apostelgeschichte, 3stdg., Deklamierübungen, lstdg.; Sommer 1838:
Römerbrief, 2stdg.; Sprüche Salomos, lstdg.; Dogmatik, 3stdg.; Homiletische
Uebungen, lstdg.; Winter 1838/39: Korintherbriefe, 4stdg.; Deklamierübungen,

lstdg.; Glaubenslehre, 3stdg.; Sommer 1839: Jesajas, erster
Teil, 3stdg.

70 An Hans Riggenbach, 12. Dezember 1838.



144 Rezensionen

gegeben haben: «Jeder stehe wie Ulysses da, wie Homer ihn
beschreibt, mit ruhigem Auge und gesenktem Szepter, als ob
er was zu sprechen wisse; aber wenn er zu reden anfängt,
dann mögen die Worte wie leichte Schneeflocken einander
folgen; er befriedige mit jedem Worte, und man vergesse alles
andere über seiner angenehmen wohlklingenden Rede.» 71 So

hat Burckhardt selbst später gesprochen.

Basel. Werner Kaegi.

Rezensionen.

Johann Jakob Bachofens Gesammelte Werke, mit Benützung
des Nachlasses, unter Mitwirkung von Max Burckhardt,
Matthias Geizer, Olof Gigon, Emmanuel Kienzle, Gustav
Meyer, Karl Schefold, August Simonius, Peter Von der
Mühll herausgegeben von Karl Meuli, 1. Band: Antrittsrede,

Politische Betrachtungen, Ueher das Staatsleben des
römischen Volkes, Beiträge zur Geschichte der Römer,
Politische Aufsätze, Zur Zeitgeschichte, Basel, Verlag Benno
Schwabe & Co., 1943, 523 S., Ganzleinen Fr. 24.—.

Als die Gesamtausgabe Jacob Burckhardts ihrer Vollendung

entgegenging, taten sich unter Meulis Leitung Gelehrte,
die durch Herkunft oder Beruf Basel verbunden sind, zusammen,

um dem andern großen Einzelgänger, der in der
Gelehrtenrepublik zum Rang eines Klassikers aufgestiegen ist, das
literarische Denkmal einer zehnhändigen Ausgabe zu setzen.
Die zweite, ungefähr gleichzeitig von einem für Bachofen
begeisterten Verleger in Berlin ins Leben gerufene Gesamtausgabe

würde, wenn der Krieg ihre Vollendung zugelassen
hätte, trotz einigen wertvollen Inedita den Charakter des
Endgültigen schwerlich errungen haben; dafür stellt — abgesehen
von dem Schwergewicht des in der Schweiz liegenden
unveröffentlichten Materials — die Hinterlassenschaft B.s zu
komplizierte, nur durch tiefeindringende philologische und
editorische Arbeit zu lösende Aufgaben. Hier gilt nun das alte

71 Vgl. Ernst Jenny, I.e., p. 54.


	Jacob Burckhardt als Student der Theologie bei Hagenbach und De Wette

