Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 1 (1945)

Heft: 2

Artikel: Jacob Burckhardt als Student der Theologie bei Hagenbach und De
Wette

Autor: Kaegi, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877572

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877572
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

120 W. Kaegi, Jacob Burckhardt als Student der Theologie

Kirchengeschichte irgendwo am Rande stehenbleibt, sondern
im strengen Zusammenhang gesehen wird mit dem fleisch-
gewordenen Gottessohn, der «wahrhaftigy (dAnddg) auferstand
von den Toten als «der Erstling der Entschlafenens (1. Kor.
15, 20).

Glarus. Werner Bieder.

Jacob Burckhardt als Student der Theologie
bei Hagenbach und De Wette.'

Die Probe, ob die geistige Welt Jacob Burckhardts, wie
sie sich zu Beginn seines zwanzigsten Lebensjahres gestaltet
hatte, ihr Eigengewicht zu bewihren vermoge, begann fiir
den aus Neuenburg Zuriickkehrenden schon wenige Tage
nach seiner Ankunft in Basel. Das Experiment, ob nicht doch
die Theologie, wenn er sie zu studieren beginne, ihn plétzlich
innerlich packen werde, gestaltete sich um so schwerer, als
der damalige Zustand der Wissenschaften keine schroffen
Alternativen zu stellen schien. Die einzelnen Disziplinen
waren noch viel inniger miteinander verschwistert als spiter.
Noch viel leichter schien das krude Entweder-Oder durch ein
freundliches Sowohl-Alsauch ersetzt werden zu konnen. Nie
sind Theologie und Historie so innig verbunden gewesen wie
in der damaligen Phase der protestantischen Wissenschaft.
Und die Minner, die in Basel als die bedeutendsten Lehrer
der Theologie Burckhardt entgegentraten, verkorperten die-
ses Zwiegespann der Disziplinen wie wenig andere: De Wette
und Hagenbach. In ihrem theologischen System war der Ge-
danke einer Verschmelzung theologischen und historischen
Wissens zu einem Programmpunkt geworden.? Burckhardts

1 Der folgende Text entspricht einem Vortrag, der im kleinen Kol-
legenkreis gehalten wurde. Er stammt aus dem Manuskript zu einem ersten
Band der Biographie Jacob Burckhardts, die der Verfasser auf Grund des
Nachlasses ausarbeitet.

? Vgl. K. R.Hagenbach, Die theologische Schule Basels und ihre
Lehrer von Stiftung der Hochschule 1460 bis zu De Wettes Tod 1849, Zur
vierten Si#cularfeier der Universitdt Basel im Auftrag der theologischen
Fakultit verfalt, Basel 1860, p.57 ff., und Eberhard Vischer, Die Lehr-



bei Hagenbach und De Wette 121

persénliche Entscheidung fiir einen nicht theologischen Weg
ist dann indessen eine so freie und sichere gewesen, dall er
jene beiden Gelehrten nie als Verfithrer, sondern immer nur
als seine verehrungswiirdigen Lehrer betrachtet hat. Dies be-
zeugt er in seiner Jugend nach der Beendigung des Studiums
in seinem lateinischen Curriculum, indem er sie unter seinen
Lehrern an erster Stelle nennt, und er bezeugt es noch im
Alter, wenn er in seinem deutschen Lebenslauf von sich sagt:
«Er hat spiter seine Beschiftigung mit der Theologie, unter
Lehrern wie De Wette und Hagenbach, niemals bereut oder
fiir verlorene Zeit erachtet, sondern fiir eine der wiinschens-
wertesten Vorbereitungen gehalten, welche dem Geschichts-
forscher zuteil werden konnen.»

In seinem ersten theologischen Semester ist es zunéchst
der Jiingere der beiden gewesen, Karl Rudolf Hagenbach, der
ihm als Dozent der Kirchengeschichte nahetrat, wahrend
De Wette erst im Winter 1837/38 im Arbeitsprogramm Burck-
hardts mit einer Interpretation der Apostelgeschichte auf-
tritt.* Wenn irgendeine Gestalt der damaligen Theologen-
fakultit Burckhardt rasch ansprechen mulite, so war es
Hagenbach, diese bestgeratene Pflanze aus dem Basler Dok-
torgarten. Er steht im baslerischen neunzehnten Jahrhundert
wie einer der heiligen Bidume auf der Pfalz oder auf dem
Petersplatz: ein Wahrzeichen nicht nur fiir die baslerische
Kirche, sondern fiir die schweizerische Theologie. Das Ueber-
zeugende an ihm lag nicht so sehr in seiner erstaunlich brei-
ten und beweglichen Gelehrsamkeit, sondern noch mehr in
seiner Person, in der Fiille seiner Kraft und Wirkung. Noch

stiihle und der Unterricht an der theologischen Fakultit Basels seit der
Reformation, Festschrift zur Feier des 450jihrigen Bestehens der Uni-
versitat Basel, Basel 1910, p. 90 ff.

3 Eine bequeme Uebersicht iiber die von Jacob Burckhardt gehérten
Vorlesungen findet man bei Markwart, Jacob Burckhardt, Basel 1920,
p. 396. Sie geht auf ein im Besitz Prof. Felix Staehelins befindliches Ver-
zeichnis von Burckhardts eigener Hand zuriick. Ein anderes, ebenfalls
autographes Verzeichnis der gehorten theologischen Vorlesungen im
Nachlal, Basler Staatsarchiv, Privatarchive 207, 1 Personliche Akten,
ein Foliobogen, auf dem sich Burckhardt bei seinem Abgang von Basel
die gehorten Vorlesungen durch die Dozenten testieren lief. Dazu kann
man die Semesterberichte der Dozenten vergleichen: Erz. Acten X 34. Der
Nachlall im Jacob-Burckhardt-Archiv wird im folgenden abgekiirzt: JBA.



122 W. Kaegi, Jacob Burckhardt als Student der Theologie

heute stehen seine Lieder im schweizerischen Kirchengesang-
buch, und Jeremias Gotthelf ist sein wirklicher Freund ge-
wesen. Wenn er in den Handbiichern als das «Haupt der
schweizerischen Vermittlungstheologies bezeichnet wird, so
deutet dies nicht auf ein erfolgreiches Parlamentieren zwi-
schen den Parteien, sondern Hagenbach war dieses Haupt,
weil er die sichere Mitte, die via aurea media, iiberzeugend
verkorperte. In ihm selbst lebten die verschiedenen Tenden-
zen seiner Zeit, und er kannte ihr Recht und ihre Gewalt. Als
Kind hatte er noch im Abendrot des Ancien Régime — in der
napoleonischen Mediationszeit — seinem aristokratischen
Grolivater, den er nicht anders als mit Dreimaster und Zopf
kannte, auf der Geige Mozart gespielt, um sich eine Einladung
zum Abendessen zu verdienen; dann hatte er im Geiste seines
revolutionir gesinnten Vaters mit derselben Geige, als Bau-
ernjunge verkleidet, den Landleuten im Eptinger Bad zum
Tanze aufgespielt, wenn er auf dem Familiengut freie Tage
verbrachte.* Aufgewachsen war er im Hause Felix Platters
als Kind eines Arztes und Botanikers, der die Anschauung
iiber alles stellte. Dies bedeutete fiir den Sohn, daB er nach
einer allzu pestalozzischen Erziehung weder die alten Spra-
chen noch die Geschichte zu Beginn seines Studiums recht
kannte und mit saurem Schweill nachholen mufite, was seine
altmodischeren Kameraden spielend beherrschten. Um so er-
staunlicher ist es, dafl ein so erzogener junger Mensch in der
Theologie seine Bestimmung fand und es friih als seine Le-
bensaufgabe erkannte, ¢die ewigen Wahrheiten des Heils, wie
sie uns im Christentum gegeben und in der Heiligen Schrift
niedergelegt sind, mit den Anforderungen der Humanitidt und
einer freien, edlen, von menschlichen Vorurteilen moglichst
unabhiéingigen Geistesbildung in Einklang zu bringen.» ®* Den-
kerische und dichterische Tendenzen begegneten sich in die-
sem Punkt. Eine friihe geistige Begegnung mit Herder, eine

* Auf Grund von Hagenbachs eigenen Aufzeichnungen iiber seine
Jugend ist das Neujahrsblatt von Rudolf Staehelin, Karl Rudolf Hagen-
bach, Basel 1875, entstanden. Vgl. auch C. F. Eppler, Karl Rudolf Hagen-
bach, eine Friedensgestalt aus der streitenden Kirche der Gegenwart,
Giitersloh 1875, und A.Finsler, Zur Erinnerung an K.R. Hagenbach,
Ziirich 1874.

8 Eppler, L. c., p.12, und Staehelin, 1. c., p. 15.



bei Hagenbach und De Welte 123

persoénliche mit Hebel zu Beginn und eine solche mit Goethe
am Ende seiner deutschen Studien zeigen in dieselbe Rich-
tung. Bekriftigt wurden diese Ueberzeugungen in den ent-
scheidenden Studienjahren Hagenbachs bei Gieseler in Bonn,
bei Neander und Schleiermacher in Berlin. Nun bewohnte er
seit 1831 als junger Ordinarius der Kirchengeschichte ein
halb mittelalterliches, sonniges Haus am oberen Heuberg, das
einst «zu den drei Miincheny geheillen hatte und seit dem acht-
zehnten Jahrhundert als Stiftung zweier Professoren eine
Bibliothek bewahrte, die alles enthielt, was der weltoffene
Geist der verniinftigen Orthodoxie von Erasmus und Grotius
bis zu Herder und Schleiermacher hin zu umspannen ver-
mochte.® Hier hat Jacob Burckhardt seine patristischen
Uebungen gemacht, hier hat spéter Jeremias Gotthelf gewohnt,
wenn er nach Basel kam: hier gebot der Geist des milden
Hagenbach. Dieser Bibliothek hat Burckhardt in richtiger Er-
kenntnis seiner Lebenszusammenhénge spiter ein Exemplar
seines Krstlingswerkes, der «Zeit Constantins des Grollen»,
gewidmet.

Doch es dringt uns, Burckhardt in Hagenbachs Hauptvor-
lesung, in die Kirchengeschichte, zu begleiten, die wohl am
Rheinsprung oder im oberen Collegio, im alten Augustiner-
kloster, gehalten wurde. Von allen Nachschriften theologi-
scher Vorlesungen, die uns von seiner Hand erhalten sind,
ist diejenige nach Hagenbachs Kirchengeschichte sowohl die
ausfiihrlichste als die sorgfiltigste.” Burckhardt hat sie wéh-
rend seines ersten und zweiten Semesters so gehort, dall er im
Sommer 1837 mit dem zweiten Teil begann und im Winter
darauf den ersten hiorte. Wéhrend des Nachschreibens durch
die vielen hundert Seiten hindurch wird seine Schulschrift
zusehends kleiner, bis sie im Friihling 1838 jenen Miniatur-
ductus erreicht hat, aus dem dann die groflen Formen seiner
reiferen Zeit allméhlich wieder herausbliihen. Selbstverstind-
lich sind neun Zehntel dessen, was er notiert, zunichst Stoff;
aber Stoff, der ihn ebensosehr vom allgemeinhistorischen
wie vom kirchengeschichtlichen Standpunkt aus interessieren

¢ Es ist das Frey-Gryniische Institut, Oberer Heuberg 33.

7 JBA 207, 13. Es sind im ganzen 425 Seiten und 3 Intercalarblitter.

Wir zitieren im folgenden die Nachschrift nach ihren zwei Hilften I
und II.



124 W. Kaegi, Jacob Burckhardt als Student der Theologie

mullite. Hagenbach selbst hatte ihn in den dreizehn Jahren,
die er nun dozierte, miihsam genug zusammengebracht, und
die ganze Vorlesung hat etwas Imponierendes in ihrer Viel-
seitigkeit, Préazision und Abrundung. Héitte Burckhardt in-
dessen nur Stoff notiert, kénnten wir den Leser auf die ge-
druckte Form von Hagenbachs Kirchengeschichte verweisen.®
In der Nachschrift fallen indessen hin und wieder so bezeich-
nende Akzente, man bemerkt im ganzen eine Reihe so bedeu-
tender Beziehungen zu Burckhardts spiterem Denken und
Schaffen, dall wir etwas linger in diesem Hoérsaal verweilen
miissen, um so mehr, als wir bei dieser Gelegenheit erfahren,
welches die Phase des theologischen Bewulitseins war, zu der
Jacob Burckhardt Stellung zu nehmen hatte. Wir verzichten
dabei auf die Vergleichung dessen, was Hagenbach gesagt
und was Burckhardt gehort haben mag, und halten uns ledig-
lich an die Nachschrift. Wir wihlen den Gang durch die Jahr-
hunderte, wie ihn Burckhardt gemacht hat, d.h. von Gre-
gor VII. bis zur Gegenwart und dann in einem zweiten Teil
von den Anfingen bis zum Investiturstreit.

Kaum hat man sich etwas in Burckhardts Stichworte ein-
gelesen, fiihlt man sich mitten in den Themen der «Kultur
der Renaissance»: «In Rom republikanischer Geist unter Ar-
nold von Bresciay, liest man schon in den ersten Zeilen, und
am Ende der ersten Seite steht man bei Friedrich II. Hagen-
bachs neuere Kirchengeschichte wurde notwendigerweise eine
Geschichte der Reformation; diese aber nahm ihren Ausgangs-
punkt dort, wo die F'iille des pidpstlichen Ansehens am grof-
ten schien: im hohen Mittelalter. Der Widerpart des Papst-
tums um diese Zeit war der hohenstaufische Kaiser. Fiir
Hagenbach mag es eine merkwiirdige Entdeckung gewesen
sein, als er bemerkte, dall jene Wendung, die er selbst noch
als Kind aus dem alten Basler «Nachtmahlbiichleiny auswendig
gelernt hatte, der Papst sei der Antichrist, schon friih im
Munde der kaiserlichen Agitatoren gegen Rom geklungen
hatte.® In seiner Vorlesung diskutierte nun Hagenbach aus-

8 Kirchengeschichte von der iltesten Zeit bis zum 19. Jahrhundert,
2. Aufl. in 7 Bénden, Leipzig 1869—72.

® Eppler, L ec, p.9, und Nachschrift Burckhardts II, p.6: «Die Apo-
calypse muflte alle ihre Bilder hergeben; der Kaiser nennt den Papst
Antichrist; ein Bileam, der fiir Lohn fluche und segne...»



bei Hagenbach und De Wette 125

filhrlich die Ansichten des Kaisers. «Der Papst riickte ihm
folgende Meinungen vory, schreibt Burckhardt nach: «1. die
Welt sei durch drei Betriiger verfiihrt worden, Moses, Maho-
met und Christus, 2. es sei widersinnig zu behaupten, ein
Gott sei von Menschen geboren worden, 3. man brauche nichts
zu glauben, was der Vernunft nicht gemaf sei. .. Sicher zwei-
felte Friedrich an der Transsubstantiation, er glaubte an
Astrologie .. .» ** Hagenbach ging nun auf dem eingeschlage-
nen Weg weiter durch das Spétmittelalter. «Christus habe
kein sichtbares Oberhaupt der Kirche bestellty, notiert Burck-
hardt bei Anlafl des Marsilius von Padua.'* «Petrus sei ge-
wesen wie ein anderer Apostel, ein Priester wie die andern.»
Im Voriibergehen tauchen eben die Profile Dantes und Pe-
trarcas auf, und rasch kommt die Vorlesung zu Schisma und
Konzilsbewegung. Da ersteht vor den Augen der Zuhorer die
Gestalt desjenigen Papstes, die in der Erinnerung der Basler
immer als eine freundliche gelebt hat und der Hagenbach eine
seiner Einzelstudien widmete, Enea Silvio Piccolomini: «ge-
lehrt und fein, wohlwollend...»** Erst nach dem Tode
Pauls II., 1471, 148t Hagenbach einen neuen Niedergang des
Papsttums einsetzen; das Wesen dieser Auflésung wird bei
Anlal} Julius’ II. in das Stichwort zusammengefafit: «Seine
ganze Wiirde im Weltlichen.y *

Hagenbach war weit entfernt, das Mittelalter in aufklire-
rischen oder rein protestantischen Farben zu malen. Er sah
den echten Glanz der universalen Kirche, und seine Abschnitte
iiber die Kreuzziige, iiber die Kirchengriindungen im euro-
pédischen Norden und Osten, iiber die neuen Monchsorden
waren kulturhistorische Bilder von Rang. Zum heiligen Fran-
ziskus notiert Burckhardt: «Er ist und bleibt eine groBartige
Erscheinung ... Ein Narr hétte keine solche Wirkung her-
vorbringen konnen.» ** Sogar der Wert der Scholastik wird
kriftig betont: sie habe trotz allem Irrtum «den Sinn fiir Wis-
senschaft aufrechty gehalten, der ohne sie «zwischen Hier-
archie und Monchsasketik untergegangen wire.» ** Freilich

10 Nachschrift II, p.6. Man vergleiche hiezu die Darstellung Fried-
richs II. in der «Kultur der Renaissance in Italien» nach dem Register.

11 Ebd., p. 11 {. 12 Ebd., p.17. 13 Ebd., p. 18.
1% Ebd., p.471. 1 Ehd,, p.631.



126 W. Kaegi, Jacob Burckhardt als Student der Theologie

werden die einzelnen (Gestalten und Schulen an den protestan-
tischen Mafistiaben der Rechtfertigungs- und der Sakramenten-
lehre gemessen, aber gelegentlich schligt das Herz des ver-
niinftigen Orthodoxen in Hagenbachs Brust auch fiir einen
scholastischen Vater: Uber Anselm von Canterbury notiert
Burckhardt: «<...glaubt, auch in der Vernunft eine Quelle
der Religion zu finden, sucht die Religion durch die Vernunft
a priori zu beweisen, also natiirliche Theologie.» ¢

Den Weg zur Reformationsgeschichte findet Hagenbach
von der Mystik aus iiber die <historisch-exegetisch-kritische
Richtungy, die ihm durch die humanistische Philologie in
Italien verkorpert wird. Nun treten die spéteren I'reunde
Burckhardts auf: unter den Mystikern Marsilius Ficinus und
seine Schule, unter den Philologen Johannes Lascaris, Lo-
renzo Valla, Reuchlin, Faber Stapulensis. Was Hagenbach
dann freilich unter «Geschichte der Sitteny behandelt, ist eher
eine Geschichte des Coelibats als eine solche der Kultur.*”
Aber auch in der engeren Vorgeschichte der Reformation
glinzt Hagenbach durch Material- und Personenkenntnis, und
je weniger seine Zeit von den politischen und wirtschaftlichen
Hintergriinden der Ketzerbewegungen ahnte, um so schirfer
trat das individuelle Profil der Fiihrergestalten hervor.

Im Bereich der eigentlichen Reformationsgeschichte besall
nun Hagenbach eine Quellensammlung, die dem jungen Oberst-
helfer Jacob Burckhardt, als er um 1818/19 seine kleine Re-
formationsgeschichte schrieb, noch gefehlt hatte: De Wettes
Ausgabe der Luther-Briefe.*® Sie sind zur Hauptgrundlage von
Hagenbachs Vorlesung geworden, und Burckhardt notiert
sich die Nummern der einzelnen Briefe nach De Wettes Aus-
gabe jeweils an den Rand seiner Nachschrift. Man hat indes-
sen nicht den Eindruck, daBl damit das eigentlich geistige Por-
triat Luthers an Tiefe und wahrer Plastik ebensoviel gewon-
nen habe wie der dullere Ablauf der Reformationsgeschichte
an Buntheit und Fiille des Einzelnen. Dank dem neuen Reich-
tum an Beziehungen und Personen entsteht ein farbiges Bild

8 Ebd., p.56. 17 Ebd., p. 72 ff.

18 Dr. Martin Luthers Briefe, Sendschreiben und Bedenken, vollstindig
aus den verschiedenen Ausgaben seiner Werke und Briefe, aus andern

Biichern und noch unbenutzten Handschriften gesammelt, kritisch und
historisch beleuchtet, 5 Bde., Berlin 1825—28,



bei Hagenbach und De Wette C127

der kirchlichen Revolution, in der um Recht und Unrecht im
einzelnen gestritten wird. Das eigentlich zentrale religitse
Anliegen Luthers aber, die Rechtfertigungslehre, wird kaum
sichtbar. Es bleibt in der Hauptsache bei dem Standpunkt, den
Burckhardt bei Anlall des Ablalistreites notiert hatte: «Lu-
ther ... predigt 6ffentlich gegen Ablall und iiber die Genug-
tuung und Bekehrung, will wahrhaft gute Werke.» * Die
schroff antihumanistische Richtung des Lutherischen Denkens
leuchtet nur eben einen Augenblick auf bei Anlall des «De
libero arbitrioy des FErasmus: «Luther schreibt dagegen
... [geht] oft zu weit, doch tut er tiefere Blicke als Eras-
mus.» * Dall Hagenbachs Herz fiir Zwingli héher geschlagen
hat als fiir Luther, spiirt man aus Burckhardts Stichworten:
«Zwingli war lebensfroh, angeborne Freundlichkeit und Liebe
zur Musik ... gesunde praktische Richtung, auch republika-
nisch-politisch.» *

Um Hagenbachs Stellung recht zu verstehen, wird man
sich erinnern miissen, dafl Burckhardt den jungen Hagenbach
gehort hat, der noch eben aus der Restaurationszeit herkam,
dem es noch ein Anliegen war, das Erbe der Aufklirung nicht
in der Reaktion versinken zu lassen, der noch keinen Strau-
Benhandel, keinen Durchbruch extremer Tendenzen in den
schweizerischen Kirchen erlebt hatte. Noch war es nicht der
alte Hagenbach, der als einziger Theologe im Basler Groflen
Rat zu Beginn der siebziger Jahre das Recht der Kirche auf
ein Bekenntnis und die Eigenstindigkeit der kirchlichen Ver-
fassung dem Staate gegeniiber zu verteidigen hatte. Die Pro-
bleme der Gegenwart kiindigten sich indessen bereits an, als
Hagenbach in seiner Vorlesung von 1837 die nachreformato-
rische Zeit behandelte. Hier fiihlte er sich noch véllig als
Erbe eines Kampfes gegen erstarrte kirchliche Disziplin.
Ueber die calvinistische Gemeindeordnung notiert Burckhardt:
«Presbyterium und Consistorium; &dullerst streng, Gewissens-
tyrannei dieser Leute, so arg als bei den Katholiken. Haus-
visitationen der Geistlichen. Sebastian Castellio ... talentvoll,
Philolog... wird auf Calvins Betrieb verbannt, geht nach
Basel.y 22 Zum erstenmal bemerkt man in diesem Augenblick

1 Nachschrift IT, p 106.  * Ebd., p.119. 2 Ebd., p.126.
2 Ehd., p. 157.



128 W. Kaegi, Jacob Burckhardt als Student der Theologie

in Burckhardts Nachschrift etwas von seiner inneren Stim-
mung, wenn er das Todesdatum Servets: «27. Oct. 1553 6ffent-
lich verbrannty zweimal unterstreicht, eine Akzentuierung,
die in den 163 Seiten der bisherigen Nachschrift in dieser
Schérfe tiberhaupt nie vorgekommen war. «Calvin tragt nicht
die ganze Schuld, aber den grofiten Teil derselben... sein
Mangel an Sanftmut. Sein Cultus &rmlich. Sein System poli-
tisch.»  Wihrend irgendwelche Zeichen, die eine persoénliche
Stellungnahme Burckhardts verraten, in seiner Nachschrift
kaum zu entdecken sind, setzt er zu dem Sitzchen: «Gott hat
von Anfang an die einen zum Himmel, die andern zur Holle
bestimmty in Klammern einen Ausruf. Bei der sehr ausfiihr-
lichen Behandlung der innerprotestantischen Lehrstreitigkei-
ten, in der weder Ochino noch Flacius Illyricus, noch Stan-
caro fehlen, fiallt dann ein Stichwort, das von dem ziircheri-
schen Theologen Hospinian negativ und polemisch gemeint
war, das aber Burckhardt im Lauf seines Lebens inner-
lich umdrehen und zum Ausdruck eines hochsten abendlindi-
schen Wertes machen sollte; Concordia discors, hohnt Hospi-
nian gegen das lutherische Concordienbuch; Discordia con-
cors nannte Burckhardt dreilig Jahre spéter die europiische
Differenzierung.*

Hagenbach hat in seiner Vorlesung sehr ausfiihrlich iiber
die «Protestanten auflerhalb der beiden groflen Kircheny,
iiber Schwenkfeld und Paracelsus, iiber Valentin Weigel,
Jakob Béhme und ihre Geistesverwandten gesprochen.®® In
diesem Zusammenhang begegnete Jacob Burckhardt vielleicht
zum erstenmal auch den Freunden seines eigenen italieni-
schen Vorfahren, Curiones, den Antitrinitariern und Sozzi-

22 Ebd., p.163.

 Ebd., p.179; vgl. dazu das Discordia concors, Werke VII, p. 368.
Dall zwischen dem Discordia concors des Alters und dem Concordia
discors der Hagenbach-Nachschrift eine Beziehung bestehe, bleibt natiirlich
blofe Vermutung; denn beide Formeln sind bereits antik.

2% Ebd., p.183. Ueber die Schwenkfeldianer: sie hétten gelehrt,
«Christus habe einen himmlischen glorifizierten Leib gehabt und auch
unsre Natur solle in die innere, hohere Natur Christi verwandelt wer-
den... Ein frommer Mann. Seine Partei verliert sich nach einiger Zeit».
Im selben Zusammenhang iiber Paracelsus: <halbtheologisch, halbnatur-
philosophisch. Er wirkte stark auf die protestantischen Mystiker ein>.



bei Hagenbach und De Wette 129

nianern.?* Noch einmal taucht hier eine ferne Horizontlinie
der «Kultur der Renaissance» auf, die auf ihrer letzten Seite
ausklingt im Bild der italienischen Theisten: «KEine Anzahl
der italienischen Protestanten erwiesen sich als Antitrinita-
rier, und die Sozzinianer machten sogar als Fliichtlinge in
weiter Ferne den denkwiirdigen Versuch, eine Kirche in die-
sem Sinne zu Kkonstituieren.»* In Hagenbachs Vorlesung
notiert sich der zwanzigjihrige Burckhardt an den Rand:
«Meist war Italien das Vaterland, Polen das Asyl der Anti-
trinitarier.» *®

Auch die Geschichte der katholischen Kirche ist von Ha-
genbach in seiner Vorlesung immer wieder beriicksichtigt
worden. In einem dieser Abschnitte trat Burckhardt bereits
sein kiinftiger Berliner Lehrer Ranke entgegen, dessen Ge-
schichte der Pépste damals eben Sensation machte.?® Hagen-
bach hat wenige Jahre vor dem groflen Jesuitenstreit in der
Schweiz in seiner Vorlesung ein erstaunlich sachliches Kapi-
tel iber den heiligen Ignatius und seine Jiinger vorgetragen,
die von der vulgiren Karikatur, die nun binnen kurzem of-
fentliches Dogma werden sollte, kaum eine Spur enthilt. In
diesem Zusammenhang hat Burckhardt eine seiner spiteren
Lieblingsfiguren kennengelernt: «S. Carlo Borromeo, Neffe
Pius’ 1IV., Erzbischof von Mailand ... ein wahrer Heiliger>,
notiert er sich nach den Worten Hagenbachs.?

‘Wie weit man in Basel nun bereits von den Kidmpfen der
Grofieltern Burckhardts entfernt war, spiirt man in den Ab-
schnitten Hagenbachs iiber den Pietismus, der als «frischer

2 Ebd., p.185. 7 Werke V, 405.

28 Nachsehrift II, p.185. Zur Charakteristik der Sozzinianer auf der
folgenden Seite: sie ¢waren durchaus Supranaturalisten und gar keine
Rationalisten... Sie hielten am historischen Jesus fest und an seinen
Wundern, wollen aber keine Mysterien, alles soll der Verstand klar ein-
sehen... Christus ist daher ein blofer Mensch, ein in den Himmel er-
héhter Heiliger. Der Paraklet ist keine Person, sondern die Kraft Gottes.
Sie wollen nichts von Gnadenwahl und Erbsiinde wissen; der Mensch ist
frei zum Guten, wozu er allerdings Gottes Hiilfe bedarf. Der Tod Jesu ist
fiir sie der Tod eines christlichen Helden und kommt den Menschen nur
insofern zu gut, als er ihnen ein schones Beispiel gibt».

20 Auf dieses Werk wies Hagenbach hin; vgl. Burckhardts Randnotiz,
p- 165 seiner Nachschrift.

30 Ebd., p. 194.



130 W. Kaegi, Jacob Burckhardt als Student der Theologie

Hauchy im Gebdude «des starren Luthertumsy mit voller histo-
rischer Distanz gefeiert wird.** Da die Pietisten die Meinung
vertraten, man miisse «innerlich die Lehre des Heils an sich
erfahren habeny, wurden sie «als Sozinianer, Pelagianer usw.
verketzerty, notiert Burckhardt.** Hier wurde nun die Kir-
chengeschichte immer mehr zur geistigen Ahnengeschichte
Burckhardts, denn neben den Antitrinitariern und Pietisten
traf er nun in Hagenbachs Vorlesung auch auf seinen miit-
terlichen Vorfahren, den orthodoxen Hebraisten Johannes
Buxtorf: «Ludwig Capellus behauptet, die Vocalzeichen im
Alten Testament seien nicht inspiriert, sondern von den Maso-
reten gemacht. Johannes Buxtorf scharf gegen ihn...»*
Kurz darauf fillt die knappe sachliche Bemerkung: «Die bib-
lische Critik tritt merkwiirdigerweise zuerst in der catholi-
schen Kirche hervor; die Protestanten hatten sich ganz fest
an die Bibel gekettet. Richard Simon ...y ** Sogar Pascal muf}
sich den Vorwurf gefallen lassen, er sei gegen die Jesuiten
«nicht ganz unparteiischy gewesen.*®

Damit ist Hagenbach bei der jiingsten Vergangenheit an-
gelangt. Er weicht ihr nicht aus, sondern fiihrt seine Schii-
ler zu den Quellen seines eigenen Denkens. Er schildert die
antichristlichen Tendenzen der empiristischen und materiali-
stischen Aufklirung und skizziert die Geschichte der christ-
lichen Defensive, die er beim «De veritate christianae religio-
nis» des Hugo Grotius beginnen ldft und fortfithrt bis zu
Urlspergers Deutscher Gesellschaft von 1775 und den Mén-
nern um Burckhardts Grofivater, den Peterspfarrer.®® Seine
eigenen theologischen Viter erkennt Hagenbach unter jenen
Geistern, die zwar die Aufklarung in ihren materialistischen
Konsequenzen ablehnten, aber die historisch-kritische Rich-
tung des neueren Denkens festhalten wollten. Ein Kranz wird
da dem Vater der protestantischen Kirchengeschichte gewun-
den: «Lorenz von Mosheim, Kanzler zu Géttingen, blieb ganz
lutherisch orthodox, aber in seiner Kirchengeschichte durch-
aus objektiv, doch mit Miflbilligung der Haeretiker ... Beson-
nen verfuhr Ernesti zu Leipzig... sagt: die Schrift miisse
rein grammatisch-historisch erklirt werden; ein grofier und

# Fhd., p. 1971 32 Ebd., p. 199. 3 Ebd., p.201.
3 Ebd., p.207. % Ebd., p.208. % Ibd., p.215 fL.



bei Hagenbach und De Wette 131

wahrer Satz.» ¥ Hagenbach hétte seine Kirchengeschichte
nicht schliefen diirfen, ohne des Mannes zu gedenken, dem
er in seiner Jugend seine eigene Wendung zum Christentum
zu einem guten Teil verdankte: Herders. Er habe sich in sei-
ner «lebendigen Einbildungskrafts nicht mit diinnen Begrif-
fen begniigt, sondern den hohen Begriff von der Bibel wieder
gefunden. «Er wies wieder in die reichen Tiefen des Orients,
die Michaelis verwéissert hatte. Was von da an geschah, ge-
hort der Gegenwart an.»

Bis zu diesem Punkte schien alles in der Vorlesung Ha-
genbachs gewissermalfien selbstverstindlich. Humanismus und
Christentum standen, auch wenn sie sich nicht immer deck-
ten, doch besonders seit der Wiedererweckung einer erasmi-
schen Theologie im 18. Jahrhundert in innigem Einverstind-
nis. Anders wurde es im Wintersemester, als Hagenbach
von den Anfingen und Grundlagen der christlichen Kirche
sprach, und hier mochte es Burckhardt plétzlich klar werden,
daB gerade durch die neuere Entwicklung der protestanti-
schen Theologie ihr Kirchenbegriff etwas von seiner wesent-
lichen Substanz, etwas von seinem iiberweltlichen Gehalt ein-
gebiifit hatte: «Die Kirche ist eine religiése Gemeinschafty,
so schrieb er in der ersten Stunde des Wintersemesters 1837/
1838 nach, «die ihre Wurzel im historischen Jesu von Naza-
reth hat; sie ist eine historisch gegebene Erscheinung... Die
Kirche ist kein blofles aus dem Begriff abzuleitendes Abstrac-
tum.» ** Als Hagenbach dann zu den Hiilfswissenschaften der
Kirchengeschichte kam, notierte Burckhardt den Satz: «Die
Kirchengeschichte ruht auf der Weltgeschichte.» ** Wir haben
nicht mehr die Méglichkeit, mit Sicherheit zu priifen, inwiefern
Burckhardts Nachschrift den Gedanken des jungen Hagen-
bach nur halb und einseitig verstanden wiedergibt. Dall aber
Burckhardt angesichts einer solchen Historisierung des Kir-
chenbegriffes lieber seinen Standpunkt resolut in der Historie
selbst nahm, ist verstdndlich. Wenn schon die Kirchen-
geschichte auf der Weltgeschichte ruhte, entschied sich Burck-
hardt in seinem kriftigen Universalismus fiir die Welt-
geschichte. Auch bei der Besprechung des Lebens Jesu selbst

37 Ebd., p. 217. 38 Ebd., p.219.
3 Nachschrift I, p.1f. % Ebd., p.4.



132 W. Kaegi, Jacob Burckhardt als Student der Theologie

riickte Hagenbach das Historische — iibrigens seiner Diszi-
plin getreu, die eben nicht Dogmengeschichte war — in den
Vordergrund. «Jesus ist eine historische Person, wie die
Evangelien ihn beschrieben; er war Gott und Mensch zu-
gleich, ohne Siinden. Er hat eine Kirche stiften wollen, gerade
wie sie nachher entstanden ist.» **

Ziweifellos hat Burckhardt diesen ersten Teil der Kirchen-
geschichte Hagenbachs nun in noch hoherem Male als den
zweiten im vorangegangenen Sommer als eine historische
Hiilfsdisziplin genossen. Hier begegnete er den groflen For-
schungen des 17. und 18. Jahrhunderts zum kirchlichen
Altertum, den Worterbiichern Du Canges und den Sammel-
editionen zur Patristik. Hier lernte er Kusebius und die
Historiker der konstantinischen Epoche kennen. «Die Zeit
Constantins des Groflen» erscheint wie eine beherrschende
ferne Horizontlinie fiir diese Vorlesung, wie es die «Kultur
der Renaissance» fiir die Sommervorlesung gewesen war. Mit
gespanntem Interesse folgt hier Burckhardt, z. T. noch im Zu-
sammenhang mit den Spekulationen seiner «Noctes Novo-
castrensesy, den Wegen der gnostischen, neuplatonischen und
christlichen Mystik, die Hagenbach ausgiebig besprach. Viel-
leicht hat Burckhardt bereits einige Hintergriinde moderner
geschichtsphilosophischer Spekulation gewittert, wenn von
der dvw cogio und der katw cogiz und von den verschiedenen
hellenistischen und christlichen Emanationslehren die Rede
war. Freilich hat sich wohl schon hier jenes Urteil gebildet,
das dann in seinen spéten eigenen Vorlesungen in abgeschlos-
sener Formulierung zu treffen ist, dall es nicht die Haeretiker
und Mystiker gewesen seien, die das Beste in der Kirche ver-
korperten, sondern dall «die ausgezeichnetsten Mé&nner der
rechtgléubigen Mitte angehérten.y 2 Hagenbach hatte selbst
iiber Origenes gearbeitet, und der alexandrinischen Schule
widmete er in seiner Vorlesung einige der sorgfiltigsten Par-
tien. Immer wieder taucht als Rahmen die konstantinische
Welt auf. Vom dogmengeschichtlichen, vom kultgeschichit-
lichen, vom verfassungshistorischen Standpunkt aus: immer
wieder fallen die wichtigsten Entscheidungen in dieser kon-

% Ehd, p. 14.
22 Werke VII, 255, Nachschrift I, p. 104,



bei Hagenbach und De Weite 133

stantinischen Epoche, und zwei Drittel der Nachschrift Burck-
hardts gelten im Grunde dieser Zeit.

Im iibrigen ist es bemerkenswert, wie universal das Bild
des frithen Mittelalters ist, das Hagenbach von seinem kir-
chengeschichtlichen Thema aus zu entwickeln versteht. Nicht
nur in den é#lteren Abschnitten steht der Orient neben dem
Abendland im Vordergrund, sondern auch im frithen und
hohen Mittelalter lenkt Hagenbach den Blick immer wieder
von heimischen Zentren in der schweizerischen und deut-
schen Kirchengeschichte der Karolingerzeit weg zu den Rén-
dern nach England und Spanien, zu den skandinavischen und
slawischen Voélkern, zu den byzantinischen und orientali-
schen Reichen. Man wird nicht vergessen diirfen, dall die erste
akademische Darstellung einer universalen Weltgeschichte, die
Jacob Burckhardt zu héren bekommen hat, eine christliche
Kirchengeschichte gewesen ist. Uebrigens bewies sich Hagen-
bach auch in konfessionellen Fragen immer wieder als sach-
lich und iiberlegen. Von Augustin sagte er, dal <«in ihm
Katholizismus und Protestantismus in nucey gegeben ge-
wesen seien.** Und den heiligen Bonifacius nahm er gegen
protestantisch-deutschnationale Verunglimpfung in Schutz:
«Sein Romanismus verzeihlich. Ohne Rom hiitte er gar nichts
machen koénnen.y *

Wohl ist es Hagenbach nicht gelungen, durch seine Kir-
chengeschichte Burckhardt fiir die Kirche selbst zu gewin-
nen, aber er hat seinen selbstindigen Zuh6rer wohl nur
mit um so groBerem Wohlwollen betrachtet. Als er ihn ein
paar Jahre spiter als jungen Dozenten der Kunstgeschichte
seinem Berner Freund Albert Bitzius brieflich vorstellte, da
sprach er von ihm in einem Gemisch von Vertraulichkeit und
Respekt als dem «filius Antistitis, einem gescheuten Kopf.» *

8 Nachschrift I, p. 126.

4 Ebd., p.135.

% Jeremias Gotthelf und Karl Rudolf Hagenbach, Thr Briefwechsel
aus den Jahren 1841—1853, hrsg. von F. Vetter, Basel 1910, p. 45. Uebrigens
ist Hagenbach dem jungen Burckhardt frith schon auch als Dichter be-
gegnet. Noch vor dem Abgang Burckhardts nach Berlin wurde die <Weih-
nachtsgabe zum Besten der Wasserbeschidigten in der Schweiz» zusammen-
gestellt, in der neben Gedichten K.R. Hagenbachs und Wilhelm Wacker
nagels auch Burekhardts Elegie erschien: Basel 1839. Im selben Jahr



134 W. Kaegi, Jacob Burckhardt als Student der Theologie

Es war vor allem das Patristicum im Frey-Grynaeum, wo
Hagenbach Burckhardt sehr genau kennenlernte. Vielleicht
ist es die Erinnerung an die gemeinsame Lektiire einiger Pre-
digten des Johannes Chrysostomus gewesen, die Burckhardt
spiter veranlafite, seinen «Constantiny dieser Bibliothek zu
schenken. Einmal, im Winter 1838/39, hat Burckhardt im
Frey-Grynaeum sogar eine schriftliche Arbeit vorgelegt, ver-
mutlich im Zusammenhang mit der Calvin-Lektiire jenes Win-
ters. In Hagenbachs Semesterberichten dieser Jahre taucht
der Name Burckhardts mehrfach auf: schon im Winter
1837/38 erwahnt ihn Hagenbach wegen Fleill und Teilnahme
an erster Stelle, und als Burckhardt im Herbst 1839 von Basel
und Theologie seinen Abschied nahm, da bestiatigte Hagen-
bach nicht nur «sehr fleifigen Besuch» seiner Vorlesungen,
sondern auch eine «riihmlich bewiesene Selbsttitigkeity bei
den Uebungen im Interpretieren.

Hérter als bei Hagenbach mag Burckhardt die Auseinan-
dersetzung mit der Theologie bei De Wette geworden sein.
Wenn Hagenbachs Bedeutung mehr in der breiten Aufnahme-
fdhigkeit und dichterischen Einfiihlung in Gedanken sehr ver-
schiedener Herkunft lag, so war De Wette ein originaler theo-
logischer Denker von Rang. Schon durch sein hoheres Alter
und hérteres Schicksal eine tiefer geprigte Personlichkeit als
Hagenbach, hatte er das Erbe Herders, das er einst nach Basel
gebracht hatte, in selbstindiger Weise fortgebildet.*” Man
wiirde sicher irren, wollte man behaupten, jenes Erbe sei
selbst schon nicht ein theologisches, sondern ein historisches
gewesen. Herder hatte die Geschichte wahrhaft als eine Offen-
barung Gottes erlebt, und in der Verkiindigung dieses Erleb-
nisses lag seine Bedeutung fiir das Denken von Generationen.
In ihm hatte das protestantische Bewultsein, das einst auf
bestimmten biblischen Positionen und innerchristlichen Ab-
wehrstellungen beruht hatte, eine neue Hinwendung zum Uni-
versalen erfahren, und die Wendung hat Epoche gemacht,

erschienen Gedichte Burckhardts in den von Hagenbach mitredigierten
<Alpenrosens.

46 Semesterberichte der Dozenten, Erz. Act. X, 34.

% Vgl. Ernst Jenny, Wie De Wette nach Basel kam, Basler Jahrbuch
1941, p. 51 ff.



bei Hagenbach und De Weite 135

weil sie sowohl an Blickweite als an Intensitit weit iiber den
ilteren Universalismus hinausging.

Das achtzehnte Jahrhundert hatte die Fiille der Schopfung
in der Natur zu verehren begonnen; es hatte sie zuerst mit
dem Verstand und spéter mit dem Herzen zu erfassen gesucht.
Nun begann man mit Hamann und Herder das Wirken des
Schopfers in der Folge der Zeiten, in den individuellen Schick-
salen der Volker und Reiche, so zu erleben, dall man in ihnen
eine geheimnisvolle Selbstaussprache Gottes zu vernehmen
meinte. Die Geschichte wurde zu einer Anthropomorphose Got-
tes, die als Urkunde der Offenbarung ihr Recht forderte neben
der Offenbarung im Kanon der biblischen Biicher und derjeni-
gen in den Schopfungen der Natur. Im Spiegel des Menschen-
geschlechtes begann nun der Mensch den Gang Gottes unter
den Nationen zu erkennen und zu verehren. Und gerade die
Vielgestaltigkeit der geschichtlichen Welt sei es, so meinte
Herder, in der die Fiille der gottlichen Gedanken zum Aus-
druck komme. «Weil eine Gestalt der Menschheit und ein
Erdstrich es nicht fassen konnte, ward’s verteilt in tausend
Gestalten, wandelt — ein ewiger Proteus — durch alle Welt-
teile und Jahrhunderte hin.» ** So wurde Herder die Ge-
schichte zu einer Epopde Gottes durch alle Jahrtausende,
und man spiirt es, wie tief man mit diesen Gedanken in den
innersten Bereich Burckhardtscher Grundauffassungen von
Vielgestalt, Buntheit, Individuation und Ablehnung der Uni-
formierung geraten ist. Herder falite seinen geschichtsphilo-
sophischen Gedanken noch in urspriinglicher Kraft: die Uni-
versalgeschichte wurde ihm zu einer Kultur- und Seelen-
geschichte der Menscheit, nicht zu einer Weltgeschichte der
Staaten. «Eine Geschichte der menschlichen Seele iiberhaupt,
in Zeiten und Vélkern! Welch ein Buch!> hatte er einst in sei-
nem beriihmten Reisejournal von 1769 geschrieben.*®

De Wette hat die Ideen Herders auf demjenigen Gebiet
Burckhardt nahebringen kénnen, auf dem Herder selbst sie

18 Zu diesen Zusammenhingen: Theodor Litt, Die Befreiung des ge-
schichtlichen Bewufitseins durch J.G. Herder, Leipzig 1942, und das
Herder-Kapitel bei Friedrich Meinecke, Die Entstehung des Historismus,
Miinchen und Berlin 1936, Bd. I, p. 383 ff.

% Werke ed. Suphan Bd. IV, p.368.



136 W. Kaegi, Jacob Burckhardt als Student der Theologie

wesentlich erlebt hatte: im Land der hebridischen Poesie.
Lange bevor er nach Basel kam, war De Wette, dessen Name
iibrigens nicht franzdsischen, sondern hollindischen Ur-
sprungs zu sein scheint — wohl «der Weilles —, unter den
Augen Herders in den Schulen Weimars aufgewachsen. Im
Gedanken an Burckhardt ist freilich auch die Beriihrung De
Wettes mit dem Philosophen Jakob Friedrich Fries nicht zu
iibersehen, dessen Lieblingsbegriff der Ahnung nicht nur bei
De Wette, sondern auch bei Burckhardt immer wieder auf-
taucht.”® Fries und De Wette waren in Heidelberg Kollegen
und Freunde gewesen. Dort hatte der Vater Jacob Burck-
hardts den jungen De Wette gehdrt und mit einigem Fntsetzen
von seiner Kinleitung ins Alte Testament nach Hause berich-
tet, er gehe einen sonderbaren Weg und behaupte, der Penta-
teuch sei nicht von Moses, die salomonischen Schriften nicht
von Salomo; Moses, David, Salomo seien kollektive Namen,
und Jonas sei ein lehrreiches Mérchen.* Lieder, Mérchen
und Mythen wollte der junge De Weitte, der nun nicht mehr
allein der Schiiler Herders, sondern auch der Freund des
Mythologen Creuzer geworden war, im Alten Testament ent-
decken. Auf diesem Weg ist er tatsichlich einer der groflen
historischen Interpreten der biblischen Schriften, ein Vorldu-
fer Wellhausens geworden. Nicht zufillig hat in derselben
Zeit, da der Vater Jacob Burckhardts unter den Heidelberger
Zuhorern De Wettes saB, sein kiinftiger Lehrer Ranke als
Student in Leipzig De Wettes Schriften studiert.®*> Was fiir
das historische Bewulitsein einen unschitzbaren Gewinn, die
Eroberung einer neuen Welt bedeutete, das hatte aber zu-
gleich fiir den Besitz an traditionellen theologischen Werten

% Obwohl ich einen ausdriicklichen Beleg nicht beizubringen wiilite,
scheint es mir doch héchst wahrscheinlich, dal Burckhardt den Roman
«Julius und Evagoras» von Jakob Friedrich Fries gelesen hat. Bureck-
hardts eigene Schilderungen seiner ersten Fahrten iiber die Alpen erin-
nern an die klassizistisch-philosophische Reise durch die Schweiz in die
Stidte des Siidens, welche den Roman von Fries eindrucksvoll eréfinet.

51 Brief vom 21. Mai 1807 an seinen Vater. Die Kenntnis des Briefes
verdanke ich der Freundlichkeit Herrn Dr. Samuel Merians in Ziirich.

52 Vgl. Rankes Autobiographische Aufzeichnungen von 1863 in
Bd. 53/54 seiner Sdmtlichen Werke, p.29. Dazu die spiteren Briefe von
1825 und 1877 ebd., p.150 und 540.



bei Hagenbach und De Wette 137

seine negative Wirkung. Allmihlich hat sich unter den for-
schenden Hinden De Wettes nicht allein der Kanon des Alten
Testaments, sondern auch ein gutes Stiick der christlichen
Dogmatik, ja der protestantische Offenbarungsbegriff als sol-
cher in Mythen und Mirchen aufgelést. Da De Wette nun aber
nicht allein ein unbeirrbarer Gelehrter, sondern auch ein
frommer Christ, ja ein Mann der Kirche sein wollte, suchte
er auf neue Weise wieder aufzubauen, was er mit seiner
historisch-philologischen Kritik zerstort hatte. An die Stelle
der vernichteten Dogmen setzte er Ideen und Symbole und
kam so weit, genau wie sein Schiiler Hagenbach das Festhal-
ten an den reformatorischen Bekenntnisschriften vom Theo-
logen zu fordern, nur daf sie nicht mehr dogmatisch-wartlich,
sondern symbolisch, ihrem geistigen Gehalt nach aufzufassen
seien. An die Stelle der gottlichen Offenbarung trat nun der
Begriff der menschlichen Ahnung, wie ihn Fries geprigt hatte.
De Wette ist auf diese Weise neben Schleiermacher zu einem
der bedeutendsten Wegbereiter fiir die protestantische Theo-
logie des neunzehnten Jahrhunderts geworden. In gewissem
Sinn hat er das alte Anliegen der verniinftigen Orthodoxie,
die Versohnung von iiberlieferter Kirchenlehre und mensch-
licher Erkenntniskraft, auf neue Weise befriedigt. Nirgends
empfand man dieses Anliegen so lebhaft wie in Basels theo-
logischer Schule. Noch im Jahre 1824 ist hier eine Vorlesung
iiber das «goldene Biichleiny dieser Wiinsche, das «De veri-
tate religionis christianae» des Grotius, gelesen worden.?
Das Unternehmen De Wettes war getragen von einer um-
fassenden, sehr ehrlichen und iiberzeugenden Personlichkeit.

% Vgl. Eberhard Vischer, Die Lehrstiihle... l.c., p.93 ff. Ueber die
erasmischen Hintergriinde der Theologie des Grotius und des De veritate
religionis christianae vgl. J. Huizinga, Hugo Grotius in der Geschichte
des menschlichen Geistes, Wege der Kulturgeschichte, Miinchen 1930,
p- 314—323. — Zu De Wette: K.R.Hagenbach, Wilhelm Martin Lebrecht
de Wette, Eine akademische Gedachtnisrede, Leipzig 1850. Rudolf Staehe-
lin, W. M. L. de Wette nach seiner theologischen Wirksamkeit und Be-
deutung, Rede, gehalten bei der Saecularfeier seines Geburtstages den
12. Januar 1880 in der Aula des Museums zu Basel, Basel 1880; Rudolf
Otto, Kantisch-Fries’sche Religionsphilosophie und ihre Anwendung auf
die Theologie, 2. Aufl. 1921, p.129—187; Karl Barth, Geschichte der pro-
testantischen Theologie seit Schleiermacher, als Manuskript vervielfdl-
tigte Vorlesung von 1929/30, p. 215—23.



138 W. Kaegi, Jacob Burckhardt als Student der Theologie

Er iiberschaute eine unerhorte Fiille der gelehrten Probleme
und bewiltigte sie in einer unvergleichlichen literarischen
Téatigkeit vor den Augen des Publikums. Fast iiber alle theo-
logischen Disziplinen hat er in Basel gelesen, und er ist als
Schriftsteller der Meister des gedrungenen Handbuches ge-
worden. Er hatte eine eigene Bibeliibersetzung vorgelegt, Lu-
thers Briefe in zahlreichen Binden zum erstenmal kritisch
herausgegeben. Bei seinem Erscheinen in Basel machte er so
groflen Eindruck, dafl die «Holzhacker auf den Strafllen von
ihm spracheny, dal man ihn als den Antichrist verketzerte,
dall aber zugleich der fromme Vinet voll Begeisterung seine
Antrittsrede ins Franzosische iibersetzte und die Mutter Ja-
cob Burckhardts einen Augenblick entschlossen schien, seine
Vorlesungen zu besuchen.”* Jedermann kannte die drama-
tische Vorgeschichte seiner Berufung. Nachdem er in Berlin
der Kollege Schleiermachers und Neanders geworden war und
im Begriff stand, eine Tétigkeit von allgemeindeutscher Wir-
kung zu entfalten, hatte er durch einen Trostbrief an die Mut-
ter des Kotzebue-Morders Sand sich den Zorn des Ministe-
riums zugezogen und sein Katheder verlassen miissen. Ob
man in ihm nun den theologischen Verfechter von Wider-
standsrecht und Tyrannenmord oder nur den mutigen geist-
lichen Troster einer tiefgebeugten Frau verehrte, jedenfalls
hatte er unter den vielen, die seine Schriften kaum kannten,
zahlreiche Herzen gewonnen, die nicht daran zweifelten, daf
das Unternehmen theologischer Vermittlung, wenn es ein sol-
cher Mann wage, kein Blendwerk sein koénne.

Jungen Menschen von der Stimmung Jacob Burckhardts
mulite neben der Fiille von Personlichkeit und Leistung der-
jenige Zug im System De Wettes besondern Eindruck machen,
der den dahingefallenen Offenbarungsbegriff zu ersetzen
meinte: die Ahnung. Hier flossen Aufklirung und Romantik
in eins, Natur und Geschichte begegneten sich im Lichte eines
héhern Seins: <In der Schénheit und Erhabenheit der Natur
und des geistigen Menschenlebens tritt der religiésen Ahnung
die Erscheinung des wahren Seins und des ewigen Zweckes

% Vgl. Ernst Jenny, Wie De Wette nach Basel kam, Basler Jahr-
buch 1941, p.77, und L. Vichting-Oeri, Die Schwestern Schorndorff und
ihre Nachkommen, Ziirich 1941, p. 169.



bei Hagenbach und De Wette 139

der Dinge entgegen: von der lieblichen Blume bis zum erha-
benen Anblicke der Gletscher, vom lichelnden Sdugling bis
zur Seelengréfe eines Cato oder Sokrates verkiindigt uns
Natur und Geist die Wahrheit und Wirklichkeit der ewigen
Ideen, dal etwas Hoheres in den Dingen lebt, als was wir mit
Begriff und MaB verfolgen und erreichen konnen. Ja es gibt
heilige Augenblicke, in welchen wir einen Abglanz der gott-
lichen Herrlichkeit selbst, die Spuren der ewigen Allmacht
und Giite in der Welt erblicken, sei es in den groflen Schau-
spielen der Natur oder in den gewaltigen Fiigungen des Schick-
sals.»®®

Die Wirkung De Wettes auf Jacob Burckhardt ist eine
aullerordentliche gewesen. «<De Wettes System wird vor mei-
nen Augen tiglich colossalers, schreibt Burckhardt im August
1838, «<man muf ihm folgen, es ist gar nicht anders moglich,
aber es schwindet auch alle Tage ein Stiick der gebriduch-
lichen Kirchenlehre unter seinen Hénden. Heute bin ich end-
lich draufgekommen, dafl er Christi Geburt durchaus fiir einen
Mythus hélt — wund ich mit ihm. Ein Schauder iiberfiel
mich ...y 5®

Burckhardts Auseinandersetzung mit De Wette ist zur
Kernfrage seines Theologiestudiums geworden. Den Vorgang
in seinen Briefen zu verfolgen, miissen wir einem andern An-
lall vorbehalten; blicken wir hier zunichst in seine Kolleg-
hefte. Er hat sehr zahlreiche Vorlesungen und Uebungen bei
De Wette mitgemacht, aber nur zwei Hefte sind erhalten. Sei
es, dall er einzelne Nachschriften vernichtete, sei es, dal er,
statt nachzuschreiben, De Wettes Lehrbiicher, die zu diesem
Zweck geschaffen waren, beniitzte, wir besitzen nur die Nach-
schriften zu den Proverbia und zu Jesaja.’” Zum Teil sind
es bloBe Praparationen, d.h. Vorbereitungen des Studenten
fiir die Vorlesung in der Form von hebridischen Vokabel-
sammlungen zu den jeweils bevorstehenden Kapiteln. Die
Proverbia-Nachschrift, die aus dem Sommersemester 1838
stammen mull, enthilt dariiber hinaus nur eben ein paar Zei-

5 W. M. L. De Wette, Ueber Religion und Theologie, 2. Aufl. 1821,
p-12 £

56 An Hans Riggenbach, 28. August 1838.
57 JBA 207, 13.



140 W. Kaegi, Jacob Burckhardt als Student der Theologie

len Einleitung: «...Sicher nicht von Salomo; manches ein-
zelne wohl von ihm; doch das ganze von einem Priester oder
Propheten. Die strenge Moral, besonders die Keuschheitslehre,
passen nicht fiir den {ippigen Salomo. Die Priester und Pro-
pheten dagegen Asketen, wenigstens miflig und enthaltsam.» *®
Mit groBerer Sorgfalt hat Burckhardt im folgenden Sommer
1839, als es bereits feststand, dal er am Ende des Semesters
sein Theologiestudium abbrechen und nach Berlin gehen
werde, De Wettes Vorlesung iiber den ersten Teil des Jesaja-
Buches nachgeschrieben. In prunkvoll gemalten hebréischen
Buchstaben, rot und schwarz mit brauner Schattierung, ziert
er sein Titelblatt feierlich mit dem Namen des Propheten, und
auf der Riickseite des Umschlages malt er in dhnlicher deko-
rativer Schrift hebrédisch die Eingangsworte des Buches: «Ho-
ret, ihr Himmel, horche auf, o Erde! Denn der Herr redet.» °
Es ist, als habe er den Urausdruck der prophetischen Offen-
barung, bevor die kritische Untersuchung begann, noch ein-
mal festhalten wollen.

Die Vorlesung sollte die ersten 35 Kapitel des Jesaja-
Buches behandeln, Burckhardt hat sie gehért bis zum 30. Ka-
pitel. Seine Nachschrift beginnt mit einer Einleitung, in der
man noch ein Liiftchen der Aufklirung wehen fiihlt: «Der
hebridische Prophetismus griindet sich auf das menschliche
Bediirfnis, in die Zukunft zu schauen. Der monotheistische
Hebréer allein hatte ein freieres, geistigeres Bewulitsein, eine
sittliche Richtung, und so fragte sichs weniger: was wird
geschehen? als: was soll ich tun? — Die hebrédischen Pro-
pheten allein sind daher nicht sowohl Weissager als Ermah-
ner; der Mensch schafft sich ja meist seine Zukunft selbst.» ®
Echter und zugleich herderischer tont die Interpretation, so-
bald De Wette zum Philologen wird und z. B. das Verbum
erklirt, aus dem der Begriff des Propheten stammt: «Spru-
deln, Ausstromen... auch von Dichtern; tiefe Erregung des
Gemiits, begeistert sprechen. Der Prophet spricht aus dem

% JBA 207, 13, Proverbia, p.1. Die ganze Nachschrift besteht aus
12 Seiten.

5 Das Jesaja-Heft besteht aus 13 Seiten Prédparation und 57 Seiten
Nachschrift.

8 Nachschrift, p. 1.



bei Hagenbach und De Wette 141

gittlichen Geist heraus... ist Dolmetscher Gottes, interpres
Dei.» ®* Besonders wertvoll scheinen Burckhardt dann diejeni-
gen Teile der Vorlesung gewesen zu sein, die den Propheten
in den Zusammenhang der jiidischen und vorderasiatischen
Politik, in den Machtkampf der Grolreiche, hineinstellten:
«Damals scheint eine Partei gewesen zu sein, die bei Aegyp-
ten Hiilfe suchen wollte, Jesaja dagegen wollte Neutralitit.» ¢
Dall man unter den bibliographischen Notizen, die Burckhardt
aufschreibt, auch demjenigen Geist noch begegnet, der schon
um die Mitte des 18. Jahrhunderts, lange vor Herder, von Eng-
land aus auf den dichterischen Charakter des Jesaja-Buches
hingewiesen hatte, dem Oxforder Gelehrten und spéiteren Bi-
schof von Liondon Robert Lowth, wirft ein hiibsches Licht auf
den geistesgeschichtlichen Zusammenhang, in dem man hier
steht.®* Bei der Einzelinterpretation werden dann Datierungs-
und Echtheitsfragen fiir die einzelnen Textteile besprochen,
kulturhistorisch interessante Partien notiert. Gerade sie halt
Burckhardt fest, so zu 1, 29 ff.: ¢Die Géirten und Biaume sind
solche, unter welchen Goétzendienst getrieben wurde... Thr
liebt Gérten und Terebinthen — nun wohl — ihr werdet wie
welke Terebinthen, wie diirre Gérten sein.» ® Die Schoénheit
der Tharsisschiffe, ihre Wege durchs Mittelmeer, die Schelt-
rede gegen den Luxus der Weiber, ihre Schrittkettchen, die sie
hindern, andere als elegante kleine Schritte zu machen, der
Gegensatz von Kleinbesitz und Latifundium, all das findet
Burckhardts Aufmerksamkeit. Wie De Wette das eigentlich
Prophetische interpretierte, bemerkt man in dem, was Burck-
hardt zu dem gewaltigen Berufungskapitel notiert: «Weihe
des Propheten in einer erhabenen Theophanie — Gewdéhnlich
meinte man, Jesajas habe Gott wirklich so geschaut, wie es
hier steht. Wohl mochten die Propheten Visionen haben...
aber mit dergleichen gingen sie dichterisch willkiirlich um;
die Visionen zuweilen ungefihr was symbolische Handlun-

5t Ebd.
82 bd., p.3.
8 Ebd., p.3. Zur Bedeutung von Lowth fiir die Geschichte des friihen

historischen Bewultseins vgl. Meinecke, Die Entstehung des Historismus,
1936, Bd. I, p. 269 ff.

8 Nachschrift, p. 6.



142 W. Kaegi, Jacob Burckhardt als Student der Theologie

gen ... Damit ist die gottliche Berufung gar nicht geldugnet.
Die Propheten hatten in der Tat Ekstasen. Aber wenn sie dar-
iiber schrieben, so trat die Reflexion hinzu.» ¢ Noch schérfer
tonte die Skepsis, wenn es sich nach der alten Interpretation
um Weissagungen iiber das Kommen Christi handelte, und
einigermaflen perplex mochte Burckhardt sein, als die grofien
Kapitel iiber das Weltgericht von De Wette einfach iibergan-
gen wurden: «Caput XXIV — XXVII zweifelhafty, lautet
seine lakonische Notiz.*

Es ist trotz allem gewil}, daB die Jesaja-Vorlesung De Wet-
tes Burckhardt unverloschlichen Eindruck gemacht hat. Den
sichersten Beleg dafiir findet man im Alterswerk, der Griechi-
schen Kulturgeschichte, wo Erinnerungen an Jesaja des ofte-
ren und nicht in beliebigem Zusammenhang begegnen. Die
Einheit von Singer und Seher, von Prophet, Mantis und
Dichter, ist fiir Burckhardts persdnliches wie historisches
Verhiltnis zur Poesie eine Grundvorstellung geblieben. Er
verfolgt sie noch in der griechischen Welt mit gespanntem
Interesse, nicht zuletzt wegen ihrer Bedeutung fiir das Be-
wulltsein der Polis. Am hellsten leuchtet die Erinnerung an
die Gestalt des Jesaja vielleicht an jener Stelle auf, wo er von
den attischen Tragikern her zu dem jiidischen Propheten hin-
iiberblickt. Aeschylos habe seiner Vaterstadt die schonsten
Verheilungen gegonnt im groflen Chorgesang der «Eumeni-
den» mit den Zwischenreden der Athene. «Nur Einer in der
alten Welt hat noch gewaltigere Tone dieser Art anzustim-
men vermocht; Aeschylos wiinscht und betet; Jesajas in sei-
ner Vision des kiinftigen Jerusalems (Kap.60) weissagt und
schaut das Geweissagte schon als ein Vollendetes.» © Ob
Burckhardt bereits im Sommer 1839 iiber die dreillig Kapitel
des Kollegs hebriisch hinausgelesen oder spéiter zu dem Buch
zuriickgekehrt und Proto-, Deutero- und Tritojesaja wieder zu

8 Nachschrift, p. 14, zu Jesaja 6.

8 Zu Jesaja 7, 14 schreibt Burckhardt nach: <«Die alte Auslegung will
hier eine Weissagung auf Christum finden. Aber diese Beziehung un-
moglich, Immanuel ist nicht der Messias. Die Geburt des Messias wire
kein Zeichen in bezug auf Judas damalige Rettung gewesen, und Christi
soviel spitere Geburt hiitte ja dazu nichts geholfen.» Nachschrift p. 20
iber die Weltgerichtskapitel ebd. p. 51.

% Werke VIII, 781.



bei Hagenbach und De Wette 143

einer Person verschmolzen hat, macht keinen Unterschied:
eine Erinnerung an die Vorlesung bei De Wette hat im Alter
noch des 6fteren angeklungen.®

Von den iibrigen Vorlesungen, die Burckhardt bei De
Wette gehort hat, sind keine Nachschriften erhalten.® Was
De Wette vortrug, kann man sich nach seinen Lehrbiichern
leicht rekonstruieren. Gelegentlich wirft eine Bemerkung in
Burckhardts Briefen ein Licht auf seine Eindriicke. Die
innere Anteilnahme an De Wettes Gedanken, die im Friih-
ling und Sommer 1838 am hoéchsten gespannt gewesen war,
hat im folgenden Winter nachgelassen; mit der Bereinigung
der eigenen Haltung in dogmatischen Dingen klingt sie
schlieflich in die Formel aus: De Wettes «eigentliche Force»
scheine doch die Kritik zu sein. Sein «Corintherbrief ist oft
langweilig, unklar und weitldufig; seine christliche Glaubens-
lehre fast immer ... da wird alter Quark vorgebracht, nur mit
unverstindlichen Worten und sieht deshalb bisweilen noch
wie neu ausy, schreibt Burckhardt im letzten Winter seines
Theologiestudiums.” Vielleicht hat man eine dauernde Wir-
kung De Wettes auf Burckhardt dort zu suchen, wo man es
am wenigsten vermuten wiirde: in der Kunst der freien Rede.
Burckhardt hat wihrend drei Semestern «Deklamieriibungeny»
mitgemacht, und was De Wette hier gab, war Redekunst des
klassischen Weimar. Was er selbst aus dem Munde Herders
gehort haben mag, wird er seinen Basler Schiilern weiter-

8 Auf die Bedeutung Jesajas fiir den alten Burckhardt haben Niklaus
Bolt und Alfred von Martin hingewiesen. Niklaus Bolt, Wege und Be-
gegnungen, 1935, p.55: im Kolleg habe Burckhardt gelegentlich gesagt,
mit den Eingangsversen des 60.Kap. des Propheten Jesaja lasse sich
¢<wohl keine Stelle in der Weltliteratur vergleichen». Dazu Weltgeschicht-
liche Betrachtungen, Werke VII, 170, und Alfred von Martin, Die Religion
in Jacob Burckhardts Leben und Denken, 1942, p.263. All diese Hinweise
machen es wahrscheinlich, dal Burckhardt im Alter wieder Jesaja gelesen
hat, jetzt freilich ohne textkritischen Kommentar.

8 Burckhardt hat bei De Wette folgendes gehort: Winter 1837/38:
Apostelgeschichte, 3stdg., Deklamieriibungen, 1stdg.; Sommer 1838: R&-
merbrief, 2stdg.; Spriiche Salomos, 1stdg.; Dogmatik, 3stdg.; Homiletische
Uebungen, 1stdg.; Winter 1838/39: Korintherbriefe, 4stdg.; Deklamier-
iibungen, 1stdg.; Glaubenslehre, 3stdg.; Sommer 1839: Jesajas, erster
Teil, 3stdg.

7 An Hans Riggenbach, 12. Dezember 1838,



144 Rezensionen

gegeben haben: <Jeder stehe wie Ulysses da, wie Homer ihn
beschreibt, mit ruhigem Auge und gesenktem Szepter, als ob
er was zu sprechen wisse; aber wenn er zu reden anfingt,
dann mogen die Worte wie leichte Schneeflocken einander fol-
gen; er befriedige mit jedem Worte, und man vergesse alles
andere iiber seiner angenehmen wohlklingenden Rede.» * So
hat Burckhardt selbst spéiter gesprochen.

Basel. Werner Kaegi.

Rezensionen.

Johann Jakob Bachofens Gesammelte Werke, mit Beniitzung
des Nachlasses, unter Mitwirkung von Maz Burckhardt,
Matthias Gelzer, Olof Gigon, Emmanuel Kienzle, Gustav
Meyer, Karl Schefold, August Simonius, Peter Von der
Miihll herausgegeben von Karl Meuli, 1. Band: Antritts-
rede, Politische Betrachtungen, Ueber das Staatsleben des
rémischen Volkes, Beitrage zur Geschichte der Romer, Poli-
tische Aufsiitze, Zur Zeitgeschichte, Basel, Verlag Benno
Schwabe & Co., 1943, 523 S., Ganzleinen Fr. 24.—.

Als die Gesamtausgabe Jacob Burckhardts ihrer Vollen-
dung entgegenging, taten sich unter Meulis Leitung Gelehrte,
die durch Herkunft oder Beruf Basel verbunden sind, zusam-
men, um dem andern groflen Einzelginger, der in der Gelehr-
tenrepublik zum Rang eines Klassikers aufgestiegen ist, das
literarische Denkmal einer zehnbéndigen Ausgabe zu setzen.
Die zweite, ungefihr gleichzeitig von einem fiir Bachofen be-
geisterten Verleger in Berlin ins Leben gerufene Gesamtaus-
gabe wiirde, wenn der Krieg ihre Vollendung zugelassen
héitte, trotz einigen wertvollen Inedita den Charakter des End-
giiltigen schwerlich errungen haben; dafiir stellt — abgesehen
von dem Schwergewicht des in der Schweiz liegenden unver-
offentlichten Materials — die Hinterlassenschaft B.s zu kom-
plizierte, nur durch tiefeindringende philologische und edi-
torische Arbeit zu losende Aufgaben. Hier gilt nun das alte

" Vgl. Ernst Jenny, L. c., p. 54,



	Jacob Burckhardt als Student der Theologie bei Hagenbach und De Wette

