Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 1 (1945)

Heft: 2

Artikel: Auferstehung des Fleisches oder des Leibes? : Eine biblisch-
theologische und dogmengeschichtliche Studie

Autor: Bieder, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877571

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877571
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

W. Bieder, Auferstehung des Fleisches oder des Leibes? 105

die einzig mogliche. Wir sind uns klar dariiber, daBl sie im
strengen Sinn nicht bewiesen werden kann, weil wir zu wenig
wissen iiber die Gemeinde Philippi und ihren Verkehr mit
Paulus in der ersten Zeit. Aber die genannten Probleme er-
fordern auf alle Fille eine Hypothese. Auch wer bei der alten
Annahme eines 2. Thessalonicherbriefes bleiben will, mull zu
einer solchen greifen, um die durch die Eigenart des Textes
gestellten Fragen zu beantworten. Es kann nur die Frage
sein, welche Antwort die wahrscheinlichste ist; und da er-
scheint uns allerdings unsere Annahme als die einleuchtend-
ste, die alle wesentlichen Schwierigkeiten 16st **, ohne schwer-
wiegende neue Ritsel zu bringen. So diirfte sie fiir die wis-
senschaftliche Diskussion eine brauchbare Arbeitshypothese
bilden.

Nefilau/St. Gallen. Eduard Schweizer.

Auferstehung des Fleisches oder des Leibes?
Eine biblisch-theologische und dogmengeschichtliche Studie.

1.

In den mir zur Verfiigung stehenden Liturgien schweizeri-
scher Kantonalkirchen wird der die Auferstehung der Toten
betreffende Passus im sog. Apostolischen Glaubensbekenntnis
verschieden formuliert: ¢«Auferstehung des Fleischesy (Aar-
gauer Litg. 1903), <la Résurrection de la chairs (Genfer Litg.
1875), < Auferstehung des Leibesy (Glarner und Biindner Litg.
1868; Ziircher Litg. 1885; Berner Litg. 1888; St. Galler Litg.

c. Celsum III, 20 (Die griech. christl. Schriftsteller, 1. Bd., S.217,11): T§
mpog Oecoarovikels, als kennte er nur einen Thess.brief, hat neben II, 65
(vgl. auch 50; op.cit., S.188,1 und 172,21), wo ausdriicklich der erste
Thess. erwidhnt wird, nichts zu sagen.

8 T 5,27 ist trotz dem allerdings auffilligen évopkiZw bei einem ersten
Brief (es ist iiberhaupt der erste uns erhaltene Paulusbrief) auch ver-
stdndlich, ohne dal Spaltungen in der Gemeinde angenommen werden
miilten: weder ist selbstverstindlich, dal der Brief in der Gemeinde-
versammlung vorgelesen wird, noch dal alle Glieder (Alte und Kranke,
I 4,13!) dorthin kommen konnen. Aber auch wenn es gewisse Spannungen
gegeben hitte in Thessalonich, berithrte das unsere Hypothese gar nicht.



106 W. Bieder, Auferstehung des Fleisches oder des Leibes?

1907; Glarner Litg. 1909; Basler Litg. 1911), «la résurrectio..
du corpsy (Waadtlinder Litg.1870), «la résurrection des
corps» (Neuenburger Litg. 1873).

Wir lassen den an und fiir sich auch untersuchungswer-
ten Unterschied zwischen «la résurrection du corpsy und «la
résurrection des corps» beiseite, lenken vielmehr unser Haupt-
augenmerk auf die Tatsache, dall die meisten dlteren und die
noch jetzt gebrduchlichen Liturgien ! «Auferstehung des Lei-
bes» formulieren. Nur im Kanton Aargau scheint es, wie drei-
Big Jahre friither im Kanton Genf, eine Schar von Totalanhén-
gern des Apostolikums gegeben zu haben, die zwischen ihrer
Apostolikumstreue und ihrer sich doch auch und vornehmlich
auf Paulus stiitzenden Bibeltreue noch kein Dilemma aufbre-
chen sahen. Das Bewulitsein eines Dilemmas scheint mir aber
nun sichtbar zu werden in der Ersetzung von «Fleischy durch
«Leiby. Dahinter steht die richtige Einsicht, daB «Fleisch und
Blut das Reich Gottes nicht ererben werden» (1. Kor. 15, 50),
dall aber andrerseits dem Glauben ein «pneumatischer Leib»
verheillen wird, der zum Gegenstand der Auferweckung wer-
den soll (1. Kor.15,44). So muBl sich vom biblisch-paulini-

schen Zeugnis her das Apostolikum eine Korrektur gefallen
lassen.

2,

Ist nun aber mit dieser Paulinisierung des Apostolikums
das Problem aus der Welt geschafft, das uns mit der Formel
ogapkOg GvaaTtaoig gegeben ist?

Wir wenden uns dieser Formel zu. Nicht ganz korrekt ist
die Uebersetzung «Auferstehung des Fleischesy, und zwar
darum, weil der Genetiv voran steht, und sodann, weil der
Artikel fehlt. Beides ist nicht bedeutungslos. ocapkdg soll in
irgendeinem Sinn betont werden. Zugleich soll aber der Vor-
gang, an den es zu glauben gilt, nicht von vornherein durch
Hinzufiigung eines Artikels ontische Starre annehmen. Man
iibersetzt daher am besten mit H. Lietzmann 2, dem Schwebe-
zustand des Begriffsverhidltnisses entsprechend, mit «Flei-
sches Auferstehung>.

1 Die Thurgauer Litg. von 1874 zieht es allerdings vor, das Apostoli-
kum weder im Taufformular noch separat zum Abdruck zu bringen.
? E. Hennecke, Neutestamentliche Apokryphen, 2. Aufl. 1924, S.587{.



W. Bieder, Auferstehung des Fleisches oder des Leibes? 107

In der Formel capxdc dvéortooig lassen sich zunéichst eine
substanzhafte und eine personhafte Linie unterscheiden und
nachziehen. Wir wenden uns zunéchst der substanzhajien
Linie zu. In dem bei E. Hennecke * abgedruckten apokryphen
Brief des Paulus an die Korinther (= 3. Korintherbrief) lesen
wir: «Die aber sagen, es gibe keine Auferstehung des Ilei-
sches, fiir die wird es keine Auferstehung geben, weil sie nicht
geglaubt haben, daf der Tote auferstanden ist. Ja, ihr Korin-
ther, sie wissen nicht Bescheid mit dem Sden vom Weizen und
anderen Getreidesamen, wie sie nackt in die Erde geworfen
werden, und wenn sie sich aufgelést haben, stehen sie wieder
auf nach dem Willen Gottes in dem ndmlichen Leibe und be-
kleidet.»

Das von Paulus 1. Kor. 15 verwendete Bild von dem in die
Erde gelegten Samenkorn nimmt der Verfasser auf, um dann
allerdings das gerade (Gegenteil von dem zu sagen, was Pau-
lus den Korinthern schreibt. Paulus geht auf die Frage der
korinthischen Auferstehungsleugner nach dem Wie der Auf-
erstehung ein, riskiert sogar bei der Erérterung dieser Frage
einen sonst bei ihm fast nicht vorkommenden, beinah sub-
stanzhaften Gebrauch von oc®upa und odépz (V.391f.), um aber
schliefflich doch nur die totale Andersartigkeit des pneuma-
tischen Leibes gegeniiber dem psychischen Leib zu verkiindi-
gen. Der frei schenkende Gott und nicht die Substanz der Sarx
oder des Soma ist das einzige Kontinuum zwischen hier und
dort *.

Ganz anders im 3. Korintherbrief. Dessen Verfasser hat ge-
merkt, dall das von Paulus gebrauchte Bild sich auch ontisch
substanzhaft verwerten lift: an der Selbigkeit des Leibes und
nicht an dem sich gleichbleibenden Heilswillen Gottes héngt
sein Interesse. Darum ist ihm dann die Feststellung so wich-
tig, dall an dem aus dem Walfisch geretteten Jonas, einem
Typus der Auferstehung, nichts beschidigt sei, «weder ein

3 Op.cit., S.208.

* Anm. des Redaktors: Zur Frage nach der Kontinuitit und Identitit
des Auferstehungsleibes mit dem toten Individuum werde ich mich in der
ThZ im AnschluBl an die rabbinische Vorstellung vom angeblich unzer-
storbaren Knochlein laz duBlern und dabei auf die biblische Vorstellung
vom Buch des Lebens zur Losung der genannten Frage eingehen. K.L.S.



108 W. Bieder, Auferstehung des Fleisches oder des Leibes?

Haar noch ein Augenlid>. Auch wenn hier der Vermutung
von E. Rolffs* nicht weiter nachgegangen werden kann, ob
dem dritten Kapitel des 3. Korintherbriefs ein Aufsatz iiber
die Auferstehung zugrunde liege, der aus jiidischen Quellen
geschopft habe, so 148t sich doch unschwer erkennen, daB sich
hier die Linie weiter zuriickverfolgen 14t bis in den massiven
Auferstehungsglauben des Judentums hinein, das Auferste-
hung als Wiederbelebung versteht °.

Diese Substanzlinie 146t sich aber auch nach vorwirts ver-
folgen. Schon 1. Clem. 25 f. kann hier angefiihrt werden. Wah-
rend die Sarx des Vogel Phonix verwest, «entsteht ein Wurm ¢,
der sich von dem Fédulnissaft des verstorbenen Tieres néhrt
und Fliigel bekommty. Wenn er dann <erstarkt ist, nimmt
er jenen Sarg, in dem die Gebeine des fritheren Vogels sind,
und fliegt damit von Arabien bis nach Aegypten in die Stadt,
die Heliupolis heifity. Wenn die Verheillung der Totenaufer-
weckung durch die Phonixerzidhlung klarer gemacht werden
soll (26, 1), dann wird solche Kldrung allerdings nicht erreicht
durch den Hinweis auf die substantiellen Ueberginge von
Verwesungsstoffen in die Wachstumsvorginge der Wurmflii-
gel. Allzusehr werden so die Gedanken in Richtung eines
lediglich substanzverinderten Weiterlebens gelenkt.

Kronzeuge fiir diese in der Kirchengeschichte weiterwir-
kende substantielle Sicht der Dinge ist Tertullian, Haupt-
zeugnis vor allem dessen Schrift «De resurrectione carnisy. Es
kommt ihm immer wieder darauf an, zu betonen, dafl durch
allen Wechsel und alle Verweslichkeit hindurch die <«caro»
verharre. Es geschehe wohl eine «devoratio», aber keine «per-
ditio» des Fleisches (cp. 54). Die «caro» kehre wieder zuriick,
«<non alia, sed aliters> (cp.52). Kein Haar, kein Auge, kein
Zahn wiirden zugrunde gehen, wie von Matth. 10,29 aus fiir

* E. Hennecke, op.cit., S.194.

5 Siehe z.B. (H. L. Strack u.) P.Billerbeck, Kommentar zum NT aus
Talmud und Midrasch, 1. Bd. 1922, S.524: ¢Die Toten stehen auf in ihren
Leibesfehlern, und dann werden sie geheilt.> Bar. 50, 2: <Denn sicherlich
gibt die Erde alsdann, sc. am Tage des Allmichtigen, die Toten zuriick,
die sie jetzt empfingt, um sie aufzubewahren, indem sie nichts dndert an
ihrem Aussehen» oder ¢an ihrer Gestalt>.

¢ Woher, woraus der Wurm entstehi, wird, genau genommen, nicht
gesagt.



W. Bieder, Auferstehung des Fleisches oder des Leibes? 109

den Lebensbereich der Auferstehung argumentiert wird
(cp. 35). Tertullian kommt von der griechischen Seinsvoraus-
setzung aus zu der Persistenzbehauptung der Fleischessub-
stanz durch alle Verwesung hindurch.

In dieselbe Richtung geht das Bekenntnis des Honorius
von Augustodunum: «Credo quod cum isto corpore, in quo
hodie hic appareo, mori debeo, resurgere debeo ’.> Dazu mag
noch gehort werden ein Gemeindebekenntnis nach einer Bene-
diktbeurer Handschrift aus dem 12. Jahrhundert ®: «Ich glou-
ben daz er noch chomen scol ze demo jungesten tage unte daz
ich danne ersten scol an demo selben libe da ich hiute ane
schine .. .»

3.

Mit dem Aufweis dieser Substanzlinie ist aber die Formel
oapkog dvdataocig noch nicht restlos geklirt, so wenig wie man
mit dem Verdikt «substanzhafte Erlosungslehres die dogmen-
geschichtlichen Erkenntnisse der Ostkirche einfach diskredi-
tieren und fiir sich erledigen kann. Die Voranstellung des Ge-
netivs kann noch in anderer Weise gedeutet werden: nicht
die Substanz des Fleisches, sondern die Person selber soll da-
mit betont werden. Es soll nicht von der Auferstehung irgend
jemandes, sondern von der Auferstehung des Menschen ge-
sprochen werden, der seinem Wesen nach nicht nur Fleisch
hat, sondern Fleisch ist. Der Glaube an «Fleisches Auferste-
hung» wire dann der Glaube an das den Menschen aus Fleisch
und Blut jenseits des Todes treffende Wunder Gottes. Der
Mensch wiare dann nicht in erster Linie als Substanztriger,
sondern als Person verstanden, der von Gott ein Wunderwerk
zu erwarten hat. Das alttestamentliche Erbe des vor Gott ver-
antwortlichen Personmenschen wiirde dann spiirbar, und es
wére den Bekennenden zu tun um die Selbigkeit der Person
diesseits und jenseits des Todes.

Nichts anderes wohl als die Personidentitit des Tduflings
mit dem dannzumal auferstehenden Getauften will das Aqui-
lejenser Symbol hergestellt wissen, wenn es formuliert ®: <hutus

7 A. Hahn, Bibliothek der Symbole und Glaubensregeln der Alten
Kirche, 3. Aufl. von L. Hahn, 1897, § 107 (Anfang des 12. Jahrhunderts).

8 A. Hahn, op. cit.,, § 110.

® A. Hahn, op.cit., § 36.



110 W. Bieder, Auferstehung des Fleisches oder des Leibes?

carnis resurrectionem», gibt doch Rufin selber die in diese
Richtung weisende Erklirung. Wie das ganze Symbol, so ist
auch dieser Symbolteil von Anfang an in den Zusammenhang
mit dem geschichtlich kirchlichen Entscheidungsort des Ein-
zelnen bei der Taufe gestellt worden. Merkwiirdig abstrakt
allgemein und orthodox vollstindig hebt sich von dieser exi-
stentiellen Interpretation Rufins das von J. L. Jakobi mitge-
teilte Symbol ab, das im entscheidenden Passus lautet: «Credo
futuram resurrectionem omnium hominum, impiorum ad dam-
nationem aeternam, iustorum autem in vitam aeternam *°.»

Ist das Interesse aber auf die Person konzentriert, an der
die Auferstehung geschehen soll, so wird der Begriff Sarx nur
unter bestimmten Voraussetzungen wichtig sein, auf die wir
noch zu sprechen kommen werden (siehe unter 5). An und fiir
sich besteht dann durchaus die Moglichkeit, cdpz durch cwuo
oder einen andern Begriff zu ersetzen, wenn nur die Person-
bezeichnung gesichert bleibt, an der das Wunder geschehen
soll. Wir verstehen also Rufin, der in seiner Vorrede zu der
von Pamphilus geschriebenen Apologia pro Origene die Frage
behandelt, ob man die «resurrectio carnisy oder «corporis»
lehren miisse, und der die Antwort erteilt: beides sei gleich rich-
tig, jenes sei zu sagen «secundum traditionem symboli», die-
ses «secundum apostolumy. Rufin ist sich also durchaus des-
sen bewullt, dafB die Formel capxdg dvdotaoic keineswegs durch
Paulus gedeckt werden kann, von 1. Kor. 15,50 aus sogar als
schriftwidrig bezeichnet werden kann und vielleicht muf}. Weil
sich aber ein rechtes Glied der Kirche, so argumentiert Rufin
weiter, sowohl auf die Bibel, in diesem Fall auf Paulus, als
auch auf die Tradition, in diesem Fall auf die Tradition des
apostolischen Symbols, berufen kann und muf}, darum kann
sowohl «resurrectio carnisy als auch <«resurrectio corporisy
gesagt werden.

Auch wir kommen zur Behauptung der Zweitrangigkeit
der Begriffswahl fiir das bei édvdotaoic stehende Wort. Wir
kommen aber dazu nicht von der Bejahung einer doppelten
Offenbarungsquelle her (Schrift und Tradition), sondern von
der Erkenntnis aus, daBl die Funktionalitit eines Begriffs sich

to B, Kattenbusch, Das apostolische Symbol, 1.Bd. 1894, 4. Kap, II,
3. Anhang.



W. Bieder, Auferstehung des Fleisches oder des Leibes? 111

wandelt, je nachdem der Begriff so oder so Verwendung fin-
det. Wer «caro» oder oapz sagt, wenn er von Auferstehung
redet, braucht nicht unter allen Umstinden dem Substanzden-
ken verhaftet geblieben zu sein. Gerade wer dem biblischen Ge-
brauch von odpt nachgeht, mull sich sagen lassen, in welch
verschiedenartiger Funktionalitit dieses Wort Verwendung
finden kann. Wer sich durch E. Kdsemanns Schrift: «Leib und
Leib Christi **» in iiberanthropologisch kosmische Bereiche
gnostischer Aeonenspekulationen einfiihren 1aft, wer dabei
unter odpf auf einmal den kosmischen gpayudég verstehen mub,
der Gott und Menschen trennt, der begreift von da aus nicht
nur die ganze ddmonische Hintergriindigkeit des paulinischen
Sarxbegriffs, sondern der wird sich, wenn er die vom AT
her verstehbaren Ausdriicke mdoo cdpz (etwa Luk. 3,6) oder
odapz xai aiua (Matth. 16, 17, aber auch 1. Kor. 15, 50) daneben-
hélt, davor hiiten, einen biblischen Einheitsbegriff cdpz herzu-
stellen, um von diesem postulierten Begriff aus alle andern
Aussagen kosmisch ddmonologisch gleichzuschalten. So wie
vielmehr im Raum der Bibel eine in aller einheitlichen Grund-
richtung doch nicht zu iibersehende Freiheit der Begriffsver-
wertung und -verwendung herrscht in Abschwichung und
Verstirkung, prignantem und nicht prignantem Gebrauch,
ebenso wird der zum Bekenntnis aufgerufene Bibelexeget je
nach Umsténden bald diesen, bald jenen Begriff in der Ver-
antwortung den Texten gegeniiber als adidquaten Ausdruck
fiir die christliche Sache halten. Ob allerdings die Formel
oapkog avdotaoig die biblische Botschaft von der Auferstehung
der Toten sachgemidlB formuliert hat, das ist eine Frage, die
wir trotz der funktionellen Reichweite biblischer Begrifflich-
keit eher zu verneinen geneigt sind. Ein personal sich auf-
lockern lassendes Denken und Reden wird sich substanz-
gefihrdete Begriffe verbieten lassen und begrifflich personaler
den Gedanken der Auferstehung zum Ausdruck bringen.

In diesem Zusammenhang darf nicht unerwdhnt bleiben,
daBl gerade die Ostliche Kirche, die viel ausgesprochener als
die Westkirche in substanzhaften Kategorien zu denken ge-
wohnt ist, in Sachen Auferstehung die personhaftere Formu-
lierung gefunden hat. Hier ist von der dvaoraoig vexpdv gespro-

1 jn: Beitrdge zur historischen Theologie, Nr. 9, 1933.



112 W. Bieder, Auferstehung des Fleisches oder des Leibes?

chen, getreu nach 1. Kor. 15, 13, und bis in die vertonten MeB-
texte hinein wird bis heute von der «resurrectio mortuorums>
gesprochen und gesungen. So lautet der Symbolteil in der kiir-
zeren [Formel bei Epiphanius, in der irrtiimlich dem Athana-
sius zugeschriebenen ‘Eppfveia eig 10 cuuporov, im Symbol der
antiochenischen Kirche, im nestorianischen Taufbekenntnis,
im langeren Taufbekenntnis der armenischen Kirche *2. Immer-
hin ist auch im Orient die Formel oapxdc dviaoracic vertreten 2,
was aber nicht hindern konnte, dafl die personhaftere Formu-
lierung d&vdotaoig vexpwv ins Nicaeno-Constantinopolitanum
Eingang gefunden hat *.

4.

War aber wirklich, so miissen wir fragen, das in den Kir-
chen heimisch werdende Substanzdenken der einzige Grund
dafiir, dafl die doch gerade von Paulus so leicht sich aufdrin-
gende Formel dvdoraoig vexpwyv nicht sieghafter sich Bahn bre-
chen und behaupten konnte? Wir glauben fernerhin eine
christologische und eine polemische Linie aufzeigen zu koén-
nen, die es uns weiter begreiflich machen kénnen, dafl und
warum der Formel capkdg dvaortacig ein schier unverwiistliches

2 A Hahn, op. cit., §§ 125, 127, 130, 132, 137.

13 bei Cyrill, im Symbol der apostolischen Konstitutionen, vermutlich
auch im Symbol der Kirche von Laodicda in Syrien.

11 1. Kor. 15,50 spricht davon, daB der Mensch, wie er leibt und lebt,
keine Fiahigkeit und Mdglichkeit hat, Miterbe der Gottesherrschaft zu
werden. Mitherrschen werden und konnen die Christen erst und nur im
neuen Aeon. Steht aber ¢dieser Mensch» doch auf in der <Auferstehung»,
so wird hier im unzulénglichen Bild des Aufstehens das Wunder der Neu-
schopfung dieses Menschen von Gott her bezeugt. Indem Gott erweckt,
steht der Mensch auf. Es geht nicht um einen automatischen, nicht um
einen mirakuldsen Zaubervorgang. Es handelt sich iiberhaupt um keinen
Vorgang, sondern um das nicht beschreibbare, sondern nur bezeugbare
gottliche Vorgehen. Und da bleibt immer und immer wieder die Frage
offen, ob nicht bei der Formel oapxdg dvdotacic das gottliche Vorgehen
mit einem wunderlich magischen Vorgang verwechselt wird, werden kann
und mub. — Wird derjenige, der am Kontinuum gottlichen Handelns in
Jesus Christus interessiert ist, die Personidentitit zwischen dem Men-
schen vor und nach dem Tod an und fiir sich wichtig nehmen kénnen, weifl
er sich doch ¢«im Leben und im Sterben» gut aufgehoben in den Hinden
des Gottes, der diesseits und jenseits der Gréber der das Reichsziel brin-
gende Gott ist?



W. Bieder, Auferstehung des Fleisches oder des Leibes? 113

Beharrungsvermégen eigen gewesen ist. Wir reden. hier zu-
erst von der christologischen Linie.

Ignatius schreibt ad Smyrn.3,1: «Weill ich doch und
glaube fest daran, dall er auch nach der Auferstehung im
Fleisch ist.» Der vom Vater (ib.7,1) oder von sich selber
(ib. 2) erweckte Jesus ist «im Fleisch». Er ist durchwegs ein
oapko@odpog (ib. 5,2). Es geht hier unstreitig um die Realitdt
des Auferstandenen. Mit sarkischer Ueberbetonung wird diese
Realitidt unterstrichen, wie schon Luk. 24, 39: <«Sehet meine
Hénde und meine Fiille, daf} ich es selbst bin! Riihret mich an
und sehet; denn ein Geist hat nicht Fleisch und Bein, wie ihr
seht, daB ich es habe **.» Darum heillt Jesus, der Arzt, capkixig
te xoi mvevpatikég (ad Eph. 7, 2), ohne dal gesagt werden kénnte,
ob die sarkische Seinsweise Jesus wegen des dort zunichst
stehenden év copki yevouevog de6g oder wegen des anderwirts
bezeugten «Im-Fleisch-Seins» nach der Auferstehung eignete *°.
Sicher meint das coapxikég in ad Smyrn. 3,3 den Auferstande-
nen, der nach Act. 10,41 mit den Jiingern, das messianische
Freudenmahl vorwegnehmend, it und trinkt.

Der Auferstandene «im Fleischy ist aber nur der Wider-
schein des, um eine in Symbolen der Ostkirche immer wieder
auftauchende Verbalform zu gebrauchen, copxwdeic. Die Reali-
tit der Auferstehung entspricht der Realitit der Fleischwer-
dung. Die Realitit der Fleischwerdung aber wie die Realitét
der Auferstehung werden immer wieder soteriologisch aus-
gerichtet. Vier Stellen aus Ignatius wollen hier zusammen
gesehen werden: ad Smyrn. 7,1; ad Rom. 7, 3; ad Philad. 5, 1;
ad Trall. 8, 1. Ad Smyrn. 7, 1 bezeichnet Ignatius die Euchari-
stie als «Fleisch unsres Heilandes Jesu Christi, das fiir unsere
Siinden gelitten hat, das in seiner Giite der Vater auferweckt
haty, und ad Rom. 7,3 redet er vom Brot Gottes als dem
«Fleisch Jesu Christi, des aus Samen Davids (Kommenden)>»

15 In der ganzen Perikope ist nicht die Leiblichkeit Jesu an und fiir
sich wichtig, sondern die Funktion des Auferstandenen in dieser seiner
Leiblichkeit: er will als Anfinger der neuen Schopfung Gottes die alte
Weltgestalt erfassen mit seinem Reden, Nehmen, Segnen, Geben. Beson-
ders zu beachten sind auch die Anklinge an das eucharistische Mahl
(V.30.41—43 nach einem Teil der Handschriften).

16 In #dhnlicher Weise redet auch Irendus (MPG VII, Sp.549) von
der &voapkog dvdinyig Jesu Christi.



114 W. Bieder, Auferstehung des Fleisches oder des Leibes?

und vom Trank Gottes als «seinem Blut, welches ist unver-
gingliche Liebe» (oder: unvergingliches Liebesmahl). Unver-
kennbar wird Ignatius im eucharistischen Mahl die Sarx Jesu
gegenwirtig als Sarx des Awuferstandenen. Die gekreuzigte
Sarx kennt er nicht anders denn als die Sarx des auferstande-
nen und in der Gemeinde gegenwértigen Herrn, der sich den
Seinen als Gabe anbietet.

Ob hier Ignatius das Johannes-Evangelium literarisch be-
niitzt ¥ oder nur im allgemeinen in «geistiger Verwandtschafty
zu ihm steht *®, unwillkiirlich wird hier die Erinnerung wach
an Joh. 6, 51 ff. Wir fassen das bei Joh. Wichtige in ein paar
Punkten zusammen:

1. Was auch immer cdpz bedeuten mag, Jesus verfiigt iiber
sie (bv éyw dwow V. 51).

2. 06pz meint keine Substanz, sondern (umép...) das Ereig-
nis, das fiir das Leben des Kosmos entscheidende Bedeutung
hat, analog dem c@ua in den synoptischen Einsetzungsworten
zum Abendmahl.

3. Entgegen den hier anfiihrbaren religionsgeschichtlichen
Parallelen * bedeutet <Essen» bei Joh. sakramental reales
Teilbekommen am gekreuzigten, aber zugleich erhohten und
in der Gemeinde gegenwirtigen Herrn und dem mit ihm ge-
gebenen ewigen Leben.

4. Das immer wiederkehrende kéyw évaotiow adtdv TH €oXam
nuépa 2 sichert die sakramentalen Aussagen vor einem magisch
substantiellen Millverstindnis .

17 So will es P.Dietze, Die Briefe des Ignatius und das Johannes-
Evangelium, in: Theol. Studien und Kritiken, 1905, S. 563 ff.

18 So E. von der Goltz, Ignatius von Antiochien als Christ und Theo-
loge, in: Texte und Untersuchungen zur Geschichte der altchristlichen
Literatur, XII, 3, 1894.

19 Siehe dazu W. Bauer, Das Johannes-Evangelium, in: Handbuch zum
NT 6, 1933, S.100f.

20 V. 39. 40. 44. 54. — Sogar fiir R. Bultmann, Das Evangelium des Jo-
hannes, 1941, S. 162, hat die Auferstehungsverheilung in V.54 ihren orga-
nischen Platz, auch wenn er das sonstige Auftauchen dieses Satzes dem
Eingreifen des Redaktors meint zuschreiben zu miissen. Auf alle Fille
liegt, wie die Redaktion des Johannes-Evangeliums erweist, ein eschato-
logischer Leseversuch des sakramental kultischen Abschnitts vor, der
hiochst bedeutsame Zusammenhiinge von urchristlichem Kult und eschato-
logischer Wirklichkeit aufleuchten 1a8t.



W. Bieder, Auferstebﬁng des Fleisches oder des Leibes? 115

5. Die personale Verbundenheit des Glaubenden mit Jesus
ist, wie V. 56 zeigt, das Ausschlaggebende: das wechselseitige
«Bleiben» driickt die in der Mahlgemeinschaft sich zeigende
personale Verbundenheit mit dem gekreuzigten, erh6hten und
gegenwirtigen Herrn aus *2.

6. Wie das «Zerkauen des Fleischesy eine gewagte, aber
sachgemille Sicherung bedeutete gegeniiber einem spirituali-
stischen Mifiverstindnis des Christusglaubens, so bedeutet
V.63 noch einmal eine ebenso notwendige Sicherung gegen-
tiber einem magisch substantiellen Millverstindnis: die Sarx
in ihrer Nichtigkeit, Hinfilligkeit und Sterblichkeit niitzt
nichts. Im ganzen Zusammenhang ist offenbar nicht von
irgendeiner Sarx die Rede, sondern von der Sarx Jesu, los-
gelést von dem Pneuma, das «herunterkommt und auf ihm
bleibty (1,33), losgeldst von dem Pneuma, das einerseits die
reale Verbindung herstellt zwischen Jesus und dem Vater,
andrerseits die Horer Jesu durch die Worte Jesu zu glauben-
den Jiingern macht. Damit ist alles auf die eine Spitze zu-
getrieben: nur das Geschehnis der Offenbarung selber, wie es
vom Vater durch den Sohn kraft des Geistes die Gemeinde er-
faflt, «<niitzty>. Von der Sarx wird also nur legitim gesprochen,
wenn sie nicht als isolierte Substanzgrofie auftritt, nicht als
der <den Knochen des menschlichen Korpers umhiillende
Stoff *», sondern dem Geschehnis der Offenbarung dienstbar
wird ®*. Anders gesagt: nicht der lebende oder sterbende Jesus
an und fiir sich, sondern der das Geschehnis der Offenbarung
vollziehende Jesus schafft Leben. Darum kann auch niemals
eine Fleischesauferstehung an und fiir sich Artikel des Glau-
bens werden, sondern nur das Geschehnis gottlicher Offen-
barung selber, auf das allenfalls eine solche Formel, anfecht-
bar genug, aufmerksam machen kann.

Blicken wir nun von Joh. wieder vorwirts zu Ignatius, so

2 Vgl. auch das <hat ewiges Leben» in V.54 mit dem <wird um mei-
netwillen leben» in V.57.

22 Dafl es sich wirklich um ein personales Verhiltnis handelt, zeigt
die Gegeniiberstellung von <wer mein Fleisch zerkaut> in V.54 und <wer
mich zerkaut» in V. 57.

23 W. Bauer, QGriechisch-Deutsches Worterbuch zu den Schriften des
NT und der iibrigen urchristl. Lit., 3. Aufl. 1937, Sp. 1239.

2 wie es an der klassischen Stelle Joh. 1, 14 der Fall ist.



116 W. Bieder, Auferstehung des Fleisches oder des Leibes?

erhellt hier auf einmal die Wichtigkeit der Genetivverbindung
0apz ’Inood Xpiotod (ad Rom. 7, 3), odpka ... 100 owtApog AHudy
Inood Xpiotod (ad Smyrn. 7,1). Gleichzeitig 6ffnen sich uns
aber auch Wege, die beiden andern noch zu besprechenden
Ignatiusstellen zu verstehen. Ad Philad. 5,1 wird das Evan-
gelium mit «Fleisch Jesu» bezeichnet. Ad Trall. 8,1 heilit es:
«So nehmet nun Sanftmut an und lafit euch neu schaffen durch
Glauben, der des Herrn Fleisch ist, und durch Liebe, die Jesu
Christi Blut ist.» Hier ist die sakramental reale Wirklichkeit
des erhohten und in der Gemeinde gegenwértigen Herrn ver-
kiindigungsmiflig untermauert und parinetisch ausgeweitet.
Die frohe Botschaft von den Grofitaten des Herrn und der
Aufruf zum Glaubensgehorsam sichern alles sakramentale
Reden und Leben der Gemeinde vor Mystik und Magie. An-
drerseits wird durch die ignatianischen Gleichungen: Glaube
— Fleisch Jesu, und: Liebe = Blut Christi die Gefahr mora-
listischer Abbiegung zu vermeiden gesucht; Glaube und Liebe
kénnen nur von der Wirklichkeit des erhdhten und in der
Fucharistie sich vergegenwirtigenden Herrn her Realititen
werden.

Wo ist aber bei Ignatius die in Joh.6 deutlich sichtbar
werdende Linie eschatologischer Zielldufigkeit hingekommen?
Besteht keine Verbindung von dem irgendwie dauernd «sar-
kisch» gesehenen Christus her zum Ereignis der «Fleisches-
auferstehungs»? Ad Trall. 9,2 werden die an Christus Gliubi-
gen nach dem Bild Jesu vom Vater Jesu Christi in Christus
Jesus erweckt werden, ohne den sie das wahrhaftige Leben
nicht haben. Beachten wir hier ganz analog dem zum Joh.6
Gesagten einmal den gegenwirtigen Besitz des ewigen Lebens
in Jesus, sodann aber die Verheillung des mit der Erweckung
erst gegebenen, wiederum in Christus Jesus verankerten ewi-
gen Lebens. Gegenwirtiger Heilsglaube und eschatologischer
Auferstehungsglaube gehen sinnvollerweise durchaus zusam-
men. Wichtig festzustellen ist aber aullerdem, daf der Vater
das Werk der Auferstehung von Christus Jesus vollzieht, so-
dann vor allem, daBl vom gottlichen Handeln in Christus Jesus
gesprochen ist und nicht von einem in eine Formel gekleide-
ten Ergebnis dieses Handelns. Dies entspricht der kurz vorher
ausgesprochenen Verkiindigung der christologischen Tatsache



W. Bieder, Auferstehung des Fleisches oder des Leibes? 117

Arépdn Gmd vexplv, &yeipavrog avtdv 1ol matpdc. Wir befinden
uns hier in grofler Bibelnihe. Hier will Zeugnis vom Gescheh-
nis der Offenbarung selber geboten werden. Es ist nicht ein-
zusehen, wie man allein von da aus, von dieser christologi-
schen Linie aus, in und trotz der Realititsbetonung, zu einer
Formel wie copkog dvdoraoig hitte kommen kénnen oder miis-
sen. Es ist daher noch eine letzte Ueberlegung zu machen.

5.

Alle AeuBerungen iiber die Auferstehung der Toten liegen
seit 1. Kor. 15 unter dem Sperrfeuer hellenistischer Spirituali-
sten und héiretischer Doketen. Darum sind alle Auferstehungs-
aussagen nicht nur positive Heilsaussagen, sondern implizite
und explizite polemische Aussagen gegen eine spiritualisie-
rende Unsterblichkeitslehre und einen die Realitidt Jesu Christi
und damit der Offenbarung selber leugnenden Doketismus.
Mit oder ohne Substanzbegrifflichkeit wird die christliche
Realititswelt einer andern Realitdtswelt gegeniiber bekannt.
Hiebei kommt es zu einer merkwiirdigen Verflechtung des gan-
zen Sachverhalts: auf der einen Seite steht das christliche
Realititsverstindnis dem griechischen Realitidtsverstindnis
gegeniiber und entgegen. Wiahrend der Grieche dem vorfind-
lichen und gegenstindlichen Sein Realitdt zuerkennt, wird der
Christ nur einen ganz christologisch gebundenen Realitéits-
begriff bejahen konnen: real ist das, was Gott durch Christus
schafft. Andrerseits aber erhebt sich die Frage, ob nicht die
kirchlichen Aussagen, indem sie dem Doketismus und Spiri-
tualismus wehren wollten, doch ihrerseits nicht wieder heim-
lich gelebt haben von den Anleihen, die sie bei ihren Gegnern
holten. Die starke Betonung der Sarx Jesu bei Ignatius, die
Pridizierung der gvainyig als &voapxog bei Irenédus %, die Fest-
stellung, dafll Christus die «substantia carnis» empfangen
habe *¢, alle diese Aussagen sind gewill immer auch aus anti-

% MPG VII, Sp.549; siehe Anm. 16.

2 MPG VII, Sp.955. — Es ist mir nicht méglich, zu entscheiden, ob
das MPG VII, Sp.1233 ff. zum Abdruck gebrachte frgm. XII ex Joannis
Damasceni Parallelis irendisch oder pseudoirendisch ist. In ihm wird ge-
sagt: «Wir also halten am Glauben fest, dall auch die owporta auferstehen.»
Im folgenden ist dann wortlich von der &vdotacig Tod abpatog gesprochen,
und der Verfasser unterscheidet ein Verwesen von einem Verderben (hier-



118 W. Bieder, Auferstehung des Fleisches oder des Leibes?

doketischer Absicht heraus gemacht worden und versuchen,
christliches Glaubensgut zu verteidigen. Es ist aber sehr zu
fragen, ob nicht hellenistischer Seinsglaube, enteschatologisie-
render Spiritualismus und oft ans Platte grenzender Moralis-
mus die die christliche Botschaft verteidigenden Viter der
Kirche so sehr mitbestimmt haben, dafl ihre Apologie nicht
mehr ganz glaubhaft sein mulbte.

Die Betonung des gegenwirtigen Sterbens und Auferste-
hens mit Christus im Anschlufl an Rém. 6 brauchte an und fiir
sich noch keine enteschatologisierenden Folgen zu haben, so
wenig der gegenwirtige Christus dem kommenden im Wege
zu stehen braucht. Verhéngnisvoll war vielmehr dies, dal man
den Zusammenhang zwischen dem durch Christi Tod und
Auferstehung schon vollzogenen Sterben und Auferstehen und
dem erst noch in Aussicht stehenden menschlichen Sterben
und Auferstehen nicht mehr wahrnehmen konnte. Verhiing-
nisvoll war, dafl aus den eschatologisch verankerten Heilstat-
sachen von Tod und Auferstehung Jesu vergangene Gescheh-
nisse wurden, neben die dann die <endzeitlichen» Ereignisse
wie «Fleischesauferstehung und ewiges Leben» nur noch wie
posthume Fakten treten konnten. So wurden Heilsvergangen-
heit und Heilszukunft auseinandergerissen, die Gegenwart der
Kirche selber wurde aber eben darum auffangfihig fiir einen
die Realitit der christlichen Botschaft verdiinnenden Spiri-
tualismus.

Vielleicht ist schon die Stellung der Formel capkdg dvaoTaoig
im Symbol Ausdruck dieses Sachverhalts **. Sie steht im drit-
ten Artikel. Das aber ist eben die Frage, ob der Glaube an den
Geist noch verstanden wird als Glaube an den Geist des kom-
menden Christus, oder ob infolge der doppelten Ferne von

in an Tertullian erinnernd), um jenes zu bejahen, dieses zu verneinen.
Auf die <Aufldsung» des owua folgt dann die «Neubildung». Der ganze
Auferweckungsvorgang wird mit dem im Judentum gebriéuchlichen und
die Realitiit des gottlichen Handelns durch einen organischen Wachstums-
vorgang ersetzenden Begriff des <Wiederauflebens» (4vafiodv) bezeichnet.

27 Sjehe O. Cullmann, Die ersten christlichen Glaubensbekenntnisse,
in: Theol. Studien, H. 15 1943, S.41: «Die Auferstehung der Toten, einst
durch die christologischen Bekenntnisse mit der Christi in Verbindung
gebracht (Ignatius, ad Trall.9), wird von nun an als ein Werk des Gei-
stes betrachtet... und in den dritten Artikel versetzt.»



W. Bieder, Auferstehung des Fleisches oder des Leibes? 119

Heilszukunft und Heilsvergangenheit auch die Gegenwart
einem andern als dem Geist Christi, eben dem Geist des Spiri-
tualismus, untergeben war.

Immerhin darf nun gerade hier eines nicht vergessen wer-
den. Das christliche Glaubensbekenntnis hat urspriinglich mit
oapkog avaotaoilg geschlossen. Warum ist Zumv aidoviov nicht als
notwendige Hinzufiigung empfunden worden? Einmal war der
Glaube an das ewige Leben eine sich von selbst verstehende
Konsequenz aus dem Glauben an die <Auferstehung des Flei-
schesy. Sodann wire die Hinzufiigung des ewigen Lebens zu
wenig christliches Schibboleth gewesen gegeniiber einer spiri-
tualistischen Zeitgenossenschaft. Die Formel erheischte von
Haus aus eine christologisch eschatologische Interpretation.
Einzelne Symbolformen geben sie, wenn sie das aidwviog durch
100 uélovrog aivog ersetzen. Hier wurde begrifflich eine Siche-
rung angebracht gegeniiber dem Millverstindnis, als ob in die
Formel eine griechische Unsterblichkeitslehre hineininterpre-
tiert werden konnte. Auffillig und bedeutsam ist es auch, daB
das «aeternamy nie durch «immortalems ersetzt zu werden
pilegte. So kann doch auch am Ende des dritten so wenig wie
am Ende des zweiten Artikels des Symbols vergessen werden,
daf} die bekennende Kirche unterwegs ist dem Herrn entgegen,
der ihr die Gabe seines ewigen Lebens zu geben gewillt ist.

6.

Wer auch zuerst die Formel ocopxdc dvaoracig geprigt
haben mag: aus antispiritualistischem Glaubensinteresse her-
aus scheint sie gepridgt worden zu sein. Man wollte damit in
substanzhaften Denkkategorien (siehe unter 2) das zu erwar-
tende wunderbare Handeln des Erlosergottes am todverfalle-
nen ganzen Menschen bekennen (siehe unter 3) und ihn damit
mit Christus zusammen in dieselbe gottliche Realitit hinein-
stellen, die in der Gemeinde des erhéhten und wiederkom-
menden Herrn sichtbare Gestalt annimmt (siehe unter 4).
Wenn moderne Liturgien an Stelle der <«Auferstehung des
Fleischesy «Auferstehung des Leibes» sagen, so ist mit der
Ersetzung von «Fleischy durch ¢Leib» nur dann eine Verbesse-
rung zustande gebracht, wenn der Artikel von der den Men-
schen betreffenden Auferstehung nicht als Schlufimirakel der



120 W. Kaegi, Jacob Burckhardt als Student der Theologie

Kirchengeschichte irgendwo am Rande stehenbleibt, sondern
im strengen Zusammenhang gesehen wird mit dem fleisch-
gewordenen Gottessohn, der «wahrhaftigy (dAnddg) auferstand
von den Toten als «der Erstling der Entschlafenens (1. Kor.
15, 20).

Glarus. Werner Bieder.

Jacob Burckhardt als Student der Theologie
bei Hagenbach und De Wette.'

Die Probe, ob die geistige Welt Jacob Burckhardts, wie
sie sich zu Beginn seines zwanzigsten Lebensjahres gestaltet
hatte, ihr Eigengewicht zu bewihren vermoge, begann fiir
den aus Neuenburg Zuriickkehrenden schon wenige Tage
nach seiner Ankunft in Basel. Das Experiment, ob nicht doch
die Theologie, wenn er sie zu studieren beginne, ihn plétzlich
innerlich packen werde, gestaltete sich um so schwerer, als
der damalige Zustand der Wissenschaften keine schroffen
Alternativen zu stellen schien. Die einzelnen Disziplinen
waren noch viel inniger miteinander verschwistert als spiter.
Noch viel leichter schien das krude Entweder-Oder durch ein
freundliches Sowohl-Alsauch ersetzt werden zu konnen. Nie
sind Theologie und Historie so innig verbunden gewesen wie
in der damaligen Phase der protestantischen Wissenschaft.
Und die Minner, die in Basel als die bedeutendsten Lehrer
der Theologie Burckhardt entgegentraten, verkorperten die-
ses Zwiegespann der Disziplinen wie wenig andere: De Wette
und Hagenbach. In ihrem theologischen System war der Ge-
danke einer Verschmelzung theologischen und historischen
Wissens zu einem Programmpunkt geworden.? Burckhardts

1 Der folgende Text entspricht einem Vortrag, der im kleinen Kol-
legenkreis gehalten wurde. Er stammt aus dem Manuskript zu einem ersten
Band der Biographie Jacob Burckhardts, die der Verfasser auf Grund des
Nachlasses ausarbeitet.

? Vgl. K. R.Hagenbach, Die theologische Schule Basels und ihre
Lehrer von Stiftung der Hochschule 1460 bis zu De Wettes Tod 1849, Zur
vierten Si#cularfeier der Universitdt Basel im Auftrag der theologischen
Fakultit verfalt, Basel 1860, p.57 ff., und Eberhard Vischer, Die Lehr-



	Auferstehung des Fleisches oder des Leibes? : Eine biblisch-theologische und dogmengeschichtliche Studie

