
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 1 (1945)

Heft: 2

Artikel: Auferstehung des Fleisches oder des Leibes? : Eine biblisch-
theologische und dogmengeschichtliche Studie

Autor: Bieder, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877571

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877571
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


W. Bieder, Auferstehung des Fleisches oder des Leibes1 105

die einzig mögliche. Wir sind uns klar darüber, daß sie im
strengen Sinn nicht bewiesen werden kann, weil wir zu wenig
wissen über die Gemeinde Philippi und ihren Verkehr mit
Paulus in der ersten Zeit. Aber die genannten Probleme
erfordern auf alle Fälle eine Hypothese. Auch wer bei der alten
Annahme eines 2. Thessalonicherbriefes bleiben will, muß zu
einer solchen greifen, um die durch die Eigenart des Textes
gestellten Fragen zu beantworten. Es kann nur die Frage
sein, welche Antwort die wahrscheinlichste ist; und da
erscheint uns allerdings unsere Annahme als die einleuchtendste,

die alle wesentlichen Schwierigkeiten löst45, ohne
schwerwiegende neue Rätsel zu bringen. So dürfte sie für die
wissenschaftliche Diskussion eine brauchbare Arbeitshypothese
bilden.

Neßlau/St. Gallen. Eduard Schweizer.

Auferstehung des Fleisches oder des Leibes?

Eine biblisch-theologische und dogmengeschichtliche Studie.

1.

In den mir zur Verfügung stehenden Liturgien schweizerischer

Kantonalkirchen wird der die Auferstehung der Toten
betreffende Passus im sog. Apostolischen Glaubensbekenntnis
verschieden formuliert: «Auferstehung des Fleisches» (Aar-
gauer Litg. 1903), «la Résurrection de la chair» (Genfer Litg.
1875), «Auferstehung des Leibes» (Glarner und Bündner Litg.
1868; Zürcher Litg. 1885; Berner Litg. 1888; St. Galler Litg.

c. Celsum III, 20 (Die griech. christl. Schriftsteller, 1. Bd., S. 217,11) : xf|
Trpoç 0a<Ta\oviKeîç, als kennte er nur einen Thess.brief, hat neben II, 65

(vgl. auch 50; op. cit., S. 188,1 und 172,21), wo ausdrücklich der erste
Thess. erwähnt wird, nichts zu sagen.

45 I 5, 27 ist trotz dem allerdings auffälligen évopid&n bei einem ersten
Brief (es ist überhaupt der erste uns erhaltene Paulushrief) auch
verständlich, ohne daß Spaltungen in der Gemeinde angenommen werden
müßten: weder ist selbstverständlich, daß der Brief in der
Gemeindeversammlung vorgelesen wird, noch daß alle Glieder (Alte und Kranke,
I 4,13!) dorthin kommen können. Aber auch wenn es gewisse Spannungen
gegeben hätte in Thessalonich, berührte das unsere Hypothese gar nicht.



106 W. Bieder, Auferstehung des Fleisches oder des Leibes?

1907; Glarner Litg. 1909; Basler Litg. 1911), «la résurrection
du corps» (Waadtländer Litg. 1870), «la résurrection des

corps» (Neuenburger Litg. 1878).
.Wir lassen den an und für sich auch untersuchungswer-

ten Unterschied zwischen «la résurrection du corps» und «la
résurrection des corps» beiseite, lenken vielmehr unser
Hauptaugenmerk auf die Tatsache, daß die meisten älteren und die
noch ;jetzt gebräuchlichen Liturgien 1 «Auferstehung des
Leibes» formulieren. Nur im Kanton Aargau scheint es, wie dreißig

Jahre früher im Kanton Genf, eine Schar von Totalanhängern

des Apostolikums gegeben zu haben, die zwischen ihrer
Apostolikumstreue und ihrer sich doch auch und vornehmlich
auf Paulus stützenden Bibeltreue noch kein Dilemma aufbrechen

sahen. Das Bewußtsein eines Dilemmas scheint mir aber
nun sichtbar zu werden in der Ersetzung von «Fleisch» durch
«Leib». Dahinter steht die richtige Einsicht, daß «Fleisch und
Blut das Reich Gottes nicht ererben werden» (1. Kor. 15, 50),
daß aber andrerseits dem Glauben ein «pneumatischer Leib»
verheißen wird, der zum Gegenstand der Auferweckung werden

soll (1. Kor. 15,44). So muß sich vom biblisch-paulini-
schen Zeugnis her das Apostolikum eine Korrektur gefallen
lassen.

2.

Ist nun aber mit dieser Paulinisierung des Apostolikums
das Problem aus der Welt geschafft, das uns mit der Formel
aapKÔç àvd(TTacriç gegeben ist?

Wir wenden uns dieser Formel zu. Nicht ganz korrekt ist
die Uebersetzung «Auferstehung des Fleisches», und zwar
darum, weil der Genetiv voran steht, und sodann, weil der
Artikel fehlt. Beides ist nicht bedeutungslos. oapKÔç soll in
irgendeinem Sinn betont werden. Zugleich soll aber der
Vorgang, an den es zu glauben gilt, nicht von vornherein durch
Hinzufügung eines Artikels ontische Starre annehmen. Man
übersetzt daher am besten mit H. Lietzmann 2, dem Schwebezustand

des Begriffsverhältnisses entsprechend, mit «Fleisches

Auferstehung».
1 Die Thurgauer Litg. von 1874 zieht es allerdings vor, das Apostolikum

weder im Taufformular noch separat zum Abdruck zu bringen.
2 E. Hennecke, Neutestamentliche Apokryphen, 2. Aufl. 1924, S. 587 f.



W. Bieder, Auferstehung des Fleisches oder des Leibes1 107

In der Formel tfapicèç àvâcrraa'iç lassen sich zunächst eine
substanzhafte und eine personhafte Linie unterscheiden und
nachziehen. Wir wenden uns zunächst der substanzhaften
Linie zu. In dem bei E. Hennecke 3 abgedruckten apokryphen
Brief des Paulus an die Korinther 3. Korintherbrief) lesen

wir: «Die aber sagen, es gäbe keine Auferstehung des
Fleisches, für die wird es keine Auferstehung geben, weil sie nicht
geglaubt haben, daß der Tote auferstanden ist. Ja, ihr Korinther,

sie wissen nicht Bescheid mit dem Säen vom Weizen und
anderen Getreidesamen, wie sie nackt in die Erde geworfen
werden, und wenn sie sich aufgelöst haben, stehen sie wieder
auf nach dem Willen Gottes in dem nämlichen Leibe und
bekleidet.»

Das von Paulus 1. Kor. 15 verwendete Bild von dem in die
Erde gelegten Samenkorn nimmt der Verfasser auf, um dann
allerdings das gerade Gegenteil von dem zu sagen, was Paulus

den Korinthern schreibt. Paulus geht auf die Frage der
korinthischen Auferstehungsleugner nach dem Wie der
Auferstehung ein, riskiert sogar bei der Erörterung dieser Frage
einen sonst bei ihm fast nicht vorkommenden, beinah
substanzhaften Gebrauch von awga und adpE (V. 39 f.), um aber
schließlich doch nur die totale Andersartigkeit des pneumatischen

Leibes gegenüber dem psychischen Leib zu verkündigen.

Der frei schenkende Gott und nicht die Substanz der Sarx
oder des Sorna ist das einzige Kontinuum zwischen hier und
dort *.

Ganz anders im 3. Korintherbrief. Dessen Verfasser hat
gemerkt, daß das von Paulus gebrauchte Bild sich auch ontisch
substanzhaft verwerten läßt: an der Selbigkeit des Leibes und
nicht an dem sich gleichbleibenden Heilswillen Gottes hängt
sein Interesse. Darum ist ihm dann die Feststellung so wichtig,

daß an dem aus dem Walfisch geretteten Jonas, einem
Typus der Auferstehung, nichts beschädigt sei, «weder ein

3 Op. cit., S. 208.

* Anm. des Redaktors: Zur Frage nach der Kontinuität und Identität
des Aufcrstehungslcibes mit dem toten Individuum werde ich mich in der
ThZ im Anschluß an die rahbinische Vorstellung vom angeblich
unzerstörbaren Knöchlein lûz äußern und dabei auf die biblische Vorstellung
vom Buch des Lebens zur Lösung der genannten Frage eingehen. K. L. S.



108 W. Bieder, Auferstehung des Fleisches oder des Leibes?

Haar noch ein Augenlid». Auch wenn hier der Vermutung
von E. Rolffs4 nicht weiter nachgegangen werden kann, ob
dem dritten Kapitel des 3. Korintherbriefs ein Aufsatz über
die Auferstehung zugrunde liege, der aus jüdischen Quellen
geschöpft habe, so läßt sich doch unschwer erkennen, daß sich
hier die Linie weiter zurückverfolgen läßt bis in den massiven
Auferstehungsglauben des Judentums hinein, das Auferstehung

als Wiederbelebung versteht5.
Diese Substanzlinie läßt sich aber auch nach vorwärts

verfolgen. Schon 1. Clem. 25 f. kann hier angeführt werden. Während

die Sarx des Vogel Phönix verwest, «entsteht ein Wurm 6,

der sich von dem Fäulnissaft des verstorbenen Tieres nährt
und Flügel bekommt». Wenn er dann «erstarkt ist, nimmt
er jenen Sarg, in dem die Gebeine des früheren Vogels sind,
und fliegt damit von Arabien bis nach Aegypten in die Stadt,
die Heliupolis heißt». Wenn die Verheißung der Totenaufer-
weckung durch die Phönixerzählung klarer gemacht werden
soll (26,1), dann wird solche Klärung allerdings nicht erreicht
durch den Hinweis auf die substantiellen Uebergänge von
Verwesungsstoffen in die Wachstumsvorgänge der Wurmflügel.

Allzusehr werden so die Gedanken in Richtung eines
lediglich substanzveränderten Weiterlebens gelenkt.

Kronzeuge für diese in der Kirchengeschichte weiterwirkende

substantielle Sicht der Dinge ist Tertullian,
Hauptzeugnis vor allem dessen Schrift «De resurrectione carnis». Es
kommt ihm immer wieder darauf an, zu betonen, daß durch
allen Wechsel und alle Verweslichkeit hindurch die «caro»
verharre. Es geschehe wohl eine «devoratio», aber keine «per-
ditio» des Fleisches (cp. 54). Die «caro» kehre wieder zurück,
«non alia, sed aliter» (cp. 52). Kein Haar, kein Auge, kein
Zahn würden zugrunde gehen, wie von Matth. 10, 29 aus für

4 E. Hennecke, op. cit., S. 194.

s Siehe z. B. (H. L. Strack u.) P. Billerbeck, Kommentar zum NT aus
Talmud und Midrasch, 1. Bd. 1922, S. 524: «Die Toten stehen auf in ihren
Leibesfehlern, und dann werden sie geheilt.» Bar. 50,2: «Denn sicherlich
gibt die Erde alsdann, sc. am Tage des Allmächtigen, die Toten zurück,
die sie jetzt empfängt, um sie aufzubewahren, indem sie nichts ändert an
ihrem Aussehen» oder «an ihrer Gestalt».

" Woher, woraus der Wurm entsteht, wird, genau genommen, nicht
gesagt.



W. Bieder, Auferstehung des Fleisches oder des Leibest 109

den Lebensbereich der Auferstehung argumentiert wird
(cp. 85). Tertullian kommt von der griechischen Seinsvoraussetzung

aus zu der Persistenzbehauptung der Fleischessubstanz

durch alle Verwesung hindurch.
In dieselbe Richtung geht das Bekenntnis des Honorius

von Augustodunum: «Credo quod cum isto corpore, in quo
hodie hic appareo, mori debeo, resurgere debeo 7.» Dazu mag
noch gehört werden ein Gemeindebekenntnis nach einer Bene-
diktbeurer Handschrift aus dem 12. Jahrhundert8: «Ich glou-
ben daz er noch chomen scol ze demo jungesten tage unte daz
ich danne ersten scol an demo selben libe da ich hiute ane
schine...»

3.

Mit dem Aufweis dieser Substanzlinie ist aber die Formel
aapKoç àvâoTacnç noch nicht restlos geklärt, so wenig wie man
mit dem Verdikt «substanzhafte Erlösungslehre» die
dogmengeschichtlichen Erkenntnisse der Ostkirche einfach diskreditieren

und für sich erledigen kann. Die Voranstellung des Ge-
netivs kann noch in anderer Weise gedeutet werden: nicht
die Substanz des Fleisches, sondern die Person selber soll
damit betont werden. Es soll nicht von der Auferstehung irgend
jemandes, sondern von der Auferstehung des Menschen
gesprochen werden, der seinem Wesen nach nicht nur Fleisch
hat, sondern Fleisch ist. Der Glaube an «Fleisches Auferstehung»

wäre dann der Glaube an das den Menschen aus Fleisch
und Blut jenseits des Todes treffende Wunder Gottes. Der
Mensch wäre dann nicht in erster Linie als Substanzträger,
sondern als Person verstanden, der von Gott ein Wunderwerk
zu erwarten hat. Das alttestamentliche Erbe des vor Gott
verantwortlichen Personmenschen würde dann spürbar, und es
wäre den Bekennenden zu tun um die Selbigkeit der Person
diesseits und jenseits des Todes.

Nichts anderes wohl als die Personidentität des Täuflings
mit dem dannzumal auferstehenden Getauften will das Aqui-
lejenser Symbol hergestellt wissen, wenn es formuliert9: «huius

7 A. Hahn, Bibliothek der Symbole und Glaubensregeln der Alten
Kirche, 3. Aufl. von L.Hahn, 1897, § 107 (Anfang des 12. Jahrhunderts).

8 A. Hahn, op. cit., § 110.
8 A. Hahn, op. cit., § 36.



110 W. Bieder, Auferstehung des Fleisches oder des Leibes?

carnis resurrectionem», gibt doch Rufin selber die in diese
Richtung weisende Erklärung. Wie das ganze Symbol, so ist
auch dieser Symbolteil von Anfang an in den Zusammenhang
mit dem geschichtlich kirchlichen Entscheidungsort des
Einzelnen bei der Taufe gestellt worden. Merkwürdig abstrakt
allgemein und orthodox vollständig hebt sich von dieser
existentiellen Interpretation Rufins das von J. L. Jakobi mitgeteilte

Symbol ab, das im entscheidenden Passus lautet: «Credo
futuram resurrectionem omnium hominum, impiorum ad dam-
nationem aeternam, iustorum autem in vitam aeternam 10.»

Ist das Interesse aber auf die Person konzentriert, an der
die Auferstehung geschehen soll, so wird der Begriff Sarx nur
unter bestimmten Voraussetzungen wichtig sein, auf die wir
noch zu sprechen kommen werden (siehe unter 5). An und für
sich besteht dann durchaus die Möglichkeit, crdpg durch awpa
oder einen andern Begriff zu ersetzen, wenn nur die
Personbezeichnung gesichert bleibt, an der das Wunder geschehen
soll. Wir verstehen also Rufin, der in seiner Vorrede zu der
von Pamphilus geschriebenen Apologia pro Origene die Frage
behandelt, ob man die «resurrectio carnis» oder «corporis»
lehren müsse, und der die Antwort erteilt: beides sei gleich richtig,

jenes sei zu sagen «secundum traditionem symboli», dieses

«secundum apostolum». Rufin ist sich also durchaus dessen

bewußt, daß die Formel oapKÔç àvâcrracnç keineswegs durch
Paulus gedeckt werden kann, von 1. Kor. 15, 50 aus sogar als
schriftwidrig bezeichnet werden kann und vielleicht muß. Weil
sich aber ein rechtes Glied der Kirche, so argumentiert Rufin
weiter, sowohl auf die Bibel, in diesem Fall auf Paulus, als
auch auf die Tradition, in diesem Fall auf die Tradition des

apostolischen Symbols, berufen kann und muß, darum kann
sowohl «resurrectio carnis» als auch «resurrectio corporis»
gesagt werden.

Auch wir kommen zur Behauptung der Zweitrangigkeit
der Begriffswahl für das bei àvcccrramç stehende Wort. Wir
kommen aber dazu nicht von der Bejahung einer doppelten
Offenbarungsquelle her (Schrift und Tradition), sondern von
der Erkenntnis aus, daß die Funktionalität eines Begriffs sich

10 F. Kattenbusch, Das apostolische Symbol, 1. Bd. 1894, 4. Kap., II,
3. Anhang.



W. Bieder, Auferstehung des Fleisches oder des Leibes1 111

wandelt, je nachdem der Begriff so oder so Verwendung findet.

.Wer «caro> oder adpH sagt, wenn er von Auferstehung
redet, braucht nicht unter allen Umständen dem Substanzdenken

verhaftet gehliehen zu sein. Gerade wer dem biblischen
Gebrauch von adpS nachgeht, muß sich sagen lassen, in welch
verschiedenartiger Funktionalität dieses Wort Verwendung
finden kann. Wer sich durch E. Käsemanns Schrift: «Leib und
Leih Christi "» in überanthropologisch kosmische Bereiche
gnostischer Aeonenspekulationen einführen läßt, wer dabei
unter adpE auf einmal den kosmischen cppappôç verstehen muß,
der Gott und Menschen trennt, der hegreift von da aus nicht
nur die ganze dämonische Hintergründigkeit des paulinischen
Sarxhegriffs, sondern der wird sich, wenn er die vom AT
her verstehbaren Ausdrücke irâaa actp£ (etwa Luk. 8, 6) oder
aàpg Kai aipa (Matth. 16,17, aber auch 1. Kor. 15, 50) danebenhält,

davor hüten, einen biblischen Einheitsbegriff adpg
herzustellen, um von diesem postulierten Begriff aus alle andern
Aussagen kosmisch dämonologisch gleichzuschalten. So wie
vielmehr im Kaum der Bibel eine in aller einheitlichen
Grundrichtung doch nicht zu übersehende Freiheit der Begriffsverwertung

und -Verwendung herrscht in Abschwächung und
Verstärkung, prägnantem und nicht prägnantem Gebrauch,
ebenso wird der zum Bekenntnis aufgerufene Bibelexeget je
nach Umständen bald diesen, bald jenen Begriff in der
Verantwortung den Texten gegenüber als adäquaten Ausdruck
für die christliche Sache halten. Ob allerdings die Formel
aapKoç àvâaxaaiç die biblische Botschaft von der Auferstehung
der Toten sachgemäß formuliert hat, das ist eine Frage, die
wir trotz der funktionellen Reichweite biblischer Begrifflichkeit

eher zu verneinen geneigt sind. Ein personal sich
auflockern lassendes Denken und Reden wird sich
substanzgefährdete Begriffe verbieten lassen und begrifflich personaler
den Gedanken der Auferstehung zum Ausdruck bringen.

In diesem Zusammenhang darf nicht unerwähnt bleiben,
daß gerade die östliche Kirche, die viel ausgesprochener als
die Westkirche in substanzhaften Kategorien zu denken
gewohnt ist, in Sachen Auferstehung die personhaftere Formulierung

gefunden hat. Hier ist von der àvâaxaaiç veKpûiv gespro-
11 in: Beiträge zur historischen Theologie, Nr. 9, 1933.



T12 W. Bieder, Auferstehung des Fleisches oder des Leibes?

chen, getreu nach 1. Kor. 15,13, und bis in die vertonten Meßtexte

hinein wird bis heute von der «resurrectio mortuorum»
gesprochen und gesungen. So lautet der Symbolteil in der
kürzeren Formel bei Epiphanius, in der irrtümlich dem Athanasius

zugeschriebenen 'Epppveia eîç tö mjgßoXov, im Symbol der
antiochenischen Kirche, im nestorianischen Taufbekenntnis,
im längeren Taufbekenntnis der armenischen Kirche 12. Immerhin

ist auch im Orient die Formel oupicôç àvàataaiç, vertreten ",
was aber nicht hindern konnte, daß die personhaftere Formulierung

àvdOTacnç vEKpâiv ins Nicaeno-Constantinopolitanum
Eingang gefunden hat ".

4.

War aber wirklich, so müssen wir fragen, das in den
Kirchen heimisch werdende Substanzdenken der einzige Grund
dafür, daß die doch gerade von Paulus so leicht sich aufdrängende

Formel àvdcrramç vexpiuv nicht sieghafter sich Bahn
brechen und behaupten konnte? Wir glauben fernerhin eine
christologische und eine polemische Linie aufzeigen zu können,

die es uns weiter begreiflich machen können, daß und
warum der Formel aapxoç àvdaxacnç ein schier unverwüstliches

12 A. Hahn, op. cit., §§ 125, 127, 130, 132, 137.
13 bei Cyrill, im Symbol der apostolischen Konstitutionen, vermutlich

auch im Symbol der Kirche von Laodicäa in Syrien.
11 1. Kor. 15, 50 spricht davon, daß der Mensch, wie er leibt und lebt,

keine Fähigkeit und Möglichkeit hat, Miterbe der Gottesherrschaft zu
werden. Mitherrschen werden und können die Christen erst und nur im
neuen Aeon. Steht aber «dieser Mensch» doch auf in der «Auferstehung»,
so wird hier im unzulänglichen Bild des Aufstehens das Wunder der
Neuschöpfung dieses Menschen von Gott her bezeugt. Indem Gott erweckt,
steht der Mensch auf. Es geht nicht um einen automatischen, nicht um
einen mirakulösen Zaubervorgang. Es handelt sich überhaupt um keinen
Vorgang, sondern um das nicht beschreibbare, sondern nur bezeugbare
göttliche Vorgehen. Und da bleibt immer und immer wieder die Frage
offen, ob nicht bei der Formel capKÔç àvdaTaaiç das göttliche Vorgehen
mit einem wunderlich magischen Vorgang verwechselt wird, werden kann
und muß. — Wird derjenige, der am Kontinuum göttlichen Handelns in
Jesus Christus interessiert ist, die Personidentität zwischen dem
Menschen vor und nach dem Tod an und für sich wichtig nehmen können, weiß

er sich doch «im Leben und im Sterben» gut aufgehoben in den Händen
des Gottes, der diesseits und jenseits der Gräber der das Reichsziel
bringende Gott ist?



W. Bieder, Auferstehung des Fleisches oder des Leibes1 113

Beharrungsvermögen eigen gewesen ist. Wir reden, hier
zuerst von der christologischen Linie.

Ignatius schreibt ad Smyrn. 3,1: «Weiß ich doch und
glaube fest daran, daß er auch nach der Auferstehung im
Fleisch ist.» Der vom Vater (ib. 7,1) oder von sich selber
(ib. 2) erweckte Jesus ist «im Fleisch». Er ist durchwegs ein
crapKocpôpoç (ib. 5, 2). Es geht hier unstreitig um die Realität
des Auferstandenen. Mit sarkischer Ueherbetonung wird diese
Realität unterstrichen, wie schon Luk. 24, 39: «Sehet meine
Hände und meine Füße, daß ich es selbst bin! Rühret mich an
und sehet; denn ein Geist hat nicht Fleisch und Bein, wie ihr
seht, daß ich es habe 15.» Darum heißt Jesus, der Arzt, crotpKiKÔç

re Kai TTveupaxiKÔç (ad Eph. 7, 2), ohne daß gesagt werden könnte,
oh die sarkische Seinsweise Jesus wegen des dort zunächst
stehenden èv crapH pevôpevoç heôç oder wegen des anderwärts
bezeugten «Im-Fleisch-Seins» nach der Auferstehung eignete 18.

Sicher meint das crapKiKÔç in ad Smyrn. 3, 3 den Auferstandenen,

der nach Act. 10, 41 mit den Jüngern, das messianische
Freudenmahl vorwegnehmend, ißt und trinkt.

Der Auferstandene «im Fleisch» ist aber nur der Widerschein

des, um eine in Symbolen der Ostkirche immer wieder
auftauchende Verbalform zu gebrauchen, oapKuubeîç. Die Realität

der Auferstehung entspricht der Realität der Fleischwer-
dung. Die Realität der Fleischwerdung aber wie die Realität
der Auferstehung werden immer wieder soteriologisch
ausgerichtet. Vier Stellen aus Ignatius wollen hier zusammen
gesehen werden: ad Smyrn. 7,1; ad Rom. 7, 3; ad Philad. 5,1;
ad Trail. 8,1. Ad Smyrn. 7,1 bezeichnet Ignatius die Eucharistie

als «Fleisch unsres Heilandes Jesu Christi, das für unsere
Sünden gelitten hat, das in seiner Güte der Vater auferweckt
hat», und ad Rom. 7,3 redet er vom Brot Gottes als dem
«Fleisch Jesu Christi, des aus Samen Davids (Kommenden)»

15 In der ganzen Perikope ist nicht die Leiblichkeit Jesu an und für
sich wichtig, sondern die Funktion des Auferstandenen in dieser seiner
Leiblichkeit: er will als Anfänger der neuen Schöpfung Gottes die alte
Weltgestalt erfassen mit seinem Reden, Nehmen, Segnen, Geben. Besonders

zu beachten sind auch die Anklänge an das eucharistische Mahl
(V. 30. 41—43 nach einem Teil der Handschriften).

16 In ähnlicher Weise redet auch Irenäus (MPG VII, Sp. 549) von
der ïvoapKoç àva\r|<jnç Jesu Christi.



114 W. Bieder, Auferstehung des Fleisches oder des Leibes?

und vom Trank Gottes als «seinem Blut, welches ist
unvergängliche Liebe» (oder: unvergängliches Liebesmahl).
Unverkennbar wird Ignatius im eucharistischen Mahl die Sarx Jesu
gegenwärtig als Sarx des Auferstandenen. Die gekreuzigte
Sarx kennt er nicht anders denn als die Sarx des auferstandenen

und in der Gemeinde gegenwärtigen Herrn, der sich den
Seinen als Gabe anbietet.

Oh hier Ignatius das Johannes-Evangelium literarisch
benützt 17 oder nur im allgemeinen in «geistiger Verwandtschaft»
zu ihm steht1S, unwillkürlich wird hier die Erinnerung wach
an Joh. 6, 51 ff. Wir fassen das bei Joh. Wichtige in ein paar
Punkten zusammen:

1. Was auch immer aâp£ bedeuten mag, Jesus verfügt über
sie (ôv äpdi buboui V. 51).

2. oâpE meint keine Substanz, sondern ((mép...) das Ereignis,

das für das Leben des Kosmos entscheidende Bedeutung
hat, analog dem crujpa in den synoptischen Einsetzungsworten
zum Abendmahl.

3. Entgegen den hier anführbaren religionsgeschichtlichen
Parallelen19 bedeutet «Essen» bei Joh. sakramental reales
Teilbekommen am gekreuzigten, aber zugleich erhöhten und
in der Gemeinde gegenwärtigen Herrn und dem mit ihm
gegebenen ewigen Leben.

4. Das immer wiederkehrende Kcrrub avaOTpcruu aùxov xrj ècrxân]
ppépa20 sichert die sakramentalen Aussagen vor einem magisch
substantiellen Mißverständnis 21.

17 So will es P. Dietze, Die Briete des Ignatius und das Johannes-
Evangelium, in: Theol. Studien und Kritiken, 1905, S. 563 ff.

18 So E. von der Goltz, Ignatius von Antiochien als Christ und Theologe,

in: Texte und Untersuchungen zur Geschichte der altchristlichen
Literatur, XII, 3, 1894.

19 Siehe dazu W. Bauer, Das Johannes-Evangelium, in: Handbuch zum
NT 6, 1933, S. 100 f.

20 Y. 39. 40. 44. 54. — Sogar für R. Bultmann, Das Evangelium des
Johannes, 1941, S. 162, hat die Auferstehun gsverheißung in V. 54 ihren
organischen Platz, auch wenn er das sonstige Auftauchen dieses Satzes dem

Eingreifen des Redaktors meint zuschreiben zu müssen. Auf alle Fälle
liegt, wie die Redaktion des Johannes-Evangeliums erweist, ein eschato-
logischer Leseversuch des sakramental kultischen Abschnitts vor, der
höchst bedeutsame Zusammenhänge von urchristlichem Kult und eschato-
logischer Wirklichkeit aufleuchten läßt.



IV. Bieder, Auferstehung des Fleisches oder des Leibes? 115

5. Die personale Verbundenheit des Glaubenden mit Jesus
ist, wie V. 56 zeigt, das Ausschlaggebende: das wechselseitige
«Bleiben» drückt die in der Mahlgemeinschaft sich zeigende
personale Verbundenheit mit dem gekreuzigten, erhöhten und
gegenwärtigen Herrn aus 22.

6. Wie das «Zerkauen des Fleisches» eine gewagte, aber
sachgemäße Sicherung bedeutete gegenüber einem spirituali-
stischen Mißverständnis des Christusglaubens, so bedeutet
V. 63 noch einmal eine ebenso notwendige Sicherung gegenüber

einem magisch substantiellen Mißverständnis: die Sarx
in ihrer Nichtigkeit, Hinfälligkeit und Sterblichkeit nützt
nichts. Im ganzen Zusammenhang ist offenbar nicht von
irgendeiner Sarx die Rede, sondern von der Sarx Jesu,
losgelöst von dem Pneuma, das «herunterkommt und auf ihm
bleibt» (1,33), losgelöst von dem Pneuma, das einerseits die
reale Verbindung herstellt zwischen Jesus und dem Vater,
andrerseits die Hörer Jesu durch die Worte Jesu zu glaubenden

Jüngern macht. Damit ist alles auf die eine Spitze
zugetrieben: nur das Geschehnis der Offenbarung selber, wie es

vom Vater durch den Sohn kraft des Geistes die Gemeinde
erfaßt, «nützt». Von der Sarx wird also nur legitim gesprochen,
wenn sie nicht als isolierte Substanzgröße auftritt, nicht als
der «den Knochen des menschlichen Körpers umhüllende
Stoff23», sondern dem Geschehnis der Offenbarung dienstbar
wird24. Anders gesagt: nicht der lebende oder sterbende Jesus
an und für sich, sondern der das Geschehnis der Offenbarung
vollziehende Jesus schafft Leben. Darum kann auch niemals
eine Fleischesauferstehung an und für sich Artikel des Glaubens

werden, sondern nur das Geschehnis göttlicher
Offenbarung selber, auf das allenfalls eine solche Formel, anfechtbar

genug, aufmerksam machen kann.
Blicken wir nun von Joh. wieder vorwärts zu Ignatius, so

21 Vgl. auch das «hat ewiges Leben» in V. 54 mit dem <wird um
meinetwillen lebem in V. 57.

22 Daß es sich wirklich um ein personales Verhältnis handelt, zeigt
die Gegenüberstellung von «wer mein Fleisch zerkaut» in V. 54 und <wer
mich zerkaut» in V. 57.

23 W. Bauer, Griechisch-Deutsches Wörterbuch zu den Schriften des

NT und der übrigen urchristl. Lit., 3. Aufl. 1937, Sp. 1239.
24 wie es an der klassischen Stelle Joh. 1,14 der Fall ist.



116 W. Bieder, Auferstehung des Fleisches oder des Leibes?

erhellt hier auf einmal die Wichtigkeit der Genetivverbindung
nàp2 'Iricroö XpKTxoö (ad Rom. 7, 3), adpra toö ouuTnpoç ripüiv
'Ipcroû XptcrxoO (ad Smyrn. 7,1). Gleichzeitig öffnen sich uns
aber auch Wege, die beiden andern noch zu besprechenden
Ignatiusstellen zu verstehen. Ad Pliilad. 5,1 wird das
Evangelium mit «Fleisch Jesu» bezeichnet. Ad Trail. 8,1 heißt es:
«So nehmet nun Sanftmut an und laßt euch neu schaffen durch
Glauben, der des Herrn Fleisch ist, und durch Liebe, die Jesu
Christi Blut ist.» Hier ist die sakramental reale Wirklichkeit
des erhöhten und in der Gemeinde gegenwärtigen Herrn
verkündigungsmäßig untermauert und paränetisch ausgeweitet.
Die frohe Botschaft von den Großtaten des Herrn und der
Aufruf zum Glaubensgehorsam sichern alles sakramentale
Reden und Leben der Gemeinde vor Mystik und Magie.
Andrerseits wird durch die ignatianischen Gleichungen: Glaube

Fleisch Jesu, und: Liebe Blut Christi die Gefahr
moralistischer Abbiegung zu vermeiden gesucht; Glaube und Liebe
können nur von der Wirklichkeit des erhöhten und in der
Eucharistie sich vergegenwärtigenden Herrn her Realitäten
werden.

Wo ist aber bei Ignatius die in Joh. 6 deutlich sichtbar
werdende Linie eschatologischer Zielläufigkeit hingekommen?
Besteht keine Verbindung von dem irgendwie dauernd «sar-
kisch» gesehenen Christus her zum Ereignis der
«Fleischesauferstehung»? Ad Trail. 9, 2 werden die an Christus Gläubigen

nach dem Bild Jesu vom Vater Jesu Christi in Christus
Jesus erweckt werden, ohne den sie das wahrhaftige Leben
nicht haben. Beachten wir hier ganz analog dem zum Joh. 6

Gesagten einmal den gegenwärtigen Besitz des ewigen Lebens
in Jesus, sodann aber die Verheißung des mit der Erweckung
erst gegebenen, wiederum in Christus Jesus verankerten ewigen

Lebens. Gegenwärtiger Heilsglaube und eschatologischer
Auferstehungsglaube gehen sinnvollerweise durchaus zusammen.

Wichtig festzustellen ist aber außerdem, daß der Vater
das Werk der Auferstehung von Christus Jesus vollzieht,
sodann vor allem, daß vom göttlichen Handeln in Christus Jesus
gesprochen ist und nicht von einem in eine Formel gekleideten

Ergebnis dieses Handelns. Dies entspricht der kurz vorher
ausgesprochenen Verkündigung der christologischen Tatsache



W. Bieder, Auferstehung des Fleisches oder des Leibes? 117

r|fép&r| dirö vexpiuv, èfeîpavxoç aùxov xoû itaxpôç. .Wir befinden
uns hier in großer Bibelnähe. Hier will Zeugnis vom Geschehnis

der Offenbarung selber geboten werden. Es ist nicht
einzusehen, wie man allein von da aus, von dieser christologi-
schen Linie aus, in und trotz der Realitätsbetonung, zu einer
Formel wie aapKÔç àvâaxacnç hätte kommen können oder müssen.

Es ist daher noch eine letzte Ueberlegung zu machen.

5.

Alle Aeußerungen über die Auferstehung der Toten liegen
seit 1. Kor. 15 unter dem Sperrfeuer hellenistischer Spirituali-
sten und häretischer Doketen. Darum sind alle Auferstehungsaussagen

nicht nur positive Heilsaussagen, sondern implizite
und explizite polemische Aussagen gegen eine spiritualisie-
rende Unsterblichkeitslehre und einen die Realität Jesu Christi
und damit der Offenbarung selber leugnenden Doketismus.
Mit oder ohne Substanzbegrifflichkeit wird die christliche
Realitätswelt einer andern Realitätswelt gegenüber bekannt.
Hiebei kommt es zu einer merkwürdigen Verflechtung des ganzen

Sachverhalts: auf der einen Seite steht das christliche
Realitätsverständnis dem griechischen Realitätsverständnis
gegenüber und entgegen. Während der Grieche dem vorfind-
lichen und gegenständlichen Sein Realität zuerkennt, wird der
Christ nur einen ganz christologisch gebundenen Realitätsbegriff

bejahen können: real ist das, was Gott durch Christus
schafft. Andrerseits aber erhebt sich die Frage, ob nicht die
kirchlichen Aussagen, indem sie dem Doketismus und
Spiritualismus wehren wollten, doch ihrerseits nicht wieder heimlich

gelebt haben von den Anleihen, die sie bei ihren Gegnern
holten. Die starke Betonung der Sarx Jesu bei Ignatius, die
Prädizierung der àvâXruptç als ëvuapKoç bei Irenaus 25, die
Feststellung, daß Christus die «substantia carnis» empfangen
habe 26, alle diese Aussagen sind gewiß immer auch aus anti-

25 MPG VII, Sp. 549; siehe Anm. 16.
26 MPG VII, Sp. 955. — Es ist mir nicht möglich, zu entscheiden, ob

das MPG VII, Sp. 1233 ff. zum Abdruck gebrachte frgm. XII ex Joannis
Damasceni Parallelis irenäisch oder pseudoirenäisch ist. In ihm wird
gesagt: «Wir also halten am Glauben fest, daß auch die aihpaTa auferstehend
Im folgenden ist dann wörtlich von der àvdaxaaiç xoO aujpaxoç gesprochen,
und der Verfasser unterscheidet ein Verwesen von einem Verderben (hier-



118 W. Bieder, Auferstehung des Fleisches oder des Leibes?

doketischer Absicht heraus gemacht worden und versuchen,
christliches Glaubensgut zu verteidigen. Es ist aber sehr zu
fragen, ob nicht hellenistischer Seinsglaube, enteschatologisie-
render Spiritualismus und oft ans Platte grenzender Moralismus

die die christliche Botschaft verteidigenden Väter der
Kirche so sehr mitbestimmt haben, daß ihre Apologie nicht
mehr ganz glaubhaft sein mußte.

Die Betonung des gegenwärtigen Sterbens und Auferstehens

mit Christus im Anschluß an Rom. 6 brauchte an und für
sich noch keine enteschatologisierenden Folgen zu haben, so
wenig der gegenwärtige Christus dem kommenden im Wege
zu stehen braucht. Verhängnisvoll war vielmehr dies, daß man
den Zusammenhang zwischen dem durch Christi Tod und
Auferstehung schon vollzogenen Sterben und Auferstehen und
dem erst noch in Aussicht stehenden menschlichen Sterben
und Auferstehen nicht mehr wahrnehmen konnte. Verhängnisvoll

war, daß aus den eschatologisch verankerten Heilstatsachen

von Tod und Auferstehung Jesu vergangene Geschehnisse

wurden, neben die dann die «endzeitlichen:» Ereignisse
wie «Fleischesauferstehung und ewiges Leben» nur noch wie
posthume Fakten treten konnten. So wurden Heilsvergangenheit

und Heilszukunft auseinandergerissen, die Gegenwart der
Kirche selber wurde aber eben darum auffangfähig für einen
die Realität der christlichen Botschaft verdünnenden
Spiritualismus.

Vielleicht ist schon die Stellung der Formel oapKÔç àvâcrramç
im Symbol Ausdruck dieses Sachverhalts Sie steht im dritten

Artikel. Das aber ist eben die Frage, ob der Glaube an den
Geist noch verstanden wird als Glaube an den Geist des
kommenden Christus, oder ob infolge der doppelten Ferne von

in an Tertullian erinnernd), um jenes zu bejahen, dieses zu verneinen.
Auf die «Auflösung» des miù|ua folgt dann die «Neubildung». Der ganze
Auferweckungsvorgang wird mit dem im Judentum gebräuchlichen und
die Realität des göttlichen Handelns durch einen organischen Wachstumsvorgang

ersetzenden Begriff des «Wiederauflebens» (dvaßiouv) bezeichnet.
27 Siehe 0. Cullmann, Die ersten christlichen Glaubensbekenntnisse,

in: Theol. Studien, H. 15 1943, S. 41: «Die Auferstehung der Toten, einst
durch die christologischen Bekenntnisse mit der Christi in Verbindung
gebracht (Ignatius, ad Trail. 9), wird von nun an als ein Werk des Geistes

betrachtet... und in den dritten Artikel versetzt.»



W. Bieder, Auferstehung des Fleisches oder des Leibes? 119

Heilszukunft und Heilsvergangenheit auch die Gegenwart
einem andern als dem Geist Christi, eben dem Geist des
Spiritualismus, untergeben war.

Immerhin darf nun gerade hier eines nicht vergessen werden.

Das christliche Glaubensbekenntnis hat ursprünglich mit
ffapKoç àvâcTTacriç geschlossen. Warum ist £uuf]v aidmov nicht als
notwendige Hinzufügung empfunden worden? Einmal war der
Glaube an das ewige Leben eine sich von selbst verstehende
Konsequenz aus dem Glauben an die «Auferstehung des
Fleisches». Sodann wäre die Hinzufügung des ewigen Lebens zu
wenig christliches Schibboleth gewesen gegenüber einer spiri-
tualistischen Zeitgenossenschaft. Die Formel erheischte von
Haus aus eine christologisch eschatologische Interpretation.
Einzelne Symbolformen geben sie, wenn sie das aîwvioç durch
toö péXXovToç aîâivoç ersetzen. Hier wurde begrifflich eine Sicherung

angebracht gegenüber dem Mißverständnis, als ob in die
Formel eine griechische Unsterblichkeitslehre hineininterpretiert

werden könnte. Auffällig und bedeutsam ist es auch, daß
das «aeternam» nie durch «immortalem» ersetzt zu werden
pflegte. So kann doch auch am Ende des dritten so wenig wie
am Ende des zweiten Artikels des Symbols vergessen werden,
daß die bekennende Kirche unterwegs ist dem Herrn entgegen,
der ihr die Gabe seines ewigen Lebens zu geben gewillt ist.

6.

Wer auch zuerst die Formel oapKÔç àvâffTamç geprägt
haben mag: aus antispiritualistischem Glaubensinteresse heraus

scheint sie geprägt worden zu sein. Man wollte damit in
substanzhaften Denkkategorien (siehe unter 2) das zu erwartende

wunderbare Handeln des Erlösergottes am todverfallenen

ganzen Menschen bekennen (siehe unter 3) und ihn damit
mit Christus zusammen in dieselbe göttliche Realität hineinstellen,

die in der Gemeinde des erhöhten und wiederkommenden

Herrn sichtbare Gestalt annimmt (siehe unter 4).
Wenn moderne Liturgien an Stelle der «Auferstehung des
Fleisches» «Auferstehung des Leibes» sagen, so ist mit der
Ersetzung von «Fleisch» durch «Leib» nur dann eine Verbesserung

zustande gebracht, wenn der Artikel von der den
Menschen betreffenden Auferstehung nicht als Schlußmirakel der



120 W. Kaegi, Jacob Burckhardt als Student der Theologie

Kirchengeschichte irgendwo am Rande stehenbleibt, sondern
im strengen Zusammenhang gesehen wird mit dem
fleischgewordenen Gottessohn, der «wahrhaftig» (dXri&djç) auferstand
von den Toten als «der Erstling der Entschlafenen» (1. Kor.
15, 20).

Glarus. Werner Bieder.

Jacob Burckhardt als Student der Theologie
bei Hagenbach und De Wette.1

Die Probe, ob die geistige Welt Jacob Burckhardts, wie
sie sich zu Beginn seines zwanzigsten Lebensjahres gestaltet
hatte, ihr Eigengewicht zu bewähren vermöge, begann für
den aus Neuenburg Zurückkehrenden schon wenige Tage
nach seiner Ankunft in Basel. Das Experiment, ob nicht doch
die Theologie, wenn er sie zu studieren beginne, ihn plötzlich
innerlich packen werde, gestaltete sich um so schwerer, als
der damalige Zustand der Wissenschaften keine schroffen
Alternativen zu stellen schien. Die einzelnen Disziplinen
waren noch viel inniger miteinander verschwistert als später.
Noch viel leichter schien das krude Entweder-Oder durch ein
freundliches Sowohl-Alsauch ersetzt werden zu können. Nie
sind Theologie und Historie so innig verbunden gewesen wie
in der damaligen Phase der protestantischen Wissenschaft.
Und die Männer, die in Basel als die bedeutendsten Lehrer
der Theologie Burckhardt entgegentraten, verkörperten dieses

Zwiegespann der Disziplinen wie wenig andere: De Wette
und Hagenbach. In ihrem theologischen System war der
Gedanke einer Verschmelzung theologischen und historischen
Wissens zu einem Programmpunkt geworden.2 Burckhardts

1 Der folgende Text entspricht einem Vortrag, der im kleinen
Kollegenkreis gehalten wurde. Er stammt aus dem Manuskript zu einem ersten
Band der Biographie Jacob Burckhardts, die der Verfasser auf Grund des

Nachlasses ausarbeitet.
2 Vgl. K. R. Hagenbach, Die theologische Schule Basels und ihre

Lehrer von Stiftung der Hochschule 1460 bis zu De Wettes Tod 1849, Zur
vierten Säcularfeier der Universität Basel im Auftrag der theologischen
Fakultät verfaßt, Basel 1860, p. 57 ff., und Eberhard Vischer, Die Lehr-


	Auferstehung des Fleisches oder des Leibes? : Eine biblisch-theologische und dogmengeschichtliche Studie

