
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 1 (1945)

Heft: 2

Artikel: Der zweite Tessalonicherbrief ein Philipperbrief?

Autor: Schweizer, Eduard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877570

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877570
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


90 E. Schweizer, Der zweite Thessalonicherbrief ein Philipperbrief?

kanaanäische Wesen. Wie sich Theorie und Praxis auch
zueinander verhalten haben mögen, die Einrichtung des Bannes
bestand, und damit wiederum eine Satzung, die der Reichweite
des 6. Gebotes entzogen war.

Das gesetzliche Töten des Schuldigen und das Töten im
Krieg sind die Bereiche, die vom Verbot des Tötens nicht
erfaßt wurden. Von ihnen empfing es eine Einschränkung.

Nach dem unter 1 Ausgeführten ist dies keine willkürliche
oder zufällige Einschränkung, sondern eine, auf die das Gebot

seinem Inhalt nach angelegt war, da das verwendete Verb
räsach gerade das Totschlagen ausdrückt, welches vom Töten
nach Gesetz und dem im Krieg geforderten verschieden ist.

Basel. Johann Jakob Stamm.

Der zweite Thessalonicherbrief
ein Philipperbrief?

l.
Ums Jahr 110 herum schreibt Polykarp an die Philipper,

Paulus habe «Briefe» an sie gerichtet1. Wir kennen nur einen
Philipperbrief. Hat Polykarp das nur aus Phil. 8,1 herausgelesen

2? Oder hat er in merkwürdiger Freiheit die Briefe
an die benachbarte Gemeinde Thessalonich dazugerechnet3?
Oder hat es tatsächlich zur Zeit des Polykarp noch einen
anderen Philipperbrief gegeben? Sollte auch Theodor von
Mopsuestia noch eine richtige Erinnerung an einen solchen
haben, wenn er ausdrücklich bestreitet, daß es mehr als einen
echten Philipperbrief gebe? Sollte Georgius Syncellus einen

'3,2; daß êmcTToXdç nicht singularisch verstanden werden kann, was
philologisch an sich möglich wäre, beweist 13, 2, wo deutlich Singular und
Plural unterschieden werden, aber auch 1. Clem. 47,1; Ign. Eph. 12,2;
Smyrn. 11,3; Pol. 8, 1.

5 Z. B. W. Bauer, Handbuch zum NT, 2. Erg.hd., 1920, z. St. Aber kann
man das wirklich aus Phil. 3,1 schließen? Und könnte Polykarp dann die
Adressaten mahnen, sich in diese Briefe zu vertiefen? (Vgl. schon Th.
Zahn, Geschichte des nt.lichen Kanons, 1. Bd., 1889, S. 815.)

3 Z.B. Bauer, op. cit. (Anm. 2), als Möglichkeit.



E. Schweizer, Der zweite Thessalonicherbrief ein Philipperbrief 91

solchen noch kennen, wenn er den kanonischen als ersten

Philipperbrief zitiert4?
Eine weitere Stelle bei Polykarp kann diese Fragen

vielleicht aufhellen: 11,3 schreibt er: «in quibus (nämlich den

Philippern) laboravit beatus Paulus, qui estis in principio
epistulae eius; de vobis etenim gloriatur in omnibus ecclesiis,
quae den m solae tunc cognoverant; nos autem nondum cogno-
veramus 5.> Die kursivgedruckten Worte sind Zitat. Das zeigt
nicht nur der ungewöhnliche Ausdruck, daß Paulus nicht sie,
sondern sich ihrer rühmt, sondern besonders auch das Präsens

«gloriatur>. Das Zitat stammt aber aus II 1, 4 6. Polykarp
zitiert diesen also als Philipperbrief. Das ist bedeutsam, weil
er überhaupt als erster diesen Brief sicher bezeugt7. Gewiß
ist nicht ausgeschlossen, daß Polykarp meinte, die ihm im
Gedächtnis haftende Stelle stehe im Philipperbrief 8, oder daß er
die Nachbargemeinden als Einheit zusammenfaßte Aber bei-

4 Beides bei W. Bauer, Der Apostolos der Syrer, 1903, S. 37 ff.
5 Der Text ist schwierig und leider nur in einer ziemlich schlechten

lateinischen Version überliefert. Es wurden daher alle möglichen Konjekturen

vorgeschlagen: dmoaToXrR für èinaToXrjç, «evangelii» für «epistulae»,
oder dann wurde «epistulae» als nom. (plur.!) «Empfehlungsschreiben»
gefaßt (alles bei W.Bauer, op. cit. [Anm. 2], z. St.; Th. Zahn, Forschungen
zur Geschichte des Kanons, 4. Bd., 1891, S. 252, Anm. 1; A. v. Harnack,
Patristische Miszellen, Texte und Untersuchungen, NF V, 3, 1900, S. 91; «evan-
gelii» vertritt G. Krüger im Handbuch zu den nt.lichen Apokryphen, 1904,
S. 203; aber nur weil man den Text auf «den Eingang des paulinischen
Philipperbriefes nicht beziehen kann»!). Wenn schon konjiziert werden
muß, ist Harnacks Zufügung eines «laudati» die wahrscheinlichste (op. cit.,
S. 92). Es scheint mir aber, daß man ohne dies auskommt, wenn man nur
erkannt hat, daß ein wirkliches Zitat folgt. Dann ist mit Bezug darauf
festgestellt: «Die ihr am Anfange seines Briefes (erwähnt) seid; nämlich:
(folgt das Zitat).» Jedenfalls wird nur in dieser Gedankenverbindung (mit
oder ohne «laudati») das «etenim» erklärt: das Zitat begründet den
Relativsatz.

6 Mit I und II werden 1. und 2. Thess. bezeichnet.
7 Erst Irenaus zitiert ihn ausdrücklich als 2. Thessalonicherbrief (G.

Milligan, St. Paul's Epistles to the Thessalonians, 1908, S. LXXVII).
8 So z.B. Bauer, op. cit. (Anm. 2), z. St. als Möglichkeit; ähnlich

Milligan, op. cit. (Anm. 7), S. LXXVI. Auch Tertullian, scorp. 13 (Reiffer-
scheid-Wissowa, 1. Bd., 1890, S. 176, 9 ff.) zitiert Stellen aus Phil, als an
die Thessalonicher gerichtet (Zahn, op. cit. [Anm. 2], S. 816, Anm. 2).

9 So meist, z.B. Milligan, op. cit. (Anm. 7), S. LXXVII; Bauer, op. cit.
(Anm. 2), z. St. Zahn, op. cit. (Anm. 2), S. 815 ff., und Einleitung in das



92 E. Schweizer, Der zweite Thessalonicherbrief ein PhilipperbriefV

des ist recht Tinwahrscheinlich. Jedenfalls ergibt der Befund
einerseits, daß Polykarp (und auch Spätere?) mehr als einen
Philipperbrief kennt, andererseits, daß er als erster Zeuge
(irrtümlich oder nach besserer Ueberlieferung?) unseren II
wie einen Brief an die Philipper behandelt. Könnte II tatsächlich

ein solcher sein?

2.

II steht in höchst eigenartigem Verhältnis zu I, wie besonders

William Wrede, der dessen Unechtheit nachweisen wollte,
ausführlich dargelegt hat10. Das kann hier nicht wiederholt,
sondern nur in ganz kurzen Stichworten aufgezeigt werden.
Nur wer in seinem NT einmal an Hand der genannten Arbeit
die wörtlichen und sachlichen Uebereinstimmungen zwischen
I und II unterstreicht, bekommt ein ungefähres Bild der
Verwandtschaft ". Auch die seltsame Aehnlichkeit im Aufbau

NT, 1. Bd., 1906, S. 381, gibt einige Belege für das Zusammenfassen beider
Gemeinden unter dem Oberbegriff «Makedonien». Aber wäre Polykarps
Ausdrucksform tatsächlich wahrscheinlich? Man vergegenwärtige sich das

an einem Beispiel aus der eigenen Umgebung. Wer würde ein Lob, das
der Gemeinde Turgi gilt, auch auf Baden bezieben? Wie schwierig beide
Auswege sind, zeigt auch W. Wrede, Die Echtheit des 2. Thess.briefes,
Texte und Untersuchungen, NF IX, 2, 1903, S. 94 f.

10 Op. cit. (Anm. 9). In II finden sich mehr Parallelen zu I als im ganzen

übrigen NT (S. 14). Eine sorgfältige Geschichte des Problems schreibt
J. Graafen, Die Echtheit des zweiten Briefes an die Thess. (Nt.liche
Abhandlungen, 14. Bd., 5. H.), 1930, S. 1 ff., wo auch Vorläufer genannt werden.

11 Wörtlich gleich (in runden Klammern Abgeändertes, aber sachlich
Verwandtes, in eckigen Klammern die Stellen aus I) : das Brief-Präskript 1, 1.

2a ohne fipiiùv [1,1]; 1,3 und 2, 13: (eùxapmxEîv ocpeiXopev) xw Oew TtdvToxe

irepi (•••) ûpûjv [1, 2; vgl. 2, 13]; 1, 12: xoO Kupiou ppOuv 'Ir|ao0 [3, 13]; 2, 1:
épuiTibjuGv bè ûpâç, àbeXcpoi [5, 12] ; 2, 13 das schon Genannte + dbeXcpoi fifcurri-
pèvoi Cmô (KUptou) [1, 4] und èv äpiaupw [4, 7] ; 2, 14 : eîç Ttepirroiriaiv (bô&rç) •.)
toO Kupiou f)m»v 'IpaoO Xpiaxoû [5, 9] ; 2,15 : axf|KExe [3, 8] ; 2,16 (umgestellt) :

aùxôç bè ô KÙpioç ùpûpv 'Irpjoûç (Xpurxôç) Kai ô ôeôç (ô) itaxpp ppiîiv [3,11] ; 2, 17 :

ùpiûv xàç Kapbiaç und <jxr|pî£ai [3,13] ; 3,1 : Xonrôv [4,1] und (umgestellt) -rrpoa-
eOxtoOe, àbEXcpoi, UEpi f|pû>v [5, 25] ; 3, 5 : ô KÙpioç KaxEuüOvai und ùpûiv
xàç Kapbiaç [3,11. 13] ; 3, 7: aùxoi yàp oïbaxE [2,1] ; 3, 8 : vukxôç bis ûpûiv [2, 9] ;

3,10 (umgestellt) : Kai bis ûpâç [3, 4] ; 3,15 : vooOexeîxe [5,14] ; 3,16 : aùxôç bè

ô (KÙpioç) xfiç EÎpf|vr]ç [5, 23] ; 3,18 ohne irdvxuuv [5, 28], Daneben stehen aber
zahlreiche starke Anklänge ohne buchstäbliche Uebereinstimmung, z.B. 1, 3:
itXeovdSei f| d-fd-rrri [3,12] ; 1, 8 : xoîç pf| eiböcnv üeöv [4, 6] ; 1,11 : ép-fov Ttiaxeujç

[1, 3] ; 3, 8 : köthu Kai pöxürn [2, 9],



E. Schweizer, Der zweite Thessalonicherbrief ein Philipperbrief 93

muß man einmal nach Wrede durchprüfen 12, um festzustellen,
daß in der Tat nirgends sonst bei Paulus ein nur annähernd
gleiches Verhältnis zweier Briefe zu finden ist.

Aber die Abhängigkeit ist keineswegs mechanisch. Nicht
nur daß hie und da völlig frei umgestaltet wird; besonders
interessant ist, daß die entsprechenden Stellen sich im ganzen

I zerstreut finden13. Ein Fälscher müßte also I immer
und immer wieder gelesen haben, bis er ihn dermaßen in sich
aufgenommen hätte, daß ihm die dortigen Formulierungen
unwillkürlich in die Feder flössen14; wieso aber geschah das

nur in einem Drittel von II15 Er müßte auch sehr tief
eingedrungen sein in den inneren Aufbau von I, um trotz aller
Digressionen und Einschübe und Wiederaufnahmen doch im
wesentlichen ähnlich zu konzipieren wie Paulus in I. Je
näher man aber II prüft, desto unbegreiflicher wird die Arbeit
dieses postulierten Fälschers 16. Vor allem läßt sich kein Motiv

finden. Die II eigene eschatologische Partie 2, 1—12 ist
12 Wrede, op. cit. (Anm. 9), S. 17 ff.: z.B. Wiederaufnahme der

Danksagung mit rpreîç 12,13/112,13 (sonst nie bei Paulus).
13 Vgl. Anm. 11.
14 <... setzten sich einzelne Wendungen durch Lesen des aufgeschlagenen

Briefes so im Gedächtnis fest, daß sie sich von selbst auch da
aufdrängten, wo andere Stellen hauptsächlich maßgebend sind» (Wrede, op.
cit. [Anm. 9], S. 84).

15 E. v. Dobschütz, Die Thess.briefe, 1909, S. 45.
16 Für all dies muß verwiesen werden auf die ausführliche und sehr

sorgfältige Ablehnung der Argumente für Unechtheit bei v. Dobschütz, op.
cit. (Anm. 15), S. 33 ff., insbesondere auf die genaue Wortstatistik S. 39 ff.
Gerade in dem ganz eigenen, mit I nicht in Parallele stehenden Abschnitt
2,1—12 erscheint der typisch paulinische Wechsel zwischen 1. Person plur.
und sing.: 2,1 f./5. Auch das etwas merkwürdige aùxoùç ri^âç 1,4 hat in
2. Kor. 10,1 seine paulinische Parallele. Und wie anders sieht doch ein
Laodicenerbrief, aber auch das Verhältnis zwischen Kol. und Eph. aus!
Schwierig ist nur 1,12, obwohl man nicht sagen sollte, es sei unmöglich,
daß Paulus Christus Gott genannt habe. Daß man das sonst in den wenigen

erhaltenen Paulinen nicht findet (Rom. 9, 5 kann wie 2. Kor. 11, 31 auf
den Vater bezogen werden), besagt an sich nicht mehr, als wenn man diesen

Titel in einer Predigt fände und in einem Dutzend anderen des
gleichen Verfassers nicht. Immerhin ist es unwahrscheinlich; doch kann II 1,12
sehr wohl ungenaue Formulierung sein (wie M. Dibelius, Handbuch zum
NT, 11. Bd., 1937, und die Zürcher Bibel, 1935, ohne weiteres übersetzen),
oder der Artikel kann von einem Späteren, dem die Gottheit Christi
feststand, weggelassen sein.



94 E. Schweizer, Der zweite Thessalonicherbrief ein Philipperbrief

so fragmentarisch und verweist gerade bei den entscheidenden

Fragen auf mündliche Belehrung (2, 5), daß sie für uns j

weithin unklar bleibt. Auch wird das Hinausrücken der Pa-
rusie gar nicht betont, wie ja auch I nicht das Gegenteil
behauptet. Und nur um die anstößige Stelle I 4,17 zu umgehen,
nach der Paulus die Wiederkunft Jesu zu seinen Lebzeiten
erwartet, wäre gewiß nicht ein doch so völlig neuer Brief
geschrieben worden, der sich 2,15 ja sogar auf I beriefe. Daß
der Ausdruck ujç bi' ripûiv in II 2, 2 nicht I diffamieren kann, hat
schon Wrede gesehen 17. Warum hätte ferner ein Fälscher, der
I durch einen in der Eschatologie befriedigenderen Brief
ersetzen wollte, so viel durchaus Harmloses aus I weggelassen?
Und wie sollte er in so vielen Kleinigkeiten sich typisch pau-
linischen Stil angeeignet haben 18?

17 Op. cit. (Anm. 9), S. 60.
18 Wenn allerdings gesagt wurde, in II finde sich kein terminus, für

den Paulus sonst eine andere Vokabel verwende (z. B. v. Dobschütz, op. cit.
[Anm. 15], S. 40, wo icplaiç unter B b II fehlt), dann ist übersehen worden,
daß Paulus immer (lOmal; 1. Tim. 5, 24 halte ich nicht für paulinisch) vom
tcplpa redet, während er nur II 1,5 Kplaeuuç (die Lesart biKcuoxpialaç bei
Tischendorf Rom. 2,5 ist schlecht bezeugt) schreibt. Diese Stelle ist
aber exegetisch sehr schwierig. Wieso ist das Leiden der Gemeinde
Anzeichen des gerechten Gottesgerichtes? So, daß die gegenwärtige Unordnung

ein Beweis für das noch nicht erschienene Gericht Gottes ist, also
ein solches erst postuliert (Calvin, Kommentar, z. St.)? Oder so, daß
einfach axiomatisch vorausgesetzt wäre, das Jenseits sei die Umkehrung aller
Werte (Dibelius, op. cit. [Anm. 16 Ende], z. St.)? Oder so, daß diese Leiden

Gott als gerechten erweisen, weil er die, die ihn über alles schätzen
und für ihn eintreten, berufen hat (A. Schlatter, Erläuterungen zum NT,
8. Teil, 1923, z. St.) Oder so, wie 1. Petr. 4,17 es sagt? All das ist doch
sehr gekünstelt! — Nun heißt xplcnç aber zunächst «Scheidung» (vgl. die
Wörterbücher, auch für die Papyri: F. Preisigke, 1924), auch noch Joh. 3,

19 z.B.: das Gericht Gottes besteht eben darin, daß Licht und Finsternis,
Gut und Böse, geschieden wird (vgl. R. Bultmann, Das Johannesevangelium,

1938, S. 113: «indem mit der Doppeldeutigkeit von xplcnç gespielt
wird»; ferner ThWBzNT, 3. Bd., 942 f.). Aber auch Paulus hört diesen
ursprünglichen Sinn mindestens beim Verbum mit (Rom. 14, 5; vgl. z.B. H.
Lietzmann, Handbuch zum NT, 8. Bd., 1928, z. St.). Sachlich wird die Stelle
II 1,5 nur klar, wenn xplcnç als «Scheidung», beziehungsweise doppelsinnig
als «Gerichtsscheidung» verstanden wird. Die Parteien haben sich klar
abgegrenzt als «Bedränger» und «Bedrängte». In fast Anstoß erregender
Weise (A. Jülicher/E. Fascher, Einleitung in das NT, 1931, S. 67 will sogar
wegen dieser Stelle II gerne für unecht erklären) wird von Paulus die



E. Schweizer, Der zweite Thessalonicherbrief ein Philipperbrief1 95

3.

Ist aber unser II paulinisch 19, dann muß das merkwürdige

Verhältnis zu I erklärt werden. Nun ist ja nicht
ausgeschlossen, daß Paulus einige Wochen später 20 als I unseren

Brief geschrieben und viele Formulierungen noch im Kopf
gehabt hätte. Aber ist das wahrscheinlich bei so vielen
wörtlichen Uebereinstimmungen? Ist es anzunehmen z. B. für die
ganz starken Anklänge an I 3, 11—13 in II 2,16 f.; 3,5; auch
1, 3; für wörtlich gleiche Sätze wie I 2, 9b/II 3, 8 b; für das im
NT außer Luk. 1, 79 nur hier, und erst noch in dem bei Paulus
so seltenen Optativ, vorkommende KcrnuS-uvai Man müßte

Grenze zwischen Glaubenden und Nichtglaubenden gerade in diesem Kapitel

gezogen. Darauf hinaus läuft der ganze Zusammenhang. Im Leiden
vollzieht sich also schon jetzt die gerechte Gerichtsscheidung Gottes
zwischen Glaubenden und Nichtglaubenden, damit dann einst (elç tö leitet
zu etwas Neuem über!) jene die Gottesherrschaft erlangten, diese aber
bestraft würden. Kpicnç ist also wegen der in Kpipa nicht mitklingenden
Bedeutung «Scheidung> gewählt. So kann auch diese Stelle nicht gegen
die Echtheit des Briefes angeführt werden.

10 Außer den schon Genannten vgl. z.B. noch: Zahn, op. cit. (Anm. 9),
S. 173 ff.; Milligan, op. cit. (Anm. 7), S. LXXVI ff. (sehr ausführlich); G.

Wohlenberg, Kommentar zum NT, hrsg. von Th. Zahn, 12. Bd., 1909, S. 12ff.;
Graafen, op. cit. (Anm. 10), besonders S. 40 ff.; A. Oepke, Das NT Deutsch,
8. Teilbändchen, 1933, S. 110 f.; 132 ff.; A. Steinmann, Die Briefe an die
Thess. Die heilige Schrift des NT, 5. Bd.), 1935, S. 56 ff.; Dibelius, op.
cit. (Anm. 16 Ende), Schlußexkurs zu II.

20 Doch bereitet auch das Schwierigkeiten. Nach II 2, 2 ist auf Grund
eines oder mehrerer Briefe des Paulus die Meinung entstanden, der Tag
des Herrn stehe unmittelbar bevor (so ist mit A. Oepke, ThWBzNT, 2. Bd.,
S. 540, Anm. 2, u.a. gegen W.Bauer, Wörterbuch zum NT, 1937; F. Guntermann,

Die Eschatologie des hl. Pl., nt.liche Abhandlungen, 13. Bd., 4.—5. Ii.,
1932, S. 51, u. a. zu übersetzen, wie wahrscheinlich auch 1. Kor. 7, 26 und
sicher Hippolyt IV, 19 bei Wrede, op. cit. [Anm. 9], S. 49, Anm. 3). Dazu
braucht es wiederum einige Zeit; denn Paulus ist sich scheinbar nicht im
klaren, ob sein Brief so mißverstanden wurde oder ob gar ein anderer für
paulinisch ausgegeben wurde, hat also die Auskunft von nicht kompetenter

Seite. 3,17 scheint er sich gegen Fälschung zu verwahren; wüßte er
aber Sicheres darüber, griffe er sicher schärfer zu. Dies erschwert auch
die Hypothese, Paulus habe auf Grund neuer Nachrichten den zweiten
Brief dem ersten sofort nachgesandt (vgl. Graafen, op. cit. [Anm. 10],
S. 48 f.); dann müßte unbedingt Fälschung vorgelegen haben, weil I (z.B.
nach 3, 4—6) die erste Fühlungnahme des Apostels mit der Gemeinde ist.
Zur ganzen Schwierigkeit der gewöhnlichen Auffassung vgl. schon
Wrede, op. cit. [Anm. 9], S. 33 f.



96 E. Schweizer, Der zweite Thessalonicherbrief ein Philipperbrieff

dann doch wohl darauf zurückgreifen, daß Paulus ein Konzept

oder eine Kopie nochmals durchlas 21. Aber will man das
wirklich bei Paulus voraussetzen? Ist es ferner leicht denkbar,

daß Paulus seiner Gemeinde einige Wochen später weithin

noch einmal den gleichen Brief verkürzt und in anderer
Version wiederholt, nur um in dem einen eschatologischen
Streitpunkte etwas wirklich Neues zu bieten? Daß darin keine
frisch eingetroffenen Nachrichten erwähnt werden und I
4,13 ff. auch nicht gerade ein solches Mißverständnis, wie
II 2,2 andeutet, hervorrufen sollte22, macht die Sache nicht
wahrscheinlicher. Und warum hätte dann Paulus nicht auf
die richtige Interpretation jener Stelle in I das Hauptgewicht
gelegt23, wenn er denn schon nochmals den ganzen ersten
Brief durchlas oder wenigstens durchdachte? Man sieht: diese
nicht ganz unmögliche Annahme ist mindestens recht
undurchsichtig.

Adolf von Harnack 24 hat darum die Hypothese aufgestellt,
II sei an eine judenchristliche Minderheit in der Gemeinde
gerichtet und zugleich mit I geschrieben. Diese Lösung ist
bestechend. Mit einem Schlag erscheint das merkwürdige
Verhältnis geklärt. Zwei Briefe, die zur gleichen Zeit geschrieben
sind, haben selbstverständlich weithin gleiche Formulierungen.

Auch Thema und Aufhau werden sich ähneln, wie jeder
weiß, der schon mehrere Briefe ähnlicher Art nacheinander
schrieb. Die starke Verwendung at.licher Terminologie, der
sonst schwer zu erklärende Ausdruck cmapxn 25 in 2, 13 werden

21 So z.B. Zahn, op. cit. (Anm. 9), S. 178. Gegenargumente auch Graa-
fen, op. cit. (Anm. 10), S. 52.

22 So schon A. v. Harnack, Das Problem des 2. Thess.briefes, Sitzungsberichte

der kgl.preuß. Akademie der Wissenschaften, 1910, S. 563, 568,
571 (auch zu II 3,6—16, wo nirgends Verschlimmerung der Verhältnisse
angedeutet ist).

23 So schon Zahn, op. cit. (Anm. 9), S. 167.
24 Op. cit. (Anm. 22), S. 560 ff.
25 So ist zu lesen. 'Au' àpxnç ist zwar gut bezeugt: aber während Paulus

6mal àuctpxf] braucht, kennt er weder den Ausdruck du' àpxpç (der ohne
weiteren Zusatz die ewige Erwählung bezeichnen müßte) noch die Sache.

Gottes Wahl ist bei ihm das geschichtliche Ereignis der Berufung zum
Glauben. Selbst Rom. 9, 11 und Gal. 1,15 (at.liche Parallelen!) wird nur
von Gottes Entscheidung von Mutterleib an geredet. Uebrigens wäre dann
auch das év schwer zu erklären. Die Korrektur hingegen ist wohl begreif-



E. Schweizer, Der zweite Thessalonicherbrief ein Philipperbrieft 97

dann sinnvoll. Daß die ursprünglich vollere Adresse korrigiert

wurde, indem man die einschränkende Zufügung tüjv èk

trepiToiafîç (o. ä.) wegließ, ist keine große Schwierigkeit. I 5, 27

läßt sich gut erklären bei Annahme zweier Gruppen in der
Gemeinde. Die ganz verschiedene Akzentuierung in I 5 und
II 2 ist viel besser zu begreifen bei Annahme verschiedener
Adressaten. Auch daß die Judenchristen eher «Kenner» in
apokalyptischen Dingen sind als die heidenchristliche
Hauptgemeinde, ist zuzugeben.

Und doch läßt sich diese These nicht halten. Wie sollte
ein Paulus, der Gal. 2, 11—14 geschrieben hat, eine solche
judenchristliche Sondergemeinde dulden, ja die Existenz einer
solchen und ihre Stellung zur Gesamtgemeinde mit keinem
Worte streifen 2e? Wie sollte er dazu kommen, I, dessen Kenntnis

er doch nach I 5, 27 bei ihnen voraussetzen muß, weithin
zu übernehmen? Dann könnte aber auch der II 2, 2 erwähnte
Brief nicht der mißverstandene I, sondern müßte sicher eine
Fälschung sein; denn daß Paulus nur hypothetisch annähme,
sie könnten das aus einem (falschen) Brief herausgelesen
haben, ist doch wohl nicht anzunehmen. Warum fährt er aber
dann nicht schärfer drein? Auch der Verweis auf frühere
Briefe in 2,15 wäre dann schwieriger zu erklären, und die
(gegenüber Matth. 18, 15 ff. etwa noch sehr zurückhaltende)
Aufforderung zur Kirchenzucht in II 3, 6 ff. macht doch ganz
den Eindruck, an eine Gesamtgemeinde gerichtet zu sein. Das
Rätsel ist auch durch Harnacks scharfsinnige Hypothese nicht
gelöst Und doch werden wir sehen, wie Wrede und Har-

lich, weil man die Erwählung gern als ewige Erwählung verstand. 'Airotpxri
bezeichnete dann die Gläubigen aus Israel und enthielte also versteckt die
Adresse des Briefes.

26 Harnack, op. cit. (Anm. 22), S. 566, Anm. 1 befriedigt gar nicht.
27 Vgl. Jiilicher, op. cit. (Anm. 18 gegen Ende), S. 67; Graafen, op. cit.

(Anm. 10). Graafens eigene Hypothese, I sei in der ersten Freude über
die guten Nachrichten aus Thessalonich, II einige Tage später in
nüchternerer Betrachtung an die gleiche Gemeinde geschrieben (S. 50 f.),
erscheint allerdings noch viel unwahrscheinlicher. Wer will glauben, daß
Paulus in der ersten Freude die Schwärmer von II 2, 2 derart vergessen
hätte, daß er mit I ihrer Schwärmerei eher noch neue Nahrung gab, als
sie dämpfte? Daß in diesen wenigen Tagen neue Nachrichten eintrafen,
lehnt Graafen selbst (S. 48 f.) als sehr unwahrscheinlich ah.



98 E. Schweizer, Der zweite Thessalonicherbrief ein Philipperbrief1

nack uns das entscheidende Wegstück zur Lösung hin schon
gebahnt haben.

4.

Wir rekapitulieren: Polykarp kennt mehrere Philipperbriefe,

er zitiert eine Stelle unseres II (als ältester Zeuge für
diesen!) als an die Philipper gerichtet. Wrede zeigte die
außerordentlich nahe Verwandtschaft von II mit I, die die alte
Annahme seiner späteren Abfassung durch Paulus fast undenkbar

erscheinen läßt. Ernst von Dobschütz u. a. haben
nachgewiesen, daß paulinische Autorschaft dem Brief schwerlich
abzuerkennen ist. Harnack hat die Frage weiterverfolgt und
festgestellt, daß II dann aber kaum zu verstehen ist, außer
wenn er zu gleicher Zeit wie I geschrieben ist2S, jedoch
gerade wegen der Wiederholungen und der verschiedenen
Akzentuierung in der eschatologischen Frage 29 an andere
Empfänger. Diese müssen Paulus schon näher bekannt sein; denn
wenn auch Zeichen eines herzlichen Verhältnisses zu ihnen
nicht fehlen so, sind doch alle Abschnitte von I weggelassen,
die den Brief als erste Fühlungnahme mit einer neugegründeten

Gemeinde erscheinen lassen. Wenn aber I und II fast
zu gleicher Zeit entstanden sein müssen, wie es das nahezu
eindeutige Ergebnis der gesamten Forschung trotz aller
Verschiedenheit der Lösung ist, und wenn der Adressat nicht die-

28 Darin sind sich mehr oder weniger alle einig. Nach G. Hollmann
(1904) hat es Jülicher schon 1906 so formuliert: «Um psychologisch die
starke Aehnliehkeit glaubhaft zu machen, kann man die zwei Briefe nicht
nahe genug aneinanderrücken, je näher sie aber liegen, um so unbegreiflicher

wird es. daß Paulus 2. Thess. schreibt, als ob 1. Thess. nicht
existierte:» (nach Graafen, op. cit. [Anm. 10], S. 4, Anm 7 und S. 10).

29 Daß daraus nicht auf verschiedene Verfasser geschlossen werden
muß, zeigen Luk. 21, 34—36 und Apk. 22,12. 20 nach einer langen Reihe von
Vorzeichen (vgl. v. Dobschütz, op. cit. [Anm. 15], S. 33, 38 f.; Milligan, op.
cit. [Anm. 7], S. LXXXVff.; Steinmann, op. cit. [Anm. 19] S. 57; Guntermann,

op. cit. [Anm. 20], S. 121; F. Tillmann, Die Wiederkunft Christi
nach den paulinischen Briefen, 1909, S. 61 f.; Graafen, op. cit. [Anm. 10],
besonders S. 49 ff.).

30 Das eùxapioxeîv à(pei\opev ist gerade in 2,13 (nach 10—12!) der
Ausdruck innersten Gedrungenseins, nicht höflicher Pflicht, wie es
vielleicht 1, 3 noch mißverstanden werden könnte, aber wohl schon durch das
Kaûibç ftSiöv éariv abgewehrt werden soll. Vgl. aber auch 1, 4. 7 (ped' f|gûiv).
10b. Ha; 2,1a. 5.13; 3,1.4.7.



E. Schweizer, Der zweite Thessalonicherbrief ein Philipperbrief 99

selbe Gemeinde, aber noch weniger eine Sondergemeinde in
Thessalonich sein kann, dann kommt als solcher nur eine
einzige Gemeinde in Frage: Philippi.

Ein solcher Philipperbrief muß aber ungefähr zur Zeit von
I geschrieben worden sein. 2. Kor. 11, 9 erzählt uns nämlich,
die Brüder aus Makedonien hätten des Paulus Mangel in
Korinth ausgefüllt. Dazu gehörten sicher die Philipper
(Phil. 4,15), wenn sie es nicht allein waren. Wie hätten aber
die Philipper ihm etwas geschickt, ohne von seinem
Aufenthaltsort und den näheren Verhältnissen etwas zu wissen?
Und wie hätte Paulus der Gemeinde Philippi, mit der er in so

enger Verbindung stand (Phil. 1,5; 4,16), nicht mindestens
einen Gruß mitgeschickt, wenn doch schon ein Bote in die
benachbarte Gemeinde Thessalonich zog? Paulus hat also
gewiß ungefähr in jener Zeit einen (kürzeren oder längeren)
Philipperbrief geschrieben, der uns (wenigstens unter diesem
Namen) nicht erhalten ist31.

Wenn Polykarp sich nun nicht geirrt oder ungenau
formuliert, wenn er unseren II tatsächlich als Philipperbrief
gekannt hätte? Alle bisher genannten Schwierigkeiten
verschwinden dann: Unser II ist zugleich mit I geschrieben und
demselben Boten mitgegeben worden, aber als Brief an die
Philipper. Daß die Adresse geändert worden ist, bildet keine
unüberwindliche Schwierigkeit. Wir wissen aus Kol. 4,16,
wie Briefe in benachbarten Gemeinden ausgetauscht und
gewiß auch kopiert worden sind. So kann auch dieser Philipperbrief

ins Archiv der Gemeinde Thessalonich gekommen und
dort später als 2. Thessalonicherbrief angesehen worden sein;
sei es, daß schon der erste Abschreiber die für seine Gemeinde
störende Ortsbezeichnung (oder auch das ganze Brief-Präskript)

wegließ 32, sei es, daß ein Späterer, der den Brief in
Thessalonich vorfand, die scheinbar falsche (auch seinen
Lokalpatriotismus nicht befriedigende) Ortsbezeichnung
änderte. Bei gleichzeitiger Abfassung ist die starke Aehnlichkeit
in Aufbau und Formulierung ganz natürlich. Aus Phil. 4,16
wissen wir, daß die Philipper Paulus zweimal Unterstützungen

nach Thessalonich sandten, für die Paulus gewiß auch

31 Vgl. Anm. 42.
32 Vgl. die Textüberlieterung in Eph-1, 1.



100 E. Schweizer, Der zweite Thessalonicherbrief ein Philipperbrief?

(mündlich oder brieflich) gedankt hat, so daß also unserem
Brief schon ein ziemlich reger Verkehr vorangegangen ist.
Verständlich ist jetzt 2, 2 und vor allem auch 2,15, wo èma-ro-

Xfjç ja nicht den bestimmten Artikel bei sich hat, also eher auf
mehr als einen Brief hinweist. Verständlich ist, daß Paulus
Philippi nicht wie Thessalonich als eine Gemeinde begrüßt,
mit der er den ersten brieflichen Kontakt aufnimmt. Verständlich

ist, daß er seit seinem Weggang schon verschiedentlich
Nachrichten aus der Gemeinde erhalten hat. Verständlich ist,
daß er einer Gemeinde gegenüber, in der er länger 33 weilte,
und mit der er schon mehrmals verkehrte, stärker auf die
Schrift zurückgreifen34 und von schwierigeren eschatologi-
schen Fragen reden kann. Verständlich ist jetzt, wieso Paulus
in I 4,13 ff. das Wissen von II 2, 5 nicht voraussetzen kann 35.

Verständlich wird jetzt d-n:apxf|. Sie sind die àirapxf] MaKe&ovîaç
Kai 'Axaîaç, die Erstlingschaft Europas, ja der eigentlichen,
weltweiten Völkerschaft.30 Möglich ist jetzt sogar, in II 2, 6 zu

33 Vgl. Act. 16, 12: fpiëpaç-nvctç und 16,18: iroMàç f|pëpaç.
34 Nach Act. 16,19—21 sind es gerade die Heiden, die die Apostel als

Juden verfolgen, so daß eher auf eine im ganzen judenchristliche
Gemeinde zu schließen und die at.lich-jüdische Formulierung in II begreiflich

ist. Vielleicht ist auch die Vorliebe für KÙpioç in II darauf
zurückzuführen; doch vgl. ebenso I 2,19 neben 1, 3 und Graafen, op. cit. (Anm. 10),
S. 28 f. In der nach I 1,9 heidenchristlichen Gemeinde Thessalonich
dagegen sind es nach Act. 17, 5 umgekehrt die Juden, die die Verfolgung in
Angriff nehmen (wenn sie freilich auch von Heiden fortgeführt wird:
12,14), so daß dort der Ausfall 12,15 f. wohl verständlich wird. Daß
zehn Jahre später nach Phil. 3, 3 f. wahrscheinlich (sicher ist dieser Schluß
ja nicht) die Gemeinde mehrheitlich heidenchristlich ist, nach 3, 2. 9 aber
immerhin wohl in Gefahr der Judaisierung sich befindet, kann nicht viel
besagen.

35 Wrede, op. cit. (Anm. 9), S. 65, Anm. 1: «Paulus erinnert sich...
nicht an seine früheren Belehrungen,... ein Teil der Thessalonicher
offenbar ebensowenig,.. und das ist noch merkwürdiger.»

30 So wird dnapxfi von den Erstbekehrten einer Gegend gebraucht:
Rom. 16,5; 1. Kor. 16,15. Daß Paulus die Bezeichnung der Gegend hier
wegläßt, ist denkbar, wo es sieh doch um einen ganz großen Abschnitt der
Missionsgeschichte handelt. Ebenso absolut formuliert er ja Phil. 4,15
(doch gewiß nicht nur vom Standpunkt der Leser aus, wie Dibelius, op.
cit. [Anm. 16 Ende], z. St. gegen Lohmeyer meint): év dpxh xou euayyeXiou,

was mit Act 16, 6—10 zusammen zeigt, wie stark Paulus den Uebergang
nach Europa als Neuanfang, ja recht eigentlich als Beginn der
weltweiten Mission verstanden hat.



E. Schweizer, Der zweite Thessalonicherbrief ein Philipperbrief?

übersetzen, wie es dem Wortlaut entspricht: «Jetzt wißt ihr»

(was ihr bei meiner Anwesenheit noch nicht wußtet), nämlich

durch den unterdessen erfolgten gegenseitigen Verkehr
zwischen Apostel und Gemeinde. Solche Fragen können nicht

nur, sondern müssen schon durch die zu Paulus gesandten
Boten auf mündlichem oder schriftlichem Wege zwischen
ihnen bewegt worden sein, wenn denn II 2, 1—12 an diese
Gemeinde gerichtet ist.

5.

Gewiß, auch diese These ist nicht ganz ohne Schwierigkeiten.

Daß allerdings das Bild der Adressaten in I und II
dasselbe sei, ist reine Gewohnheitsannahme. Die gleichen
Züge beschränken sich fast durchwegs auf Allgemeinheiten,
die nahezu überall zu finden wären: daß Paulus dankt (I 1,

2; 2, 13/111, 3; 2, 13) für ihren Glauben, ihre Liebe, ihre Hoffnung

(I 1, 3/II 1, 3 f., wo das dritte Glied in V. 4 aber nur
angedeutet ist), daß sie im Glaubensleben zunehmen sollen, woran

Paulus nicht zweifelt (I 4,1.10 «zunehmen»/II 2,15.17;
3, 3 f. «stehet!»), daß er ihnen Gebote gegeben hat (I 4, 2 «Er-
mahnungen»/II 2, 15 «Ueberlieferungen»), daß sie nicht für
das Zorngericht bestimmt, sondern erwählt sind (I 1, 4; 5, 9/

II 1, 7. 9 f.; 2, 13). Anderes, was auf den ersten Blick eine
gleiche Situation vorauszusetzen scheint, zeigt bei genauerer
Betrachtung gerade den Unterschied beider Gemeinden. Die
Trübsal, die die Adressaten vorbildlich ertragen, ist in I schon

vergangen (1, 6 f. beidemal Aorist37), in II noch andauernd
(1, 4—6 dreimal Präsens). Daß Paulus an beiden Orten
seinen Unterhalt selbst verdiente, dient hier zur Selbstverteidigung

(I 2, 9), dort zum Vorbild (II 3, 8). Die Mahnung, still
zu arbeiten, wird I 4, 11 f. als allgemeine Mahnung der ganzen

Gemeinde gesagt im Hinblick auf die Missionspflicht den
Ungläubigen gegenüber, II 3, 11 f. aber als Gebot für
Einzelne, die sonst durch die Gemeinde gezeichnet und von der
Unterstützung ausgeschlossen werden sollen. Aber noch
weitere, starke Unterschiede sind festzustellen: In II fehlt der

37 I 3, 3 f. ist vermutlich mit v. Dobschütz, op. cit. (Anm. 15), z. St.,

auf Paulus zu beziehen; aber auch wenn damit die Leiden der Thessaloni-
cher gemeint wären, besagte es nichts dagegen, daß sie schon in der

Vergangenheit liegen.



102 E. Schweizer, Der zweite Thessalonicherbrief ein Philipperbrief?

Hinweis auf die Kraft, in der Paulus bei ihnen «unter viel
Kampf» missioniert hat (1, 5; 2, 2), die Verteidigung seines
Apostolats (2, 3—8.10—13), der Ausfall gegen die feindliche
Judenschaft (2, 14—16, vgl. Anm. 34), das Verlangen und die
Pläne des Apostels, sie wiederzusehen (2, 17 f.; besonders,
daß 3, 10 in einem 2. Thessalonicherbrief weder positiv noch
negativ wiederaufgenommen wäre, bliebe unbegreiflich), die
Warnung vor Unzucht- (und evtl. Geld-) Sünden, die in I
den Inhalt der von Paulus gegebenen Gebote ausmacht (4,
3—8), die Erwähnung der Vorsteher (5, 12). Ganz besonders
aber ist in I eine Gemeinde vorausgesetzt, die Zweifel hegt
in Bezug auf die Parusie (4, 13 ff.), die aufgerufen werden
muß, zu wachen und nüchtern zu sein (5, 6), den Geist nicht
zu dämpfen und Prophétie nicht zu verachten (5, 19 f.), in II
aber eine Gemeinde, die in der Gefahr unnüchterner Ekstase
steht (2, 2), der auch das Verfolgungsleiden zur Anfechtung
werden zu wollen scheint (1, 4 ff.; 2, 11 ff.; 3, 2).

Aber auch, daß umgekehrt das Bild der Gemeinde, das uns
der Philipperbrief bietet, nicht mit dem von II übereinstimme,
kann nicht behauptet werden. Daß die eschatologischen Fragen

des II gute zehn Jahre später 38 nicht mehr so akut sind 30,

ist selbstverständlich. Daß sich die Gemeinde in diesem Jahrzehnt

weiterentwickelt, ihr Hauptbestand sich vielleicht auch
mehr von Juden- zu Heidenchristen verschoben hat40, ist
ebenso natürlich. Daß die Herzlichkeit, die sich im Lauf dieser

Jahre zwischen Apostel und Gemeinde herausgebildet
hat, in unserem Anfangsbrief noch nicht so deutlich hervortritt,

ist wohl begreiflich. Einige Parallelen seien nur kurz
angemerkt, ohne daß bei dem großen zeitlichen Abstand
Gewicht darauf gelegt werden kann: Die nächste Parallele zum
Abschnitt II 1, 5 ff. findet sich in Phil. 1, 28 (sachlich und
terminologisch!). Daß auch die Philipper leiden mußten, zeigt
Phil. 1, 29; daß sie der Ruhm des Paulus sind: 2, 16; 4, 1 (vgl.
II 1, 4); daß sie ihn nachahmen sollen: 3, 17 (II 3, 9). Schwierig

scheint nur der Satz II 3, 8: «Auch haben wir nicht um-

38 Vgl. die Chronologie z.B. bei Jülicher, op. cit. (Anm. 18 gegen
Ende), S. 41—43, für unsere Briefe: S. 58 und 121.

39 Vgl. immerhin Phil. 3, 20 f.
40 Vgl. Anm. 34.



E. Schweizer, Der zweite Thessalonicherbrief ein Philipperbrief? 103

sonst Brot gegessen bei jemandem, sondern in Mühe und
Beschwerde Nacht und Tag arbeitend, um nicht einen von euch

zu beschwerend Ist das mit Phil. 4, 15 f. zu vereinen: «Aber
auch ihr wißt, ihr Philipper, daß am Anfang des Evangeliums,
als ich aus Makedonien auszog, keine Gemeinde mit mir
Gemeinschaft hatte auf Rechnung des Gebens und Empfangens
als ihr allein, weil ihr mir ja sogar in Thessalonich (schon)
einmal, nein, zweimal zu meinem Bedarf sandtet»? Man wird
diesen Satz aber genauer ansehen müssen: erst nach seiner
Abreise aus Philippi (zuerst sagt er sogar, den Anfang mit
den beiden Sendungen nach Thessalonich übergehend: aus
Makedonien!) begann diese gegenseitige «Rechnung». Es kann
also nicht nur, es muß sogar, wenn Paulus nicht ganz
nachlässig schrieb, vorausgesetzt werden, daß er somit in Philippi
selbst seinen Unterhalt noch nicht aus der Mitte der
Gemeinde empfing41. Und wollte man sagen, den Philippern
gegenüber, die ihm schon zweimal etwas geschickt hätten, sei
jedenfalls der Satz II 8, 8, auch wenn er dem Wortlaut nach
richtig sei, doch nicht allzu überzeugend, dann darf nicht
vergessen werden, daß er in einem Thessalonicherbrief (wie übrigens

auch schon der allerdings gegen eine andere Front
gerichtete Satz I 2, 9) noch viel weniger überzeugend wäre. Hat
doch Paulus in Thessalonich, wo er (falls Act. 17, 2 nicht
falsche Ueberlieferung ist) nur drei Wochen weilte, zwei
Sendungen aus Philippi entgegengenommen, die der Gemeinde
nicht verborgen bleiben konnten 42. Auch dieser Satz kann also
kein wirklicher Gegengrund sein.

41 Auch wenn Act. 16,15 gute Ueberlieferung ist (Wirbericht), ist
damit nur gesagt, daß Paulus im Hause der Lydia wohnte, nicht aber,
daß er dort auch sich umsonst verpflegen ließ. Außerdem kann dies ganz
am Endo seiner Wirksamkeit in Philippi geschehen sein. Das Gläubig-
werdon und der Unterricht bis zur Taufe, die Paulus nicht leichthin gab
(1. Kcr. 1,14—17!), brauchen wohl einige Zeit, und direkt an 16,15
anschließend wird die Episode erzählt, die den Abschluß seines Bleibens in
Philippi mit sich brachte.

2. Kor. 11, 7—9 zeigt, daß in einem solchen Fall eine Selbstverteidigung

wie I 2, 9 wohl möglich ist; als Mahnung für andere aber, sich nicht
aus Faulheit unterstützen zu lassen, wäre der Satz in einem Thessalonicherbrief

doch schwerlich am Platz. Nach unserer Auffassung wäre die
Sendung von 2. Kor. 11, 9 die (gemeinsame?) Antwort der Philipper (und
Thessalonicher?) auf II (und den zu gleicher Zeit abgesandten I?),



104 E. Schweizer, Der zweite Thessalonicherbrief ein Philipperbrieff

6.

Wir schließen ab: Wenn II zu gleicher Zeit wie I
geschrieben und demselben Boten mitgegeben wurde als Brief
an die Philipper, dann wird das größte Rätsel dieses Briefes,
die nahe Berührung und die individuelle Ausprägung gegenüber

I plötzlich durchsichtig, dann werden aber auch allerhand

kleinere Rätsel gelöst, dann erscheint die älteste Stelle,
die II erwähnt, nicht als ein Irrtum, sondern als gute Ueber-
lieferung43, dann werden auch die Aussagen Polykarps und
die Andeutungen anderer von mehr als einem Philipperbrief
bestätigt ". Wir wollen nicht behaupten, unsere Hypothese sei

worin Paulus (I 3,7; II 3,2) von seiner Not berichtet. Nach der alten
Auffassung müßte nach II nochmals eine Gesandtschaft aus Makedonien
zu Paulus gezogen sein, da er ja in II von der Sendung noch nichts
erwähnt.

43 Wenn Polykarp diesen frühesten Brief meint, könnte auch die
Bemerkung, die Gemeinde von Smyrna (so ist natürlich mit A. v. Harnack,
Geschichte der altchristlichen Literatur, 2. Teil, 1. Bd., 1897, S. 344, Anm. 1,

gegen Zahn, op. cit. [Anm. 5], S. 253 ff. zu verstehen) sei damals noch
nicht gegründet gewesen, richtig sein, auch wenn die Gemeinde in dem

langen ephesinischen Aufenthalt des Paulus auf der dritten Reise
entstanden wäre, wie meist angenommen wird. Doch wissen wir zu wenig
darüber, um etwas Sicheres daraus schließen zu können.

43 Nur ganz am Rande möchte ich noch anmerken, daß es nicht völlig
ausgeschlossen wäre, daß sogar die syrische Stichometrie (E. Preuschen,
Analecta, 2. Bändchen, 1910, S. 68; besser und in der Anordnung des

Manuskripts gedruckt: Bauer, op. cit. [Anm. 4], S. 34) noch unseren II
sowohl als Philipperbrief (die Numerierung wäre weggelassen, weil sonst
nirgends mehr 1. und 2. Phil, unterschieden werden) als auch als 2. Thess.-
brief aufführt. Die Stichen sind auch sonst fehlerhaft: Johannes müßte
etwa 1937 statt 1737 Stichen zählen, auch die Additionen stimmen nicht mit
den Einzelposten überein (Th. Zahn, Neue kirchl. Zeitschrift 1900, S. 794 f. ;

Bauer, op. cit. [Anm. 4], S. 35). Die richtige Stichenzahl 118 2. Thess.)
könnte nach dem vorangehenden 318 verschrieben sein. Zahn zeigt (S. 795),
daß Dittographie, wie gewöhnlich angenommen wird, immerhin auch
nicht ganz einfach zu erklären ist: «Es scheint demnach ein apokrypher
Philipperbrief neben dem kanonischen zu stehen.» Daß Phil, und Thess.
noch lange im Kanon zusammenstanden, hat Zahn, op. cit. (Anm. 2), 1. Bd.,
S. 816, 2. Bd., 1890, S. 349 ff. nachgewiesen. Bauer schließt ohne Entscheid
zwischen der Möglichkeit eines nicht leicht zu verstehenden Abschreibefehlers

beim Syrer und der Existenz eines apokryphen Philipperbriefs,
der vorübergehend einen Bestandteil der Bibel gebildet hat: «Hoffentlich
werden wir auf diesem dunkeln Gebiet noch heller sehen lernen.»
Vielleicht tun wir es schon. — Die seltsame Formulierung bei Origenes



W. Bieder, Auferstehung des Fleisches oder des Leibes1 105

die einzig mögliche. Wir sind uns klar darüber, daß sie im
strengen Sinn nicht bewiesen werden kann, weil wir zu wenig
wissen über die Gemeinde Philippi und ihren Verkehr mit
Paulus in der ersten Zeit. Aber die genannten Probleme
erfordern auf alle Fälle eine Hypothese. Auch wer bei der alten
Annahme eines 2. Thessalonicherbriefes bleiben will, muß zu
einer solchen greifen, um die durch die Eigenart des Textes
gestellten Fragen zu beantworten. Es kann nur die Frage
sein, welche Antwort die wahrscheinlichste ist; und da
erscheint uns allerdings unsere Annahme als die einleuchtendste,

die alle wesentlichen Schwierigkeiten löst45, ohne
schwerwiegende neue Rätsel zu bringen. So dürfte sie für die
wissenschaftliche Diskussion eine brauchbare Arbeitshypothese
bilden.

Neßlau/St. Gallen. Eduard Schweizer.

Auferstehung des Fleisches oder des Leibes?

Eine biblisch-theologische und dogmengeschichtliche Studie.

1.

In den mir zur Verfügung stehenden Liturgien schweizerischer

Kantonalkirchen wird der die Auferstehung der Toten
betreffende Passus im sog. Apostolischen Glaubensbekenntnis
verschieden formuliert: «Auferstehung des Fleisches» (Aar-
gauer Litg. 1903), «la Résurrection de la chair» (Genfer Litg.
1875), «Auferstehung des Leibes» (Glarner und Bündner Litg.
1868; Zürcher Litg. 1885; Berner Litg. 1888; St. Galler Litg.

c. Celsum III, 20 (Die griech. christl. Schriftsteller, 1. Bd., S. 217,11) : xf|
Trpoç 0a<Ta\oviKeîç, als kennte er nur einen Thess.brief, hat neben II, 65

(vgl. auch 50; op. cit., S. 188,1 und 172,21), wo ausdrücklich der erste
Thess. erwähnt wird, nichts zu sagen.

45 I 5, 27 ist trotz dem allerdings auffälligen évopid&n bei einem ersten
Brief (es ist überhaupt der erste uns erhaltene Paulushrief) auch
verständlich, ohne daß Spaltungen in der Gemeinde angenommen werden
müßten: weder ist selbstverständlich, daß der Brief in der
Gemeindeversammlung vorgelesen wird, noch daß alle Glieder (Alte und Kranke,
I 4,13!) dorthin kommen können. Aber auch wenn es gewisse Spannungen
gegeben hätte in Thessalonich, berührte das unsere Hypothese gar nicht.


	Der zweite Tessalonicherbrief ein Philipperbrief?

