Zeitschrift: Theologische Zeitschrift
Herausgeber: Theologische Fakultat der Universitat Basel

Band: 1 (1945)

Heft: 1

Artikel: Alexandre Vinet und Félicité de Lamennais in ihrem Verhaltnis zum
Liberalismus und zum Sozialismus

Autor: Staehelin, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-877568

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-877568
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

42 E. Staehelin, Alexandre Vinet und Félicité de Lamennais

schriftstellerische Individualitit der einzelnen Evangelisten
soll dabei nicht ausgeschaltet werden. Nur darf sie nicht mit
Maflstiben profaner Schriftstellerei gemessen werden. Die
kirchliche Begriindung der Vierzahl, wie sie in den Ueber-
schriften mit ihrem Hinweis auf die eine Sache vorliegt, ist
nur dann einleuchtend, wenn erkannt ist, dafl unsere Evange-
lien nicht Biographien sind, nicht «Memoiren der Apostely,
wie Justin sie fdlschlich heifit, sondern eben Glaubenszeug-
nisse, die von verschiedener Perspektive aus auf das eine zu-
erst miindlich iiberlieferte Zeugnis der Urgemeinde zuriick-
gehen ®°,

Vier Biographien iiber das gleiche Leben konnten nicht
als gleichwertige Normen nebeneinandergestellt, sondern miil-
ten harmonisiert und irgendwie auf eine reduziert werden *.
Vier Evangelien, d.h. Biicher, die einen Glaubensinhalt zum
Gegenstand haben, k6nnen nicht harmonisiert werden, sondern
sind ihrem Wesen nach dazu angetan, nebeneinandergestellt
zu werden. Anderseits ruft jener Glaubensinhalt geradezu nach
einem mehrfachen Zeugnis.

Basel. Oscar Cullmann.

Alexandre Vinet und Félicité de Lamennais
in. ithrem Verhiltnis zum Liberalismus
und zum Sozialismus.

Ein akademischer Vorirag.

1

Freiheitsstreben und Gemeinschaftsstreben, Individualis-
mus und Kollektivismus, Liberalismus und Sozialismus sind
zwei der wesentlichsten Potenzen der Weltgeschichte, und es

¥ In diesem Zusammenhang verweist auch Karl Ludwig Schmidt, Le
probléme du christianisme primitif, 1938, S.23, auf die Ueberschriften der
Evangelien.

% Ueber die Schwierigkeit, die man bei der Fixierung des hebriischen
Kanons gegeniiber den Chronikbiichern infolge ihrer Parallelitit zu den
Konigsbiichern empfand, siehe oben S. 4.



in ihrem Verhdltnis zum Liberalismus und zum Sozialismus 43

ist kein Zweifel, dafl ihre Auseinandersetzung und ihre Inein-
andersetzung in den kommenden Zeiten eine hervorragende
Rolle spielen, vielleicht geradezu das Schicksal der Menschheit
bestimmen werden.

Unter diesen Umstéinden diirfte es nicht eines grofien
aktuellen Interesses entbehren, zu betrachten, wie zwei christ-
liche Theologen des letzten Jahrhunderts diese beiden Poten-
zen beurteilt, und in welches Verhiltnis sie den christlichen
Glauben und die christliche Kirche zu ihnen und sie zum
christlichen Glauben und zur christlichen Kirche gesetzt
haben *.

2.

Mit seinem im Jahre 1802 herausgegebenen «Génie du
christianisme» erweckte Francois-René de Chateaubriand
nach dem Zeitalter der Aufklirung und der Freigeisterei dem
Christentum in weiten Kreisen des franzosischen Volkes eine
neue, allerdings stark romantisch-dsthetisch geprigte Ach-
tung und Begeisterung. Neben ihm wunternahm es Louis-
Gabriel-Ambroise de Bonald in seinen 1818 erschienenen
«Recherches philosophiques sur les premiers objets des con-
naissances moralesy, die Aufkldrung philosophisch zu iiber-
winden, indem er der natiirlichen Erkenntnis jeglichen Wert
absprach und alle allgemeinen sittlichen, religiosen und sozia-
len Wahrheiten unmittelbar auf Offenbarung zuriickfiihrte.
Nicht minder sah es der sardinische Diplomat Joseph de
Maistre als seinen Awuftrag an, «den Geist des 18. Jahrhun-
derts zu vernichten», und trat 1819 mit dem zweibéndigen

1 Fiir de Lamennais haben wir beniitzt: 1. die Oeuvres complétes de F.
de Lamennais, 12 Bde., Paris, 1836—1837; 2. fiir die spitern Schriften ver-
schiedene Einzelausgaben; 3. F. Duine, La Mennais, sa vie, ses idées, ses
ouvrages, 1922; 4. Anatole Leroy-Beaulieu, Les catholiques libéraux, 1885;
5. Georges Weill, Histoire du Catholicisme libéral en France, 1909; 6. Fer-
nand Mourret, Le Mouvement Catholique en France de 1830 & 1850, 1917;
7. J. Waldemar Gurian, Die politischen und sozialen Ideen des franzésischen
Katholizismus, 1929; 8. Das Volksbuch von Félicité de Lamennais, aus dem
Franzosischen iibersetzt von Alfred Paetz, mit einer Einleitung von Georg
Adler, 1905; — fiir Vinet: 1. die von der 1908 gegriindeten Société d’édition
Vinet herausgegebenen Oeuvres d’Alexandre Vinet; 2. die vom Verfasser
dieses Aufsatzes in deutscher Uebersetzung herausgegebenen Ausgewihlten
Werke Alexandre Vinets, 1944 f.



44 E. Staehelin, Alexandre Vinet und Félicité de Lamennais

Werke «Du pape» hervor, das mit der These, dafl «der unfehl-
bare Papst der einzige Hort des Christentums und aller staat-
lichen und sittlichen Ordnungy sei, den Ultramontanismus des
19. Jahrhunderts begriindete.

Zu diesen schriftstellernden Laien gesellte sich der im
Jahre 1782 zu St. Malo in der Bretagne geborene und 1816
zum Priester geweihte Félicité de Lamennais.

Nachdem er schon unter dem Kaiserreich mit zwei Wer-
ken hervorgetreten war, den ¢«Réflexions sur I’état de I'liglise
en France pendant le XVIIIe siécle et sur sa situation ac-
tuelles und der <«Tradition de I'lEglise sur l'institution des
évéquesy, veroffentlichte er von 1817 bis 1823 in vier Béinden
den «Issai sur l'indifférence en matiére de religiony. Nicht
das Jahrhundert, so beginnt die Einleitung, sei am stirksten
krank, das eine Leidenschaft fiir den Irrtum fasse, sondern
dasjenige, welches die Wahrheit vernachldssige; wo starke
Erregungen vorhanden seien, da sei noch Kraft vorhanden
und folglich auch Hoffnung; aber wenn alle Bewegung er-
loschen sei, wenn der Puls aufgehért habe, zu schlagen, wenn
die Kélte das Herz ergriffen habe, dann sei nichts mehr zu
erwarten als die unvermeidliche Auflésung; diesem verhing-
nisvollen Zustand aber niihere sich die Gesellschaft in Europa.
Und de Lamennais’ Ziel ist es nun, das Interesse fiir die Reli-
gion wieder zu erwecken, die Menschheit aufzuriitteln, wenig-
stens die Frage der Religion wieder zu priifen. Nachdem er
sich in langen Awusfiihrungen mit verschiedenen Arten des
Indifferentismus auseinandergesetzt hat, geht er daran, die
Bedeutung der Religion in Beziehung auf den Menschen, in
Beziehung auf die Gesellschaft und in Beziehung auf Gott
darzulegen. «Frankreichy, so schreibt er etwa, nachdem er die
Verheerungen des Atheismus in der Franzosischen Revolu-
tion geschildert hatte, «Frankreich, mit Triimmern bedeckt,
bot das Bild eines unermeflichen Friedhofs dar, als, erstaun-
licherweise, mitten in diesen Ruinen die Fiirsten der Unord-
nung selbst, von einem plotzlichen Schrecken gepackt, er-
schreckt zuriickweichen, als ob ihnen das Gespenst des Nichts
erschienen wire; als sie fiihlen, dall eine unwiderstehliche
Macht sie selbst zum Grabe mitfortreille, beugt sich ihr Hoch-
mut; von Schrecken gelihmt, verkiinden sie in aller Eile das



in ithrem Verhdltnis zum Liberalismus und zum Sozialismus 45

Dasein eines hochsten Wesens und die Unsterblichkeit der
Seele, und, auf dem zuckenden Leichnam der Gesellschaft
stehend, rufen sie mit lauten Schreien den Gott an, der allein
ihn wieder zum Leben erwecken kann.y» Und die Ausfiihrun-
gen, in denen er die gesellschafts- und staatsbildende Kraft
der Religion geschildert hat, schlieft er mit den Worten: «Und
jetzt, Volker, horet: Aus dem Abgrund des Unheils, in den
euch euer leichtgliubiges Vertrauen in eine falsche Weisheit,
eine Mutter der Unordnung und des Todes, gestiirzt hat, horet
die Religion, die euch ruft: Kommet zu mir, ihr, die ihr euch
vergebens bemiiht, wiedergeboren zu werden, ihr, die ihr
unter der Last der menschlichen Einrichtungen und Lehren
des Nichts unterliegt, sterbende Nationen, kommt zu mir; ver-
lasset diese triigerischen Aerzte, die euch die Kraft verspre-
chen und nur diejenige anzuwenden wissen, die in euren
schmerzhaften Zuckungen iibriggeblieben ist; kommt, eilt, die
Zeit dringt: mit jedem Tag wird das Leben in euch schwi-
cher, die Verderbnis nimmt zu, die Auflosung wird vollstin-
dig; bald werdet ihr nur noch ein stinkender Leichnam sein;
kommt zu mir, und ich werde euch neu schaffen: ,Kommt zu
mir alle, die ihr miihselig und beladen seid, und ich werde
euch erquicken.’> Welches ist nun aber diese rettende Reli-
gion? Der Beantwortung dieser Frage ist der zweite, dritte
und vierte Band des Werkes (der abschliefende, fiinfte Band
ist nie erschienen) gewidmet. Sie lautet: Es ist die katholische
Religion als die Erneuerung der Uroffenbarung und der all-
gemeinen Vernunft.

Das Werk erregte eine gewaltige Wirkung. Von den einen
wurde es leidenschaftlich abgelehnt, von den andern begeistert
begriilit. Besonders die Anhiinger des herrschenden staatlich-
kirchlichen Absolutismus der Bourbonen begriiiten de La-
mennais als den IThrigen, und so wurde er Mitarbeiter an ver-
schiedenen royalistischen Zeitschriften. Aber ihre Wege be-
gannen auseinanderzugehen, als de Lamennais 1825 und 1826
mit dem Werke: «De la religion considérée dans ses rapports
avec l'ordre politique et civil> hervortrat. Wihrend er bisher
mehr im Sinne von de Chateaubriand und de Bonald die Re-
naissance des Katholizismus im allgemeinen gefordert hatte,
wird er nun neben de Maistre der eigentliche Vorkdmpfer des



46 E. Staehelin, Alexandre Vinet und Félicité de Lamennais

Ultramontanismus. Zuerst untersucht er das Wesen des fran-
zosischen Restaurationsstaates und kommt zum Schlusse,
dafl Frankreich trotz allem monarchischen Absolutismus im
Grunde eine auf der Machtbefugnis der Kammern beruhende
Demokratie sei. Nun aber sei der Charakter der Demokratie
eine unaufhorliche Beweglichkeit; Staat und gesellschaftliche
Ordnung seien in ihr den stdndig wechselnden Leidenschaften
der Menge ausgesetzt. Damit sei aber die Zerstérung des Chri-
stentums gegeben: das Christentum bewahre alles, indem es
alles festlege, die Demokratie zerstore alles, indem sie alles
von seiner Stelle riicke. Nur in ganz kleinen Staatswesen wie
in den schweizerischen Kantonen habe die Demokratie keine
verhingnisvollen Folgen; in ihnen konne sie vielmehr zu
einer wahren Theokratie werden. Im iibrigen aber zerstore
die Souverdnitit des Volkes jeden Begriff von Recht, gott-
lichem und menschlichem, und fiihre notwendig zum Atheis-
mus. Im weiteren fiihrt dann de Lamennais aus, daB tatsich-
lich in Frankreich die politische und biirgerliche Gesellschaft
sich aullerhalb der Religion befinde und dafll diese nur eine
Sache der Verwaltung sei. Aus dieser allgemeinen Auflésung
gebe es nur eine Rettung: die Wiederaufrichtung der pépst-
lichen Universalmonarchie als der konstituierenden Macht der
christlichen Viélkerwelt. Demgemidl formuliert er die folgen-
den Sidtze: Ohne Papst keine Kirche, ohne Kirche kein Chri-
stentum, ohne Christentum keine Religion, ohne Religion
keine Gesellschaft. Auch das in Frankreich herrschende
System des Gallikanismus, der Emanzipation der Monarchie
von der pépstlichen Oberherrschaft und der weitgehenden
Unterordnung der Kirche unter den Staat, sei eine Durchbre-
chung der von Christus gesetzten Ordnung. Es gebe zwei
Méichte der Weltgeschichte: die vom unfehlbaren Papst gelei-
tete Kirche als die Macht der Erhaltung und ihr gegeniiber
die vom Protestantismus eingeleitete und von der Philosophie
des 18. Jahrhunderts weitergebildete, aber auch im Gallika-
nismus sich zeigende Macht der Auflé6sung. Mit Polizei und
Bajonetten konne man die Revolution nicht darniederhalten;
wenn die Regierungen sich nicht eng an die Kirche anschlis-
sen, so werde in Europa kein einziger Thron bestehenbleiben.
Die Revolution verkiinde offen ihren Sturz, und ihre Pro-



in ithrem Verhdltnis zum Liberalismus und zum Sozialismus 47

phezeiungen seien richtig; nur darin tdusche sie sich, dall sie
glaube, es werde ihr gelingen, an Stelle der gestiirzten Throne
andere Regierungen aufzurichten; ihre einzige Schiépfung
werde die Anarchie sein und die Frucht ihrer Werke Trinen
und Blut. Wenn die Regierungen darauf beharrten, unterzu-
gehen, so werde die Kirche ohne Zweifel seufzen, aber sie
werde nicht zdgern, ihren Weg zu gehen, ndmlich sich von
der Gesellschaft auf sich selbst zuriickzuziehen und zu war-
ten, was Gott mit der Welt beschlossen habe. Wenn es in sei-
nem Plan liege, daB die Welt wiedererstehe, dann werde es
geschehen, dall die Voélker nach unerhérten Erschiitterungen,
nach Schrecken, wie sie die Welt noch nicht gesehen habe, er-
schopft von ihren Leiden, den Himmel um ihre Rettung an-
flehten, und dann werde die Kirche mit den Triimmern der
alten Gesellschaft eine neue bilden. Wenn aber die ‘Welt zum
Untergang verdammt sei, so werde die Kirche iiber die Ge-
beine der Vélker hinwegschreiten und sich zu dem verheille-
nen Ziele erheben, «den Hymnus der Ewigkeit singend». Das
ist der Schlull der leidenschaftlichen Schrift: «De la religion
considérée dans ses rapports avec l'ordre politique et civily.
Eine ihrer Folgen war, dafl de Lamennais wegen seiner schar-
fen Angriffe auf den Gallikanismus der Regierung zu einer
Geldbulle verurteilt wurde.

Am 6. November 1827 sah sich Karl X. gendtigt, die Kam-
mer aufzulésen. Die Neuwahlen ergaben eine liberale Mehr-
heit, und an die Spitze der Regierung trat der liberalisierende
Graf Gay de Martignac. Kine der ersten Mallnahmen der
neuen Regierung war der Erlal der Ordonnanzen vom
21. April und 16. Juni 1828: darnach wurden die Primarschu-
len der bischoéflichen Leitung zum Teil entzogen, dazu die
kirchlichen Sekundarschulen dem staatlichen Erziehungs-
system eingeordnet, die Jesuiten vom Unterricht in diesen
Schulen ausgeschlossen und deren Ordnung so gestaltet, da
sie mehr oder weniger nur noch fiir zukiinftige Priester in
Betracht kamen. Darauf schleuderte de Lamennais 1829 die
Schrift: «Des progrés de la révolution et de la guerre contre
I’Eglise> in die Welt hinaus. Ein gallikanischer Royalismus,
fiihrt er aus, habe sich mit einem auf die menschliche Ver-
nunft begriindeten Liberalismus verbiindet, um eine neue Ver-



48 E. Staehelin, Alexandre Vinet und Félicité de Lamennais

folgung der Kirche einzuleiten; damit aber werde Frankreich
und Europa rettungslos der Revolution und der Auflésung
entgegengetrieben. Unter diesen Umstéinden sei die Kirche ge-
notigt, sich aus der Verbindung mit dem Staate zu lésen und
sich auf sich selbst zuriickzuziehen, um mit der zur Erfiil-
lung ihrer Bestimmung notwendigen Unabhéngigkeit ihre ur-
spriingliche und géttliche Kraft wiederzugewinnen; sich sel-
ber zu erhalten, um den Glauben zu erhalten, die Wieder-
geburt der Ordnung vorzubereiten, indem sie die Geister in
freier Ueberzeugungskraft zur Wahrheit fithre, das sei die
grofle, die erhabene Mission, die der Zustand der Welt ihr
auferlege. Demnach solle sich der Klerus nun ganz und gar
um den Stuhl des Apostelfiirsten sammeln, um wirksam den
vereinigten Angriffen des Liberalismus und der Staatsgewalt
widerstehen zu konnen. Die Kirche bediirfe vor allem der
Freiheit, der Freiheit des Unterrichts, der Disziplin, des Kul-
tes; und diese Freiheit werde sie nie geniefen konnen, so-
lange sie sich mit dem Staate einlasse. Sie solle stark werden
in sich selbst mitten im Kampf der Vélker und der Konige,
ohne daran unmittelbar Anteil zu nehmen. Die Sieger, welche
sie auch seien, wiirden eines Tages zu ihren Fiillen fallen
und sie anflehen, ihnen das zu geben, was ihnen fehle, so-
lange sie von ihr getrennt seien, ein Prinzip der Ordnung
und der Bestidndigkeit, ein sittliches Band, das Leben. In die-
sen Ausfiihrungen liegt etwas Tiefeinschneidendes, Epoche-
machendes: im Namen des katholischen Glaubens wird die
Verbindung der Kirche mit dem monarchisch-absolutistischen
Staate preisgegeben, und die Kirche tritt auf die Seite der
Freiheit. Gewil} ist diese Freiheit nicht die Freiheit des dok-
trindren, séikularen, auf die menschliche Vernunft sich griin-
denden Liberalismus; ihn lehnt de Lamennais noch schirfer
ab als den immer sikularer werdenden absolutistischen Staat.
Aber er weill noch um einen andern Liberalismus; er sagt
einmal ausdriicklich, er verwechsle mit diesem elenden Libe-
ralismus nicht jene Bewegung, die in Europa und aullerhalb
Europas fiir das, was man die liberale Sache nenne, kimpfe;
diese Bewegung sei zu allgemein und zu bestindig, als daB
der Irrtum und die Leidenschaften ihr einziges Prinzip sein
kénnten. Seiner falschen Theorien und Konsequenzen entklei-



in ihrem Verhdltnis zum Liberalismus und zum Sozialismus 49

det, sei der Liberalismus vielmehr das BewubBtsein, das iiber-
all, wo die Religion Christi herrsche, einen Teil des Volkes
im Namen der Freiheit in Wallung bringe, die Auflehnung
einer christlichen Nation gegen eine rein menschliche Will-
kiirherrschaft. Dieser Liberalismus aber sei fern davon, die
gottliche Wahrheit abzulehnen und zu bekédmpfen, im Gegen-
teil, er strebe geradezu nach dieser Wahrheit als dem Prinzip,
in dem die Freiheit ihre Ordnung und Autoritit finde. So
seien das Freiheitsstreben der Menschheit und das katholische
Christentum dazu berufen, in Harmonie miteinander eine
neue, vollkommene Ordnung der Gesellschaft zu schaffen.

Mit diesem Programm war de Lamennais der Begriinder
des sog. liberalen Katholizismus geworden.

3.

Bevor sich so ein katholischer Theologe zu der Losung, daf
die Kirche mit der liberalen Bewegung zusammengehen solle,
durchgerungen hatte, hatte bereits einige Jahre zuvor in dem-
selben Frankreich ein evangelischer Theologe eine analoge
Losung ausgegeben: der in Basel als Lehrer und Professor
fiir franzosische Literatur wirkende Waadtlinder Alexandre
Vinet.

Im Jahre 1824 hatte die «Société de la morale chrétiennes
in Paris, eine Vereinigung von fiihrenden Minnern katholi-
schen und protestantischen Glaubens, die sich im Gegensatz
zur politischen und kirchlichen Reaktion des Bourbonischen
Regimes aus dem Geist eines christlichen Liberalismus her-
aus der mannigfaltigsten Probleme und Bediirfnisse des poli-
tischen und kulturellen Lebens annahm, einen Wettbewerb
iiber die Frage der Kultfreiheit ausgeschrieben: demjenigen,
welcher das Prinzip der Kultfreiheit am besten verteidige,
solle ein Preis von 2000 Franken ausbezahlt werden. Mit acht-
undzwanzig Konkurrenten machte sich Vinet an die Arbeit
und erhielt den Preis zugesprochen. 1826 erschien die Schrift
mit einigen Aenderungen unter dem Titel: «xMémoire en faveur
de la liberté des cultes» in Paris im Druck. Zunichst verkiin-
det Vinet die Notwendigkeit, die Kirche vom Staat zu tren-
nen, damit der christliche Glaube sich in urspriinglicher Le-

4



50 E. Staehelin, Alexandre Vinet und Félicité de Lamennais

bendigkeit entfalten kénne. In einer priachtigen Antithese stellt
er die beiden Systeme der Staatskirche und der Freikirche ein-
ander gegeniiber: er begreife, wenn es einem nicht leicht falle,
das majestitische Gebdude, in dessen Schatten die Volker so
lange gelebt hitten, zu verlassen; die Staatsreligionen z. B.
seien es, die die riesenhaften Kathedralen auffiihrten, in den
Kreis des Horizontes die ungeheuren Bogen jener Kuppeln
einschnitten, deren blofier Anblick religiose Gefiihle im Be-
schauer erwecke; oder sie seien es, die bewirkten, dal} ganze
Liéinder und Vélker gemeinsame Feiern abhielten; «unermef-
liche Stidte, weite Gegenden bieten zu gleicher Zeit, je nach
der Veranlassung der Feier, den Anblick der Andacht, der
Freude oder der Traurigkeit dar; alle Geschifte der Einwoh-
ner sind unterbrochen, und das gerduschvolle Treiben der
Gesellschaft scheint plétzlich vor dem Gedanken an die Ewig-
keit im Laufe stillzustehen; und welcher Prunk des Kultes,
welcher Tribut der schénen Kiinste, die sich in die Tempel
dringen, um der Religion Meisterwerke zu weihen, die allein
sie eingeben konnte!s Die Individualreligion dagegen entfalte
weniger Prunk und mache weniger Gerdusch; ihr Tempel
sei ein einfaches Bethaus, worin keine andere Feierlichkeit
herrsche als die des Schweigens und der frommen Andacht
und keine andre Majestit als die Gegenwart des unsichtbaren
Gottes; mattherziges Wesen sei ihr fremd; sie sei stets titig
und eifrig, weil sie frei sei; mit der 6ffentlichen Gewalt ver-
schmolzen, hétte sie sich dahin verirren koénnen, sich ihrer
Mattigkeit zu riithmen; indem sie aber einzig auf die sittliche
Kraft angewiesen sei, bleibe sie auch vor diesem Millver-
stindnis gesichert; «<mit einem Worte: sie ist méchtig wie die
Seele, die unsterblich ist; die andre dagegen ist stark wie diese
Welt, die vergéinglich isty. Neben dieser stark von der damals
besonders in der welschen Schweiz lebendigen Erweckungs-
frommigkeit geprigten Forderung der Trennung von Kirche
und Staat steht der vom Geiste eines idealistischen Liberalis-
mus inspirierte Lobpreis der Denk- und Gewissensfreiheit:
¢«Verwandelt die Gesellschaft in ein ungeheures Kloster und
bringt die menschlichen Stimmen zum Schweigen!; dann wer-
det ihr vielleicht eine Zeitlang einen Triumph feiern, der
durch tausend sich immer wieder erneuernde Bekiimmernisse



in threm Verhdltnis zum Liberalismus und zum Sozialismus 51

und Aengste erkauft ist; aber friiher oder spiiter wird der
rebellische Gedanke das ihm auferlegte Joch abschiitteln und
sich einen unermefllichen Horizont schaffen, weit iiber den
engen Kreis hinaus, in den ihr ihn eingeschlossen habts;
<man kann nicht umhin, zu bemerken, da der Ernst und die
Zuverlissigkeit einer Nation dem Grade ihrer Gewissens- und
Denkfreiheit entsprechen; ein Volk, das sich seiner wertvoll-
sten Fahigkeiten entduliert, das unter den Hinden des Staates
sich des persdnlichen Rechtes, eine Meinung zu haben, be-
geben hat, mull ein oberflichliches werden; indem ihm die
ernstesten und erhabensten Fragen, die die Seele eines Men-
schen beschiftigen konnen, entzogen sind, hat es sich nur
noch mit den flichtigen Interessen des Lebens und mit der
Pflege seiner Leidenschaften zu beschiéftigen; . .. gliicklich da-
gegen ist die Nation, die in ihrem Denken souverin geblieben
ist!; sie fiihlt ihre Wiirde und ist zu stolz, eine nichtige Nation
zu sein; zugelassen zur Betrachtung der unsterblichen Aus-
sichten, die dem Menschengeschlecht eréffnet sind, zur Prii-
fung alles dessen, was den menschlichen Geist interessiert,
wird der Mensch dieser Nation von Natur ernst, zuriickhal-
tend und tief sein; im Genull der Gedankenfreiheit zu sein,
ehrt ihn in seinen Augen; er fiihlt die edle Munterkeit eines
Jiinglings, der zur Ménnlichkeit herangewachsen ist; von Ach-
tung gegen sich selbst erfiillt, hat er eine heilige Scheu, seine
eigne Wiirde zu verletzen.» Verbunden sind die beiden ver-
schiedenartigen Gedankenginge durch den Gedanken der
Freiheit und durch die Hoffnung, dafl der christliche Glaube,
wenn er sich frei entfalten kénne, sich im freien Konkurrenz-
kampf der Geister immer mehr als die Macht erweisen werde,
die allen Noten der Menschheit erst die eigentliche Hilfe und
allen Sehnsiichten erst die eigentliche Erfiillung bringe: «Alle
Werkzeuge zu unserm individuellen oder nationalen Wohl-
stande sind in unsern Hénden abgestumpft oder zerbrochen;
mitten unter so vielem fruchtlosem Versuchen und gefédhr-
lichem Herumtappen zeigt uns der gottliche, vor wunsern
Augen ununterbrochen ausgestreckte Finger das unvergleich-
liche Werkzeug, das Universalmittel, das zu sehen wir uns
hartnéckig weigern; es ist Zeit, dall wir uns zu tduschen auf-
horen; von nun an mul} der religiose Geist der Gemeingeist

4*



52 E. Staehelin, Alexandre Vinet und Félicité de Lamennais

jeder Nation, die Kultur aller Volker werden.» «Herr, voll-
ende dein Werky, mit diesem Gebet schlieft Vinet seine
¢«Denkschrifty; «bringe den Volkern das Reich der Freiheit;
...mochten die Menschen, heiliger und guter Gott, solche
Freiheit dazu benutzen, sich dir zu unterwerfen, sie nur dazu
zu wiinschen, um sie dir wieder darzubringen, und sich, wenn
sie frei von den Menschen geworden, in die ruhmvolle und
sanfte Knechtschaft begeben, die den gliicklichen Zustand
derer, die dich lieben, bildet, damit sie, wenn sie frei gewesen
sind, dich auf Erden zu lieben, frei seien, dich, hiochste Schoén-
heit, ewiglich im Himmel zu betrachten!»

Im Jahre 1829 sah sich Vinet genétigt, in verschiedenen
kleinen Schriften gegen die Verfolgung der KErweckungsleute
im Waadtland Stellung zu nehmen. Auch in diesen Schriften
erklingt das Hohelied des Liberalismus: einem unsittlichen
Gesetz, einem irreligiosen (Gesetz miisse man trotzen; dieser
Grundsatz sei das Lebensprinzip der Gesellschaft; es sei der
Kampf des Guten gegen das Bése; wenn man diesen Kampf
unterdriicke, werde die Menschheit auf dem Abhang des
Lasters und des Elends unaufhaltsam heruntergleiten; «nur
von Revolte zu Revolte, wenn man dieses Wort gebrauchen
will, vervollkommnen sich die Gesellschaften, entsteht die
Kultur, regiert die Gerechtigkeit, blitht die Wahrheity; «wenn
alle Gefahren in der Freiheit ligen, alle Ruhe in der Knecht-
schaft, so wiirde ich dennoch die Freiheit vorziehen; denn die
Freiheit ist das Leben, und die Knechtschaft ist der Tod; aber
wenn die Geschichte bezeugt, dall die Geburt der Freiheit ge-
wohnlich miihsam und voll Aengsten sei, so bezeugt sie des-
gleichen, daBl die Freiheit, wenn sie sich einmal durchgesetzt
hat, das einzige Pfand der Ruhe der Voélker sei.» Die Ant-
wort des Waadtlandischen Staates auf solche Sitze war, dal
Vinet zu einer Geldbulle verurteilt und fiir zwei Jahre von
der Liste der wihlbaren Waadtlinder Pfarrer gestrichen
wurde.

So stehen de Lamennais und Vinet am Ende des Zeitalters
der Restauration als zwei machtvolle Verkiinder eines Zu-
sammengehens von christlichem Glauben und liberaler Be-
wegung da.



in ihrem Verhdltnis zum Liberalismus und zum Sozialismus 53

4.

Im Jahre 1830 brach durch die Pariser Julirevolution die
Stunde des Liberalismus an. Es ist klar, daBl beide Minner sie
mit grofler Freude und hohen Erwartungen begriiliten.

Was zunichst Vinet betrifft, so finden wir in seinen Brie-
fen etwa folgende Stellen: «Mit Thnen preise ich Gott, daB die
Freiheit gesiegt hat, nicht nur weil sie ein Recht ist, sondern
auch weil sie der natiirliche Weg der Wahrheit isty; «einige
Tage haben das Werk von Jahrhunderten vollbracht; ... das
ist nicht der Sturz einer Dynastie, das ist die Eréffnung einer
neuen Aera, auf die die christliche Hoffnung mit Freuden
ihre Blicke richtety; «der Gedanke, dem Anbruch eines der
groflen Abschnitte der menschlichen Geschichte beizuwohnen,
verleiht allem, was sich ereignet, den Charakter des Erhabe-
nen.»

Aber allerdings hat er auch seine Bedenken und Befiirch-
tungen. Daf} es nicht zur Republik kam, wie die eigentlichen
Fiihrer der Revolution wollten, sondern daB sich in Louis
Philippe die Moglichkeit einer liberalen Monarchie bot, kom-
mentierte er mit dem Satz: «Die Vorsehung hat nicht ver-
gebens einen VersShner der Vergangenheit und der Zukunft
in Reserve gehalten.» Als man daranging, die KErblichkeit
der Pairswiirde abzuschaffen, erhob er die ernstesten War-
nungen. Vor allem aber erschrickt er iiber den sikularen Cha-
rakter der Freiheitsbewegung: «Sind Sie nicht dariiber be-
fremdet, dafl, inmitten so vieler Absetzungen, auch die Reli-
gion abgesetzt worden ist, indem sie in dem gréften Unter-
nehmen, das die Menschen durchfiihren konnten, nicht einmal
Platz fiir ihren Namen gefunden hat? ...der religiose Ge-
danke ist bei den Fiihrern der Gesellschaft tot; ...es ist
eine erschreckliche Sache um diese Liicke, die sich im poli-
tischen Geschehen von ganz Europa auftut: eine ganze Gene-
ration &dndert ihr Schicksal, ohne dafl der Name Gottes an-
gerufen oder auch nur erwidhnt wird, der Liberalismus wird
dem Unglauben gleichgesetzt, aller Enthusiasmus, alle Glut
der Frommigkeit richtet sich auf Dinge, die keineswegs Gott
sind.»

Um so mehr machte sich Vinet auf, in die Welt des Libe-



54 E. Staehelin, Alexandre Vinet und Félicité de Lamennais

ralismus das Evangelium hineinzurufen. In diesen Zusam-
menhang gehéren zunéchst seine 1831 in Paris erschienenen
«Discours sur quelques sujets religieux» hinein. «Die Gesell-
schafty, heillt es im Vorwort, <ist offenbar in einem Zustande
der Entscheidung; niemals hat sich die Ohnmacht der mensch-
lichen Weisheit in der Sicherstellung der Ruhe der Volker
und des Gliicks der Menschheit iiberzeugender erwiesen;
...an uns ist es, ihr jenes dunkle Bediirfnis, das mit der
Selbsterkenntnis anfingt, das Bediirfnis, die Erkenntnis an
etwas Geoffenbartes, die Vernunft an den Glauben anzuschlie-
fen, immer fithlbarer zu machen und dann zu befriedigen;
wird es uns gelingen?; ich weill es nicht; aber die Zeiten mah-
nen und dringen uns.» Weiter beteiligte sich Vinet mit inner-
ster Anteilnahme an einer Zeitschrift, die seine Pariser
Freunde aus der gleichen Nétigung heraus im September
1831 unter dem Titel <Semeur» ins Leben riefen: <«Wir er-
greifeny, heilit es im Eréffnungsartikel, <heute die Feder, um
unsern Zeitgenossen zu sagen, wo sie das Geheimnis ihrer
Néte und das Mittel, sie zu heilen, finden; wir suchen nicht
nur unmittelbar, die christlichen Lehren auszubreiten, son-
dern wir werden auch versuchen zu zeigen, wie geeignet sie
sind, in den verschiedenen individuellen und gesellschaft-
lichen Angelegenheiten angewandt zu werden; Politik, Ge-
setzgebung, Wissenschaft, Kunst, Industrie, alles, was das
Leben der Vilker und dasjenige der Individuen ausmacht,
wird in unsern Spalten Platz finden.» In diesem Sinne arbei-
tete auch Vinet mit; Politik, Erziehungswesen, Literatur sind
die Hauptgebiete, iiber die er schreibt; iiberall geht es ihm
darum, das Menschliche zu verstehen und aufzunehmen, aber
es dann in die Welt des Evangeliums hineinzuheben. «Das,
was im Herzen des Menschen nach seinem ungliickseligen
Fall iibriggeblieben ist, ist fiir ihn eine Religiony, heillt es
z. B. in einer Besprechung von Victor Hugos «Feuilles d’au-
tomney; «er klammert sich an diese Triimmer, die wenigstens
Triimmer der Wahrheit sind; mit Liebe hilt er diese Ueber-
reste seines ehemaligen Reichtums fest; weinend setzt er sich
auf diese Ruinen; er will nicht, daB man sie ihm raube; viel-
leicht weill er, dafl diese Ruinen der Ansatzpunkt des groflen
Gebidudes sind, das eines Tages ein unendliches und schiit-



in threm Verhdltnis zum Liberalismus und zum Sozialismus 55

zendes Gewdlbe tiiber sein getrostetes Geschlecht spannen
soll.»

Aber Vinet wurde nicht nur in die Auseinandersetzung
mit dem franzoésischen Liberalismus hineingezogen, sondern
er sah sich auch mitten in die Bewegung der schweizerischen
Regeneration hineingestellt, vornehmlich in die Unruhen der
Basler Revolution. Welche Stellung nahm er dazu ein? Der
Haltung der Stadt steht er nicht kritiklos gegeniiber: er sagt
einmal, wenn es ein Nachteil sei, den Dingen fern zu sein,
so sei es ein sehr grofler Nachteil, ihnen zu nahe zu sein; und er
nennt einmal ausdriicklich als Fehler, die die Stadt begangen
habe, die Verweigerung der Amnestie, den Entzug der Ver-
waltung den aufstindigen Gemeinden gegeniiber, den Beitritt
zum reaktiondren Sarner Bund. Aber im wesentlichen steht er
ganz auf seiten der Stadt, weil sie in seinen Augen den wah-
ren Liberalismus vertritt, wihrend die Landschaft von einem
demokratisch-totalitiren Radikalismus beherrscht sei. «Gibt
es einen Kanton», so ruft er einmal aus, «<wo das Land fiir
die Stadt ein Gegenstand des tdtigen und wirksamen Wohl-
wollens war, so ist es der Kanton Basel; nicht nur war die
Regierung dieses Kantons eine der liberalsten, eine von denen,
welche die meiste Einsicht in die wahren Bediirfnisse und die
wahre Wiirde der Schweiz verrieten, sondern auch in der
inneren Verwaltung war sie stets eine der unparteiischsten,
mildesten, und wahrhaft viterlich gesinnt.» So stellte sich
Vinet riickhaltlos in den Dienst der Stadt, verfalite Flugschrif-
ten zu ihren Gunsten und unternahm diplomatische Missio-
nen in ihrem Awuftrag. Das sei keineswegs eine Verleugnung
seiner liberalen Grundsitze, verteidigt er sich einmal; noch
immer liebe er die Freiheit mit derselben Liebe; in Basel stehe
eben nicht die Freiheit in Frage; vielmehr handle es sich um
das Prinzip der Gleichheit und der Volkssouverinitit; nun
liebe er gewill die Gleichheit, soweit sie sich mit den Inter-
essen der Freiheit und der Kultur vereinigen lasse; aber er
glaube, dal} eine vollstindige Gleichheit im Augenblick in den
meisten Liandern Europas unmoglich sei; und was die Sou-
veridnitit des Volkes betreffe, wie man sie den Schweizer
Bauern predige, so sei er ihr gegeniiber vollstindig ungliubig.

Diese Haltung eines konservativ-aristokratischen Libera-



56 E. Stﬁehelin, Alexandre Vinet und Félicité de Lamennais

lismus blieb bis zuletzt Vinets Stellung und liefl ihn auch spé-
ter dem demokratisch-totalitiren Radikalismus seiner Waadt-
linder Heimat aufs schéirfste entgegentreten.

5.

Unterdessen ging auch de Lamennais seinen Weg, und
zwar so, dafl er, der 1829 noch wesentlich zuriickhaltender
von der liberalen Sache gesprochen hatte als Vinet, nach der
Julirevolution von Schritt zu Schritt radikaler wurde.

Bereits im August 1830, mehr als ein Jahr bevor der
«Semeury ins Leben trat, begriindete er mit einem Kreis
von Anhingern, u. a. dem Priester Henri Lacordaire und
dem zwanzigjihrigen Grafen Charles de Montalembert, den
«Aveniry, die erste katholische Tageszeitung Europas. Das
Blatt trug das Motto: «Gott und die Freiheit.» Im ersten
Artikel sagt de Lamennais: In weniger als einem halben Jahr-
hundert seien dahingesunken die absolute Monarchie Lud-
wigs XIV., die Republik des Konvents, das Direktorium, das
Konsulat, das Kaiserreich, die Monarchie von 1814; in diesem
ganzen Umsturz gebe es nur zwei Dinge, die Bestand hétten,
Gott und die Freiheit; man solle sie vereinigen, und dann
seien alle Bediirfnisse der menschlichen Natur befriedigt. In
einem Artikel vom 18. Oktober 1830 fordert er dann frank und
frei die Trennung von Kirche und Staat, nicht weniger leiden-
schaftlich und begeistert, als es Vinet schon 1826 getan hatte:
<«Diener desjenigen, der in einer Krippe geboren wurde und
am Kreuze starb, kehret zu Eurem Ursprung zuriick; ... ohne
eine andere Stiitze als das gottliche Wort gehet wie die zwolf
Fischer in die Vélker hinein und beginnet aufs neue die Er-
oberung der Welt; eine neue Aera des Triumphes und des
Ruhmes bereitet sich fiir Europa vor; sehet am Horizonte die
anbrechende Morgenrste und stimmet als Boten der Hoffnung
auf den Ruinen der Reiche, auf den Triimmern alles dessen,
das dahinschwindet, den Gesang des Lebens an!s In einem
Artikel vom 7.Dezember 1830 legt er sein Programm noch
umfassender dar, indem er, nachdem er sich feierlich zum
Papsttum wund zur katholischen Hierarchie bekannt hatte,
erstens die Gewissens- und Religionsfreiheit, zweitens die
Unterrichtsfreiheit, drittens die Prelifreiheit, viertens die Ver-



in ithrem Verhdltnis zum Liberalismus und zum Sozialismus 57

einsfreiheit, fiinftens das allgemeine Wahlrecht und sechstens
die Dezentralisation der Verwaltung forderte. Weiterhin
schritt de Lamennais dann dazu, die Volkssouverinitit zu
proklamieren und die Republik zu feiern. In einem Artikel
vom 28. Juni 1831 zeichnet er die Zukunft der Gesellschaft als
eine freie, demokratische Voélkerwelt unter der geistlichen
Herrschaft des Papsttums; fern davon, dafl der Katholizismus
sich iiber das Gesellschaftssystem, das im Begriffe sei, sich
zu bilden, beunruhigen miisse, werde dieses System vielmehr
alle Wahrheiten, die die Kirche iiberliefere, und alle Sehn-
siichte der Menschheit verwirklichen und erfiillen: die fort-
schreitende Einheit des Menschengeschlechts unter einem Ge-
setz, in einer Gesellschaft, die allerdings die nationalen Ver-
schiedenheiten nicht aufhebe, das zeitliche Kénigtum Christi
durch die Befreiung der Vélker und die Freiheit des Denkens
und des Gewissens, die vollstindige Trennung von Kirche
und Staat, das sei es, wohin die christlichen Vélker strebten,
und was auch eintreten werde.

Die durch den «Aveniry verbreiteten Ideen begannen mehr
und mehr die reaktioniren Michte der Welt, sowohl die Kurie
als die vom Geiste Metternichs beherrschten Kabinette, zu
beunruhigen, und der Druck auf de Lamennais und seine
Freunde wurde so grol}, daB} sie sich im November 1831 ent-
schlossen, den <«Aveniry vorldufig zu suspendieren und in
Rom selbst eine Klidrung herbeizufiihren. So unternahmen
de Lamennais, Lacordaire und de Montalembert eine Pilger-
reise zum Stuhl Petri. Aber dort war theologisch und diplo-
matisch aufs eifrigste gegen sie gearbeitet worden, und die
Atmosphire war ungiinstig; wohl erlangten sie eine Audienz
bei Gregor XVI.; aber sie durften nicht von ihrem eigent-
lichen Anliegen sprechen; als sie eine Denkschrift einreichten,
hiel} es, die Priifung werde lange Zeit in Anspruch nehmen.
So schieden, nachdem Lacordaire bereits am 15. Mirz 1832
zuriickgekehrt war, de Lamennais und de Montalembert am
9. Juli unverrichteter Dinge aus der Heiligen Stadt. Als sie
jedoch auf der Riickreise in Miinchen weilten, erreichte sie
die Antwort des Papstes in der Gestalt der Enzyklika «Mirari
vosy. Ihre Namen waren nicht ausdriicklich genannt, aber um
so deutlicher wurden ihre Lehren verurteilt, die Forderung



58 E. Staehelin, Alexandre Vinet und Félicité de Lamennais

der Gewissens- und Preffreiheit, die Forderung der Trennung
von Kirche und Staat, die Bekdmpfung der géttlichen Autori-
tit der angestammten Monarchien: es sei eine verabscheuungs-
wiirdige Anmaflung und Gottlosigkeit, die unerschiitterliche
Ergebenheit gegen die Fiirsten anzugreifen; und doch gebe es
Leute, die, ganz entflammt von dem ziigellosen Eifer fiir eine
tollkiihne Freiheit, sich mit aller ihrer Macht anstrengten, alle
Rechte der Macht zu erschiittern und umzuwerfen, wihrend
sie den Volkern unter der Maske der Freiheit die Knechtschaft
brichten.

Daraufhin erklarten am 10. September 1832 de Lamennais
und seine Freunde, daB sie, ehrfurchtsvoll dem hochsten An-
sehen des Statthalters Jesu Christi ergeben, den Kampf, den
sie zwei Jahre lang gefiihrt hitten, einstellten und den
«Aveniry nicht mehr erscheinen lieflen.

6.

In der Tat bewegte sich von nun an die Wirksamkeit die-
ser Freunde, vornehmlich diejenige von Lacordaire und de
Montalembert, in kirchlichen Bahnen. De Lamennais jedoch
mulite seinen besondern Weg weitergehen.

Im Jahre 1834 schleuderte er wie einen Blitz die «Paroles
d'un croyanty in die Welt hinaus, ein in kurzen, prophetisch
klingenden Sétzen gehaltenes Manifest von leidenschaftlicher
Wucht: «Im Namen des Vaters und des Sohnes und des Heili-
gen Geistes. Amen!... Ehre sei Gott in der Hohe und Friede
auf Erden und den Menschen ein Wohlgefallen! ... Wer Ohren
hat, zu héren, der hore, und wer Augen hat, der tue sie auf
und sehe; denn die Zeiten sind nahe... Leget die Hand auf
die Erde und saget mir, warum sie erbebet... Es regt sich
etwas in der Welt; es ist ein Werk Gottes darin ... Ich sehe
die Vélker sich auflehnen im Tumult, und die Kénige erblei-
chen unter ihrem Diadem... Ich sehe einen Thron, zwei
Throne zerbrochen, und die Vélker streuen ihre Triimmer
iiber die Erde... Ihr seid S6hne Eines Vaters, und Eine Mut-
ter hat Euch genédhrt; warum liebt Thr Euch denn einander
nicht wie Briider, und warum seid Ihr gegeneinander wie
Feinde? ... Darum sind die Konige und die Fiirsten alle, die
die Welt grofl nennt, verflucht; sie haben ihre Briider nicht



in ihrem Verhdltnis zum Liberalismus und zum Sozialismus 59

geliebt und haben sie behandelt wie ihre Feinde... Wenn ihr
ein Volk seht, beladen mit Ketten und dem Henker iiberlie-
fert, so sprecht nicht voreilig: dies Volk ist ein unruhiges
Volk, das den Frieden der Erde stéren wollte; denn vielleicht
ist es ein Martyrer-Volk, das da stirbt fiir das Heil der Men-
schen... Wenn nach einer langen Diirre ein sanfter Regen
auf die Erde fillt, so trinkt cie begierig das Wasser des Him-
mels, das sie erquickt und befruchtet. So werden die erstaun-
ten Volker begierig das Wort Gottes trinken, wenn es wie
ein warmer Regen auf sie herabstromen wird. Und die Ge-
rechtigkeit und die Liebe und der Friede und die Freiheit
werden in ihrem Busen keimen... Junger Soldat, wohin
ziehst Du? Ich will streiten fiir die Gerechtigkeit, fiir die hei-
lige Sache der Volker, fiir die heiligen Rechte des Menschen-

geschlechts ... Ich will streiten, meine unterdriickten Briider
zu befreien, ihre Ketten und die Ketten der Welt zu zerbre-
chen... Ich will streiten, damit ein jeder im Frieden die

Frucht seiner Arbeit esse, um die Trénen der kleinen Kinder
zu trocknen, die nach Brot verlangen und denen man antwor-
tet: Es ist kein Brot mehr da, man hat uns auch das genom-
men, was noch iibrig war ... Ich will streiten, um die Scheide-
winde umzustiirzen, die die Voélker trennen und sie verhin-
dern, sich wie die Sohne Eines Vaters zu umarmen, bestimmt,
vereint in Seiner Liebe zu leben... Ich will streiten, um die
Gedanken, das Wort und das Gewissen von der Tyrannei des
Menschen zu befreien ... Ich will streiten, damit alle im Him-
mel einen Gott und ein Vaterland auf Erden haben. Gesegnet
seien Deine Waffen, siebenmal gesegnet, junger Soldat...
Die Freiheit besteht nicht darin, daB, anstatt dieser da, jener
herrsche, sondern darin, dall keiner herrsche. Aber wo Gott
nicht regiert, da ist es notwendig, daBl ein Mensch regiere, und
so ist es immer gewesen ... Antwortet ihnen, dal Euer Herr
Christus sei, dal Ihr keinen anderen haben wollet, und Chri-
stus wird euch befreien ... Die Gerechtigkeit ist die Ernte der
Vélker ... Die Gerechtigkeit ist das Brot der Vélker... Die
Gerechtigkeit ist der Reichtum der Vélker... Die Freiheit ist
die Ruhe der Vélker... Die Freiheit ist der Ruhm der Voél-
ker... Und ich sah Christum zur Rechten des Vaters, strah-
lend in unvergéinglicher Herrlichkeit... Und ein Blutstropfen



60 E. Staehelin, Alexandre Vinet und Félicité de Lamennais

des Lammes fiel auf die verschmachtete, kranke Natur, und
ich sah sie sich verkliren, und alle Kreaturen, die sie um-
schlieBt, regten sich in einem neuen Leben, und alle erhoben
ihre Stimmen und riefen: Heilig, heilig, heilig ist der, der das
Uebel zerstort und den Tod iiberwunden hat! Und der Sohn
neigte sich an die Brust des Vaters, und der Geist bedeckte sie
mit seinem Schatten, und es war unter ihnen ein gottliches
Geheimnis, und die Himmel schwiegen und schauerten.»

Das sind die «Paroles d’'un croyant». Es ist von ihrer Wir-
kung gesagt worden: ¢Frankreich zitterte, Europa schien in
Flammen.» In wenigen Wochen erschienen in Frankreich,
Belgien und der Schweiz achtzehn Neuausgaben, dazu zehn
Uebersetzungen, fiinf davon ins Deutsche. Die Volksmassen
horchten auf: eine Stimme hatte ihre Not und ihre Sehnsucht
hinausgeschrien, und sie begannen, sich ihrer Schicksals-
gemeinschaft bewullt zu werden und das Bewulitsein zu emp-
fangen, einen groflen gemeinsamen Kampf wagen zu sollen.
Auf der andern Seite arbeitete die Diplomatie Metternichs fie-
berhaft, die Schrift in der europédischen Staatenwelt zu unter-
driicken. Und der Papst lieB eine neue Enzyklika gegen den
ungebéirdigen Sohn der Kirche ausgehen, die Enzyklika «Sin-
gulari nosy vom 7. Juli 1834: jenes Buch solle fiir ewig ver-
dammt gelten, in dem, durch einen ruchlosen Miflbrauch des
gottlichen Wortes, die Volker verbrecherisch angetrieben wiir-
den, das Band aller o6ffentlichen Ordnung zu brechen, das
eine wie das andere -Ansehen umzustiirzen, Aufstinde und
Rebellionen in den Reichen zu nihren.

Diesmal unterwirft sich de Lamennais nicht mehr, son-
dern bleibt ein von seiner Kirche Abtriinniger. Auch auf das
adelige «de» vor seinem Namen verzichtet er nun. Ebenso
zieht er sich von seinem Landsitz in der Bretagne in eine
Dachkammer nach Paris zuriick und «teilt sein Brot mit den
Aermsteny.

1838 lieB er den «Paroles d'un croyanty den gleichgearte-
ten «Livre du peuple» folgen. «Ihr seid das Volky, heillt es
darin, «wisset also, was das Volk ist! Es giebt Menschen, die
unter des Tages Last fiir und fiir dem Brande der Sonne, dem
Regen, dem Winde und jeglichem Wechsel der Jahreszeiten
ausgesetzt, die Erde anbauen, in deren Schoos sie mit der



in ihrem Verhdlinis zum Liberalismus und zum Sozialismus 61

Saat einen Teil ihrer Krifte und ihres Lebens niederlegen,
und so im Schweille ihres Angesichts fiir Alle die nétigen
Friichte gewinnen; diese Menschen sind Leute des Volkes;
Andere lichten die Wilder, beuten die Steinbriiche und Berg-
werke aus...; auch diese Leute altern bei harter Arbeit, um
die Dinge herbeizuschaffen, deren Alle bediirfen; und diese
sind gleichfalls Minner des Volkes; ...ohne das Volk kein
Wohlstand, kein Fortschritt, kein Leben; denn kein Leben
ohne Arbeit, und Arbeit ist iiberall das Los des Volkes; ... in
welchem Zustand befindet sich aber das Volk?; ... es ist ver-
urteilt, unaufhorlich gegen Hindernisse aller Art anzukdmp-
fen, die man der Verbesserung seiner Lage, der Erleichterung
seiner Lasten entgegenstemmt; man ldft ihm kaum einen ge-
ringen Anteil an dem Ertrage seiner Arbeit...; man biirdet
ihm endlose Knechtschaft auf, und sein Elend ist ohne Hoff-
nung.»> «<Ménner der Arbeit, fasset Mut; helft euch selbst, und
Gott wird euch nicht verlassen!; jede eurer Anstrengungen
wird ihre Frucht tragen, wird eine Verbesserung eurer Lage
herbeifiihren, aus der fiir und fiir wieder andere, griolere
hervorgehen, und aus diesen wiederum andere, bis zum Tage,
wo die ginzlich umgestaltete Erde gleichsam nur ein grofles
Feld bildet, dessen Ernte eine und dieselbe Familie in Frieden
sammelt und teilt.» Doch solle sich das Volk hiiten, seine er-
habenen Hoffnungen auf den Staub zu bauen; Gott habe nebst
uniiberwindlicher Sehnsucht auch untriigliche Ahnung in des
Menschen Herz gelegt.

1840 veroffentlichte Lamennais die Schrift «I.e Pays et le
Gouvernementy. Sie enthielt die schirfsten Angriffe auf das
herrschende System einer liberalen Aristokratie: «Was ist die
Kammer?; ein grofler Markt, wo jeder sein Gewissen gegen
eine Stelle, gegen ein Amt fiir sich und die Seinen feilbietet!»;
man miisse die Gesellschaft aus der Kloake reiflen, worin ver-
worfene Menschen sie absichtlich versenkt hitten, sie den
ekeln Hinden einer habgierigen Aristokratie entreillen, die
hundertmal schlimmer sei als die alte! Wegen solcher Angriffe
wurde Lamennais vor die Geschworenen gestellt und neben
einer GeldbufBle zu einem Jahr Gefingnis verurteilt.

Nachdem schon 1840 drei Binde <Esquisse d'une philo-
sophie> erschienen waren, lief} er 1841 aus dem Gefingnis die



62 E. Staehelin, Alexandre Vinet und Félicité de Lamennais

<Discussions critiques et pensées diverses sur la religion et
la. philosophie» ausgehen. Schon in seiner katholischen Pe-
riode hatte er die Wahrheit auf die allgemeine Vernunft, auf
den Gemeinsin der Menschheit begriindet; doch sei diese all-
gemeine Vernunft und dieser Gemeinsinn, so hatte er damals
ausgefiihrt, durch gottliche Offenbarung der katholischen
Kirche in besonderer Weise anvertraut worden. Nun gab er
den Gedanken der Offenbarung und der Betrauung der katho-
lischen Kirche mit ihr preis und entwickelte ein System, das
im wesentlichen auf einen pantheistischen Fortschrittsglauben
herauskam.

1846 trat Lamennais mit einer neuen Uebersetzung und
einer Kommentierung der vier Evangelien hervor. In dieser
Kommentierung erscheint Jesus Christus als der Prophet
einer sozialen Erneuerung der Volkerwelt, und es werden in
begeisterten Worten die Menschen guten Willens aufgerufen,
den heiligen Kampf zu fiithren bis zu dem Tage, da es heille:
«Gott hat gesiegt, sein Reich ist nun aufgerichtet auf Erden,
und seine Kinder haben ein Vaterland.»

Die Februarrevolution von 1848 begriilite Lamennais mit
groflen Hoffnungen. Er lieR sich ins Parlament wéihlen und
begriindete eine neue Zeitung, den «Peuple constituants. In
einem Artikel dieser Zeitschrift beantwortet er die Frage, ob
er Sozialist sei oder nicht: wenn man unter Sozialismus eines
der Systeme verstehe, die seit Saint-Simon und Fourier iiber-
all aufbrédchen und deren allgemeiner Charakter darin be-
stehe, das Eigentum und die Familie zu verneinen, so sei er
kein Sozialist; wenn man aber unter Sozialismus den Willen
verstehe, das Prinzip der Genossenschaft mit den unerschiit-
terlichen Bedingungen des natiirlichen und sittlichen Lebens
zu verbinden, und die Hoffnung, damit eine ganz neue Gesell-
schaft zu begriinden, so sei er mehr als irgend jemand Sozia-
list. Unter diesen Umstéinden nennt Georg Adler Lamennais
einen Représentanten des religiosen Sozialismus und sagt von
ihm, indem er als einer der ersten einen grofBartigen, wenn
auch mifllungenen Versuch gemacht habe, den Sozialismus
mit dem alten Glauben zu verbinden, sei ihm ein Platz in der
Weltliteratur und -geschichte sicher.

Am 7. Februar 1854 starb er. «Seinem letzten Willen ge-



in ihrem Verhdltnis zum Liberalismus und zum Sozialismus 63

mifl wurde er auf dem Kirchhofe der Armen von Paris be-
stattet, selber ganz wie ein Armer, und nicht einmal ein Kreuz
durfte der Nachwelt seine letzte Ruhestitte kiinden.»

7.

Zu den vielen, die sich mit Lamennais auseinandersetzten,
seit er mit seinen «Paroles d'un croyanty 1834 radikale Bah-
nen eingeschlagen hatte, gehort auch Alexandre Vinet.

Ein erstes Wort iiber Lamennais aus seiner Feder findet
sich in der am 23. Juni 1834 erschienenen Nummer der liberal-
konservativen «Baseler Zeitungy. Am Schlufl dieser Nummer
steht die folgende Anzeige: «Néachster Tage erscheint im Ver-
lage der Fr. Eglischen Buchhandlung in Herisau die aus den
achtbarsten Bléittern bereits bekannte, hochst interessante
Schrift: ,Worte des Glaubens von Abbé de la Mennais. Aus
dem Franzosischen iibersetzt von Ludwig Borne. Preis
30 Kreuzer’.» Im Text aber steht unter den Nachrichten iiber
Frankreich unter dem Vermerk «Mitgetheilty ein anonymer
Artikel Vinets iiber dasselbe Werk. Vinet erkennt gewil} eini-
ges Gute an der Schrift an: die Stellen, wo de Lamennais
seine Gefiihle fiir Menschlichkeit und Religion ausspreche,
seien hinreiflend, und im letzten Kapitel erreiche der Verfas-
ser das KErhabene. Aber im iibrigen ist seine Kritik vernich-
tend — ihre Bitterkeit diirfte sich weithin aus dem noch fri-
schen Erlebnis der Basler Wirren erkliren —: es sei kaum zu
begreifen, wie dieser Mann, dieser Priester, denjenigen Perso-
nen, welche die Vorsehung gegenwirtig auf die ersten Throne
Europas gesetzt habe, die emporendsten Absichten und den
monstrosesten Charakter beilegen konne; lese man diese ent-
setzlichen Stellen, gegen welche die wiithendsten Deklamatio-
nen des Clubs von 1793 nichts sagen wollten, so sehe man
sich durch die christliche Liebe zu der Annahme genétigt,
ihrem Verfasser miisse der volle Gebrauch seines Verstandes
abgegangen sein; de Lamennais schreibe selbst, die heiligste
Sache werde zu einer ruchlosen, verabscheuungswiirdigen,
wenn man des Verbrechens sich bediene, um sie zu unter-
stiitzen; der Mensch des Verbrechens kénne aus einem Skla-
ven ein Tyrann, aber nie ein Freier werden; aber er sehe
nicht, dafll seine eigene Schrift der Feuerbrand, der Dolch sei,



64 E. Staehelin, Alexandre Vinet und Félicité de Lamennais

den er den Hidnden Rasender entwinden méchte; nachdem er
die Konige als Werkzeuge des Teufels, als Ungeheuer dar-
gestellt, an denen alle Merkmale der Menschheit verwischt
seien, nachdem er den Grundsatz des militirischen Gehor-
sams verhéhnt und als ein Verbechen, als einen Brudermord
jeden Widerstand der bewaffneten Macht gegen Empdrungs-
versuche bezeichnet, nachdem er die Armen gegen die Rei-
chen aufgerufen und jeden Standesunterschied als Unter-
driickung von der einen und Helotismus von der andern Seite
dargestellt, mit einem Worte, nachdem er die Menge berauscht
habe, wie konne er sich einfallen lassen, ihr zu sagen:
«Wandle recht und gerecht!»

Nicht lange danach beschiftigte sich Vinet aufs neue mit
den «Paroles d'un croyant». Unter den zahlreichen Gegen-
schriften, die das Werkchen hervorgerufen hatte, befand sich
auch die «Réponse d'un chrétien aux Paroles d'un croyanty
des katholischen Straflburger Theologen Louis Eugéne Marie
Bautain, und diese Gegenschrift besprach nun Vinet am
30. Juli 1834 im <«Semeury. Nachdem er zunichst darauf hin-
gewiesen hatte, daB die Lehre von der allgemeinen Vernunft,
mit der Lamennais friiher die Autoritit der katholischen
Kirche und des Papsttums begriindet hatte, ihn nun dazu ge-
fithrt habe, das Volk auf den Thron zu erheben, legt er, in-
dem er ihnen vollstindig zustimmt, die Hauptthesen Bautains
dar; es heil}t da z.B.: der «Gldubiges> (d.h. de Lamennais)
rufe die Vilker zur Freiheit auf, aber zur politischen Frei-
heit, von der Christus nichts sage; der «Christy (d.h. Bau-
tain) dagegen stelle den biblischen Sinn des Wortes «Freiheit»
wieder her und zeige, wie gerade diese und andere christliche
Wahrheiten, wenn sie in die Welt geworfen wiirden, mehr fiir
die Befreiung der Vélker und ihre Einheit titen als alle revo-
lutioniren Versuche.

Einer neuen Auseinandersetzung Vinets mit de Lamennais
begegnen wir, wenn wir von der Aufnahme eines Abschnittes
aus de Lamennais’ <Essai sur l'indifférence en matiére de
religion» in die zweite Auflage des dritten Bandes von Vinets
«Chrestomathie francaise»> aus dem Jahre 1836 absehen, erst
im Jahre 1842, als Vinet lingst von Basel nach Lausanne
iibergesiedelt war. Es ist eine am 5. Januar 1842 wiederum im



in threm Verhdltnis zum Liberalismus und zum Sozialismus 65

«Semeury erschienene Besprechung von Lamennais’ aus dem
Gefingnis Sainte-Pélagie datierten «Discussions critiques et
pensées diverses sur la religion et la philosophie». Vinet be-
ginnt damit, dall er Lamennais, der eben damals aus der Haft
entlassen wurde, zur Riickkehr in den Schofl der Gesellschaft
ehrfurchtsvoll begriiit: «Wir ehren den Charakter des Herrn
de Lamennais, welches auch immer die Irrtiimer seiner Mei-
nung gewesen sein mogen.» Dann wendet er sich gegen La-
mennais’ Behauptung, dafl eine Offenbarung die vollstindige
Entthronung der Vernunft sein wiirde: gewill, wenn man an-
nehme, dafl der Mensch gefallen sei, so konne man ihm nicht
die Fiahigkeit zuschreiben, das Mittel der Wiederherstellung
selbst zu erfinden; aber wenn dieses Mittel einmal geoffenbart
sei, warum sollte der Mensch nicht imstande sein, die Ueber-
einstimmung dieses Mittels mit seinem Zweck und zugleich
seine Vertriaglichkeit mit den Gesetzen der Vernunft zu er-
messen? Gewill blieben uniiberwindliche Dunkelheiten; aber
sie seien nicht dem Christentum eigen, sie finden sich auch
im Deismus; um sie zu vermeiden, miillite man sich auf den
Atheismus zuriickziehen, bei dem die besondern Finsternisse
in den allgemeinen Finsternissen untergingen.

Im Méarz und April 1846 brachte der «Semeury» eine weitere
Abhandlung Vinets iiber Lamennais, und zwar eine solche
iiber dessen eben erschienene Uebersetzung und Kommentie-
rung der Evangelien. Der Sozialismus, fiihrt Vinet aus, habe
nun einen groflen Schriftsteller; allerdings habe Lamennais
das Bett dieses reilenden Stromes nicht gegraben und werde es
nicht vertiefen; diese neuen Lehren seien iiberhaupt nicht die
Schopfung eines Einzelnen, sondern das Ergebnis verschie-
dener Umstinde. Der Sozialismus sei der Katholizismus der
neuen Zeit, eine Reaktion gegen das Prinzip der Individualitét,
das, sanktioniert durch den Protestantismus, die drei letzten
Jahrhunderte mehr oder weniger gekennzeichnet habe. Der
neue Katholizismus vervollstindige sich mehr und mehr: er
habe seine Religion, den Pantheismus, seine Politik, die Sou-
verdnitit oder, besser gesagt, die Vergottung des Volkes, seine
soziale Theorie, den Kommunismus, sein Wirtschaftssystem,
das Phalansterium; seine Moral dagegen sei noch nicht erfun-
den. Das Evangelium habe die Wiirde der menschlichen Per-

b



66 E. Staehelin, Alexandre Vinet und Félicité de Lamennais

sonlichkeit sichergestellt, der Sozialismus dagegen fiithre zu
ihrer Aufhebung. Zwar sei Lamennais nicht eigentlich So-
zialist, aber er diene mit seinen Schriften dem Sozialismus, be-
sonders mit seinem Kommentar iiber die Evangelien. Er leugne
darin nicht eigentlich die Lehre vom individuellen Heil, aber
er sage, daB das individuelle Heil nur ein Mittel zur Herbei-
fiilhrung des gesellschaftlichen Heiles sei. In Wirklichkeit ver-
halte es sich umgekehrt: die Gesellschaft sei fiir den Menschen
gemacht; der Mensch, die menschliche Kreatur, die mensch-
liche Natur sei das Ziel der Gesellschaft; allerdings kénne sich
ohne sie der individuelle Mensch nicht entwickeln und vervoll-
kommnen. Aber die Lehre, dal das gesellschaftliche Heil der
Gegenstand der Religion sei, bedrohe die Religion, die Sitt-
lichkeit und die Freiheit. Seit den ersten Tagen der Welt tobe
der Kampf zwischen der Knechtschaft und der Freiheit; der
Sieg sei der Freiheit gesichert, seitdem der grofe Fiihrer der
Menschheit sich an die Spitze des heiligen Bataillons der I'rei-
heitskiimpfer gestellt habe; aber der Kampf daure noch, und
eben sei ein gewaltiger Angriff der Unfreiheit in Europa und
in der ganzen Welt im Gange; die Personlichkeit, die mensch-
liche Freiheit seien von allen Seiten bedroht, und zwar eigen-
artigerweise im Namen der Freiheit selbst. Doch wache der
Befreier, und das Christentum werde noch einmal die mensch-
liche Freiheit retten. Gewill diirfe man Lamennais Dank
wissen, daB er die Leiden der Briider aufdecke und das Ge-
wissen unablissig wachriittle. Aber seine Schriften verkiin-
deten nicht das richtige Heilmittel, sondern mischten dem
Schweill und den Tranen der Ungliickseligen nur einige T'rop-
fen Galle bei.

Wenige Wochen nach dieser Abhandlung iiber Lamennais
verfallte Vinet unter dem Titel «<Du socialisme considéré dans
son principe» eine umfassendere Auseinandersetzung mit dem
Sozialismus. Sie geht in den gleichen Bahnen: der Christ
glaube an den gemeinsamen Fall, aber an die individuelle
Wiederherstellung; von starken und freien christlichen Indivi-
dualititen gehe dann allerdings auch ein wesentlicher Einflul}
auf die Gesellschaft aus und mache sie zu einer lebendigen
Gesellschaft; der Sozialismus dagegen l6se das Individuum in
die Gesellschaft auf und, was die sozialistischen Systeme her-



in ihrem Verhdltnis zum Liberalismus und zum So:zialismus 67

vorbringen wiirden, sei daher eine tote Gesellschaft; das Schiff
und der Ozean, der Mensch und die Menschheit seien in
gleicher Weise zu bewundern; aber der Ozean sei fiir das
Schiff da, nicht das Schiff fiir den Ozean; das Wesentliche sei,
daB das Schiff sein Ziel erreiche, dafl der individuelle Mensch
seine Bestimmung erfiille; die Aussichten seien dunkel, der
Himmel finster; die Volkerwelt befinde sich in einer unheil-
vollen Krise; aber der Ausgang sei fiir den Christen nicht
zweifelhaft: «das Christentum ist in der Welt der unsterbliche
Same der Freiheit.»

Ein Jahr, nachdem Vinet diese Worte geschrieben hatte,
ruhten seine leiblichen Ueberreste bereits auf dem Friedhof
von Clarens.

8.

Es diirfte vom christlichen Glauben aus unbestritien sein,
dal} Vinet in seiner Auseinandersetzung mit de Lamennais
wesentliche Wahrheiten zur Geltung bringt. Er weill um den
Siindenfall und seine Folgen fiir den einzelnen Menschen und
die ganze Menschheit. Er h&élt am biblischen Gottesbegriff und
an der Offenbarung als der Grundtatsache alles Heils und
aller Erlosung fest; er sieht, dall die Aneignung des Heils
und der Erlésung eine personliche Entscheidung des Einzel-
nen ist; es ist ihm bewuldt, dal fiir diese letzte Entscheidung,
ihre Vorbereitung und ihre Auswirkungen dem Individuum
weitgehender Raum geschaffen werden mulfl, und dall daher
die Freiheit eine der Grundbedingungen des menschheitlichen
Lebens ist. Aber daneben sind auch die Schranken der Vinet-
schen Position unverkennbar: seine christliche Erkenntnis ist
zu stark von einer individualistischen Erweckungsfrommig-
keit bestimmt, so dall er das ganzheitliche Ziel des gottlichen
FErlosungshandelns, das Reich Gottes, nicht sieht; sein Prinzip
der Individualitét ist {iberspannt, der Einzelne verhilt sich
nicht zur Gesellschaft wie das Schiff zum Ozean, die Gesell-
schaft ist fiir den Einzelnen nicht nur Mittel, die menschliche
Gemeinschaft ist vielmehr selbst ein unmittelbarer Wert vor
Gott, ein Ziel gottlichen Handelns; er erkennt aus den mehr
oder weniger idyllischen Verhéltnissen der Basler Polis und
seiner waadtlindischen Heimat heraus die Not der unter den

b



68 E. Staehelin, Alexandre Vinet und Félicité de Lamennais

politischen wund wirtschaftlichen Verhiltnissen seufzenden
Massen nicht; endlich bindet er die Sache Gottes in einer fast
reaktioniren Weise an das ihm als Ideal vorschwebende Sy-
stem eines gemiligten Liberalismus und beurteilt alle Bewe-
gungen, die dariiber hinausstreben, rein negativ.

Demgegeniiber mull christliche Erkenntnis einem de La-
mennais Vinet gegeniiber in mancher Beziehung recht geben:
de Lamennais hat etwas von der biblischen Reichsgottesbot-
schaft verstanden; er erkennt die Gemeinschaft als eine Reali-
tit, die unseres ganzen Glaubens, Hoffens und Liebens wert
ist; er weill um den Sklavendienst der Massen und macht ihr
Seufzen zu dem seinen; er bindet sich nicht an bestimmte Sy-
steme und steht weniger starr und verhértet im Ablauf des
weltgeschichtlichen Geschehens. Dagegen befindet sich seine
Botschaft und Haltung in andrer Beziehung hinter derjenigen
Vinets unverkennbar und wesentlich im Riickstand: er 16st
den biblischen Gottesbegriff mehr und mehr ins Pantheistische
auf; er gibt die Offenbarung preis; er verkennt die Démonie
des Bosen und Widergéttlichen, er hilt dafiir, daBl die mensch-
liche Gesellschaft durch immanente Aufbriiche vervollkomm-
net werden koénne; das Reich Gottes wird ihm zu einer inner-
weltlichen Gesellschaftsordnung.

Sowohl Vinet als de Lamennais diirften also das grofle welt-
geschichtliche Problem: Freiheit und Gemeinschaft, Indivi-
dualismus und Kollektivismus, Liberalismus und Sozialismus
nicht eigentlich gelést haben. Wohl aber haben sie leidenschaft-
lich damit gerungen und uns wertvolle Elemente zu seiner
Losung hinterlassen. Mochte es uns, denen das Problem in
einer Wucht von gigantischen Ausmaflen neu gestellt ist, ge-
lingen, es unter Verwendung der von ihnen vertretenen Wahr-
heitselemente besser zu losen! Es diirfte das Schicksal Euro-
pas davon abhangen.

Basel. Ernst Staehelin.



	Alexandre Vinet und Félicité de Lamennais in ihrem Verhältnis zum Liberalismus und zum Sozialismus

