
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 1 (1945)

Heft: 1

Artikel: Alexandre Vinet und Félicité de Lamennais in ihrem Verhältnis zum
Liberalismus und zum Sozialismus

Autor: Staehelin, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877568

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877568
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


42 E. Staehelin, Alexandre Vinet und Félicité de Lamennais

schriftstellerische Individualität der einzelnen Evangelisten
soll dahei nicht ausgeschaltet werden. Nur darf sie nicht mit
Maßstäben profaner Schriftstellerei gemessen werden. Die
kirchliche Begründung der Vierzahl, wie sie in den Ueber-
schriften mit ihrem Hinweis auf die eine Sache vorliegt, ist
nur dann einleuchtend, wenn erkannt ist, daß unsere Evangelien

nicht Biographien sind, nicht «Memoiren der Apostel>,
wie Justin sie fälschlich heißt, sondern eben Glaubenszeugnisse,

die von verschiedener Perspektive aus auf das eine
zuerst mündlich überlieferte Zeugnis der Urgemeinde zurückgehen

39.

Vier Biographien über das gleiche Leben könnten nicht
als gleichwertige Normen nebeneinandergestellt, sondern müßten

harmonisiert und irgendwie auf eine reduziert werden40.
Vier Evangelien, d. h. Bücher, die einen Glaubensinhalt zum
Gegenstand haben, können nicht harmonisiert werden, sondern
sind ihrem Wesen nach dazu angetan, nebeneinandergestellt
zu werden. Anderseits ruft jener Glaubensinhalt geradezu nach
einem mehrfachen Zeugnis.

Basel. Oscar Cullmann.

Alexandre Vinet und Félicité de Lamennais
in ihrem Verhältnis zum Liberalismus

und zum Sozialismus.
Ein akademischer Vortrag.

1.

Freiheitsstrehen und Gemeinschaftsstreben, Individualismus
und Kollektivismus, Liberalismus und Sozialismus sind

zwei der wesentlichsten Potenzen der Weltgeschichte, und es

39 In diesem Zusammenhang verweist auch Karl Ludwig Schmidt, Le
problème du christianisme primitif, 1938, S. 23, auf die Ueberschriften der
Evangelien.

40 Ueber die Schwierigkeit, die man bei der Fixierung des hebräischen
Kanons gegenüber den Chronikbüchern infolge ihrer Parallelität zu den
Königsbüchern empfand, siehe oben S. 4.



in ihrem Verhältnis zum Liberalismus und zum Sozialismus 43

ist kein Zweifel, daß ihre Auseinandersetzung und ihre Inein-
andersetzung in den kommenden Zeiten eine hervorragende
Rolle spielen, vielleicht geradezu das Schicksal der Menschheit
bestimmen werden.

Unter diesen Umständen dürfte es nicht eines großen
aktuellen Interesses entbehren, zu betrachten, wie zwei christliche

Theologen des letzten Jahrhunderts diese beiden Potenzen

beurteilt, und in welches Verhältnis sie den christlichen
Glauben und die christliche Kirche zu ihnen und sie zum
christlichen Glauben und zur christlichen Kirche gesetzt
haben1.

2.

Mit seinem im Jahre 1802 herausgegebenen «Génie du
christianisme» erweckte François-René de Chateaubriand
nach dem Zeitalter der Aufklärung und der Freigeisterei dem
Christentum in weiten Kreisen des französischen Volkes eine
neue, allerdings stark romantisch-ästhetisch geprägte Achtung

und Begeisterung. Neben ihm unternahm es Louis-
Gabriel-Ambroise de Bonald in seinen 1818 erschienenen
«Recherches philosophiques sur les premiers objets des
connaissances morales», die Aufklärung philosophisch zu
überwinden, indem er der natürlichen Erkenntnis jeglichen Wert
absprach und alle allgemeinen sittlichen, religiösen und sozialen

Wahrheiten unmittelbar auf Offenbarung zurückführte.
Nicht minder sah es der sardinische Diplomat Joseph de
Maistre als seinen Auftrag an, «den Geist des 18. Jahrhunderts

zu vernichten», und trat 1819 mit dem zweibändigen

1 Für de Lamennais haben wir benützt: 1. die Oeuvres complètes de F.
de Lamennais, 12 Bde., Paris, 1836—1837; 2. für die spätem Schriften
verschiedene Einzelausgaben; 3. F. Duine, La Mennais, sa vie, ses idées, ses

ouvrages, 1922; 4. Anatole Leroy-Beaulieu, Les catholiques libéraux, 1885;
5. Georges Weill, Histoire du Catholicisme libéral en France, 1909; 6.

Fernand Mourret, Le Mouvement Catholique en France de 1830 à 1850, 1917;
7. J. Waldemar Gurian, Die politischen und sozialen Ideen des französischen
Katholizismus, 1929; 8. Das Volksbuch von Félicité de Lamennais, aus dem
Französischen übersetzt von Alfred Paetz, mit einer Einleitung von Georg
Adler, 1905; — für Vinet: 1. die von der 1908 gegründeten Société d'édition
Vinet herausgegebenen Oeuvres d'Alexandre Vinet; 2. die vom Verfasser
dieses Aufsatzes in deutscher Uebersetzung herausgegebenen Ausgewählten
Werke Alexandre Vinets, 1944 f.



44 E. Staehelin, Alexandre Vinet und Félicité de Lamennais

Werke «Du pape» hervor, das mit der These, daß «der unfehlbare

Papst der einzige Hort des Christentums und aller
staatlichen und sittlichen Ordnung» sei, den Ultramontanismus des

19. Jahrhunderts begründete.
Zu diesen schriftstellernden Laien gesellte sich der im

Jahre 1782 zu St. Malo in der Bretagne geborene und 1816

zum Priester geweihte Félicité de Lamennais.
Nachdem er schon unter dem Kaiserreich mit zwei Werken

hervorgetreten war, den «Réflexions sur l'état de l'Eglise
en France pendant le XVIIIe siècle et sur sa situation
actuelle» und der «Tradition de l'Eglise sur l'institution des

évêques», veröffentlichte er von 1817 bis 1823 in vier Bänden
den «Essai sur l'indifférence en matière de religion». Nicht
das Jahrhundert, so beginnt die Einleitung, sei am stärksten
krank, das eine Leidenschaft für den Irrtum fasse, sondern
dasjenige, welches die Wahrheit vernachlässige; wo starke
Erregungen vorhanden seien, da sei noch Kraft vorhanden
und folglich auch Hoffnung; aber wenn alle Bewegung
erloschen sei, wenn der Puls aufgehört habe, zu schlagen, wenn
die Kälte das Herz ergriffen habe, dann sei nichts mehr zu
erwarten als die unvermeidliche Auflösung; diesem
verhängnisvollen Zustand aber nähere sich die Gesellschaft in Europa.
Und de Lamennais' Ziel ist es nun, das Interesse für die Religion

wieder zu erwecken, die Menschheit aufzurütteln, wenigstens

die Frage der Religion wieder zu prüfen. Nachdem er
sich in langen Ausführungen mit verschiedenen Arten des
Indifferentismus auseinandergesetzt hat, geht er daran, die
Bedeutung der Religion in Beziehung auf den Menschen, in
Beziehung auf die Gesellschaft und in Beziehung auf Gott
darzulegen. «Frankreich», so schreibt er etwa, nachdem er die
Verheerungen des Atheismus in der Französischen Revolution

geschildert hatte, «Frankreich, mit Trümmern bedeckt,
bot das Bild eines unermeßlichen Friedhofs dar, als,
erstaunlicherweise, mitten in diesen Ruinen die Fürsten der Unordnung

selbst, von einem plötzlichen Schrecken gepackt,
erschreckt zurückweichen, als ob ihnen das Gespenst des Nichts
erschienen wäre; als sie fühlen, daß eine unwiderstehliche
Macht sie selbst zum Grabe mitfortreiße, beugt sich ihr Hochmut;

von Schrecken gelähmt, verkünden sie in aller Eile das



in ihrem Verhältnis zum Liberalismus und zum Sozialismus 45

Dasein eines höchsten Wesens und die Unsterblichkeit der
Seele, und, auf dem zuckenden Leichnam der Gesellschaft
stehend, rufen sie mit lauten Schreien den Gott an, der allein
ihn wieder zum Leben erwecken kann.» Und die Ausführungen,

in denen er die gesellschafts- und staatsbildende Kraft
der Religion geschildert hat, schließt er mit den Worten: «Und
jetzt, Völker, höret: Aus dem Abgrund des Unheils, in den
euch euer leichtgläubiges Vertrauen in eine falsche Weisheit,
eine Mutter der Unordnung und des Todes, gestürzt hat, höret
die Religion, die euch ruft: Kommet zu mir, ihr, die ihr euch
vergebens bemüht, wiedergeboren zu werden, ihr, die ihr
unter der Last der menschlichen Einrichtungen und Lehren
des Nichts unterliegt, sterbende Nationen, kommt zu mir;
verlasset diese trügerischen Aerzte, die euch die Kraft versprechen

und nur diejenige anzuwenden wissen, die in euren
schmerzhaften Zuckungen übriggeblieben ist; kommt, eilt, die
Zeit drängt: mit jedem Tag wird das Leben in euch schwächer,

die Verderbnis nimmt zu, die Auflösung wird vollständig;

bald werdet ihr nur noch ein stinkender Leichnam sein;
kommt zu mir, und ich werde euch neu schaffen: ,Kommt zu
mir alle, die ihr mühselig und beladen seid, und ich werde
euch erquicken.'» Welches ist nun aber diese rettende
Religion? Der Beantwortung dieser Frage ist der zweite, dritte
und vierte Band des Werkes (der abschließende, fünfte Band
ist nie erschienen) gewidmet. Sie lautet: Es ist die katholische
Religion als die Erneuerung der Uroffenbarung und der
allgemeinen Vernunft.

Das Werk erregte eine gewaltige Wirkung. Von den einen
wurde es leidenschaftlich abgelehnt, von den andern begeistert
begrüßt. Besonders die Anhänger des herrschenden
staatlichkirchlichen Absolutismus der Bourbonen begrüßten de

Lamennais als den Ihrigen, und so wurde er Mitarbeiter an
verschiedenen royalistischen Zeitschriften. Aber ihre Wege
begannen auseinanderzugehen, als de Lamennais 1825 und 1826

mit dem Werke: «De la religion considérée dans ses rapports
avec l'ordre politique et civil» hervortrat. Während er bisher
mehr im Sinne von de Chateaubriand und de Bonald die
Renaissance des Katholizismus im allgemeinen gefordert hatte,
wird er nun neben de Maistre der eigentliche Vorkämpfer des



46 E. Staehelin, Alexandre Vinet und Félicité de Lamennais

Ultramontanismus. Zuerst untersucht er das Wesen des
französischen Restaurationsstaates und kommt zum Schlüsse,
daß Frankreich trotz allem monarchischen Absolutismus im
Grunde eine auf der Machtbefugnis der Kammern beruhende
Demokratie sei. Nun aber sei der Charakter der Demokratie
eine unaufhörliche Beweglichkeit; Staat und gesellschaftliche
Ordnung seien in ihr den ständig wechselnden Leidenschaften
der Menge ausgesetzt. Damit sei aber die Zerstörung des
Christentums gegeben: das Christentum bewahre alles, indem es
alles festlege, die Demokratie zerstöre alles, indem sie alles
von seiner Stelle rücke. Nur in ganz kleinen Staatswesen wie
in den schweizerischen Kantonen habe die Demokratie keine
verhängnisvollen Folgen; in ihnen könne sie vielmehr zu
einer wahren Theokratie werden. Im übrigen aber zerstöre
die Souveränität des Volkes jeden Begriff von Recht,
göttlichem und menschlichem, und führe notwendig zum Atheismus.

Im weiteren führt dann de Lamennais aus, daß tatsächlich

in Frankreich die politische und bürgerliche Gesellschaft
sich außerhalb der Religion befinde und daß diese nur eine
Sache der Verwaltung sei. Aus dieser allgemeinen Auflösung
gebe es nur eine Rettung: die Wiederaufrichtung der päpstlichen

Universalmonarchie als der konstituierenden Macht der
christlichen Völkerwelt. Demgemäß formuliert er die folgenden

Sätze: Ohne Papst keine Kirche, ohne Kirche kein
Christentum, ohne Christentum keine Religion, ohne Religion
keine Gesellschaft. Auch das in Frankreich herrschende
System des Gallikanismus, der Emanzipation der Monarchie
von der päpstlichen Oberherrschaft und der weitgehenden
Unterordnung der Kirche unter den Staat, sei eine Durchbrechung

der von Christus gesetzten Ordnung. Es gebe zwei
Mächte der Weltgeschichte: die vom unfehlbaren Papst geleitete

Kirche als die Macht der Erhaltung und ihr gegenüber
die vom Protestantismus eingeleitete und von der Philosophie
des 18. Jahrhunderts weitergebildete, aber auch im Gallikanismus

sich zeigende Macht der Auflösung. Mit Polizei und
Bajonetten könne man die Revolution nicht darniederhalten;
wenn die Regierungen sich nicht eng an die Kirche anschlössen,

so werde in Europa kein einziger Thron bestehenbleiben.
Die Revolution verkünde offen ihren Sturz, und ihre Pro-



in ihrem Verhältnis zum Liberalismus und zum Sozialismus 47

phezeiungen seien richtig; nur darin täusche sie sich, daß sie
glaube, es werde ihr gelingen, an Stelle der gestürzten Throne
andere Regierungen aufzurichten; ihre einzige Schöpfung
werde die Anarchie sein und die Frucht ihrer Werke Tränen
und Blut. Wenn die Regierungen darauf heharrten, unterzugehen,

so werde die Kirche ohne Zweifel seufzen, aber sie
werde nicht zögern, ihren Weg zu gehen, nämlich sich von
der Gesellschaft auf sich selbst zurückzuziehen und zu warten,

was Gott mit der Welt beschlossen habe. Wenn es in
seinem Plan liege, daß die Welt wiedererstehe, dann werde es

geschehen, daß die Völker nach unerhörten Erschütterungen,
nach Schrecken, wie sie die Welt noch nicht gesehen habe,
erschöpft von ihren Leiden, den Himmel um ihre Rettung
anflehten, und dann werde die Kirche mit den Trümmern der
alten Gesellschaft eine neue bilden. Wenn aber die Welt zum
Untergang verdammt sei, so werde die Kirche über die
Gebeine der Völker hinwegschreiten und sich zu dem verheißenen

Ziele erheben, «den Hymnus der Ewigkeit singend». Das
ist der Schluß der leidenschaftlichen Schrift: «De la religion
considérée dans ses rapports avec l'ordre politique et civil».
Eine ihrer Folgen war, daß de Lamennais wegen seiner scharfen

Angriffe auf den Gallikanismus der Regierung zu einer
Geldbuße verurteilt wurde.

Am 6. November 1827 sah sich Karl X. genötigt, die Kammer

aufzulösen. Die Neuwahlen ergaben eine liberale Mehrheit,

und an die Spitze der Regierung trat der liberalisierende
Graf Gay de Martignac. Eine der ersten Maßnahmen der
neuen Regierung war der Erlaß der Ordonnanzen vom
21. April und 16. Juni 1828: darnach wurden die Primarschulen

der bischöflichen Leitung zum Teil entzogen, dazu die
kirchlichen Sekundärschulen dem staatlichen Erziehungssystem

eingeordnet, die Jesuiten vom Unterricht in diesen
Schulen ausgeschlossen und deren Ordnung so gestaltet, daß
sie mehr oder weniger nur noch für zukünftige Priester in
Betracht kamen. Darauf schleuderte de Lamennais 1829 die
Schrift: «Des progrès de la révolution et de la guerre contre
l'Eglise» in die Welt hinaus. Ein gallikanischer Royalismus,
führt er aus, habe sich mit einem auf die menschliche
Vernunft begründeten Liberalismus verbündet, um eine neue Ver-



48 E. Staehelin, Alexandre Vinet und Félicité de Lamennais

folgung der Kirche einzuleiten; damit aber werde Frankreich
und Europa rettungslos der Revolution und der Auflösung
entgegengetrieben. Unter diesen Umständen sei die Kirche
genötigt, sich aus der Verbindung mit dem Staate zu lösen und
sich auf sich seihst zurückzuziehen, um mit der zur Erfüllung

ihrer Bestimmung notwendigen Unabhängigkeit ihre
ursprüngliche und göttliche Kraft wiederZugewinnen; sich
selber zu erhalten, um den Glauben zu erhalten, die Wiedergeburt

der Ordnung vorzubereiten, indem sie die Geister in
freier Ueberzeugungskraft zur Wahrheit führe, das sei die
große, die erhabene Mission, die der Zustand der Welt ihr
auferlege. Demnach solle sich der Klerus nun ganz und gar
um den Stuhl des Apostelfürsten sammeln, um wirksam den
vereinigten Angriffen des Liberalismus und der Staatsgewalt
widerstehen zu können. Die Kirche bedürfe vor allem der
Freiheit, der Freiheit des Unterrichts, der Disziplin, des Kultes;

und diese Freiheit werde sie nie genießen können,
solange sie sich mit dem Staate einlasse. Sie solle stark werden
in sich selbst mitten im Kampf der Völker und der Könige,
ohne daran unmittelbar Anteil zu nehmen. Die Sieger, welche
sie auch seien, würden eines Tages zu ihren Füßen fallen
und sie anflehen, ihnen das zu geben, was ihnen fehle,
solange sie von ihr getrennt seien, ein Prinzip der Ordnung
und der Beständigkeit, ein sittliches Band, das Leben. In diesen

Ausführungen liegt etwas Tiefeinschneidendes,
Epochemachendes: im Namen des katholischen Glaubens wird die
Verbindung der Kirche mit dem monarchisch-absolutistischen
Staate preisgegeben, und die Kirche tritt auf die Seite der
Freiheit. Gewiß ist diese Freiheit nicht die Freiheit des
doktrinären, säkularen, auf die menschliche Vernunft sich
gründenden Liberalismus; ihn lehnt de Lamennais noch schärfer
ab als den immer säkularer werdenden absolutistischen Staat.
Aber er weiß noch um einen andern Liberalismus; er sagt
einmal ausdrücklich, er verwechsle mit diesem elenden
Liberalismus nicht jene Bewegung, die in Europa und außerhalb
Europas für das, was man die liberale Sache nenne, kämpfe;
diese Bewegung sei zu allgemein und zu beständig, als daß
der Irrtum und die Leidenschaften ihr einziges Prinzip sein
könnten. Seiner falschen Theorien und Konsequenzen entklei-



in ihrem Verhältnis zum Liberalismus und zum Sozialismus 49

det, sei der Liberalismus vielmehr das Bewußtsein, das überall,

wo die Religion Christi herrsche, einen Teil des Volkes
im Namen der Freiheit in Wallung bringe, die Auflehnung
einer christlichen Nation gegen eine rein menschliche
Willkürherrschaft. Dieser Liberalismus aber sei fern davon, die
göttliche Wahrheit abzulehnen und zu bekämpfen, im Gegenteil,

er strebe geradezu nach dieser Wahrheit als dem Prinzip,
in dem die Freiheit ihre Ordnung und Autorität finde. So

seien das Freiheitsstreben der Menschheit und das katholische
Christentum dazu berufen, in Harmonie miteinander eine
neue, vollkommene Ordnung der Gesellschaft zu schaffen.

Mit diesem Programm war de Lamennais der Begründer
des sog. liberalen Katholizismus geworden.

3.

Bevor sich so ein katholischer Theologe zu der Losung, daß
die Kirche mit der liberalen Bewegung zusammengehen solle,
durchgerungen hatte, hatte bereits einige Jahre zuvor in
demselben Frankreich ein evangelischer Theologe eine analoge
Losung ausgegeben: der in Basel als Lehrer und Professor
für französische Literatur wirkende Waadtländer Alexandre
Vinet.

Im Jahre 1824 hatte die «Société de la morale chrétienne»
in Paris, eine Vereinigung von führenden Männern katholischen

und protestantischen Glaubens, die sich im Gegensatz
zur politischen und kirchlichen Reaktion des Bourbonischen
Regimes aus dem Geist eines christlichen Liberalismus heraus

der mannigfaltigsten Probleme und Bedürfnisse des
politischen und kulturellen Lebens annahm, einen Wettbewerb
über die Frage der Kultfreiheit ausgeschrieben: demjenigen,
welcher das Prinzip der Kultfreiheit am besten verteidige,
solle ein Preis von 2000 Franken ausbezahlt werden. Mit
achtundzwanzig Konkurrenten machte sich Vinet an die Arbeit
und erhielt den Preis zugesprochen. 1826 erschien die Schrift
mit einigen Aenderungen unter dem Titel: «Mémoire en faveur
de la liberté des cultes» in Paris im Druck. Zunächst verkündet

Vinet die Notwendigkeit, die Kirche vom Staat zu trennen,

damit der christliche Glaube sich in ursprünglicher Le-

4



50 E. Staehelin, Alexandre Vine/ und Félicité de Lamennais

bendigkeit entfalten könne. In einer prächtigen Antithese stellt
er die beiden Systeme der Staatskirche und der Freikirche
einander gegenüber: er begreife, wenn es einem nicht leicht falle,
das majestätische Gebäude, in dessen Schatten die Völker so
lange gelebt hätten, zu verlassen; die Staatsreligionen z.B.
seien es, die die riesenhaften Kathedralen aufführten, in den
Kreis des Horizontes die ungeheuren Bogen jener Kuppeln
einschnitten, deren bloßer Anblick religiöse Gefühle im
Beschauer erwecke; oder sie seien es, die bewirkten, daß ganze
Länder und Völker gemeinsame Feiern abhielten; «unermeßliche

Städte, weite Gegenden bieten zu gleicher Zeit, je nach
der Veranlassung der Feier, den Anblick der Andacht, der
Freude oder der Traurigkeit dar; alle Geschäfte der Einwohner

sind unterbrochen, und das geräuschvolle Treiben der
Gesellschaft scheint plötzlich vor dem Gedanken an die Ewigkeit

im Laufe stillzustehen; und welcher Prunk des Kultes,
welcher Tribut der schönen Künste, die sich in die Tempel
drängen, um der Religion Meisterwerke zu weihen, die allein
sie eingeben konnte!» Die Individualreligion dagegen entfalte
weniger Prunk und mache weniger Geräusch; ihr Tempel
sei ein einfaches Bethaus, worin keine andere Feierlichkeit
herrsche als die des Schweigens und der frommen Andacht
und keine andre Majestät als die Gegenwart des unsichtbaren
Gottes; mattherziges Wesen sei ihr fremd; sie sei stets tätig
und eifrig, weil sie frei sei; mit der öffentlichen Gewalt
verschmolzen, hätte sie sich dahin verirren können, sich ihrer
Mattigkeit zu rühmen; indem sie aber einzig auf die sittliche
Kraft angewiesen sei, bleibe sie auch vor diesem
Mißverständnis gesichert; «mit einem Worte: sie ist mächtig wie die
Seele, die unsterblich ist; die andre dagegen ist stark wie diese
Welt, die vergänglich ist». Neben dieser stark von der damals
besonders in der welschen Schweiz lebendigen Erweckungs-
frömmigkeit geprägten Forderung der Trennung von Kirche
und Staat steht der vom Geiste eines idealistischen Liberalismus

inspirierte Lobpreis der Denk- und Gewissensfreiheit:
«Verwandelt die Gesellschaft in ein ungeheures Kloster und
bringt die menschlichen Stimmen zum Schweigen!; dann werdet

ihr vielleicht eine Zeitlang einen Triumph feiern, der
durch tausend sich immer wieder erneuernde Bekümmernisse



in ihrem Verhältnis zum Liberalismus und zum Sozialismus 51

und Aengste erkauft ist; aber früher oder später wird der
rebellische Gedanke das ihm auferlegte Joch abschütteln und
sich einen unermeßlichen Horizont schaffen, weit über den
engen Kreis hinaus, in den ihr ihn eingeschlossen habt»;
«man kann nicht umhin, zu bemerken, daß der Ernst und die
Zuverlässigkeit einer Nation dem Grade ihrer Gewissens- und
Denkfreiheit entsprechen; ein Volk, das sich seiner wertvollsten

Fähigkeiten entäußert, das unter den Händen des Staates
sich des persönlichen Rechtes, eine Meinung zu haben,
begeben hat, muß ein oberflächliches werden; indem ihm die
ernstesten und erhabensten Fragen, die die Seele eines
Menschen beschäftigen können, entzogen sind, hat es sich nur
noch mit den flüchtigen Interessen des Lebens und mit der
Pflege seiner Leidenschaften zu beschäftigen; glücklich
dagegen ist die Nation, die in ihrem Denken souverän geblieben
ist!; sie fühlt ihre Würde und ist zu stolz, eine nichtige Nation
zu sein; zugelassen zur Betrachtung der unsterblichen
Aussichten, die dem Menschengeschlecht eröffnet sind, zur
Prüfung alles dessen, was den menschlichen Geist interessiert,
wird der Mensch dieser Nation von Natur ernst, zurückhaltend

und tief sein; im Genuß der Gedankenfreiheit zu sein,
ehrt ihn in seinen Augen; er fühlt die edle Munterkeit eines
Jünglings, der zur Männlichkeit herangewachsen ist; von Achtung

gegen sich selbst erfüllt, hat er eine heilige Scheu, seine
eigne Würde zu verletzen.» Verbunden sind die beiden
verschiedenartigen Gedankengänge durch den Gedanken der
Freiheit und durch die Hoffnung, daß der christliche Glaube,
wenn er sich frei entfalten könne, sich im freien Konkurrenzkampf

der Geister immer mehr als die Macht erweisen werde,
die allen Nöten der Menschheit erst die eigentliche Hilfe und
allen Sehnsüchten erst die eigentliche Erfüllung bringe: «Alle
Werkzeuge zu unserm individuellen oder nationalen
Wohlstande sind in unsern Händen abgestumpft oder zerbrochen;
mitten unter so vielem fruchtlosem Versuchen und gefährlichem

Herumtappen zeigt uns der göttliche, vor unsern
Augen ununterbrochen ausgestreckte Finger das unvergleichliche

Werkzeug, das Universalmittel, das zu sehen wir uns
hartnäckig weigern; es ist Zeit, daß wir uns zu täuschen
aufhören; von nun an muß der religiöse Geist der Gemeingeist

4*



52 E. Staehelin, Alexandre Vinet und Félicité de Lamennais

jeder Nation, die Kultur aller Völker werden.» «Herr,
vollende dein Werk», mit diesem Gebet schließt Vinet seine
«Denkschrift»; «bringe den Völkern das Reich der Freiheit;

möchten die Menschen, heiliger und guter Gott, solche
Freiheit dazu benutzen, sich dir zu unterwerfen, sie nur dazu
zu wünschen, um sie dir wieder darzubringen, und sich, wenn
sie frei von den Menschen geworden, in die ruhmvolle und
sanfte Knechtschaft begeben, die den glücklichen Zustand
derer, die dich lieben, bildet, damit sie, wenn sie frei gewesen
sind, dich auf Erden zu lieben, frei seien, dich, höchste Schönheit,

ewiglich im Himmel zu betrachten!»
Im Jahre 1829 sah sich Vinet genötigt, in verschiedenen

kleinen Schriften gegen die Verfolgung der Erweckungsleute
im Waadtland Stellung zu nehmen. Auch in diesen Schriften
erklingt das Hohelied des Liberalismus: einem unsittlichen
Gesetz, einem irreligiösen Gesetz müsse man trotzen; dieser
Grundsatz sei das Lebensprinzip der Gesellschaft; es sei der
Kampf des Guten gegen das Böse; wenn man diesen Kampf
unterdrücke, werde die Menschheit auf dem Abhang des

Lasters und des Elends unaufhaltsam heruntergleiten; «nur
von Revolte zu Revolte, wenn man dieses Wort gebrauchen
will, vervollkommnen sich die Gesellschaften, entsteht die
Kultur, regiert die Gerechtigkeit, hlüht die Wahrheit»; «wenn
alle Gefahren in der Freiheit lägen, alle Ruhe in der Knechtschaft,

so würde ich dennoch die Freiheit vorziehen; denn die
Freiheit ist das Leben, und die Knechtschaft ist der Tod; aber
wenn die Geschichte bezeugt, daß die Geburt der Freiheit
gewöhnlich mühsam und voll Aengsten sei, so bezeugt sie
desgleichen, daß die Freiheit, wenn sie sich einmal durchgesetzt
hat, das einzige Pfand der Ruhe der Völker sei.» Die
Antwort des Waadtländischen Staates auf solche Sätze war, daß
Vinet zu einer Geldbuße verurteilt und für zwei Jahre von
der Liste der wählbaren Waadtländer Pfarrer gestrichen
wurde.

So stehen de Lamennais und Vinet am Ende des Zeitalters
der Restauration als zwei machtvolle Verkünder eines
Zusammengehens von christlichem Glauben und liberaler
Bewegung da.



in ihrem Verhältnis zum Liberalismus und zum Sozialismus 53

4.

Im Jahre 1830 brach durch die Pariser Julirevolution die
Stunde des Liberalismus an. Es ist klar, daß beide Männer sie
mit großer Freude und hohen Erwartungen begrüßten.

Was zunächst Vinet betrifft, so finden wir in seinen Briefen

etwa folgende Stellen: «Mit Ihnen preise ich Gott, daß die
Freiheit gesiegt hat, nicht nur weil sie ein Recht ist, sondern
auch weil sie der natürliche Weg der Wahrheit ist»; «einige
Tage haben das Werk von Jahrhunderten vollbracht; das
ist nicht der Sturz einer Dynastie, das ist die Eröffnung einer
neuen Aera, auf die die christliche Hoffnung mit Freuden
ihre Blicke richtet»; «der Gedanke, dem Anbruch eines der
großen Abschnitte der menschlichen Geschichte beizuwohnen,
verleiht allem, was sich ereignet, den Charakter des Erhabenen.»

Aber allerdings hat er auch seine Bedenken und Befürchtungen.

Daß es nicht zur Republik kam, wie die eigentlichen
Führer der Revolution wollten, sondern daß sich in Louis
Philippe die Möglichkeit einer liberalen Monarchie bot,
kommentierte er mit dem Satz: «Die Vorsehung hat nicht
vergebens einen Versöhner der Vergangenheit und der Zukunft
in Reserve gehalten.» Als man daranging, die Erblichkeit
der Pairswürde abzuschaffen, erhob er die ernstesten
Warnungen. Vor allem aber erschrickt er über den säkularen
Charakter der Freiheitsbewegung: «Sind Sie nicht darüber
befremdet, daß, inmitten so vieler Absetzungen, auch die Religion

abgesetzt worden ist, indem sie in dem größten
Unternehmen, das die Menschen durchführen konnten, nicht einmal
Platz für ihren Namen gefunden hat? der religiöse
Gedanke ist bei den Führern der Gesellschaft tot; es ist
eine erschreckliche Sache um diese Lücke, die sich im
politischen Geschehen von ganz Europa auftut: eine ganze
Generation ändert ihr Schicksal, ohne daß der Name Gottes
angerufen oder auch nur erwähnt wird, der Liberalismus wird
dem Unglauben gleichgesetzt, aller Enthusiasmus, alle Glut
der Frömmigkeit richtet sich auf Dinge, die keineswegs Gott
sind.»

Um so mehr machte sich Vinet auf, in die Welt des Libe-



54 E. Staehelin, Alexandre Vinet und Félicité de Lamennais

ralismus das Evangelium hineinzurufen. In diesen
Zusammenhang gehören zunächst seine 1831 in Paris erschienenen
«Discours sur quelques sujets religieux» hinein. «Die
Gesellschaft», heißt es im Vorwort, «ist offenbar in einem Zustande
der Entscheidung; niemals hat sich die Ohnmacht der menschlichen

Weisheit in der Sicherstellung der Ruhe der Völker
und des Glücks der Menschheit überzeugender erwiesen;

an uns ist es, ihr jenes dunkle Bedürfnis, das mit der
Selbsterkenntnis anfängt, das Bedürfnis, die Erkenntnis an
etwas Geoffenbartes, die Vernunft an den Glauben anzuschließen,

immer fühlbarer zu machen und dann zu befriedigen;
wird es uns gelingen?; ich weiß es nicht; aber die Zeiten mahnen

und drängen uns.» Weiter beteiligte sich Vinet mit innerster

Anteilnahme an einer Zeitschrift, die seine Pariser
Freunde aus der gleichen Nötigung heraus im September
1831 unter dem Titel «Semeur» ins Leben riefen: «Wir
ergreifen», heißt es im Eröffnungsartikel, «heute die Feder, um
unsern Zeitgenossen zu sagen, wo sie das Geheimnis ihrer
Nöte und das Mittel, sie zu heilen, finden; wir suchen nicht
nur unmittelbar, die christlichen Lehren auszubreiten,
sondern wir werden auch versuchen zu zeigen, wie geeignet sie
sind, in den verschiedenen individuellen und gesellschaftlichen

Angelegenheiten angewandt zu werden; Politik,
Gesetzgebung, Wissenschaft, Kunst, Industrie, alles, was das
Leben der Völker und dasjenige der Individuen ausmacht,
wird in unsern Spalten Platz finden.» In diesem Sinne arbeitete

auch Vinet mit; Politik, Erziehungswesen, Literatur sind
die Hauptgebiete, über die er schreibt; überall geht es ihm
darum, das Menschliche zu verstehen und aufzunehmen, aber
es dann in die Welt des Evangeliums hineinzuheben. «Das,
was im Herzen des Menschen nach seinem unglückseligen
Fall übriggeblieben ist, ist für ihn eine Religion», heißt es
z. B. in einer Besprechung von Victor Hugos «Feuilles
d'automne»; «er klammert sich an diese Trümmer, die wenigstens
Trümmer der Wahrheit sind; mit Liebe hält er diese Ueber-
reste seines ehemaligen Reichtums fest; weinend setzt er sich
auf diese Ruinen; er will nicht, daß man sie ihm raube;
vielleicht weiß er, daß diese Ruinen der Ansatzpunkt des großen
Gebäudes sind, das eines Tages ein unendliches und schüt-



in ihrem Verhältnis zum Liberalismus und zum Sozialismus 55

zendes Gewölbe über sein getröstetes Geschlecht spannen
soll.»

Aber Vinet wurde nicht nur in die Auseinandersetzung
mit dem französischen Liberalismus hineingezogen, sondern
er sah sich auch mitten in die Bewegung der schweizerischen
Regeneration hineingestellt, vornehmlich in die Unruhen der
Basler Revolution. Welche Stellung nahm er dazu ein? Der
Haltung der Stadt steht er nicht kritiklos gegenüber: er sagt
einmal, wenn es ein Nachteil sei, den Dingen fern zu sein,
so sei es ein sehr großer Nachteil, ihnen zu nahe zu sein; und er
nennt einmal ausdrücklich als Fehler, die die Stadt begangen
habe, die Verweigerung der Amnestie, den Entzug der
Verwaltung den aufständigen Gemeinden gegenüber, den Beitritt
zum reaktionären Sarner Bund. Aber im wesentlichen steht er
ganz auf seiten der Stadt, weil sie in seinen Augen den wahren

Liberalismus vertritt, während die Landschaft von einem
demokratisch-totalitären Radikalismus beherrscht sei. «Gibt
es einen Kanton», so ruft er einmal aus, «wo das Land für
die Stadt ein Gegenstand des tätigen und wirksamen
Wohlwollens war, so ist es der Kanton Basel; nicht nur war die
Regierung dieses Kantons eine der liberalsten, eine von denen,
welche die meiste Einsicht in die wahren Bedürfnisse und die
wahre Würde der Schweiz verrieten, sondern auch in der
inneren Verwaltung war sie stets eine der unparteiischsten,
mildesten, und wahrhaft väterlich gesinnt.» So stellte sich
Vinet rückhaltlos in den Dienst der Stadt, verfaßte Flugschriften

zu ihren Gunsten und unternahm diplomatische Missionen

in ihrem Auftrag. Das sei keineswegs eine Verleugnung
seiner liberalen Grundsätze, verteidigt er sich einmal; noch
immer liebe er die Freiheit mit derselben Liebe; in Basel stehe
eben nicht die Freiheit in Frage; vielmehr handle es sich um
das Prinzip der Gleichheit und der Volkssouveränität; nun
liebe er gewiß die Gleichheit, soweit sie sich mit den Interessen

der Freiheit und der Kultur vereinigen lasse; aber er
glaube, daß eine vollständige Gleichheit im Augenblick in den
meisten Ländern Europas unmöglich sei; und was die
Souveränität des Volkes betreffe, wie man sie den Schweizer
Bauern predige, so sei er ihr gegenüber vollständig ungläubig.

Diese Haltung eines konservativ-aristokratischen Libera-



56 E. Staehelin, Alexandre Vinet und Félicité de Lamennais

lismus blieb bis zuletzt Yinets Stellung und ließ ihn auch später

dem demokratisch-totalitären Radikalismus seiner Waadt-
länder Heimat aufs schärfste entgegentreten.

5.

Unterdessen ging auch de Lamennais seinen Weg, und
zwar so, daß er, der 1829 noch wesentlich zurückhaltender
von der liberalen Sache gesprochen hatte als Yinet, nach der
Julirevolution von Schritt zu Schritt radikaler wurde.

Bereits im August 1830, mehr als ein Jahr bevor der
«Semeur» ins Leben trat, begründete er mit einem Kreis
von Anhängern, u. a. dem Priester Henri Lacordaire und
dem zwanzigjährigen Grafen Charles de Montalembert, den
«Avenir», die erste katholische Tageszeitung Europas. Das
Blatt trug das Motto: «Gott und die Freiheit.» Im ersten
Artikel sagt de Lamennais: In weniger als einem halben
Jahrhundert seien dahingesunken die absolute Monarchie Ludwigs

XIV., die Republik des Konvents, das Direktorium, das
Konsulat, das Kaiserreich, die Monarchie von 1814; in diesem

ganzen Umsturz gebe es nur zwei Dinge, die Bestand hätten,
Gott und die Freiheit; man solle sie vereinigen, und dann
seien alle Bedürfnisse der menschlichen Natur befriedigt. In
einem Artikel vom 18. Oktober 1830 fordert er dann frank und
frei die Trennung von Kirche und Staat, nicht weniger
leidenschaftlich und begeistert, als es Vinet schon 1826 getan hatte:
«Diener desjenigen, der in einer Krippe geboren wurde und
am Kreuze starb, kehret zu Eurem Ursprung zurück; ohne
eine andere Stütze als das göttliche Wort gehet wie die zwölf
Fischer in die Völker hinein und beginnet aufs neue die
Eroberung der Welt; eine neue Aera des Triumphes und des
Ruhmes bereitet sich für Europa vor; sehet am Horizonte die
anbrechende Morgenröte und stimmet als Boten der Hoffnung
auf den Ruinen der Reiche, auf den Trümmern alles dessen,
das dahinschwindet, den Gesang des Lebens an!» In einem
Artikel vom 7. Dezember 1830 legt er sein Programm noch
umfassender dar, indem er, nachdem er sich feierlich zum
Papsttum und zur katholischen Hierarchie bekannt hatte,
erstens die Gewissens- und Religionsfreiheit, zweitens die
Unterrichtsfreiheit, drittens die Preßfreiheit, viertens die Ver-



in ihrem Verhältnis zum Liberalismus und zum Sozialismus 57

einsfreiheit, fünftens das allgemeine Wahlrecht und sechstens
die Dezentralisation der Verwaltung forderte. Weiterhin
schritt de Lamennais dann dazu, die Volkssouveränität zu
proklamieren und die Republik zu feiern. In einem Artikel
vom 28. Juni 1881 zeichnet er die Zukunft der Gesellschaft als
eine freie, demokratische Völkerwelt unter der geistlichen
Herrschaft des Papsttums; fern davon, daß der Katholizismus
sich über das Gesellschaftssystem, das im Begriffe sei, sich
zu bilden, beunruhigen müsse, werde dieses System vielmehr
alle Wahrheiten, die die Kirche überliefere, und alle
Sehnsüchte der Menschheit verwirklichen und erfüllen: die
fortschreitende Einheit des Menschengeschlechts unter einem
Gesetz, in einer Gesellschaft, die allerdings die nationalen
Verschiedenheiten nicht aufhebe, das zeitliche Königtum Christi
durch die Befreiung der Völker und die Freiheit des Denkens
und des Gewissens, die vollständige Trennung von Kirche
und Staat, das sei es, wohin die christlichen Völker strebten,
und was auch eintreten werde.

Die durch den «Avenir» verbreiteten Ideen begannen mehr
und mehr die reaktionären Mächte der Welt, sowohl die Kurie
als die vom Geiste Metternichs beherrschten Kabinette, zu
beunruhigen, und der Druck auf de Lamennais und seine
Freunde wurde so groß, daß sie sich im November 1831
entschlossen, den «Avenir» vorläufig zu suspendieren und in
Rom selbst eine Klärung herbeizuführen. So unternahmen
de Lamennais, Lacordaire und de Montalembert eine Pilgerreise

zum Stuhl Petri. Aber dort war theologisch und
diplomatisch aufs eifrigste gegen sie gearbeitet worden, und die
Atmosphäre war ungünstig; wohl erlangten sie eine Audienz
bei Gregor XVI.; aber sie durften nicht von ihrem eigentlichen

Anliegen sprechen; als sie eine Denkschrift einreichten,
hieß es, die Prüfung werde lange Zeit in Anspruch nehmen.
So schieden, nachdem Lacordaire bereits am 15. März 1882

zurückgekehrt war, de Lamennais und de Montalembert am
9. Juli unverrichteter Dinge aus der Heiligen Stadt. Als sie
jedoch auf der Rückreise in München weilten, erreichte sie
die Antwort des Papstes in der Gestalt der Enzyklika «Mirari
vos». Ihre Namen waren nicht ausdrücklich genannt, aber um
so deutlicher wurden ihre Lehren verurteilt, die Forderung



58 E. Staehelin, Alexandre Vinet und Félicité de Lamennais

der Gewissens- und Preßfreiheit, die Forderung der Trennung
von Kirche und Staat, die Bekämpfung der göttlichen Autorität

der angestammten Monarchien: es sei eine verabscheuungs-
würdige Anmaßung und Gottlosigkeit, die unerschütterliche
Ergebenheit gegen die Fürsten anzugreifen; und doch gebe es

Leute, die, ganz entflammt von dem zügellosen Eifer für eine
tollkühne Freiheit, sich mit aller ihrer Macht anstrengten, alle
Rechte der Macht zu erschüttern und umzuwerfen, während
sie den Völkern unter der Maske der Freiheit die Knechtschaft
brächten.

Daraufhin erklärten am 10. September 1832 de Lamennais
und seine Freunde, daß sie, ehrfurchtsvoll dem höchsten
Ansehen des Statthalters Jesu Christi ergeben, den Kampf, den
sie zwei Jahre lang geführt hätten, einstellten und den
«Avenir» nicht mehr erscheinen ließen.

6.

In der Tat bewegte sich von nun an die Wirksamkeit dieser

Freunde, vornehmlich diejenige von Lacordaire und de

Montalembert, in kirchlichen Bahnen. De Lamennais jedoch
mußte seinen besondern Weg weitergehen.

Im Jahre 1834 schleuderte er wie einen Blitz die «Paroles
d'un croyant» in die Welt hinaus, ein in kurzen, prophetisch
klingenden Sätzen gehaltenes Manifest von leidenschaftlicher
Wucht: «Im Namen des Vaters und des Sohnes und des Heiligen

Geistes. Amen!... Ehre sei Gott in der Höhe und Friede
auf Erden und den Menschen ein Wohlgefallen!... Wer Ohren
hat, zu hören, der höre, und wer Augen hat, der tue sie auf
und sehe; denn die Zeiten sind nahe Leget die Hand auf
die Erde und saget mir, warum sie erhebet... Es regt sich
etwas in der Welt; es ist ein Werk Gottes darin Ich sehe
die Völker sich auflehnen im Tumult, und die Könige erbleichen

unter ihrem Diadem... Ich sehe einen Thron, zwei
Throne zerbrochen, und die Völker streuen ihre Trümmer
über die Erde Ihr seid Söhne Eines Vaters, und Eine Mutter

hat Euch genährt; warum liebt Ihr Euch denn einander
nicht wie Brüder, und warum seid Ihr gegeneinander wie
Feinde? Darum sind die Könige und die Fürsten alle, die
die Welt groß nennt, verflucht; sie haben ihre Brüder nicht



in ihrem Verhältnis zum Liberalismus und zum Sozialismus 59

geliebt und haben sie behandelt wie ihre Feinde Wenn ihr
ein Volk seht, beladen mit Ketten und dem Henker überliefert,

so sprecht nicht voreilig: dies Volk ist ein unruhiges
Volk, das den Frieden der Erde stören wollte; denn vielleicht
ist es ein Märtyrer-Volk, das da stirbt für das Heil der
Menschen Wenn nach einer langen Dürre ein sanfter Regen
auf die Erde fällt, so trinkt sie begierig das Wasser des
Himmels, das sie erquickt und befruchtet. So werden die erstaunten

Völker begierig das Wort Gottes trinken, wenn es wie
ein warmer Regen auf sie herabströmen wird. Und die
Gerechtigkeit und die Liebe und der Friede und die Freiheit
werden in ihrem Busen keimen... Junger Soldat, wohin
ziehst Du? Ich will streiten für die Gerechtigkeit, für die heilige

Sache der Völker, für die heiligen Rechte des
Menschengeschlechts Ich will streiten, meine unterdrückten Brüder
zu befreien, ihre Ketten und die Ketten der Welt zu zerbrechen

Ich will streiten, damit ein jeder im Frieden die
Frucht seiner Arbeit esse, um die Tränen der kleinen Kinder
zu trocknen, die nach Brot verlangen und denen man antwortet:

Es ist kein Brot mehr da, man hat uns auch das genommen,

was noch übrig war Ich will streiten, um die Scheidewände

umzustürzen, die die Völker trennen und sie verhindern,

sich wie die Söhne Eines Vaters zu umarmen, bestimmt,
vereint in Seiner Liebe zu leben Ich will streiten, um die
Gedanken, das Wort und das Gewissen von der Tyrannei des
Menschen zu befreien Ich will streiten, damit alle im Himmel

einen Gott und ein Vaterland auf Erden haben. Gesegnet
seien Deine Waffen, siebenmal gesegnet, junger Soldat...
Die Freiheit besteht nicht darin, daß, anstatt dieser da, jener
herrsche, sondern darin, daß keiner herrsche. Aber wo Gott
nicht regiert, da ist es notwendig, daß ein Mensch regiere, und
so ist es immer gewesen Antwortet ihnen, daß Euer Herr
Christus sei, daß Ihr keinen anderen haben wollet, und Christus

wird euch befreien Die Gerechtigkeit ist die Ernte der
Völker Die Gerechtigkeit ist das Brot der Völker Die
Gerechtigkeit ist der Reichtum der Völker Die Freiheit ist
die Ruhe der Völker... Die Freiheit ist der Ruhm der Völker

Und ich sah Christum zur Rechten des Vaters, strahlend

in unvergänglicher Herrlichkeit... Und ein Blutstropfen



60 E. Staehelin, Alexandre Vinet und Félicité de Lamennais

des Lammes fiel auf die verschmachtete, kranke Natur, und
ich sah sie sich verklären, und alle Kreaturen, die sie
umschließt, regten sich in einem neuen Lehen, und alle erhoben
ihre Stimmen und riefen: Heilig, heilig, heilig ist der, der das
Uebel zerstört und den Tod überwunden hat! Und der Sohn

neigte sich an die Brust des Vaters, und der Geist bedeckte sie
mit seinem Schatten, und es war unter ihnen ein göttliches
Geheimnis, und die Himmel schwiegen und schauerten.»

Das sind die «Paroles d'un croyant». Es ist von ihrer
Wirkung gesagt worden: «Frankreich zitterte, Europa schien in
Flammen.» In wenigen Wochen erschienen in Frankreich,
Belgien und der Schweiz achtzehn Neuausgaben, dazu zehn
Uebersetzungen, fünf davon ins Deutsche. Die Volksmassen
horchten auf: eine Stimme hatte ihre Not und ihre Sehnsucht
hinausgeschrien, und sie begannen, sich ihrer
Schicksalsgemeinschaft bewußt zu werden und das Bewußtsein zu
empfangen, einen großen gemeinsamen Kampf wagen zu sollen.
Auf der andern Seite arbeitete die Diplomatie Metternichs
fieberhaft, die Schrift in der europäischen Staatenwelt zu
unterdrücken. Und der Papst ließ eine neue Enzyklika gegen den
ungebärdigen Sohn der Kirche ausgehen, die Enzyklika «Sin-
gulari nos» vom 7. Juli 1834: jenes Buch solle für ewig
verdammt gelten, in dem, durch einen ruchlosen Mißbrauch des

göttlichen Wortes, die Völker verbrecherisch angetrieben würden,

das Band aller öffentlichen Ordnung zu brechen, das
eine wie das andere Ansehen umzustürzen, Aufstände und
Rehellionen in den Reichen zu nähren.

Diesmal unterwirft sich de Lamennais nicht mehr,
sondern bleibt ein von seiner Kirche Abtrünniger. Auch auf das
adelige «de» vor seinem Namen verzichtet er nun. Ebenso
zieht er sich von seinem Landsitz in der Bretagne in eine
Dachkammer nach Paris zurück und «teilt sein Brot mit den
Aermsten».

1838 ließ er den «Paroles d'un croyant» den gleichgearteten
«Livre du peuple» folgen. «Ihr seid das Volk», heißt es

darin, «wisset also, was das Volk ist! Es gieht Menschen, die
unter des Tages Last für und für dem Brande der Sonne, dem
Regen, dem Winde und jeglichem Wechsel der Jahreszeiten
ausgesetzt, die Erde anbauen, in deren Schoos sie mit der



in ihrem Verhältnis zum Liberalismus und zum Sozialismus 61

Saat einen Teil ihrer Kräfte und ihres Lebens niederlegen,
und so im Schweiße ihres Angesichts für Alle die nötigen
Früchte gewinnen; diese Menschen sind Leute des Volkes;
Andere lichten die Wälder, beuten die Steinbrüche und
Bergwerke aus ; auch diese Leute altern bei harter Arbeit, um
die Dinge herbeizuschaffen, deren Alle bedürfen; und diese
sind gleichfalls Männer des Volkes; ohne das Volk kein
Wohlstand, kein Fortschritt, kein Leben; denn kein Leben
ohne Arbeit, und Arbeit ist überall das Los des Volkes; in
welchem Zustand befindet sich aber das Volk?; es ist
verurteilt, unaufhörlich gegen Hindernisse aller Art anzukämpfen,

die man der Verbesserung seiner Lage, der Erleichterung
seiner Lasten entgegenstemmt; man läßt ihm kaum einen
geringen Anteil an dem Ertrage seiner Arbeit... ; man bürdet
ihm endlose Knechtschaft auf, und sein Elend ist ohne
Hoffnung.» «Männer der Arbeit, fasset Mut; helft euch selbst, und
Gott wird euch nicht verlassen!; jede eurer Anstrengungen
wird ihre Frucht tragen, wird eine Verbesserung eurer Lage
herbeiführen, aus der für und für wieder andere, größere
hervorgehen, und aus diesen wiederum andere, bis zum Tage,
wo die gänzlich umgestaltete Erde gleichsam nur ein großes
Feld bildet, dessen Ernte eine und dieselbe Familie in Frieden
sammelt und teilt.» Doch solle sich das Volk hüten, seine
erhabenen Hoffnungen auf den Staub zu bauen; Gott habe nebst
unüberwindlicher Sehnsucht auch untrügliche Ahnung in des
Menschen Herz gelegt.

1840 veröffentlichte Lamennais die Schrift «Le Pays et le
Gouvernement». Sie enthielt die schärfsten Angriffe auf das
herrschende System einer liberalen Aristokratie: «Was ist die
Kammer?; ein großer Markt, wo jeder sein Gewissen gegen
eine Stelle, gegen ein Amt für sich und die Seinen feilbietet!»;
man müsse die Gesellschaft aus der Kloake reißen, worin
verworfene Menschen sie absichtlich versenkt hätten, sie den
ekeln Händen einer habgierigen Aristokratie entreißen, die
hundertmal schlimmer sei als die alte! Wegen solcher Angriffe
wurde Lamennais vor die Geschworenen gestellt und neben
einer Geldbuße zu einem Jahr Gefängnis verurteilt.

Nachdem schon 1840 drei Bände «Esquisse d'une
philosophie» erschienen waren, ließ er 1841 aus dem Gefängnis die



62 E. Staehelin, Alexandre Vinet und Félicité de Lamennais

«Discussions critiques et pensées diverses sur la religion et
la philosophie» ausgehen. Schon in seiner katholischen
Periode hatte er die Wahrheit auf die allgemeine Vernunft, auf
den Gemeinsin der Menschheit begründet; doch sei diese
allgemeine Vernunft und dieser Gemeinsinn, so hatte er damals
ausgeführt, durch göttliche Offenbarung der katholischen
Kirche in besonderer Weise anvertraut worden. Nun gab er
den Gedanken der Offenbarung und der Betrauung der
katholischen Kirche mit ihr preis und entwickelte ein System, das
im wesentlichen auf einen pantheistischen Fortschrittsglauben
herauskam.

1846 trat Lamennais mit einer neuen Uebersetzung und
einer Kommentierung der vier Evangelien hervor. In dieser
Kommentierung erscheint Jesus Christus als der Prophet
einer sozialen Erneuerung der Völkerwelt, und es werden in
begeisterten Worten die Menschen guten Willens aufgerufen,
den heiligen Kampf zu führen bis zu dem Tage, da es heiße:
«Gott hat gesiegt, sein Reich ist nun aufgerichtet auf Erden,
und seine Kinder haben ein Vaterland.»

Die Februarrevolution von 1848 begrüßte Lamennais mit
großen Hoffnungen. Er ließ sich ins Parlament wählen und
begründete eine neue Zeitung, den «Peuple constituant». In
einem Artikel dieser Zeitschrift beantwortet er die Frage, ob

er Sozialist sei oder nicht: wenn man unter Sozialismus eines
der Systeme verstehe, die seit Saint-Simon und Fourier überall

aufbrächen und deren allgemeiner Charakter darin
bestehe, das Eigentum und die Familie zu verneinen, so sei er
kein Sozialist; wenn man aber unter Sozialismus den Willen
verstehe, das Prinzip der Genossenschaft mit den unerschütterlichen

Bedingungen des natürlichen und sittlichen Lebens
zu verbinden, und die Hoffnung, damit eine ganz neue Gesellschaft

zu begründen, so sei er mehr als irgend jemand Sozialist.

Unter diesen Umständen nennt Georg Adler Lamennais
einen Repräsentanten des religiösen Sozialismus und sagt von
ihm, indem er als einer der ersten einen großartigen, wenn
auch mißlungenen Versuch gemacht habe, den Sozialismus
mit dem alten Glauben zu verbinden, sei ihm ein Platz in der
Weltliteratur und -geschichte sicher.

Am 7. Februar 1854 starb er. «Seinem letzten Willen ge-



in ihrem Verhältnis zum Liberalismus und zum Sozialismus 63

mäß wurde er auf dem Kirchhofe der Armen von Paris
bestattet, selber ganz wie ein Armer, und nicht einmal ein Kreuz
durfte der Nachwelt seine letzte Ruhestätte künden.»

7.

Zu den vielen, die sich mit Lamennais auseinandersetzten,
seit er mit seinen «Paroles d'un croyant» 1834 radikale Bahnen

eingeschlagen hatte, gehört auch Alexandre Vinet.
Ein erstes Wort über Lamennais aus seiner Feder findet

sich in der am 23. Juni 1834 erschienenen Nummer der
liberalkonservativen «Baseler Zeitung». Am Schluß dieser Nummer
steht die folgende Anzeige: «Nächster Tage erscheint im Verlage

der Fr. Eglischen Buchhandlung in Herisau die aus den
achtbarsten Blättern bereits bekannte, höchst interessante
Schrift: ,Worte des Glaubens von Abbé de la Mennais. Aus
dem Französischen übersetzt von Ludwig Börne. Preis
30 Kreuzer'.» Im Text aber steht unter den Nachrichten über
Frankreich unter dem Vermerk «Mitgetheilt» ein anonymer
Artikel Vinets über dasselbe Werk. Vinet erkennt gewiß einiges

Gute an der Schrift an: die Stellen, wo de Lamennais
seine Gefühle für Menschlichkeit und Religion ausspreche,
seien hinreißend, und im letzten Kapitel erreiche der Verfasser

das Erhabene. Aber im übrigen ist seine Kritik vernichtend

— ihre Bitterkeit dürfte sich weithin aus dem noch
frischen Erlebnis der Basler Wirren erklären —: es sei kaum zu
begreifen, wie dieser Mann, dieser Priester, denjenigen Personen,

welche die Vorsehung gegenwärtig auf die ersten Throne
Europas gesetzt habe, die empörendsten Absichten und den
monströsesten Charakter beilegen könne; lese man diese
entsetzlichen Stellen, gegen welche die wüthendsten Deklamationen

des Clubs von 1793 nichts sagen wollten, so sehe man
sich durch die christliche Liehe zu der Annahme genötigt,
ihrem Verfasser müsse der volle Gehrauch seines Verstandes
abgegangen sein; de Lamennais schreibe selbst, die heiligste
Sache werde zu einer ruchlosen, verabscheuungswürdigen,
wenn man des Verbrechens sich bediene, um sie zu
unterstützen; der Mensch des Verbrechens könne aus einem Sklaven

ein Tyrann, aber nie ein Freier werden; aber er sehe
nicht, daß seine eigene Schrift der Feuerbrand, der Dolch sei,



64 E. Staehelin, Alexandre Vinet und Félicité de Lamennais

den er den Händen Rasender entwinden möchte; nachdem er
die Könige als Werkzeuge des Teufels, als Ungeheuer
dargestellt, an denen alle Merkmale der Menschheit verwischt
seien, nachdem er den Grundsatz des militärischen Gehorsams

verhöhnt und als ein Verbechen, als einen Brudermord
jeden Widerstand der bewaffneten Macht gegen Empörungsversuche

bezeichnet, nachdem er die Armen gegen die
Reichen aufgerufen und jeden Standesunterschied als
Unterdrückung von der einen und Helotismus von der andern Seite
dargestellt, mit einem Worte, nachdem er die Menge berauscht
habe, wie könne er sich einfallen lassen, ihr zu sagen:
«Wandle recht und gerecht!»

Nicht lange danach beschäftigte sich Vinet aufs neue mit
den «Paroles d'un croyant». Unter den zahlreichen
Gegenschriften, die das Werkchen hervorgerufen hatte, befand sich
auch die «Réponse d'un chrétien aux Paroles d'un croyant»
des katholischen Straßburger Theologen Louis Eugène Marie
Bautain, und diese Gegenschrift besprach nun Vinet am
80. Juli 1834 im «Semeur». Nachdem er zunächst darauf
hingewiesen hatte, daß die Lehre von der allgemeinen Vernunft,
mit der Lamennais früher die Autorität der katholischen
Kirche und des Papsttums begründet hatte, ihn nun dazu
geführt habe, das Volk auf den Thron zu erheben, legt er,
indem er ihnen vollständig zustimmt, die Hauptthesen Bautains
dar; es heißt da z.B.: der «Gläubige» (d.h. de Lamennais)
rufe die Völker zur Freiheit auf, aber zur politischen Freiheit,

von der Christus nichts sage; der «Christ» (d. h. Bautain)

dagegen stelle den biblischen Sinn des Wortes «Freiheit»
wieder her und zeige, wie gerade diese und andere christliche
Wahrheiten, wenn sie in die Welt geworfen würden, mehr für
die Befreiung der Völker und ihre Einheit täten als alle
revolutionären Versuche.

Einer neuen Auseinandersetzung Vinets mit de Lamennais
begegnen wir, wenn wir von der Aufnahme eines Abschnittes
aus de Lamennais' «Essai sur l'indifférence en matière de

religion» in die zweite Auflage des dritten Bandes von Vinets
«Chrestomathie française» aus dem Jahre 1836 absehen, erst
im Jahre 1842, als Vinet längst von Basel nach Lausanne
übergesiedelt war. Es ist eine am 5. Januar 1842 wiederum im



in ihrem Verhältnis zum Liberalismus und zum Sozialismus 65

«Semeur» erschienene Besprechung von Lamennais' aus dem

Gefängnis Sainte-Pélagie datierten «Discussions critiques et

pensées diverses sur la religion et la philosophie». Vinet
beginnt damit, daß er Lamennais, der eben damals aus der Haft
entlassen wurde, zur Rückkehr in den Schoß der Gesellschaft
ehrfurchtsvoll begrüßt: «Wir ehren den Charakter des Herrn
de Lamennais, welches auch immer die Irrtümer seiner
Meinung gewesen sein mögen.» Dann wendet er sich gegen
Lamennais' Behauptung, daß eine Offenbarung die vollständige
Entthronung der Vernunft sein würde: gewiß, wenn man
annehme, daß der Mensch gefallen sei, so könne man ihm nicht
die Fähigkeit zuschreiben, das Mittel der Wiederherstellung
selbst zu erfinden; aber wenn dieses Mittel einmal geoffenbart
sei, warum sollte der Mensch nicht imstande sein, die Ueber-
einstimmung dieses Mittels mit seinem Zweck und zugleich
seine Verträglichkeit mit den Gesetzen der Vernunft zu
ermessen? Gewiß blieben unüberwindliche Dunkelheiten; aber
sie seien nicht dem Christentum eigen, sie fänden sich auch
im Deismus; um sie zu vermeiden, müßte man sich auf den
Atheismus zurückziehen, bei dem die besondern Finsternisse
in den allgemeinen Finsternissen untergingen.

Im März und April 1846 brachte der «Semeur» eine weitere
Abhandlung Vinets über Lamennais, und zwar eine solche
über dessen eben erschienene Uebersetzung und Kommentierung

der Evangelien. Der Sozialismus, führt Vinet aus, habe
nun einen großen Schriftsteller; allerdings habe Lamennais
das Bett dieses reißenden Stromes nicht gegraben und werde es
nicht vertiefen; diese neuen Lehren seien überhaupt nicht die
Schöpfung eines Einzelnen, sondern das Ergebnis verschiedener

Umstände. Der Sozialismus sei der Katholizismus der
neuen Zeit, eine Reaktion gegen das Prinzip der Individualität,
das, sanktioniert durch den Protestantismus, die drei letzten
Jahrhunderte mehr oder weniger gekennzeichnet habe. Der
neue Katholizismus vervollständige sich mehr und mehr: er
habe seine Religion, den Pantheismus, seine Politik, die
Souveränität oder, besser gesagt, die Vergottung des Volkes, seine
soziale Theorie, den Kommunismus, sein Wirtschaftssystem,
das Phalansterium; seine Moral dagegen sei noch nicht erfunden.

Das Evangelium habe die Würde der menschlichen Per-

5



66 E. Staehelin, Alexandre Vinet und Félicité de Lamennais

sönlichkeit sichergestellt, der Sozialismus dagegen führe zu
ihrer Aufhebung. Zwar sei Lamennais nicht eigentlich
Sozialist, aber er diene mit seinen Schriften dem Sozialismus,
besonders mit seinem Kommentar über die Evangelien. Er leugne
darin nicht eigentlich die Lehre vom individuellen Heil, aber
er sage, daß das individuelle Heil nur ein Mittel zur
Herbeiführung des gesellschaftlichen Heiles sei. In Wirklichkeit
verhalte es sich umgekehrt: die Gesellschaft sei für den Menschen
gemacht; der Mensch, die menschliche Kreatur, die menschliche

Natur sei das Ziel der Gesellschaft; allerdings könne sich
ohne sie der individuelle Mensch nicht entwickeln und
vervollkommnen. Aber die Lehre, daß das gesellschaftliche Heil der
Gegenstand der Religion sei, bedrohe die Religion, die
Sittlichkeit und die Freiheit. Seit den ersten Tagen der Welt tobe
der Kampf zwischen der Knechtschaft und der Freiheit; der
Sieg sei der Freiheit gesichert, seitdem der große Führer der
Menschheit sich an die Spitze des heiligen Bataillons der
Freiheitskämpfer gestellt habe; aber der Kampf daure noch, und
eben sei ein gewaltiger Angriff der Unfreiheit in Europa und
in der ganzen Welt im Gange; die Persönlichkeit, die menschliche

Freiheit seien von allen Seiten bedroht, und zwar
eigenartigerweise im Namen der Freiheit selbst. Doch wache der
Befreier, und das Christentum werde noch einmal die menschliche

Freiheit retten. Gewiß dürfe man Lamennais Dank
wissen, daß er die Leiden der Brüder aufdecke und das
Gewissen unablässig wachrüttle. Aber seine Schriften verkündeten

nicht das richtige Heilmittel, sondern mischten dem
Schweiß und den Tränen der Unglückseligen nur einige Tropfen

Galle bei.
Wenige Wochen nach dieser Abhandlung über Lamennais

verfaßte Vinet unter dem Titel «Du socialisme considéré dans
son principe» eine umfassendere Auseinandersetzung mit dem
Sozialismus. Sie geht in den gleichen Bahnen: der Christ
glaube an den gemeinsamen Fall, aber an die individuelle
Wiederherstellung; von starken und freien christlichen
Individualitäten gehe dann allerdings auch ein wesentlicher Einfluß
auf die Gesellschaft aus und mache sie zu einer lebendigen
Gesellschaft; der Sozialismus dagegen löse das Individuum in
die Gesellschaft auf und, was die sozialistischen Systeme her-



in ihrem Verhältnis zum Liberalismus und zum Sozialismus 67

vorbringen würden, sei daher eine tote Gesellschaft; das Schiff
lind der Ozean, der Mensch und die Menschheit seien in
gleicher Weise zu bewundern; aber der Ozean sei für das
Schiff da, nicht das Schiff für den Ozean; das Wesentliche sei,
daß das Schiff sein Ziel erreiche, daß der individuelle Mensch
seine Bestimmung erfülle; die Aussichten seien dunkel, der
Himmel finster; die Völkerwelt befinde sich in einer unheilvollen

Krise; aber der Ausgang sei für den Christen nicht
zweifelhaft: «das Christentum ist in der Welt der unsterbliche
Same der Freiheit.»

Ein Jahr, nachdem Vinet diese Worte geschrieben hatte,
ruhten seine leiblichen Ueberreste bereits auf dem Friedhof
von Ciarens.

8.

Es dürfte vom christlichen Glauben aus unbestritten sein,
daß Vinet in seiner Auseinandersetzung mit de Lamennais
wesentliche Wahrheiten zur Geltung bringt. Er weiß um den
Sündenfall und seine Folgen für den einzelnen Menschen und
die ganze Menschheit. Er hält am biblischen Gottesbegriff und
an der Offenbarung als der Grundtatsache alles Heils und
aller Erlösung fest; er sieht, daß die Aneignung des Heils
und der Erlösung eine persönliche Entscheidung des Einzelnen

ist; es ist ihm bewußt, daß für diese letzte Entscheidung,
ihre Vorbereitung und ihre Auswirkungen dem Individuum
weitgehender Raum geschaffen werden muß, und daß daher
die Freiheit eine der Grundbedingungen des menschheitlichen
Lebens ist. Aber daneben sind auch die Schranken der Vinet-
schen Position unverkennbar: seine christliche Erkenntnis ist
zu stark von einer individualistischen Erweckungsfrömmig-
keit bestimmt, so daß er das ganzheitliche Ziel des göttlichen
Erlösungshandelns, das Reich Gottes, nicht sieht; sein Prinzip
der Individualität ist überspannt, der Einzelne verhält sich
nicht zur Gesellschaft wie das Schiff zum Ozean, die Gesellschaft

ist für den Einzelnen nicht nur Mittel, die menschliche
Gemeinschaft ist vielmehr selbst ein unmittelbarer Wert vor
Gott, ein Ziel göttlichen Handelns; er erkennt aus den mehr
oder weniger idyllischen Verhältnissen der Basler Polis und
seiner waadtländischen Heimat heraus die Not der unter den

5*



68 E. Staehelin, Alexandre Vinet und Félicité de Lamennais

politischen und wirtschaftlichen Verhältnissen seufzenden
Massen nicht; endlich bindet er die Sache Gottes in einer fast
reaktionären Weise an das ihm als Ideal vorschwebende
System eines gemäßigten Liberalismus und beurteilt alle
Bewegungen, die darüber hinausstreben, rein negativ.

Demgegenüber muß christliche Erkenntnis einem de
Lamennais Vinet gegenüber in mancher Beziehung recht geben:
de Lamennais hat etwas von der biblischen Reichsgottesbotschaft

verstanden; er erkennt die Gemeinschaft als eine Realität,

die unseres ganzen Glaubens, Hoffens und Liebens wert
ist; er weiß um den Sklavendienst der Massen und macht ihr
Seufzen zu dem seinen; er bindet sich nicht an bestimmte
Systeme und steht weniger starr und verhärtet im Ablauf des

weltgeschichtlichen Geschehens. Dagegen befindet sich seine
Botschaft und Haltung in andrer Beziehung hinter derjenigen
Vinets unverkennbar und wesentlich im Rückstand: er löst
den biblischen Gottesbegriff mehr und mehr ins Pantheistische
auf; er gibt die Offenbarung preis; er verkennt die Dämonie
des Bösen und Widergöttlichen, er hält dafür, daß die menschliche

Gesellschaft durch immanente Aufbrüche vervollkommnet

werden könne; das Reich Gottes wird ihm zu einer
innerweltlichen Gesellschaftsordnung.

Sowohl Vinet als de Lamennais dürften also das große
weltgeschichtliche Problem: Freiheit und Gemeinschaft,
Individualismus und Kollektivismus, Liberalismus und Sozialismus
nicht eigentlich gelöst haben. Wohl aber haben sie leidenschaftlich

damit gerungen und uns wertvolle Elemente zu seiner
Lösung hinterlassen. Möchte es uns, denen das Problem in
einer Wucht von gigantischen Ausmaßen neu gestellt ist,
gelingen, es unter Verwendung der von ihnen vertretenen
Wahrheitselemente besser zu lösen! Es dürfte das Schicksal Europas

davon abhangen.

Basel. Ernst Staehelin.


	Alexandre Vinet und Félicité de Lamennais in ihrem Verhältnis zum Liberalismus und zum Sozialismus

