
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 1 (1945)

Heft: 1

Artikel: Die Pluralität der Evangelien als theologisches Problem im Altertum :
eine dogmengeschichtliche Studie

Autor: Cullmann, Oscar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877567

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877567
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Pluralität der Evangelien
als theologisches Problem im Altertum.

Eine dogmengeschichtliche Studie.

Wir wollen hier nicht etwa das Problem der Entstehung
des viergestaltigen Evangelienkanons behandeln. Diese Frage
wäre Gegenstand einer kanonsgeschichtlichen Abhandlung.
Sie kann übrigens nur in sehr allgemeinen Umrissen
beantwortet werden, da die vorhandenen Quellen uns nicht
erlauben, die einzelnen geschichtlichen Etappen festzustellen,
die dazu geführt haben, daß die Kirche aus der im 2.

Jahrhundert bereits viel größern Zahl von Leben-Jesu-Darstellungen
als Norm nicht eine, sondern mehrere, nämlich vier,

aussonderte. Was diese Entstehungsgeschichte des Yiererkanons
im einzelnen betrifft, so sind wir also weitgehend auf
Rückschlüsse angewiesen. Ich erwähne hier die letzte der
aufgestellten Theorien: die von Walter Bauer in seinem 1934 erschienenen

Buch «Rechtgläubigkeit und Ketzerei im ältesten
Christentum» entwickelte. Sie steht im Zusammenhang mit seiner
dort vertretenen Hauptthese, nach der erst die kirchenpolitischen

Bestrebungen der römischen Kirche im Altertum die
damalige je nach der geographischen Lage von vornherein durch
viele Sonderauffassungen des Evangeliums gespaltene christliche

Welt vor das Problem der Rechtgläubigkeit gestellt hätten.

In der römischen und den in ihrem Einflußbereich
stehenden Kirchen habe man lange nur die Evangelien des
Matthäus und Markus anerkannt, während man das durch
häretischen Gebrauch diskreditierte Evangelium des Lukas
dort nur nach einigem Zögern aufgenommen und einen direkten

Widerstand gegen das Johannes-Evangelium erst um das
Jahr 200 aufgegeben habe, also in einer Zeit, wo die Gründe,
die in Rom das vierte Evangelium zuerst in bedenklichem
Lichte hätten erscheinen lassen, nicht mehr in alter Stärke
vorhanden gewesen wären. Manch kühne und bewußt
hypothetische, aber erwägenswerte Behauptungen tauchen im Verlauf

dieser Bauerschen Argumentation auf: noch Papias habe

nur Markus und Matthäus anerkannt; für Justin sei das

Johannes-Evangelium nicht maßgebend gewesen, und auch



24 O. Cullmann, Die Pluralität der Evangelien

Ignatius von Antiochien habe nicht das Johannes-, sondern
das Matthäus-Evangelium gebraucht1.

Andere Forscher sehen die Entwicklung im einzelnen
anders. Sobald hier nähere Präzision erstrebt wird, sind
Konstruktionen, die notgedrungen voneinander abweichen, nicht
zu vermeiden.

Wir werden in der vorliegenden Arbeit die einigermaßen
gesicherten Erklärungen des kanonsgeschichtlichen
Entstehungsprozesses nur so weit berücksichtigen, als sie der
Erhellung einer andern Frage dienen, die Gegenstand unserer
Untersuchung sein soll: Inwiefern ist im Bereich der alten
Kirche die Tatsache einer Pluralität maßgebender Evangelien
als theologisches Problem empfunden worden? Von der
Beantwortung dieser problemgeschichtlichen Frage wird dann
allerdings indirekt auch wieder Licht auf die kanonsgeschichtliche

Erforschung der Entstehung fallen.

1. Das Problem.
Die kirchliche Gegebenheit unseres Kanons mit seinen

vier Evangelien erschwert uns vielfach das Verständnis
dafür, daß an diesem Punkte überhaupt ein Problem auftauchen
konnte. Der Gedanke, hinter den vier Evangelien stehe
in Wirklichkeit nur ein und dasselbe eùaYYé\iov in der
Einzahl, stellt die Lösung des theologischen Problems dar, die
schließlich gesiegt und in unsern UeberSchriften eua-preXiov Kara
MafKfaîov, Mâpxov, Aouxâv, 'luuctvvr|v ihren adäquaten Ausdruck
gefunden hat. Implicite mag diese Vorstellung schon vorher
vorhanden gewesen sein. Als selbstverständlich wurde sie

1 Diese Auffassung W. Bauers weicht trotz wichtigen Berührungspunkten

im einzelnen von den altern, etwa von der von A. von Harnack,
Die Entstehung des Neuen Testaments (Beiträge zur Einleitung in das
N. T. VI), 1914, vertretenen ab. Dieser sieht die Fixierung eines vier-
fältigen Evangelienkanons allerdings auch als einen Kompromiß an, der
cunter dem Zeichen des Johannes-Evangeliums» erfolgt sei. Die Aufnahme
dieses Evangeliums hat also auch nach Harnack eine entscheidende Rolle
in der Feststellung einer Mehrzahl kanonischer Evangelien gespielt. Die
Verteidiger des Johannes-Evangeliums hätten sich in Kleinasien gegenüber

seinen Gegnern, den Alogern, schließlich durchgesetzt, jedoch so, daß
der bereits eingebürgerte Gebrauch anderer Evangelien nicht beseitigt
worden und somit hier in Kleinasien das prinzipielle Problem einer Mehrzahl

kirchlicher Evangelienbücher entstanden sei.



als theologisches Problem im Altertum 25

jedenfalls nicht überall angesehen, und es ist nicht richtig,
wenn A. Jülicher in seiner Einleitung in das Neue Testament2
schreibt: «An vier Evangelienbüchern brauchte man nicht
mehr Anstoß zu nehmen als an 10 oder 13 Paulushriefen oder
an den zahlreichen Parallelberichten über Bestandteile der
ATlichen Geschichte (Königsbücher, Chronik, Jesaja 36 bis
39).» Wir werden im folgenden zeigen, daß hier im Gegenteil
für viele Christen ein Problem vorlag, das neben der vorhin
angedeuteten, in den Ueherschriften enthaltenen Antwort
manche häretische Lösung gefunden hat.

In der Zeit, wo es noch keinen festen Kanon gab, wurde
es durchaus nicht überall als natürlich angesehen, daß über
das gleiche Lehen Jesu verschiedene, z. T. voneinander
abweichende Berichte als normative Darstellungen gelten sollten.
Als sich allmählich das Bedürfnis, einen neutestamentlichen
Kanon neben dem alttestamentlichen zu besitzen, herausstellte
und als Kriterium für die sich anbahnende Kanonizität christlicher

Schriften apostolische Verfasserschaft verlangt wurde,
mußte die Zusammenstellung gerade unserer vier Evangelien
Anstoß erregen. Die verschiedenen Versuche, den Anstoß zu
beseitigen, beweisen dies. Wenn über das eine Leben Jesu,
das doch Grundlage allen Christenglaubens sein muß, nicht
ein, sondern mehrere Berichte nötig sind, so ist damit
zugegeben, daß keiner davon vollkommen ist. Die Gruppierung
einer Mehrzahl konnte nur zu leicht als Entwertung des
einzelnen Evangeliums erscheinen. Der Vergleich, den Jülicher
mit den Paulusbriefen anstellt, von denen doch auch eine Vielzahl

ins Neue Testament gekommen sei, ist hier nicht am
Platze. Denn daß Paulus an mehrere Gemeinden Briefe
geschrieben hat, war ebenso verständlich, wie es unverständlich
scheinen konnte, daß die einmaligen grundlegenden Ereignisse

des Lebens Jesu von verschiedenen Verfassern dargestellt

werden mußten3. Der Hinweis Jülichers auf die Parallel-
2 7. Aufl. (neubearbeitet in Verbindung mit E. Fascher), 1931, S. 502.

Ein «Streben nach Evangelienharmonien» hält A. Jülicher deshalb für
wenig wahrscheinlich. Dem hat mit Eecht schon A. v. Harnack, op. cit.,
S. 59, widersprochen.

3 Abgesehen davon, hat es der Kanon Muratori für nötig erachtet,
hervorzuheben, daß es sieben Gemeinden sind, an die der Apostel Paulus
geschrieben hat. Er sucht damit zu beweisen, daß die Zahl der Briefe



26 O. Cullmann, Die Pluralität der Evangelien

berichte in den alttestamentlichen Königs- und Chronikbüchern
ist eher geeignet, seine Meinung zu widerlegen. Denn bekanntlich

bildeten ja die beiden Chronikbücher ursprünglich den
ersten Teil eines auch die Bücher Esra und Nehemia umfassenden

Geschichtswerks. Nun steht aber die Chronik im hebräischen

Kanon hinter Esra und Nehemia. Diese der Chronologie

widersprechende Anordnung erklärt sich daraus, daß
zunächst nur der zweite Teil des Gesamtwerks, nämlich Esra
und Nehemia kanonisiert wurde, während man den ersten Teil,
die späteren Chronikbücher, zunächst nicht aufnahm. Man
hatte eben gegen ihre Kanonisierung gerade deshalb Bedenken,

weil ihr Inhalt dem der ältern Geschichtsbücher des Alten
Testaments parallel läuft.

Wenn hier zum Vergleich andere kanonische Bücher
herangezogen werden dürfen, so können es nur die fünf alt-
testamentlichen Bücher Moses sein. Denn als genaue
Parallelen zu ihnen sind die Evangelien empfunden worden, von
denen eines ja auch mit den gleichen Worten èv àpxfi wie
die Genesis beginnt. Die Evangelien stehen als Offenbarungsgrundlage

der fundamentalen Ereignisse des Neuen Bundes
am Anfang, so wie jene grundlegend am Anfang des
Alten Bundes stehen. Dieser sich aufdrängende Vergleich
zwischen Pentateuch und Evangelien konnte jedoch den
Anstoß an der Mehrzahl der Evangelien nur verschärfen. Wohl
finden sich auch im Pentateuch über die gleichen Tatsachen
parallele Erzählungen, die von der modernen Forschung
verschiedenen Verfassern zugeschrieben werden. Für das Altertum

kam diese Unterscheidung jedoch nicht in Betracht. Denn
die fünf Bücher wurden als das Werk des einen von Gott
inspirierten Propheten angesehen: p Korrà xôv Muiucréa TtevTcn-euxoçh

Dem standen auf neutestamentlicher Seite nun nicht nur zwei,
sondern gleich mehrere Parallelberichte verschiedener
Verfasser gegenüber. Aber auch wenn man sich mit der Mehrzahl
abfand, so war auf den ersten Blick nicht einzusehen, warum
gerade diese Evangelien und nicht andere. Denn vom Stand-

nicht zufällig, sondern in der Zahl der sieben Gemeinden, dem Symbol der
Einheit der Kirche, begründet sei. Dieser Rechtfertigungsversuch beruht
auf einer ebenso falschen Voraussetzung wie derjenige des Irenaus
hinsichtlich der Vierzahl der Evangelien. 4 Epiphanius, Ilaer. 8, 4, 5.



als theologisches Problem im Altertum 27

punkt der erforderten Apostolizität war ja zu sagen, daß
Matthäus unter den Zwölfen nicht ein besonders repräsentativer
Apostel ist, daß überhaupt von den später in den Kanon
aufgenommenen vier Evangelien nur für zweie, Matthäus- und
Johannes-Evangelium, Apostel als Verfasser genannt werden,
während die beiden andern, Markus- und Lukas-Evangelium,
nur Apostelschillern zugeschrieben sind. Gerade die Tatsache,
daß mit besonderer Betonung von den Kirchenvätern auf die
Beziehung des Markus zu Petrus, des Lukas zu Paulus
hingewiesen wird, zeigt, daß es hier galt, bestehende Bedenken zu
zerstreuen. Aber Apostelschülerschaft wurde doch nicht als
ganz gleichwertig mit Apostolizität angesehen. Das ersehen
wir aus Tertullians Schrift gegen Marcion. Um die einseitige
Bevorzugung des Lukas-Evangeliums durch den großen Häretiker

zu widerlegen, hebt er hervor, daß Lukas nur ein Apostelschüler

sei und daß infolgedessen sein Evangelium niemals
genügen könne 5.

Auf jeden Fall erweckte die Mehrzahl gerade dieser vier
Evangelien vielfach den Eindruck der Willkür und des
Zufalls, der mit dem kanonischen Anspruch nicht vereinbar
schien. Sowohl die Versuche, diese Vierzahl zu erklären, als
diejenigen, sie zu beseitigen, beweisen, daß dem so ist.

2. Die doppelte Tendenz zur Vielheit und zur Reduktion.

Das Problem tauchte eigentlich schon zur Zeit der
Abfassung der ältesten Evangelien auf, also längst vor der
Absonderung des Viererkanons, und mit dem Problem auch die
Lösungsversuche. Ja im Grunde ist die Entstehung der meisten

Evangelien eine Folge davon, daß das Problem der Plu-
ralität empfunden wurde, und jedes neue Evangelium stellte
letzten Endes einen Lösungsversuch dieses Problems dar. Nur
dürfen wir dabei nicht vergessen, daß in der ersten Zeit der
Gedanke eines Kanons und einer kanonischen Verwertung
dieser Schriften den Verfassern noch fernlag. Wohl aber
wollte jeder Evangelist die für das Heil entscheidenden
Tatsachen des Lebens Jesu besser verkündigen als seine Vor-

5 Adv. Marcionem 4, 2: «Porro Lucas non apostolus, sed apostolicus:
non magister, sed discipulus.»



28 O. Cullmann, Die Pluralität der Evangelien

ganger. Besser, das heißt in diesem Falle nicht: präziser im
Sinne moderner historiographischer Anforderungen an eine
Biographie, sondern: der «Sache» gemäßer, die dieses Leben
für die Gemeinde des Auferstandenen zum Zentrum allen
Geschehens macht. Unter diesem theologischen oder, besser
gesagt, christologischen Gesichtswinkel, der mit Recht von den
«formgeschichtlichen» Arbeiten über die Evangelien in den
Vordergrund gerückt wird, galt es, die Gemeindetradition über
das Leben Jesu nach ihrer letzten christologischen Intention
in besonders adäquater Weise zu erfassen durch eine dieser
Sache angemessene Sammlung und Sichtung der in der mündlichen

Tradition bereits vorhandenen Einzelstücke. Hätte sich
eine dieser Darstellungen als restlos befriedigend in der Ur-
kirche erwiesen und durchgesetzt, so hätten es nicht «viele»
andere «versucht» (Luk. 1,16), auch ihrerseits ein Evangelium
zu schreiben. Wenn auf jeden Fall Matthäus und Lukas dabei
die Werke der Vorgänger teilweise in ihre eigenen aufnahmen,
so beweist dies einerseits, daß sie sie nicht ablehnten, anderseits

aber, daß ihr Gedanke nicht der war, daß jene früheren
Evangelien neben das von ihnen verfaßte neue gestellt werden
und mit ihm eine Art Einheit bilden sollten, vielmehr sollte
nach ihrer Absicht das eigene Werk sich selbst genügen und
eben ein besserer Versuch sein.

Die oft aufgeworfene Frage, oh in ältester Zeit ein neues
Evangelium die vorhergehenden «verdrängen» oder «ergänzen»

wollte, ist in dieser Form einer Alternative für die älteren
Evangelien, d. h. die vor der Kanonsbildung verfaßten, falsch
gestellt. Denn sie setzt den Gedanken des Kanons bereits als
bestehend voraus. Es kam den Verfassern des Matthäus- und
des Lukas-Evangeliums gewiß nicht in den Sinn, etwa das
Markus-Evangelium mit den ihren zu «verdrängen». Denn man
hätte das Markus-Evangelium nur dann «verdrängen» können,
wenn es wirklich vorher als kanonisch angesehen worden

6 Origenes, Horn. I in Luc. (IX, 4 f.) bemüht sich, dieses èrrexeipriaav
nur auf apokryphe Evangelien, das Aegypter- und das Zwölfapostel-
Evangelium, zu beziehen. — Siehe auch Eusebius, II. E. 3, 24. — Nach der
Absicht des Evangelisten liegt im Gehrauch dieses Verhums zwar keine
betonte Kritik an den Vorgängern, wie Origenes meint, wohl aber kann
der ganze Prolog nur den Sinn haben, daß sein Evangelium eine bessere
Darstellung bieten soll.



als theologisches Problem im Altertum 29

wäre. Aber auch «ergänzen» wollten die Späteren es nicht in
dem Sinne, daß sie ihr eigenes Evangelium neben jenes hätten
wollen gestellt wissen. Denn in diesem Falle hätte es ja keinen
Sinn gehabt, die Markus-Erzählungen auch in ihr eigenes Werk
aufzunehmen. Sie wollten lediglich ein neues, selbständiges
Evangelium verfassen, das dem Christusverständnis der
Gemeinde nach allen Seiten so gerecht wie möglich werden sollte.

Das Gesagte gilt auch für das Johannesevangelium. Auch
hier ist die von Hans Windisch im Titel seines 1926 erschienenen

Buches gestellte Frage (Johannes und die Synoptiker;
wollte der vierte Evangelist die ältern Evangelien ergänzen
oder ersetzen?) der Sachlage nicht ganz entsprechend, insofern

der vierte Evangelist die Synoptiker weder «ergänzen»
noch auch «ersetzen» wollte. Wenn Windisch die
«Ergänzungstheorie» ablehnt, so ist dem allerdings zuzustimmen.
Denn wenn wir auch feststellen, daß manche unter den johan-
neischen Erzählungen Begebenheiten voraussetzen, die wir
nur aus den Synoptikern kennen, so darf daraus nicht
geschlossen werden, daß der Verfasser sie deshalb nicht
berichtet habe, weil er der Meinung gewesen wäre, diese Dinge
könnten seine Leser in den synoptischen Evangelien nachlesen.
Denn auch in denjenigen johanneischen Erzählungen, zu denen
es gar keine synoptischen Parallelen gibt, ist an rein Historischem

vieles ausgelassen, was wir von einem anschaulichen
Bericht erwarten möchten. Im Kap. 20, 30 schreibt ja der Evangelist

anderseits, es gebe «viele Zeichen», die in diesem Buche
nicht aufgeschrieben seien, und er habe sein Evangelium nur
verfaßt, um den Glauben daran zu wecken, daß Jesus der
Christus, der Sohn Gottes sei. Das bedeutet doch wohl nicht,
daß er seine Leser auf andere Evangelien habe verweisen
wollen. Vielmehr wollte er ein sich selbst genügendes, das
Christusgeschehen nach seinem wesentlichen Offenbarungsgehalt

erschöpfend darstellendes Evangelium bieten. Auf der
andern Seite ist aber zu betonen, daß er mit diesem Gedanken
keine polemische Absicht gegen seine Vorgänger verbunden
hat7.

7 Die «Verdrängungstheorie» in ihrer extremsten Form hat Fr. Overheck,

Das JohannesüCvangelium (aus dem Nachlaß hrsg. von C. A.
Bernoulli), 1914, S. 481 ff., vertreten. Er stützt sich auf Kap. 21, 20 ff., um



30 O. Cullmann, Die Pluralität der Evangelien

Dieses Streben eines jeden, «es besser zu machen» als die
Vorgänger, deren Werke aber nicht etwa zu bekämpfen,
sondern in das eigene teilweise mit einzubeziehen, konnte in
apostolischer Zeit der Sache, um die es sich handelte, nur höchst
dienlich sein. Allerdings ist auf diese Weise nun von
vornherein eine Vielheit von Evangelien entstanden. Zugrunde liegt
dieser Pluralität also das tatsächliche Empfinden dafür, daß
keiner der vorangehenden Versuche, das menschliche Leben
Jesu darzustellen, als restlos geglückt angesehen werden
konnte. So ist von Anfang an die Tendenz zur Vielheit der
Evangelien gegeben. Gleichzeitig ist aber auch von Anfang
an mit ihr die entgegengesetzte Tendenz zur Reduktion auf ein
einziges Evangelium verbunden. Denn jeder Evangelist will
unter Benützung des von den Vorgängern Geleisteten «das»

Evangelium schlechthin darbieten. So kann man das Matthäus-
und das Lukas-Evangelium bereits als Evangelienharmonien
bezeichnen. Wenn die Zweiquellentheorie im Sinne zweier
geschriebener Quellen völlig gesichert wäre 8, könnte man von
ihr aus nach Analogie des von Tatian verfaßten Diatessarons
das Matthäus- und das Lukas-Evangelium ein «Diadyoin»
nennen; nach der Hypothese B. H. Streeters 8 würde es sich um
eine Kombination von mehr als zwei Schriften handeln.

Mit der genannten doppelten Tendenz zu einer Vielheit von
Evangelien und zur Reduktion auf ein Evangelium ist das
Thema für die ganze folgende Entwicklung angegeben: einerseits

vermehrt sich die Evangelienproduktion ins Unübersehbare,

anderseits wird der Reduktions- bzw. Ausscheidungsprozeß

zur Notwendigkeit. Der Unterschied gegenüber der
apostolischen Zeit besteht aber in der Folgezeit darin, daß die
Zunahme der Zahl der Evangelien nicht mehr in erster Linie
durch das legitime Bestreben bedingt ist, das Christuszeugnis

die These zu verteidigen, der Evangelist habe auf diese Weise die
Kanonisierung seines Evangeliums selbst begründet und damit indirekt die
Kanonisierung der vier Evangelien überhaupt veranlaßt.

8 Ob die Logienquelle wirklich eine geschriebene Quelle ist, haben die
formgeschichtlichen Untersuchungen über die mündliche Tradition freilich
sehr fragwürdig gemacht. M. Dibelius spricht in seiner Formgeschichte
des Evangeliums, 1919, S. 67, von einer «Traditionsschichtx

9 B. H. Streeter, The four Gospels, 1930.



als theologisches Problem im Altertum 31

vom Fleischgewordenen vollkommener weiterzugeben als die
Vorgänger, sondern durch allerhand rein profane Interessen
am Legendären, die zwar schon in der ersten Zeit der
Entstehung der Evangelientradition am Rande da waren, die aber
nun in den Vordergrund gerückt um so fragwürdigere Früchte
zeitigen, als mit der zeitlichen Entfernung der Zusammenhang
mit der apostolischen Tradition mehr und mehr verlorengeht

10. So erklärt es sich, daß die Tendenz zur Reduktion sich
verstärkt, und zwar wird sie um so bewußter, als der Gedanke
an kanonische Geltung christlicher Schriften bestimmtere Formen

annimmt.
Die konsequente Reduzierung hätte nun in einem radikalen

Rückgang auf ein einziges altes Evangelium bestanden, für
das man sich entschieden hätte. So ist denn auch tatsächlich in
den Gemeinden mancher Städte lange vor der Kanonfixierung
nur ein Evangelium in kirchlichem Gebrauch gewesen. Es
ließe sich zeigen, daß in Palästina wohl weitgehend nur das
Matthäus-Evangelium gelesen wurde, daß es in Kleinasien
Gemeinden gab, die von Anfang an nur das Johannes-Evangelium
benützten, daß in Aegypten von vornherein unter den
Heidenchristen nur das Aegypter-Evangelium Geltung hatte11.

Von hier aus begreifen wir besser, daß die Aufstellung von
vier kanonischen Evangelien zum Problem werden konnte.
Wie erklärt es sich aber nun, daß diese konsequente Lösung der
Reduzierung auf ein Evangelium sich nicht durchgesetzt hat?
Vom historischen Standpunkt aus ist zu sagen, daß die gegenseitige

Annäherung der verschiedenen Gemeinden, von denen
die einen diesem, die andern jenem Evangelium normative
Bedeutung beimaßen, dazu beigetragen hat, daß die Reduktion in
ihrer konsequenten Form sich nicht aufrechterhalten hat,
sondern daß sie sozusagen auf halbem Wege bei einer Mehrzahl
von vier Evangelien stehengeblieben ist.

10 Siehe Karl Ludwig Schmidt, Kanonische und apokryphe Evangelien
und Apostelgeschichten (Abhandlungen zur Theologie des A. u. N.T. 5),
1944.

11 Clemens, Alex., Strom. 3, 9, 63; 3, 13, 93. Origenes, Horn. I in Luc.
(IX, 5). Das von Clemens Alex., Strom. 2, 9, 45 und 5, 14, 96 und Origenes,
Comm. in Joh. 2, 12, 87 (IV, 67) erwähnte Hebräer-Evangelium dürfte
wohl, wie auch W. Bauer, op. cit., S. 56, annimmt, von den Judenchristen
Alexandriens als einziges henützt worden sein.



32 O. Cullmaiin, Die Pluralität der Evangelien

Vor allem erklärt sich diese Entwicklung aber theologisch
aus dem legitimen Anliegen, das wir in der ersten Zeit als
Hauptmotiv der Tendenz zur Vermehrung der Evangelien
erkannt haben: der Ueberzeugung, daß keines der einzelnen
Evangelien das Christuszeugnis vom Fleischgewordenen in
seinem ganzen Reichtum wiedergegeben hat. Die ursprüngliche
Tendenz zur Vielheit arbeitete sozusagen der Tendenz zur
Einheit zuwider, so daß nun zwar reduziert, aber nicht auf
eins reduziert wurde.

Dazu kommt, daß man als Kriterium der Unverfälschtheit
die Apostolizität verlangte. Das Beispiel des Bischofs Serapion
von Antiochien zeigt, wie letzten Endes nicht nur Namen,
sondern inhaltliche Gesichtspunkte den Ausschlag gaben bei der
Entscheidung, ob ein Evangelium als apostolisch anzusehen
wäre oder nicht12. Rein legendäre Wucherungen und gno-
stische Spekulationen machten die Haupttendenz der meisten
zwischen 150 und 200 entstandenen Evangelien aus. Um so
größer mußte demgegenüber der Wunsch sein, die paar wenigen

Evangelien, die wirklich apostolische Haltung zeigten und
die nötige Garantie boten, auf die Apostelzeit zurückzugehen,
vollzählig in den Kanon aufzunehmen. So ist es gekommen,
daß nicht nur das Matthäus- und das Johannes-Evangelium,
sondern daß auch das Markus- und das Lukas-Evangelium, die
man nur indirekt, nämlich durch Schüler, mit Aposteln
zusammenbringen konnte, kanonische Geltung erhielten. Schon
hier ist zu sagen, daß diese Einschätzung theologisch richtig
ist, so sehr nun auch der Eindruck des Zufalls dieser
Zusammenstellung gegenüber entstehen mußte. Deutlicher noch werden

wir erkennen, daß die kanonische Gruppierung mehrerer
Evangelien die theologisch richtige Lösung war, wenn wir nun
sehen, von welch falscher Grundeinstellung aus versucht
wurde, diese Pluralität kanonischer Evangelien durch die Einzahl

zu ersetzen. Allerdings werden wir auch feststellen, wie
Irenäus, um die Vierzahl zu verteidigen, einen falschen Standpunkt

vertritt.

12 Eusebius, H. E. 6, 12. Der Bischof hatte zuerst die Lektüre des

Petrus-Evangeliums im Vertrauen auf den apostolischen Namen
zugelassen. Bei genauerer Lektüre stellte er aber den gnostischen Charakter
des Inhalts fest und verbot daraufhin seine Benutzung.



als theologisches Problem im Altertum 33

3. Die verschiedenen Versuche, die Vierzahl durch die Einzahl
zu ersetzen.

Der eine Weg, die im Viererkanon sich fixierende Vielheit
der Evangelien zn beseitigen, war der, den die Evangelisten
der apostolischen Zeit vorgezeichnet hatten: ein neues
Evangelium zu schaffen. Die innere Berechtigung zu einem solchen
Unternehmen, die in apostolischer Zeit noch bestand, fehlte
jedoch späterhin. Im nachapostolischen Zeitalter war mit diesen

Versuchen nun wirklich die Absicht verbunden, andere
Evangelien zu verdrängen. So hören wir von einem etjappeXiov

KaTà BacnXlbriv 13. Es steht allerdings nicht fest, ob es sich
dabei um eine von Basilides bewußt hergestellte Harmonie handelt,

oder ob er den Anspruch erhoben hat, noch nach Art der
alten Evangelisten unter sichtender Benützung der Werke der
Vorgänger ein selbständiges Evangelium verfaßt zu haben.
Daß er behauptete, durch Glaukias, den Dolmetscher des
Petrus, mit den Aposteln in einer Traditionssukzession zu
stehen ", legt diesen Gedanken nahe. Im Unterschied zu den
alten Evangelien aus apostolischer Zeit haben wir es aber hier
wohl bereits mit bewußter Opposition gegen die Pluralität der
Evangelien zu tun.

Das gleiche ist zu sagen vom Petrus-Evangelium, das in
Syrien wohl um die Mitte des 2. Jahrhunderts abgefaßt wurde.
Die Tatsache, daß es dem Petrus zugeschrieben wurde, ist für
diese Zwecksetzung charakteristisch. Wir haben gesehen, daß
die vier alten Evangelien — mit Ausnahme des Johannes-Evangeliums

— keinem besonders repräsentativen Apostel
zugeschrieben werden. Ein Evangelium, das unter dem Namen des

Sprechers der Apostel, Petrus, ausginge, konnte von
vornherein Aussicht haben, als das eine Evangelium alle andern
zu verdrängen und eine solche kanonische Autorität zu erlangen,

daß andere Evangelien neben ihm höchst überflüssig
scheinen mochten.

In gleicher Weise finden wir das Kriterium der Apostoli-
zität vereinigt mit der Tendenz zur Einheit in dem Titel «Evan-

13 Origenes, Horn. I in Luc. (IX, 5).
14 Clemens Alex., Strom. 7, 106, 4.

3



34 O. Cullmann, Die Pluralität der Evangelien

gelium der Zwölfe», den nach Origenes15 ein apokryphes
judenchristliches Evangelium trägt16. Hier sollen alle zwölf
Apostel für das eine Evangelium zeichnen. Es handelt sich um
eine Schrift, die Selbständigkeit beansprucht, obwohl sie sich
eng an das Matthäus-Evangelium anschließt.

So konnte nun auch geradezu eines der bekannten alten
Evangelien als «das Evangelium» an Stelle der schon sich
fixierenden Vierheit treten. Das war um so leichter, als, wie wir
gesehen haben, in gewissen Gegenden von vornherein nur ein
Evangelium henützt worden war. Während jedoch früher mit
diesem Gebrauch noch keine polemische Absicht gegen andere
Evangelien verbunden gewesen war, bedeutete nunmehr die
ausschließliche Bevorzugung eines der viere bewußte Ablehnung

der drei andern. So ist das Johannes-Evangelium gegen
die Synoptiker ausgespielt worden. Schon Overheck17 und
nach ihm auch Harnack 18 haben betont, daß dieses Evangelium

seinem Wesen nach eigentlich «keine andern Götter
neben sich dulde» 19. Der Kanon Muratori gibt eine Legende
über die Entstehung des Johannes-Evangeliums wieder, die
ursprünglich nur dazu bestimmt sein konnte, das vierte
Evangelium als «das» Evangelium zu empfehlen. Wir lesen da,
Johannes habe die anderen Apostel aufgefordert, drei Tage
lang mit ihm zu fasten. Was einem jeden während dieses
Fastens offenbart wurde, sollten sie sich gegenseitig erzählen.

In derselben Nacht sei dem Andreas eingegeben worden,
Johannes solle in seinem Namen alles niederschreiben, und
alle anderen Jünger sollten diese Niederschrift überprüfen. Es
ist deutlich, daß mit dieser Legende das Johannes-Evangelium
sozusagen zu einem Zwölf-Apostel-Evangelium gestempelt
wird, das alle andern Evangelien überflüssig machen soll.

15 Horn. I in Luc. (IX, 5). Wenn Origenes hier nicht Karct, sondern den
Genitiv setzt, so soll damit die Behauptung der Verfasserschaft wohl nicht
abgeschwächt werden, wie man geglaubt hat.

16 Siehe H. Waitz, ZNW 1912, S. 388 ff.; A. Schmidtke, Neue Fragmente
und Untersuchungen zu den judenchristlichen Evangelien, 1911; H. Waitz,
ZNW 1937, S. 60 ff. 17 Op. cit., S. 481 ff. 18 Op. cit., S. 49.

19 Irenaus, adv. haer. 3, 11, 7 sagt, die Valentinianer hätten vorzüglich
das Johannes-Evangelium benützt. Anderseits schreibt Irenäus (ib., 3,

11, 9) von ihnen, sie hätten auch ein eigenes Evangelium gehabt, das sie
<evangelium veritatis» nennen.



als theologisches Problem im Altertum 35

Durch Irenaus erfahren wir20, daß in doketischen Kreisen
— in welchen, wissen wir nicht — nur das Markus-Evangelium

Anerkennung fand, bei den Ebioniten nur das
Matthäus-Evangelium 21.

Der bekannteste aller Versuche dieser Art, eines der vier
Evangelien zum alleingültigen zu erheben, ist derjenige
Marcions. Er hat das Lukas-Evangelium als das eine alleingültige
ausgewählt22. Allerdings hat er dies getan, sagt Tertullian23,
«um es in Stücke zu zerschlagen». In Wirklichkeit hatte er das
Bewußtsein, durch seine «Textreinigung» das ursprüngliche
eine Evangelium, das Paulus von Christus erhalten habe,
wiederhergestellt zu haben 24.

Das für unsere Frage besonders Wichtige ist jedoch, daß
er in geradezu klassischer Weise das Prinzip aufgestellt hat,
es könne nur ein Evangelium geben. Als Kronzeugen für diese
Forderung zitiert er den Apostel Paulus, der Rom. 2, 16 von
dem Evangelium im Singular spreche und damit deutlich
anzeige, daß es, abgesehen von dem einen Evangelium, nur
Fälschungen gehe25. Dieser Exegese, die sich auch Celsus zu
eigen gemacht hat26, ist mit Recht von Origenes widersprochen
worden. Aber wir sehen hier, wie der scharfsinnige Marcion
auch an diesem Punkt, gegenüber der Pluralität der Evangelien,

ein vielfach empfundenes Problem zwar klar gesehen,
aber durch die ihm eigene allzu konsequente Logik häretisch
gelöst hat.

Einen ganz andern Weg, der auch schon gewissermaßen
vorgebildet ist in der Absicht, die der Abfassung der alten
Evangelien aus apostolischer Zeit zugrunde liegt, hat Tatian
mit seiner Evangelienharmonie, dem Diatessaron, beschritten.
Hier wird die Einzahl nicht durch Schaffung eines neuen
Evangeliums oder durch Herausstellung eines der alten er-

20 Adv. haer. 3, 11, 17. 21 Ib.
22 So Irenäus ib. und Tertullian, adv. Marcionem 4, 2.
23 Tertullian ib. Die Verbindung dieses Evangeliums mit dem Namen

des Lukas hielt Marcion auch für eine Fälschung.
24 Siehe A. v. Harnack, Das Evangelium vom fremden Gott, 2. Aufl.,

1924, S. 39 ff. 25 Origenes, In Joh. 5, 7 (IV, 104 f.).
20 Contra Cels. 2, 27. Die Christen hätten das Evangelium «wie Be-

trunkene> behandelt, indem sie es «drei- und vier- und vielfach
umprägten.

3»



36 0. Cullmann, Die Pluralität der Evangelien

reicht, sondern durch Verschmelzung der vier bereits
unbestritten anerkannten zu einem einzigen. Diese Verschmelzung
wird nicht etwa durch Nebeneinanderstellung der vier
Evangelien verwirklicht, die im Gegenteil als anstößig empfunden
wird, sondern durch Harmonisierung. Wir haben gesehen,
daß, streng genommen, schon das Matthäus- und Lukas-Evangelium

Evangelienharmonien darstellen. Das Neue an dem
Versuch Tatians gegenüber 3enen älteren Evangelien besteht
darin, daß hier der Verfasser ganz bewußt sich auf die
Harmonisierungsarbeit konzentriert und offenkundig die vier
bereits kanonisch gewordenen Evangelien mit seinem Werk
verdrängen will. Ob er damit die Nebenabsicht verbunden hat,
weitere ihm zugängliche Traditionen oder gar ein fünftes
Evangelium mitzuverarbeiten, oder ob sich die Abweichungen
gewisser Erzählungen von unseren vier Evangelien durch
Benützung eines von dem unsern verschiedenen Textes erklärt,
ist noch nicht ganz entschieden. Auch viele andere mit dem
Diatessaron gegebene literarkritische Fragen harren noch
immer der Lösung27. In diesem problemgeschichtlichen Aufsatz

haben wir nicht auf sie einzugehen.
Daß wir recht haben, die Pluralität der Evangelien als

ein altchristliches Problem anzusehen, beweist weniger der
Versuch Tatians als solcher als der große Erfolg, der seinem
Unternehmen beschieden war. Das Diatessaron muß weit über
die syrische Kirche hinaus verbreitet gewesen sein, was neben
der alten arabischen auch die im Jahr 1928 entdeckte holländische

Uebersetzung nahelegt2S. Die autoritäre Maßnahme
(Beschlagnahmung aller Diatessaronexemplare), zu der Theo-
doret im 5. Jahrhundert greifen mußte, um das Diatessaron
durch die vier getrennten Evangelien zu ersetzen 29, zeigt ebenfalls,

daß die Vierzahl der Evangelien nicht als
Selbstverständlichkeit angesehen wurde.

27 Das 1935 entdeckte griechische Fragment von Dura hat auch die
Frage, ob die Originalsprache Griechisch oder Syrisch ist, neu in Fluß
gebracht. Siehe G. H. Kraeling, A Greek Fragment of Tatian's Diatessaron
from Dura, 1935.

28 Sie geht auf eine altlateinische Uebersetzung zurück. Siehe
D. Plooij, The Liège Diatessaron, 1929.

29 Theodoret, Haer. fab. comp. 1, 20. Siehe F. C. Burkitt, Evangelion
da-Mepharreshe, 1904.



als theologisches Problem im Altertum 37

Der Versuch Tatians, eine Evangelienharmonie zu schaffen,

ist übrigens nicht der einzige gewesen. Wir hören, daß
der Bischof Theophil von Antiochien auch seinerseits die vier
Evangelien in einer Harmonie zusammengefaßt hat30. Leider
sind von dieser keine Spuren mehr vorhanden.

Inwiefern auch das Evangelium des Basilides eine bewußte
Harmonie nach Art derjenigen Tatians oder, wie mir
wahrscheinlicher ist, nach Art der altern Evangelien mit Anspruch
auf Eigentraditionen und -erkenntnisse darstellt, läßt sich, wie
schon erwähnt, nicht mehr mit Sicherheit ausmachen31.

4. Der Grundfehler der gewaltsamen Reduktionsversuche.

Zu den verschiedenen im Altertum unternommenen
Versuchen, die Vierzahl der Evangelien durch die Einzahl zu
ersetzen, ist zu sagen, daß sie letzten Endes auf eine doketische
Grundtendenz zurückgehen. Es wird nicht anerkannt, daß das
Evangelium von mehreren Männern der apostolischen Zeit
dargestellt werden mußte, da diese Offenbarung, die
beansprucht, mehr zu sein als Biographie, der neutestamentlichen
Grundauffassung entsprechend von einem Menschen nicht in
ihrer Fülle wiedergegeben werden konnte. Evangelien wollen
ja nicht nur Historie bezeugen, sondern eine offenbarte
Glaubenswahrheit, die sich auf Historie bezieht. Es gehört aber
von neutestamentlicher Anschauung aus zur völligen
Menschwerdung Christi, daß auch die Vermittlung seiner Offenbarung

auf menschlichem Wege vor sich gegangen ist. Daher
ist es auch Doketismus, wenn Anstoß daran genommen wird,
daß in der Tat ein tieferer Grund nicht ersichtlich ist, warum
gerade diese vier Männer es sind, von denen die ältesten uns
erhaltenen Evangelien stammen. Die Pluralität der Evangelien,

im besondern ihre Vierzahl, ist nichts als der Ausdruck
der Menschlichkeit des historischen Entstehungsprozesses der
Evangelien. Daß die Offenbarung in diesem ganz und gar

30 Hieronymus, Epist. 121, 6, 15.
31 Wohl aber dürfte es erlaubt sein, vom rein problemgeschichtlichen

Standpunkt gesehen, die liberalen von Albert Schweitzer untersuchten
und abgelehnten «Leben Jesu» des 19. Jahrhunderts mutatis mutandis als
mit modernen wissenschaftlichen Mitteln unternommene Versuche
anzusehen, eine nach «wissenschaftlichen» Maßstäben gültige Evangelienharmonie

zu schaffen.



38 O. Cullmann, Die Pluralität der Evangelien

menschlich historischen Gewände steckt; im Hinblick auf
unser Problem: daß die Einheit, das eine göttliche eùarréAiov

Christi, in der menschlichen Vielheit der vier Evangelien
steckt: das gerade ist es, was Glauben im neutestamentlichen
Sinne heißt. Es ist der gleiche Glaube, der bekennt, daß der
Mensch Jesus von Nazareth der Christus ist, daß die aus Sündern

zusammengesetzte Kirche den Leib Christi darstellt.
So ist es denn kein Zufall, daß die Männer des Altertums,

von denen die mannigfaltigen Versuche stammen, die vier
Evangelien durch eines zu ersetzen, überhaupt eine vom Neuen
Testament abweichende Auffassung der christlichen Lehre
vertraten, also Häretiker waren: Basilides, die Valentinianer,
der Verfasser des Petrus-Evangeliums, Marcion, Tatian. Sie
sind alle Gnostiker, also mehr oder weniger Doketen, und es

ist auch kein Zufall, daß Irenäus im besonderen von den
«Doketen» erwähnt, sie hätten nur ein Evangelium, das Markus-
Evangelium, anerkannt. Wir werden aber nun feststellen, daß
auch die älteste Rechtfertigung der Vierzahl, die von Irenäus
stammt, auf dem gleichen Grundirrtum fußt wie ihre Bestreitung

durch die Gnostiker.

5. Die falsche Begründung der Vierzahl bei Irenäus.

Die Mühe, die Irenäus sich in dieser Sache gibt32, beweist
zunächst wiederum, wie nötig es war, in der alten Kirche die
Vierzahl zu verteidigen, der gegenüber man von dem
Eindruck der Willkür offenbar nicht loskam. Aber so wie Irenäus
diese Frage löst, durfte es nun gerade nicht geschehen. Er
will zeigen, daß die Vierzahl durchaus nicht etwa bloß in der
menschlich gegebenen historischen Situation der apostolischen
Kirche begründet sei, sondern als Vierzahl eine göttliche
Heilszahl sei. Das viergestaltige Evangelium entspreche der
Bedeutung, die der Zahl vier hei allen göttlichen Veranstaltungen

der Schöpfung und der Erlösung zukomme. Die Welt
sei durch die Vierzahl beherrscht: es gebe vier Himmelsrichtungen,

vier Hauptwinde. So müsse auch die über die Welt
zerstreute Kirche auf vier Säulen ruhen, nämlich den vier
Evangelien. Die ganze Heilsordnung stehe ja unter der gött-

32 Adv. haer. 3, 11, 8.



als theologisches Problem im Altertum 39

liehen Zahl vier: Vier Bündnisse habe Gott den Menschen
verliehen: mit Noah, Abraham, Mose, Christus. Mit besonderer

Liebe verweilt Irenäus aber bei den vier Tieren des
Ezechiel (Kap. i, 10) und der Johannes-Offenbarung (Kap. 4, 7), in
denen er die vier Evangelien abgebildet sieht, womit er übrigens

Schule gemacht und die christliche Kunst beeinflußt hat,
obwohl späterhin die Köllen der vier Tiere auf die Evangelisten

verschieden verteilt werden33. Mittels einer zum Teil
recht gekünstelten Exegese wird das Johannes-Evangelium,
das mit der ruhmvollen Geburt Christi aus dem Vater
beginnt, mit dem «königlichen» Tier, dem Löwen, zusammengebracht;

das Lukas-Evangelium, das priesterlichen Charakter

trägt (Zacharias!, das gemästete Kalb von Luk. 15,23!),
mit dem jungen Stier; das Matthäus-Evangelium, das mit dem
menschlichen Stammbaum anfängt, mit dem menschenähnlichen

Tier; das «knappe und schnell dahineilende» Markus-
Evangelium mit dem Adler. Und so kommt Irenäus zum Schluß:
«Viergestaltig die Tiere, viergestaltig das Evangelium; vier-
gestaltig die Heilsordnung des Herrn.» «Da Gott alles nach
Maß und Zahl gemacht hat, so mußte auch die Gestalt des

Evangeliums wohl abgefaßt und wohl berechnet sein.»
So stellt Irenäus die Vierzahl der Evangelien eigentlich

als ein Mirakel hin. Implicite will er damit zeigen, daß sie
nicht in menschlichen Verhältnissen ihren Ursprung hat. Mit
dieser Beweisführung begibt sich Irenäus aber auf eine
gefährliche Ebene. Denn er gesteht damit im Grunde den
Gegnern der Vierzahl zu, daß hei der Zusammenstellung der
Evangelien rein menschlich-historische Umstände nicht in
Betracht kämen. Es fehlt auch bei Irenäus die Einsicht, die wir
als Ausgangspunkt der Pluralität der Evangelien schon in
apostolischer Zeit festgestellt haben: das Verständnis für die
Tatsache, daß die Wahrheit über den im Fleische erschienenen
Christus in ihrer unermeßlichen Fülle von den Evangelisten
überhaupt nicht ausgeschöpft werden kann, weil sie menschlich

unvollkommene Werkzeuge der göttlichen Offenbarung
sind, und daß deshalb einfach alles zusammengetragen werden
mußte, was aus apostolischer Zeit an Leben-Jesu-Darstellun-

33 Siehe Th. Zahn, Forschungen zur Geschichte des neutestamentlichen
Kanons II, S. 257 f.



40 O. Cullmann, Die Pluralität der Evangelien

gen erreichbar war. Irenaus hat nicht gesehen, daß dieses
Skandalon menschlicher Offenbarungsvermittlung vom Neuen
Testament her als solches zu bejahen ist, da es Anfang und
Ende des christlichen Glaubens ist, daß in Jesus Gott Mensch
geworden ist und daß sich seine Kirche auf Erden aus
unvollkommenen Menschen zusammensetzt, die in einer durch
historische Umstände bedingten Entwicklung stehen.

6. Die theologisch richtige Begründung der Vierzahl.

Nicht eine gekünstelte Feststellung einer mirakelhaften,
der Menschlichkeit enthobenen Entstehung des Evangelienkanons

stellt die Lösung des hier besprochenen Problems dar.
Wir müssen gerade diesen falschen Lösungen gegenüber
immer wieder die erstaunliche historische und theologische
Sicherheit bewundern, mit der die Kirche bei der Festsetzung
des Yier-Evangelien-Kanons verfahren ist. Sie hat darauf
verzichtet, die Einheitlichkeit des Evangeliums in der menschlich
schriftstellerischen Vermittlung durch die Evangelisten zu
suchen. Sie hat einfach alles festgehalten, was ihr an Evangelien

aus apostolischer Zeit zugänglich war, und ohne Bedenken

hat sie in einer beachtenswerten Unbekümmertheit zwei
mehr oder weniger repräsentative Apostel auf diese Weise
neben zwei im übrigen weniger bekannte Männer aus der
apostolischen Zeit gestellt. Diese Uneinheitlichkeit und das Risiko
des Eindrucks einer zufälligen Vereinigung hat sie in Kauf
genommen. Sie hat nicht einer falschen Einheitlichkeit zuliehe
in erster Linie auf die angegebenen Verfassernamen Rücksicht

genommen, sondern sie hat, wie uns jene Erzählung
vom Bischof Serapion 31 und wie uns indirekt ein Vergleich
unserer vier kanonischen mit den apokryphen Evangelien
lehrt, die Darstellungen auf ihren Inhalt geprüft und so das
Postulat der Apostolizität richtig, d. h. inhaltlich, aufgefaßt.
Die Bemühungen um formale Apostolizität der vier Evangelien,

die dann allerdings in der Kirche auch bald einsetzen,
sind demgegenüber nur als sekundäre Bemühungen um eine
Bestätigung jenes Urteils anzusehen.

Bei Irenäus findet sich neben jener theologisch wertlosen

31 Siehe oben Anm. 12.



als theologisches Problem im Altertum 41

Spekulation über die Vierzahl ein wertvoller Ansatzpunkt zu
der richtigen theologischen Begründung, wo die Einheitlichkeit

des Evangeliums nicht in der literarischen Vermittlung,
sondern in der Sache selbst, d. h. dem einen Evangelium,
gesucht wird, das in verschiedener Perspektive von den einzelnen

Evangelisten gesehen ist. So schreibt Irenaus, daß «das

viergestaltige Evangelium von einem Geiste zusammengehalten»

werde: évi TTveugaxi uuvexogevov35. Auch im Kanon Muratori
finden wir einen Hinweis auf diese sachliche Einheitlichkeit,
mit dem das Richtige viel besser erfaßt ist als mit jener in dem

gleichen Dokument enthaltenen Legende über die Entstehung
des Johannes-Evangeliums: «Wenn auch verschiedene Anfänge
in den Evangelien vorgetragen werden, so hat das doch für
den Glauben der Gläubigen nichts zu bedeuten, da durch den
einen und führenden Geist in allen alles erklärt ist.» Im
gleichen Sinne antwortet auch Origenes auf die von Celsus
übernommene Behauptung Marcions, es könne nur ein geschriebenes

Evangelium geben, und abgesehen davon gebe es nur
Fälschungen36, daß es «einer sei, der durch mehrere verkündet

werde 37».

Die wahrscheinlich seit der Mitte des 2. Jahrhunderts
üblich gewordene Evangelienbezeichnung eùotYYéXiov Kara MaOhaîov,
xaxà Mâpxov, Kaxà Aoukûv, Kaxà 'liudvvpv88, wird beidem, der wahren

Einheit und der Notwendigkeit einer Vielheit von Verfassern,

wohl am besten gerecht. Es handelt sich um verschiedene
Glaubenszeugnisse von dem einen Evangelium.

Diese Begründung der Vielheit entspricht auch den Ergebnissen

der neuern Erforschung der Entstehungsgeschichte
der Evangelientradition, wie wir sie den formgeschichtlichen
Arbeiten verdanken. Danach sind die alten Evangelisten nur
Sammler einer von der Gemeinde und von deren Anliegen aus
geschaffenen Tradition. Diese Bedürfnisse der Urgemeinde
begründen die wahre Einheit der mündlichen Tradition. Die

35 Adv. haer. 3, 11, 8. 30 Siehe oben Anm. 25.

37 In Joh. 5, 7 (IV, 104 f.). Ueber die Stellung des Origenes zu den
Evangelien siehe die gründliche Arbeit von Einar Molland, The Conception
of the Gospel in the Alexandrian Theology, 1938.

38 Daß mit Kaxà direkte und nicht etwa nur indirekte Verfasserschaft
gemeint ist, wird heute allgemein angenommen.



42 E. Staehelin, Alexandre Vinet und Félicité de Lamennais

schriftstellerische Individualität der einzelnen Evangelisten
soll dahei nicht ausgeschaltet werden. Nur darf sie nicht mit
Maßstäben profaner Schriftstellerei gemessen werden. Die
kirchliche Begründung der Vierzahl, wie sie in den Ueber-
schriften mit ihrem Hinweis auf die eine Sache vorliegt, ist
nur dann einleuchtend, wenn erkannt ist, daß unsere Evangelien

nicht Biographien sind, nicht «Memoiren der Apostel>,
wie Justin sie fälschlich heißt, sondern eben Glaubenszeugnisse,

die von verschiedener Perspektive aus auf das eine
zuerst mündlich überlieferte Zeugnis der Urgemeinde zurückgehen

39.

Vier Biographien über das gleiche Leben könnten nicht
als gleichwertige Normen nebeneinandergestellt, sondern müßten

harmonisiert und irgendwie auf eine reduziert werden40.
Vier Evangelien, d. h. Bücher, die einen Glaubensinhalt zum
Gegenstand haben, können nicht harmonisiert werden, sondern
sind ihrem Wesen nach dazu angetan, nebeneinandergestellt
zu werden. Anderseits ruft jener Glaubensinhalt geradezu nach
einem mehrfachen Zeugnis.

Basel. Oscar Cullmann.

Alexandre Vinet und Félicité de Lamennais
in ihrem Verhältnis zum Liberalismus

und zum Sozialismus.
Ein akademischer Vortrag.

1.

Freiheitsstrehen und Gemeinschaftsstreben, Individualismus
und Kollektivismus, Liberalismus und Sozialismus sind

zwei der wesentlichsten Potenzen der Weltgeschichte, und es

39 In diesem Zusammenhang verweist auch Karl Ludwig Schmidt, Le
problème du christianisme primitif, 1938, S. 23, auf die Ueberschriften der
Evangelien.

40 Ueber die Schwierigkeit, die man bei der Fixierung des hebräischen
Kanons gegenüber den Chronikbüchern infolge ihrer Parallelität zu den
Königsbüchern empfand, siehe oben S. 4.


	Die Pluralität der Evangelien als theologisches Problem im Altertum : eine dogmengeschichtliche Studie

