
Zeitschrift: Theologische Zeitschrift

Herausgeber: Theologische Fakultät der Universität Basel

Band: 1 (1945)

Heft: 1

Artikel: Zu den vier Reichen von Daniel 2

Autor: Baumgartner, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-877566

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-877566
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


W. Baumgartner, Zu den vier Reichen von Daniel 2 17

diesen Vorgang handelt es sich bei der Verstockung des
Menschen durch Gott als der Selbstverstockung, für die in der
Geschichte Pharaos das dauernde Beispiel beschlossen liegt.

Riehen-Basel. Karl Ludwig Schmidt.

Zu den vier Reichen von Daniel 2.

Unter all der Bereicherung, die die Daniel-Forschung der
letzten Jahrzehnte gebracht hat \ steht mit an erster Stelle, wie
jetzt die in Daniel vorliegende ältere jüdische Apokalyptik nach
ihren Formen und Stoffen in einen größeren religions- und
geistesgeschichtlichen Zusammenhang tritt. So ist jene
charakteristische Untermauerung der eigentlichen Weissagung durch
ein längeres vaticinium ex eventu, das die Zeit zwischen dem

fingierten und dem tatsächlichen Standpunkt umspannt, nun
auch in der damaligen außerjüdischen Apokalyptik und schon
vor Daniel mehrfach belegt2. Besonders deutlich wird ein
solcher Zusammenhang aber bei dem in Dan. 2 verwendeten
Mythus von den vier Reichen, zu dem die Parallelen aus der
iranischen und indischen Eschatologie und die Verwandtschaft mit
Hesiods Mythus von den Weltzeitaltern ja schon länger
bekannt sind. Ehen dieser Theorie von den vier aufeinanderfolgenden

Reichen gilt nun ein Aufsatz des klassischen Philologen

Joseph Ward Swain an der Universität von Illinois3, auf
den mich mein Kollege Harald Fuchs aufmerksam machte. Der
Aufsatz, der an seiner für uns etwas abgelegenen Stelle leicht

sich selbst der Sünde «übergeben» haben. Vgl. zu diesem vor allem für
die «Verstockung» des Judas Ischarioth wichtigen Gebrauch von uapabibövai
meinen Aufsatz «Der Todesprozeß des Messias Jesus» in den «Judaica»,
1945, S. 18 ff.

1 Vgl. mein Referat «Ein Vierteljahrhundert Danielforschung», Theol.
Rundschau N. F. 11, 1939, S. 59—83, 125—144, 201—228.

2 Theol. Rundschau 1939, S. 140.
3 The Theory of the Four Monarchies, Opposition History under the

Roman Empire, Classical Philology 35, 1940, S. 1—21. — Einige Ergänzungen

bietet H. Fuchs, Basler Zeitschr. f. Geschichte u. Altertumskunde 42,

1943, S. 56, Anm. 47.

•2



18 W. Baumgartner, Zu den vier Reichen von Daniel 2

übersehen wird, verdient es, daß man ihn ans Licht zieht und
sich ernsthaft mit ihm auseinandersetzt.

Swain findet die aus Dan. 2 bekannte «Geschichtsphilosophie»,

nach der auf vier Großreiche ein noch größeres folgt,
bei heidnischen Schriftstellern schon in vormakkabäischer Zeit
belegt. Der von Vellerns Paterculus I, 6,6 erwähnte, sonst
nicht näher bekannte Historiker Aemilius Sura, der zwischen
189 und 171 v.Chr. geschrieben haben muß4, läßt die
Herrschaft des römischen Volkes auf die der Assyrer, Meder, Perser
und Makedonen folgen. Und der römische Dichter Ennius stellt
kurz vor seinem um 170 v. Chr. erfolgten Tod in einem Fragment

seiner Annalen Assurs Untergang als gleichzeitig mit der
Gründung Roms und dieses damit als seinen wahren
Nachfolger dar, was wiederum ein ähnliches Geschichtsbild wie bei
Sura voraussetzt. Da der geistige Horizont der Römer damals
schwerlich bis Assyrien reichte, muß dieses Geschichtsbild von
außen her zu den Römern gekommen sein, und zwar, da es
weder griechisch noch ägyptisch ist, aus Asien, speziell aus
Kleinasien, mit dem Rom seit dem Sieg über Antiochus III.
Fühlung hatte. Die Reihenfolge Assyrer—Meder—Perser ist
auch den Griechen geläufig (Ktesias) und verrät persischen
Standpunkt. Nach Alexander kam das asiatisch-seleukidische
Teilreich als viertes hinzu, und zwar mit einer Spitze gegen
Griechenland. Denn seit der Mitte des 3. Jahrhunderts beginnt
der Orient sich gegen das hellenistische Griechentum zu
erheben; man ersehnt ein neues, fünftes Reich, das die Griechen
aus Asien vertreiben und das orientalische Regiment wieder
zu seinem Rechte bringen wird. Schon unter Antiochus III.
mochten die Propheten entsprechender Rebellenbewegungen
ein solches fünftes, universales und ewiges Reich unter Gottes
Hand verkünden. Nach Kleinasien wird diese Theorie durch
persische Kolonisten gekommen sein, wie sie nachweislich
schon von Kyros und Dareios dort angesiedelt wurden.
Inmitten einer solchen persischen Kolonie, die der griechischen
Herrschaft wenig gewogen war, müssen Römer sie kennengelernt

und einem Aemilius Sura und Ennius vermittelt haben.

4 Wie mir H. Fuchs sagt, ist dieser Ansatz allerdings keineswegs
sicher.



W. Baumgartner, Zu den vier Reichen von Daniel 2 19

— Im übrigen war die römische Geschichtsschreibung der
folgenden hundert Jahre unter dem Einfluß der Isolationspolitik
eines Cato und im Zusammenhang mit der politischen Entwicklung

an Griechenland und dem Orient nicht sonderlich interessiert5.

Erst durch die Kriege von Sulla, Lucullus und Pom-
peius wird die Aufmerksamkeit wieder auf den Osten gelenkt.
Nun beginnen die Griechen ausführlicher und für römische
Leser die orientalische Geschichte darzustellen (Alexander
Polyhistor, Diodor, Nikolaus von Damaskus u. a.). Nun taucht
die Monarchientheorie wieder auf und wird Rom als fünftes
Reich begrüßt; alles, was nicht in dieses Schema paßt, wie die
griechische Geschichte vor Alexander und die ägyptische, fällt
in der Regel unter den Tisch6. Dieselbe Rolle spielt Rom bei
Dionysius von Halikarnaß, bei Appian und bei Claudian; öfter
werden der Fall von Assur, das Aufkommen von Medien und
die Gründung Roms in ein und dasselbe Jahr verlegt. — Aber
Pompeius vermochte die Sympathien der Orientalen nicht für
Rom zu gewinnen. Da es mit den Waffen nicht gewachsen war,
kehrte Asien zur geistigen Gegenwehr, zur Propaganda mit
Orakeln und dergleichen, zurück (die «Orakel des Hystaspes»
und bei den Juden Josephus, die Sibyllinen, die Psalmen Salo-
mos, die Assumptio Mosis). Auch die vier Reiche mit dem
fünften als Abschluß tauchen wieder auf (2. Baruch, 4. Esra
und Talmud), wobei aber nur das letzte — Rom — wirklich
aktuell ist. Die Juden hatten das aus Daniel; die außerjüdischen
Belege dürften von ihm unabhängig sein. Die Römer kannten
diese Prophezeiungen und nahmen sie z. T. auch ganz ernst

5 Gerade für die ersten Jahrzehnte ist das allerdings zum mindesten
etwas überspitzt, wenn man bedenkt, wie Rom noch während seines Krieges
gegen Philipp von Makedonien das Vorgehen des Antiochus IV. gegen
Aegypten genau verfolgte und schon den Popilius Laenas auf Delos bereithielt,

um Antiochus sofort in den Arm zu fallen, sobald der Sieg hei
Pydna freie Hand gegen das Seleukidenreich gab; oder wie es bald mit
den Makkabäern Verbindung suchte, woran ja, unabhängig von der Frage
nach der Echtheit der betreffenden Urkunden in 1. Makk. 8 und 15,
2. Makk. 11, heute kaum mehr ein Zweifel besteht.

6 Erwähnt werden die Aegypter in jüdischen und christlichen Schriften

(siehe H.Fuchs an der in Anm. 3 erwähnten Stelle), weil man hier
schon von der biblischen Tradition her stärker an Aegypten interessiert
war.

2»



20 W. Baumgartner, Zu den vier Reichen von Daniel 2

(Horaz, Sallust, Trogus Pompeius). Der Letztgenannte legt
diese Theorie sogar seinem Werke zugrunde: Rom ist das vierte
Reich, das Heil wird von einem künftigen — dem parthischen?
— erwartet. In dieser Form kommt die Theorie dann zu den
Christen (Hippolytus, Julius Africanus, Euseb); Hieronymus
und Orosius führten sie auch in die Historiographie ein, wobei
sie sich mehr an die heidnischen Schriftsteller als an Daniel
halten.

Das ist in aller Kürze der Inhalt des genannten Aufsatzes.
Er führt H. Fuchs' Studie 7, die bereits die antiken Stimmen für
und gegen Rom als Exponenten bestimmter politischer und
geistiger Strömungen verstehen lehrte und auch schon Daniel und
seine Nachwirkung in diesen Zusammenhang rückte, weiter
mit dieser so gut wie erschöpfenden Darstellung der Theorie
von den sich ablösenden Reichen bei den heidnischen, jüdischen
und christlichen Autoren. Dank ihr kann die bis in die Gegenwart

hinein immer wieder angefochtene Deutung der ersten
drei Reiche von Dan. 2 auf Babylonien-Medien-Persien jetzt,
wo zu den früher bekannten Belegen8 so viele weitere gekommen

sind, als völlig gesichert gelten. Bei Daniel ist Babylon an
die Stelle von Assyrien getreten, weil jenes mit der Eroberung
Jerusalems aktueller geworden war und der Anschluß an den
legendären Daniel wie überhaupt an das babylonische Exil
gefunden werden mußte (Swain S. 10) ; Euseb und Hieronymus
haben später die Assyrer wieder an die ihnen gebührende Stelle
-eingesetzt (S. 18 f.). Und dazu, wie die Daniel-Auslegung von
Josephus und den Rabhinen an das vierte Reich im römischen
findet, erhalten wir die schlagende Parallele bei Trogus
Pompeius (S. 14 ff.). Unerwiesen bleibt, daß das fünfte Reich schon
vor Daniel dem Schema angehört habe (S. 8 ff.) ; denn bei Sura
hängt es an der Richtigkeit des zeitlichen Ansatzes, und was
Swain sonst dafür anführt9, läßt wohl allerhand von politischer

7 H. Fuchs, Der geistige Widerstand gegen Rom in der antiken Welt,
1938.

8 Theol. Rundschau 1939, S. 202 f. nannte ich Ktesias, Sibyllinen,
Dionysius von Halikarnaß und Claudian.

9 Nach A. T. Olmstead, Intertestamental Studies, Journal of the American

Oriental Society 56, 1936, S. 242 ff.



XV. Baumgartner, Zu den vier Reichen von Daniel 2 21

Erwartung erkennen, aber im allgemeinen ohne die Verbindung

mit einer bestimmten Folge von Reichen.

In der Annahme persischer Herkunft der Theorie berührt
sich Swain mit Ed. Meyer und Bousset-Greßmann. Seine rein
zeitgeschichtliche Erklärung, die einfach nach den sich
wandelnden politischen Verhältnissen die Dreierreihe zur Viererund

schließlich zur Fünferreihe anwachsen läßt, tritt dann
freilich in Gegensatz zur Meinung der beiden Letztgenannten.
Möglich ist sie nur, weil Swain jeden Zusammenhang zwischen
Daniel und Hesiods Mythus meint ablehnen zu müssen: eine
Verbindung sei nicht leicht zu denken; darum seien die Ueber-
einstimmungen zufällig und jener Mythus mit Ed. Meyer aus
innergriechischen Voraussetzungen und den persönlichen
Verhältnissen des Dichters zu verstehen (S. 9, Anm. 20). Aber ein
Zufall ist da bei der grundlegenden Uebereinstimmung in der
Verbindung der vier Metalle mit der stufenweisen Verschlechterung

in der Welt schwer glaublich, zumal nach der
Beweisführung von Reitzenstein10. Und ein Zusammenhang darf um
so eher angenommen werden, als Hesiods Familie bekanntlich
von der äolisch-ionischen Küste Kleinasiens stammte, die ältere
und engere Beziehungen zum Orient hatte als das griechische
Festland; es ist aber auch ungefähr die Zeit, wo die Griechen
das phönizische Alphabet übernommen haben. Dann ist es nach
Wesen und Herkunft eine mythische Idee, die uns in verschiedener

Ausgestaltung und vor allem in verschiedener
zeitgeschichtlicher Verwendung und Aktualisierung vor Augen tritt.
Auch das apokalyptische Element, mit dem Swain wahrscheinlich

mit Recht schon für die heidnische Erwartung des 3. und
2. Jahrhunderts rechnet, ist dann nicht aus der damaligen
politischen Konstellation zu erklären (S. 8 f.), sondern dem Stoff

10 R. Reitzenstein und H. H. Schaeder, Studien zum antiken Synkretismus,

1926, S. 57 ff.; vgl. meine Ausführungen Theol. Rundschau 1939,
S. 212 f. und Schweiz. Archiv f. Volkskunde 41, 1944, S. 12 ff. — Die Par-
allelisierung dieses Mythus mit der jahwistischen Urgeschichte, wie sie
R. H. Pfeiffer in einem im Journal of Biblical Literature 58, 1939, S. IV
nur summarisch wiedergegebenen Vortrag, The Ages of Mankind in
Genesis, versucht — beiderseits dieselben drei Stufen menschlicher
Entwicklung — vermag jedenfalls in dieser kurzen Form nicht zu
überzeugen.



22 W. Baumgartner, Zu den vier Reichen von Daniel 2

von Anfang an eigen: deutlich haben wir es ja in Daniel und
den iranisch-indischen Parallelen, in einer schwachen Spur
vielleicht auch in dem q enerra fevécrhai (Z. 175) Hesiods. Das
fünfte Reich mit seiner qualitativen Ueherlegenheit ist letztlich
das in die Ewigkeit ausgezogene und verabsolutierte erste
Reich eines zweiten Ahlaufs jenes Zyklus.

Indessen ist hier auch noch etwas anderes zu erwägen,
worauf mich ein Gespräch mit H. Fuchs brachte. Jener ältesten

heidnischen Dreier- und Viererreihe fehlt die für Daniel,
Hesiod und die iranisch-indischen Parallelen charakteristische
Verschlechterung, wenn auch das vierte Reich gelegentlich als
ein Tiefpunkt erscheint, hinter dem bereits eine bessere Zeit
am Horizont auftaucht. Es scheinen einfach gewisse empirische
Reiche in eine bestimmte und etwas schematische Reihenfolge
gebracht zu sein, die dem historischen Verhältnis der betreffenden

Reiche nicht ganz entspricht, was aber eben beim Bemühen,
sie in eine Reihe zu bringen, kaum zu vermeiden war. Bei
Daniel ist nun für uns jedenfalls zum erstenmal die empirische
Viererreihe, deren Zusammenhang mit jenen heidnischen
Reihen sich in der Folge Babylonier (Assyrer)—Meder—
Perser mit Händen greifen läßt, mit der mythischen
Verschlechterungstheorie verbunden. Daniel, genauer nicht der Verfasser
des um 165 v. Chr. entstandenen Buches, sondern der ins
3. Jahrhundert zu setzende Verfasser der ursprünglich einzeln
umlaufenden Erzählung von Nebukadnezars Traumgesicht in
einem etwas kürzeren und von den Erweiterungen der Makka-
bäerzeit noch freien Wortlaut ", hätte also diese Verbindung
vorgenommen und damit jenes besondere Geschichtsbild
geschaffen, das die Folgezeit so stark und nachhaltig
bestimmt hat.

Basel. Walter Baumgartner.

11 Vgl. Theol. Rundschau 1939, S. 75 ff.


	Zu den vier Reichen von Daniel 2

