
Zeitschrift: Topiaria helvetica : Jahrbuch

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Gartenkultur

Band: - (2020)

Artikel: Biophilia im Garten : für ein erweitertes Verständnis von Natur und
Kultur

Autor: Jong, Erik A. de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-846930

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-846930
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Biophilia im Garten

Für ein erweitertes Verständnis von Natur und Kultur

ERIK A. DE JONG

Angesichts
des schnell fortschreitenden Verlustes

der Biodiversität und der Ökosysteme ist ein neues

Uberdenken der Natur nicht nur berechtigt, sondern

auch unabdingbar. Der im Vergleich zur langen Dauer

der natürlichen Evolution rapide Rückgang weckt das

Bewusstsein für das universelle und unabhängige Recht

der Natur als Biodiversität: insbesondere von Tieren,

Pflanzen, Wasser, Mikroben, Luft, Erde, Gestein, ja,

von allen Ausdrucksformen des Lebens, um den

verallgemeinernden Begriff «Natur» hier zu vermeiden. Es

bedarfder Entwicklung einer menschlichen Ethik, in der

die Werte von Natur und Kultur aufs Neue hinterfragt

Abb. 1: Protest gegen den Klimawandel, 21. Dezember 2018,
London.

werden, um unser Handeln zu verändern. Nicht ohne

Grund äussert sich die heutige politische Bedeutung einer

den Menschen einschliessenden Ökologie im Aktivismus

wie auch in dem Bedürfnis nach persönlicher und

gemeinschaftlicher Teilhabe (Abb. l). «Schöpfung, als

Mythos und als Wissenschaft, findet ihren Ursprung in
der Diversität des Lebens», schreibt Edward Wilson in
seinem Buch Biophilia. The Human Bond with other Species

von 1984.1

Um unser Leben auf der Erde zu gewährleisten, müssen

wir uns selbst neu erfinden. Dies gilt für unseren

Naturbegriff und unser Wissen über Natur einschliesslich unserer

eigenen menschlichen Natur im Verhältnis zu Kunst,

Technik und Wissenschaft, in der die Natur immer eine

zentrale Rolle eingenommen hat, vor allem aber auch

für unser Denken, Handeln und insbesondere unsere

Empathie. Der Umgang des Westens mit der Natur erfolgt

aus einer humanistischen Perspektive, die auf griechischrömischen

und biblischen Traditionen basiert, in denen

das Verhältnis zwischen Mensch und Natur vom
hierarchischen und dualistischen Denken geprägt ist. Mensch

und Kultur werden der Natur gegenübergestellt. In diesem

Denken repräsentiert die Natur das andere, ist untergeordnet,

ohne Stimme, Sprache und Seele.2 Bewusst oder

unbewusst erhält der Mensch diese Sichtweise aufrecht,

um so die Natur weiterhin zu beherrschen, zu nutzen und

zu manipulieren. Gleichzeitig verherrlicht unsere Kultur

6 | Biophilia im Garten ErikA.de Jong

(SYSTEM
CHANGE

CLIMATE
CHANGE



die Natur als paradiesisch oder exotisch, die Wildnis als

erhaben und unberührt. Aufgrund seiner Entwicklung
ist der Mensch ein erfolgreiches und intelligentes Säugetier

innerhalb der Natur, aber sein Handeln stellt ihn
ausserhalb der Natur. Dies führt zu einem existenziellen

und paradoxen Widerspruch, wenn die Frage nach dem

Menschsein gestellt wird. Daher ist ein neues Verständnis

von Natur erforderlich, das unserer Selbstkenntnis und

Selbsterkenntnis entspringt, zumindest dann, wenn wir
einen neuen und auch so notwendigen Vertrag zwischen

Natur und Mensch für eine zukünftige biodiverse Welt

schliessen wollen. Immer öfter werden wir gewahr, dass

wir die Lösung für Probleme, die wir selbst geschaffen

haben, auch selbst finden müssen. Wir müssen die Vorstellung

von einer homogenen Natur zugunsten einer diversen

und heterogenen aufgeben und uns einen Platz neben,

mit und in, nicht ausserhalb der Natur schaffen.

Der Garten

Der Garten ist die Versuchslandschaft und der Prüfstein

für unseren Umgang mit der Natur. Er ist ein Lebensraum,

der entworfen oder angelegt wurde, damit Menschen

ihrer Beziehung zur Natur Ausdruck verleihen können.

Der Garten ist der Ort, an dem auch die Natur einen Platz

für sich selbst beansprucht und Handelnde wird. In ihm
wachsen Blumen, Bäume und Sträucher und sterben ab.

Sie leben zusammen mit den Mikroben im Boden, den

Vögeln, den Insekten und den Säugetieren. Es liegt am

Dialog zwischen Menschen und Natur, diesen Raum für
alle Lebewesen einzurichten, denn die Vielfältigkeit des

Gartens ist allumfassend. Diese Erkenntnis erfordert eine

neue Art des Gärtnerns, die Ökologie, Artenvielfalt und

den Kreislauf alles Lebendigen berücksichtigt, wie dies

bereits in der Permakultur verwirklicht wird. Der individuelle

Garten kann über sich hinauswachsen und mit allen

anderen Gärten zusammen eine Gartenlandschaft bilden,

ein Netzwerk der Natur mit zahlreichen Möglichkeiten,
die Biodiversität und damit auch die Lebensqualität zu

erhöhen. Es ist unsere Biophilia, die in dieser Übergangszeit

diesen Prozess bewirken kann und muss.

Biophilia

Biophilia, «die Liebe zum Lebendigen», ist uns angeboren

(Abb. 2). So lautet die faszinierende Hypothese des

Harvard-Wissenschaftlers Edward Wilson. In seinem bereits

erwähnten Aufsatz Biophilia argumentiert er, dass unsere

Liebe zum Lebendigen einem biologischen Evolutions-

prozess entsprungen sei. Unsere genetische Entwicklung

trage einen tiefen Abdruck unseres Verhältnisses zur

Natur, Landschaft und Umwelt sowie zu allen Organismen,

die in ihnen leben. Biophilia sei unserer biologischen
Kondition inhärent, Teil unseres evolutionären Erbes

und unserer kompetitiven und genetischen Position. Diese

biologischen Faktoren seien im Zusammenhang mit der

Art und Weise, wie die Biophilia in menschlichen Kulturen

ihren Ausdruck finde, zu verstehen. Das Verhältnis zum

Lebendigen reiche über die bloss materielle und physische

Notwendigkeit weit hinaus und erstrecke sich auch auf

die kognitive, vor allem auch empathische und spirituelle

Abb. 2: Im Schmetterlingsgarten, Artis Zoo Park,
Amsterdam, 2006.

TOPIARIA HELVETICA 7



Bedeutung der Natur, die mit der Suche nach «Inter-Sein»,
nach moralischer Sinngebung in und mit der Welt, eng
verbunden sei. Philia repräsentiert für Wilson ein Gebäude

von «Lehrsätzen», von denen jeder für sich betrachtet

und analysiert werden kann. Die Gefühle, die durch diese

Lehrsätze Kontur erhalten, eröffnen verschiedene

emotionale Spektren, die positiv oder negativ sein können.

Das Gegenteil der Biophilie ist ja die Biophobie, die

Abwendung von der Natur und die Angst vor ihr, die sich

in Gleichgültigkeit allem Lebendigen gegenüber und seiner

Zerstörung äussert. Unser Verhältnis zur Natur wird von

Anziehung und Abstossung, von Vertrauen und Angst,

von Freundschaft und Eigenliebe, von Bewunderung
und Desinteresse getragen. Es ist daher gar nicht anders

möglich, als dass all diese verschiedenen emotionalen

Reaktionen auch in unserer Kultur, in unserem Denken

und Handeln integral verankert sind. Das bedeutet auch,

dass den beiden Begriffen, aus denen das Wort Biophilia

besteht, Leben und Liebe, mehrfache Bedeutungen
innewohnen. Sie bilden daher keine festumschriebenen

Begriffe. Hinzu kommt, dass, wenn die Biophilia universell

ist, jede Kultur ihre eigenen Ausdrucksformen in sie legt
und sich daher auch die Bedeutung und der Begriffsum-

fang jeweils unterscheiden. Daher betont Wilson, dass die

Biophilia in unserem Denken und Betrachten, unseren

Künsten und unserer Mythopoesie ebenso wie in unserer

Spiritualität, Ethik und Moral ihren Ausdruck findet.3

Die extrem künstliche Lebensumgebung in Städten und

die einschneidenden Eingriffe in Landschaften und

Natursysteme, die in den letzten hundertJahren vorgenommen
wurden, zeigen nach Wilson, dass unsere Liebe zur Natur

nur schwach entwickelt ist, aber jederzeit aufgerufen und

weiterentwickelt werden kann. Dies erfordert einen

transhistorischen Einblick in die Entwicklung unserer Einstellung

gegenüber der Natur: Vom heutigen Standpunkt aus

K
A /£

«. v v
;

VM % ^

t ran ni f
m min, m

** * * ï?f I
* „ ran fr- s

isf"~wlr Hr^»ill IUI, III,,Iii ML

mmmm
...»I IUI IUI-,

iiLiii iiii-«h

mm m3
i. ÜML_.. P

Ii i.i
imJi
-__JC

y
$ I

Abb. 3: Entwurf Naturinklusive Wohnanlage Vertical, in Sloterdijk, Amsterdam, 2020.

8 I Biophilia im Garten fr ErikA.de Jong



muss die Geschichte erneut untersucht und hinterfragt
werden, um zu einem neuen Entwurf für die Zukunft zu

gelangen. Dies gilt sowohl für die Naturwissenschaften

als auch für die Geisteswissenschaften, die Kunst und das

Design.

Es erstaunt daher nicht, dass die Biophilia in vielen

Diskussionen der jüngsten Zeit, die um das Anthropozän
kreisen, bei der Suche nach Lösungen und nach der Rolle,

die die Natur vor allem in unserer urbanisierten Kultur

spielen kann, eine Inspirationsquelle geworden ist.4 Wilsons

Hypothese wird überall dort eingesetzt, wo die Natur

ihren Einfluss aufunsere Kultur zum Ausdruck bringt.

Beispiele hierfür sind Untersuchungen zur Bedeutung der

Flora und Fauna in der «biophilen» Stadt und als Teil

neuer Strategien in Kunst, Design und Architektur, die

auf die Probleme reagieren, mit denen uns das Anthropozän

konfrontiert.5 Wir finden die Biophilia als Inkubator

für die Entwicklung eines Umweltbewusstseins, für eine

Stadt, in der die Natur inkludiert ist und eine Artenvielfalt

aufweist, und in der die Menschen mit der Fauna und

Flora als Mitbürger leben lernen (Abb. 3). Um die «bio-

phile» Stadt verwirklichen zu können, müssen der Städtebau,

die Architektur, der öffentliche Raum, die Gärten und

Parkanlagen sowie das Wasser eine andere Rolle erhalten.

Wir finden die Biophilia in der Erziehung der Kinder,

in der Untersuchung nach der Rolle der Natur für unser

Wohlbefinden, unsere Gesundheit und unser Glück.6 Die

Biophilia hilft uns, die traditionelle Zweiteilung zwischen

Natur und Kultur aufzuheben.7 «Natur» und «natürliches»

Sein wie auch Kultur sind nicht eindeutig und

homogen, die Hybridisierung, die Aufhebung der Grenzen

zwischen Natur und Kultur, bringt eine Vielfalt an neuen,

symbiotischen Wirklichkeiten mit einer unendlichen

Anzahl von Gradienten hervor.

Wahlverwandtschaft

Es gibt verschiedene Gründe, weshalb der Garten aus dem

Diskurs der bildenden Kunst und des Designs im 20.

Jahrhundert verschwunden ist. Der von der Architektur und

dem Städtebau inspirierte Modernismus fand ab den

Zwanzigerjahren des vorigenJahrhunderts am Garten keinen

Gefallen. Er sei zu subjektiv und individuell, nicht abstrakt

genug, um in die moderne Zeit zu passen, auch wenn ein

Theoretiker wie Leberecht Migge in seiner breiten

Zukunftsvision für die Gartenkultur das Gegenteil behauptet

(in Die Gartenkultur des 20. Jahrhunderts, Jena 1913).

Nichtsdestoweniger lebte der Garten im 20. Jahrhundert

weiter: im inoffiziellen Territorium der persönlichen

Lebensumgebung, in den von den Züchtern und Gartenzentren

angebotenen Pflanzen sowie in der Veröffentlichung

von Gartenbüchern und Gartenzeitschriften. Zudem

behielt der Garten seine Bedeutung für die Arbeit von
professionellen Gartenarchitekten, die sich nach 1950

zusehends lieber Landschaftsarchitekten nannten. Nicht nur
die Verstädterung, der Verlust der Biodiversität sowie

der Klimawandel, sondern auch die zunehmende Bewusst-

werdung unserer Biophilia erzeugen in unserer Zeit ein

Abb. 4: Piet Oudolf, Bepflanzungen Highline, New York, 2014.

TOPIARIA HELVETICA 9



Kräftefeld, in dem der Garten und seine auch für die

Öffentlichkeit wichtige Rolle wieder Bedeutung gewinnen

(Abb. 4).

Wofür steht der Garten? Der Garten ist, wie Goethe in
seinem Roman Die Wahlverwandtschaften (1809) erklärt,
das Ergebnis der Wahlverwandtschaft zwischen Natur
und Landschaft einerseits und dem Menschen und seiner

Kultur andererseits. Durch die Verbindung zwischen

Natur und Kultur entsteht eine neue Wirklichkeit, eine

neue Natur, die in ihren Extremen eine Bandbreite

zwischen grosser Künstlichkeit und einfacher Natürlichkeit
aufweisen kann. Allerdings nur unter der Bedingung,
dass zwischen Natur und Kultur in all ihrer Einfachheit,

Komplexität und Doppeldeutigkeit ein Dialog stattfindet.

Dieser Dialog lässt sich im Garten als ein Prozess der

Metamorphose erkennen und verstehen, in dem eine

komplexe Skala an Gradienten, von Wildnis bis Künstlichkeit,

sichtbar werden kann. Ein Garten ohne den Abdruck von

Kultur ist ebenso wenig ein Garten wie ein Garten ohne

den Abdruck von Natur. Somit ist der Garten auch die

Metapher für andere Arten der Beziehung des Menschen

zur Natur, wie es sie in der Landwirtschaft, in der neu

gestalteten Wildnis und der Urbanen Landschaft gibt. Der

Garten ist daher nie nur aussen oder innen, urban oder

nicht urban. Der Garten ist all dies in Miniatur und viele

Miniaturen zusammen haben die Kraft, ein grosses, diverses

und verbindendes Mosaik zu bilden. Es kann ein Acker

sein, ein Waldgarten oder ein Wassergarten, ein Gemüsegarten,

ein Blumen-, Bienen- oder Schmetterlingsgarten
oder eine Mischform aus allen diesen Gärten. Im Hinblick
auf die Biodiversität erfordert dies einen holistischen

Ansatz, der es dem Menschen ermöglicht, zugunsten der

Pflanzen, Tiere und Insekten Raum zu schaffen und in den

Hintergrund zu treten. Dies jedoch bedarf eines neuen

Umgangs vor allem mit uns selbst (Abb. 5).

Abb. 5: Der Londo Naturgarten, Leersum, Niederlande, 1997.

10 I Biophilia im Garten sfi. ErikA.de Jong



Der Garten ist der Ort, wo wir unser Zusammenleben

mit der Welt untersuchen und wo Natur und Kultur als die

zwei Grössen unseres Daseins regieren. Darin liegt der

Grund für die grosse Anziehungskraft des Gartens. Sein

Kennzeichen ist ja seine Integralität: Er repräsentiert
daher nie nur ein Gebiet, es gibt ihn nicht nur für einen Beruf,

ein Individuum oder eine Art Natur. Wer einen Garten

plant, anlegt oder geniesst, muss sich über seine eigene

Position in der Welt Rechenschaft ablegen. Immer wieder

stellt der Garten die Frage: Was ist Kultur, was ist Natur?

Der Mensch und die Gartennatur sind Teil eines Prozesses,

der eine Gesellschaft schaffen will, an der alle

Lebewesen teilhaben. Als selbstständiger Bestandteil von Haus,

Landschaft oder Stadt ist der Garten in seiner Verschiedenheit

unlöslich mit den Lebensbedingungen von Natur
und Mensch verbunden. Der Garten ist ein besonderer

Ort, vor allem aber ein sozialer Raum für Pflanzen und

Tiere. Der Trend der letztenJahre zum Urbanen Gartenbau,

der den Diskussionen über unsere Lebensmittel

entsprang und zur Anlage neuer Gemüsegärten in der Stadt

führte, sowie die heftigen Diskussionen über das Klima
und den Verlust der Biodiversität veränderten die Rolle des

Gartens, der Bäume und Pflanzen. Beide Diskussionen

beweisen, wie die emanzipatorische und befreiende Kraft
des Gartens wirksam werden kann, wenn er im Unter-

bewussten die Liebe zur Natur erweckt. Daher kann der

Garten als Raum einen wesentlichen Beitrag zur Biodiversität

leisten und zusammen mit anderen Gärten für die

Stadtlandschaften unserer Metropolen zu immenser

Bedeutung gelangen. Seine performative, temporäre Bedeutung

teilt der Garten mit der Sprache, der Musik und

dem Tanz. Im Garten werden Handlungen erforderlich,
die eine Umgebung zu einem einzigartigen Ort
transformieren, an dem die Umwelt (Flora, Fauna, Biodiversität,

Wasser und Bodenstruktur), die Kultur (Stadt, Technik,

Finanzmittel, Naturliebe, Literatur, Philosophie) und

soziale Struktur (Arbeit und Entspannung, Familien,
Stadtbewohner) vereint werden. Der Garten ist daher mehr

als nur ein räumliches Objekt. Mit der Schaffung eines

Gartens beginnt seine Geschichte, ein Entstehungsprozess,

der mit der organischen Bedeutung unseres eigenen Seins

und der Natur, die aus dem Zusammenleben von Pflanzen,

Bäumen, Sträuchern, Mikroben, Insekten, Vögeln, Säugetieren,

Bienen, Schmetterlingen, Würmern, Erde, Wasser,

Luft und Menschen besteht, einhergeht. So wird auch

unser traditionelles Verständnis des Gartens transformiert:

Der Garten wird Bestandteil einer Dachlandschaft,

findet sich aufMauern und Baikonen. Als Metapher
reformiert er die Architektur, die Entwürfe schaffen will,
in denen sich Tiere und Pflanzen niederlassen können

(Abb. 3).

Ein Parlament der Dinge

Zu Beginn des 21. Jahrhunderts lebt der Auftrag, die

Beziehung zwischen Mensch, Tier und Pflanze neu zu gestalten,

im Herzen einer sich erneuernden Kultur. Dieser

Auftrag erweckt nicht nur unsere Biophilia aus dem

Dornröschenschlaf, sondern führt uns auch zu neuen Erkenntnissen

über die ureigene Bedeutung von Tieren und Pflanzen

sowie ihrer Rolle neben uns Menschen.

Der Philosoph und Soziologe Bruno Latour entwickelte

in We have never been modern (1991) den Gedanken des

Parlaments der Dinge: eine politische Struktur, in der

auch nicht menschliche Akteure vertreten sind, ja die sich

sogar selbst vertreten.8 Nach Latour wurde die Trennung
zwischen Natur und Kultur vom «modernen Menschen»

geschaffen und ist nichts anderes als eine Illusion. Aber wie

soll man einem Ding, einer Pflanze oder einem Tier eine

Stimme geben (Abb. 6) ?9 Was kann uns das Wasser erzählen,

und wofür entscheidet sich die Eiche? Würden wir
Menschen Tiere und Pflanzen vertreten, wie würden wir
als Pfleger oder Wortführer die Interessen des Holzes oder

des Eichhörnchens formulieren? Das wäre nur möglich,

wenn wir mit uns selbst einen intensiven Dialog führten,
denn verstehen und wissen wir genug von den Tieren

und Pflanzen, um sie würdig zu vertreten? Wir machten

von Pflanzen und Tieren, die einst mit uns lebten, die

«Anderen» und bauten unsere Gesellschaften auf dem

Besitz dieser Dinge auf. Aber was wäre, wenn wir in unserer

anthropozänen Welt, die das Ergebnis dieses Besitzdenkens

ist, in unserer Kultur und Politik keinen Unterschied

zwischen Mensch und Natur machten? Was wäre, wenn

TOPIARIA HELVETICA 11



Abb. 6a, b: Porträts von Pflanze und Tier. Aufgenommen anlässlich der Gründung des niederländischen Parlaments
der Dinge durch Partizan Publik, Amsterdam, 2015.

wir unsere Moral, mitsamt dem entsprechenden
juristischen Denken, auch auf die übrigen Lebewesen übertrügen?

Was wäre, wenn Dinge eine Stimme hätten? Was

wäre, wenn mit den Ritualen und Bräuchen der Menschen

auch eine Kommunikation mit der übrigen Natur
zustande käme Was, wenn Pflanzen in der Menschenwelt

vertreten wären? Wenn die Emanzipation des Menschen

auch den Rest des Lebens eroberte? Wenn Berge und

Flüsse Rechte hätten? Wenn Tiere kein Besitz wären?

Wenn zehn Sitze in unserem Parlament von Tieren und

Pflanzen eingenommen würden? Was wären die Grundrechte

von Nicht-Menschen?10

Dokumente aus der Vergangenheit und anderen Kulturen

zeigen uns, dass solche Fragen eine lange Tradition haben,

aber von uns unbeachtet blieben, weil sie nicht in unser

Weltbild passten. So ist uns aus dem 10. Jahrhundert eine

Schrift der sogenannten Lauteren Brüder aus Basra im
Irak bekannt, in der eine Gerichtsverhandlung der Tiere

gegen die Menschen beschrieben wird.11 Damit wurde

beabsichtigt, die Menschen auf die Verdienste, die guten
und bewundernswerten Eigenschaften wie auch das

wohltuende Wesen der Tiere aufmerksam zu machen. Denn

diese Wesen, die Tiere und das Vieh, dienen den Menschen,

die sie allerdings unterdrücken, ungerecht behandeln

und gedankenlos Gott für seine Segnungen zu danken

vergessen. Einmal am Wort, haben die Tiere viel zu sagen,

sowohl was ihre eigene bedrängte Lage als auch den

Zustand der Menschen betrifft. Sie präsentieren sich selbst

nicht als Objekt, sondern als «Ding» mit einer eigenen

Sichtweise und einem eigenen Interesse. So wird aus dieser

Gerichtsverhandlung eine moralische Fabel. Die Tiere

kritisieren heftig, dass sie von den Menschen unterdrückt

werden, und prangern die Arroganz der Menschen an,

12 | Biophilia im Garten •jt ErikA.de Jong



die ihr Handeln bestimmt. Der kluge und vernünftige
Entwurf eines jeden Geschöpfes, so die Tiere, zeuge von
Gottes Schöpfung und Fürsorge. Die natürliche Frömmigkeit,

der Edelmut, Mut und das Vertrauen seien jedoch
die Tugenden der Tiere, nicht der Menschen. Die Tiere

tadeln die Menschen für ihren Eigensinn, ihre Treulosigkeit,

Nachlässigkeit und Gefühllosigkeit.
Auch der japanische Philosoph Andö Shöeki aus dem

18. Jahrhundert beschrieb ein solches Parlament, in dem

die Tiere ihre Rechte einfordern. Unter dem Titel Animal

Court: A Political Fable from Old Japan verlieh er den

Tieren eine Stimme, mit der sie den Menschen anklagten.12

Diese Texte zeigen, dass das Denken über die Rechte der

Tiere und Pflanzen als ein Dialog mit uns selbst begann,

in dem Vorurteile beseitigt und ein ethisches Bewusstsein

gegenüber Pflanzen und Tieren geschaffen wurde. Es ist

unvermeidlich, dass hier anthropomorphische Projektionen

zu finden sind. Erica Fudge hat daraufhingewiesen,
dass wir ohne Anthropomorphismus die Anwesenheit eines

Tieres nicht verstehen und uns vergegenwärtigen können:

Der Anthropomorphismus kann durchaus eine ethische

Funktion haben.13 Frans de Waal spricht in diesem Rahmen

von kritischem Anthropomorphismus, denn bei unserem

Gebrauch von anthropomorphischen Wörtern und Bildern

müssen wir uns jeweils fragen, wie, warum und in wessen

Interesse sie entstanden sind.14 Wie lässt sich der Unterschied

zwischen Mensch und Tier genau definieren? Wir
können nicht umhin, diese Fragen zu stellen. Der kritische

Anthropomorphismus geht diesen Fragen nicht aus dem

Weg, vielmehr bringt er unsere kulturellen Vorurteile und

Auffassungen, unsere unbewussten Sehnsüchte und

Projektionen im Hinblick aufTiere ans Licht.

Lange haben wir die Kultur und uns selbst von der

Natur abgegrenzt, indem wir auf die Sprache als einzigartiges

Kommunikationsmittel hinwiesen. Wir vermeinten

auch, uns von den Tieren durch den Gebrauch von

Werkzeugen, unser Selbstverständnis und unsere Intelligenz
im Gegensatz zum Instinkt der Tiere zu unterscheiden.

Auch unsere Gefühle, wie die Trauer um einen Artgenossen,

und angelerntes, im Unterschied zum angeborenen

Verhalten der Tiere führten wir ins Feld. Jedoch Untersuchungen

an Hunden durch Marc Bekoff und an Primaten

durch Frans de Waal haben gezeigt, dass alle diese

typischen «kulturellen» Kennzeichen nicht länger gelten, weil

die Tiere sie mit uns teilen. Diese Erkenntnis muss uns zu

einem neuen ethischen Umgang und einer neuen Empathie

mit Tieren führen.15 Zudem leben wir in unserer
westlichen Welt in einer hierarchischen Ordnung der Natur, in
der die Menschen und die Tiere über den Pflanzen stehen,

die man gerne nur als «Dekor» wahrnimmt. Dies führt

sogar zu einem hohen Mass an «Pflanzenblindheit».16

Jedoch lässt die Entdeckung der letztenJahre, dass Pflanzen

intelligent und unter anderem über ihr filigranes Wurzelsystem

zur Kommunikation fähig sind und mit Mikroben

zusammenarbeiten, die Identität dieser Lebewesen in

neuem Licht erscheinen. Wie für Tiere ist daher auch für
die Pflanzenwelt eine völlig andere kulturphilosophische

Wahrnehmung erforderlich, die dazu einlädt, über die

Abb. 7: Der Whanganui River, Neuseeland.

TOPIARIA HELVETICA 13



Rechte der Pflanzen und die Gestaltung unseres
Zusammenlebens mit ihnen nachzudenken.17

Die Anerkennung der Rechte von Landschaften mit
Wasser, von Pflanzen, Tieren und Gestein hat bereits

begonnen: So hat der Whanganui River, ein Fluss auf der

Nordinsel Neuseelands, seit dem 5. August 2014 den

Status einer juristischen Person (Abb. 7).18 Dies wurde

dadurch erreicht, dass man das Weltbild der Maori akzeptierte,

in dem die Identität des Flusses und die des Volkes

unzertrennlich miteinander verbunden sind: Die Maori
und ihre geografische Region bilden eine Einheit. Daher

ist das Volk der Maori auch der offizielle Wortführer für
die Rechte des Flusses.

Auch bei der Suche nach einem neuen Bewusstsein können

wir von der Weltkultur vieles lernen. Eines der ältesten

und eindrucksvollsten Beispiele sind die 180 Regeln, die

imJahr 300 von den Taoisten in China aufgestellt wurden

und die sich wie ein ökologisches Manifest aus der jüngs¬

ten Zeit lesen (Abb. 8).19 Im Mittelpunkt steht hier der

Respekt, der Männern, Frauen, Kindern, ihren Lebensweisen

und Gebräuchen sowie ihrer Kultur, aber auch der

Natur mit und in der sie leben, gezollt werden soll. Der

Respekt vor der Natur ist vom Respekt vor der Kultur nicht

zu trennen. Die Regeln beziehen sich unter anderem

darauf, dass man nicht unnötig Bäume fällen und unnötig
Blumen oder Kräuter pflücken solle. Es solle kein giftiges
Material in die Seen, Flüsse und Meere geworfen und

es sollen nicht unnötig Gruben ausgehoben und damit

der Boden zerstört werden. Ebenso sollen keine Sümpfe

trockengelegt werden, nicht gefischt oder gejagt und dabei

Lebewesen getötet werden. Des Weiteren dürfe man keine

Tiere oder Insekten in ihrem Winterschlaf ausgraben, nicht

unnötig auf Bäume steigen und dabei Nester und Eier

zerstören sowie keine verschmutzenden Gegenstände in

Quellen werfen, Quellen und Moore verschliessen und

Vögel und andere Tiere stören. Diese Regeln entspringen
einer Philosophie, die das eigene Flandeln im Flinblick auf

Abb. 8: Shitao (1642-1707), China. Die Inschrift des Fächers lautet: «An einem windigen, regnerischen Frühlingstag bin ich froh,
dass ich keine Besucher habe; meine Hand ist frei, mein Geist entspannt und gereinigt. Die Alten nannten es yihua, den

einzigen Strich>: tausend Hügel, zehntausend Täler, Menschen, Bambus, Bäume, ein einziger Pinselstrich und alles ist vollständig.»

14 Biophilia im Garten 'fi Erik A. de Jong



die Natur und den Menschen betont und die Landschaft

als eine Widerspiegelung der eigenen inneren Landschaft

sieht. Ein Beispiel aus unserer Zeit ist die junge Ta'Kaiya

Blaney von der kanadischen Tla Amin Nation. Wie Latour

ruft sie weltweit dazu auf, Tieren, Pflanzen, Wasser und

Luft eine Stimme zu geben.20 In ihrer Kultur werden Erde

und Luft als «heilig» und als Familie betrachtet. Dies

ist ein spirituelles und ökologisches Verständnis, das sich

vom dominanten Denken des Westens unterscheidet, in
dem die «Heiligkeit» der Natur nicht länger zum
vorherrschenden Gedankengut gehört. Hinzu kommt, dass

Ta'Kaiya Blaneys Plädoyer sich auch auf die Emanzipation
der First Nation richtet, der aufgrund kolonialer Einstellungen

des späten 19. und 20. Jahrhunderts alle Rechte

genommen wurden. Die instrumentalisierende

Unterordnung der Natur setzt sich auch in der Behandlung der

Menschen fort.

Natur und Kultur

Bruno Latour, der Anthropologe Philippe Descola und

die feministische Soziologin Donna Haraway sind nicht
die einzigen, die daraufhingewiesen haben, dass es keinen

Sinn mehr habe, die Natur von der Kultur zu trennen wie

im 20. Jahrhundert.21 Denn das dualistische Denken, das

dieser Trennung zugrunde liegt, hat sich als unfruchtbar

erwiesen. Der Mensch kann und darfsich nicht länger als

die autonom handelnde, rationelle Krönung der Schöpfung

sehen. Wohin unser Handeln uns gebracht hat, führt

uns das Anthropozän deutlich vor Augen. Daher ist jetzt
der Augenblick gekommen, dass der Mensch sich von seiner

zentralen Autonomie, seinem Glauben an den freien

Willen und von seiner Rationalität, mit der er sein Handeln

letztendlich legitimierte, verabschiedet. Vielmehr muss

die Welt aus verschiedenen Perspektiven gesehen und

verstanden werden. Nicht länger kann die Kultur hierarchisch

über der Natur stehen, schon deshalb nicht, weil sie mehr

von der Natur geprägt wird, als wir wahrhaben wollen.

Es muss Raum für ein breites Verständnis für Natur und

Kultur geschaffen werden, das auf einer neuen offenen

Ethik gründet, die nicht nur von rationellem Denken, son¬

dern auch von Empathie und Spiritualität getragen wird.
Das bedeutet, dass man sich dem traditionellen
Humanismus widersetzt, der den Menschen in den Mittelpunkt
stellte und zum Zentrum der Welt erhob. Der Posthumanismus

hingegen versucht, aufspekulative und das Denken

erweiternde Weise zu entdecken, wie Menschsein neu

betrachtet und definiert werden kann.22 Er strebt nach der

Anerkennung von Diversität und Integralität in der Natur
und Kultur, somit auch nach der Aufhebung der starren

Grenzen zwischen Menschen, Tieren, Pflanzen, Organismen

und Maschinen, Männern, Frauen und Dingen. Das

bedeutet, dass es essenziell und unabdingbar ist, das westliche

Weltbild zu relativieren. Es ist daher erforderlich, die

Beziehung zwischen Natur und Mensch in anderen

Weltanschauungen kennenzulernen, die verschiedenen Perspektiven

des Seins und moralischen Ideale, die in anderen

Kulturen den Umgang mit der Natur und das Naturerleben

prägen, zu verstehen. Es geht dabei nicht darum, uns diese

zu eigen zu machen oder eine Anschauung höher zu

bewerten als eine andere, sondern um das Wissen und die

Inspiration, um für die komplexen Probleme unserer Welt

Lösungsstrategien entwickeln zu können, sowohl lokal

als auch global. Welche Rolle könnten sie beim Entwurf
einer neuen Welt spielen? Was würde es bedeuten, wenn

wir feststellen könnten, dass die Biophilia sowohl für die

Erhaltung der Biodiversität als auch der kulturellen Diversität,

für Natur und Kultur als verbundenes Ganzes

bedeutsam ist?23

Eine magische Ordnung

Wenn der Garten eine Instrumentalisierung der Welt um

uns ist, dann repräsentiert er auch eine Welt des Erschaf-

fens und der Erfahrung, die im Leben selbst begründet
ist. Nach Gaston Bachelards Poétique de L'Espace (1957)

können wir den Garten als eine magische Muschel oder

ein magisches Schild bezeichnen.24 Wie ein Schamane

den menschlichen Körper mit Pflanzen heilt und schützt,

so kann ein Garten mit seinen Pflanzen wie ein Amulett

fungieren. Nicht westliche Beispiele von Gärten zeigen,

dass die visuelle Ordnung des Entwurfs nicht wichtig ist.

TOPIARIA HELVETICA 15



Es geht um die Handlungen, den Platz, an dem die Pflanzen

stehen, die Kraft, die sie besitzen, und die Art und

Weise, wie der Raum selbst als «magische» Ordnung der

Natur zusammen mit Erde, Luft, Wasser und Tier
funktionieren kann. Diese Ordnung ist wegweisend und

beschützend, indem sie der Natur zugunsten einer metaphysischen

Realität Raum für ein Leben gewährt, in dem die

Natur Teil eines grossen Zusammenhanges ist. Wie immer
sich die Einrichtung des Gartens im Laufe der Zeit

verändert, der Garten will immer ein Garten bleiben. Gärten

haben ja die Fähigkeit, unabhängig vom Kontext auch

die Beziehung zwischen Mensch und Natur zu gestalten

und zu aktivieren, sowohl physisch als auch spirituell.
Unsere Zeit ist die des Anthropozäns: Wir Menschen

beherrschen in hohem Masse die Weltordnung. Daher kann

gerade jetzt der Garten das Laboratorium sein, in dem

neue Dimensionen des Dialogs zwischen Natur und Kultur
entdeckt und frei werden. Denn was bedeutet für uns

lebende Natur in dieser Zeit, was ist die Bedeutung und

die Wirkung unserer Intervention? Was erschaffen wir,

was wollen wir belassen, damit sowohl die Natur als auch

der Mensch wirklich gleichwertig in dieser Welt nebeneinander

existieren können? Der Garten kann es uns lehren.

1 Im Original: «Creation, as myth and science, has its ori¬

gin in the diversity of life»: O.Wilson, Edward (1984).

Biophilia. The Human Bond with other Species. Cambridge

(Mass.), London. Auch in O.Wilson, Edward (1997).

In search of nature. Washington D.C., und ders. (2010).

The Diversity of Life. Cambridge (Mass.), London.
2 Thomas, Keith (1984). Man and the Natural World. Chang¬

ing attitudes in England 1500-1800, Harmondsworth.
3 Siehe auch: Kellert, Stephen R. und Wilson, Edward O. (Hg.)

(1993). The Biophilia Hypothesis. Washington D.C.

4 Für das Konzept Anthropozän siehe: Schwägerl, Christian
(2014). The Anthropocene. The Human Era and how it shapes

our Planet, Santa Fe, London.

5 Beatly, Timothy (2011). Biophilic Cities. Integrating Nature

into Urban Design and Planning. Washington. Beatly,

Timothy (2017). Handbook of Biophilic City Planning &

Design. Washington.
6 White, Randy (2011). «Moving from Biophobia to Bio¬

philia: Developmentally Appropriate Environmental
Education for Children.», White Hutchinson Leisure & Learning

Group, http://www.whitehutchinson.com/children/
articles/biophilia.shtml. Ryan, Kathleen, Holtman, Ashlee

(2012). «The Biophilic Concept: Framing Learning with

Nature», Conference: Environmental Design Research

Association EDRA43 Emergent Placemaking, At Seattle, WA.

https://www.researchgate.net/.../257923170.
7 Pelgrim, Sarah, Pretty, Jules (Hg.) (2013). Nature and Cul¬

ture. Rebuilding Lost Connections. Abingdon.
8 Latour, Bruno (1991/1993). We have never been modern.

Cambridge (Mass.).

9 https://theparliamentofthings.org/.
10 Stone, Christopher D. (1972). «Should Trees Have Stand¬

ing? - Towards Legal Rights for Natural Objects», in:

Southern California Law Review 45, S. 450-501.
11 Goodman, Lenn, McGregor, Richard (2010). The Case of

the Animals versus Man Before the King of the Jinn: An

Arabic Critical Edition and English Translation of Epistle 22.

New York. Siehe auch: Giese, Alma [Übers.] (2005):

Ihwän as-Safä': Mensch und Tier vor dem König der

Dschinnen: aus den Schriften der Lauteren Brüder von
Basra. Aus dem Arab, übers., mit einer Einl. und mit Anm.

hg. von Alma Giese. Lenningen.
12 Shöeki, Andö (1992). Animal Court: A Political Fable from

Old Japan. Darby (PA).
13 Fudge, Erika (2002). An imal. London.

14 Waal, Frans de (2017). Are We Smart Enough to Know How

Smart Animals Are? New York.

16 I Biophilia im Garten Erik A. de Jong



15 Zum Beispiel: Bekoff, M., Goodall, J. (2002). Minding
Animals: Awareness, Emotions, and Heart. New York.

16 Hall, Matthew (2011). Plants as Persons. A Philosophical

Botany. New York.

17 Siehe Anmerkung 10, und Koechlin, Florianne (Hg.)
(2015). Jenseits der Blattränder. Eine Annäherung an Pflanzen.

Basel. Auch: Mancuso, Stefano, Viola, Alessandra

(2015). Brilliant Green. The Surprising History and Science

of Plant Intelligence. Washington.
18 https://www.parliament.nz/en/get-involved/features/

innovative-bill-protects-whanganui-river-with-legal-
personhood/.

19 Schipper, Kristofer (2011), «Daoist Ecology: The Inner
Transformation. A Study of the Precepts of the Early Daoist

Ecclesia», in: Girardot, N.J., Miller, J., Xiaogan, L. (2011),

Daoism and Ecology. Ways within a Cosmic Landscape.

Cambridge (Mass.), S.79-95.
20 http://www.takaiyablaney.com/.
21 Für Latour siehe Anmerkung 8. Descola, Philippe (2013),

Beyond Nature and Culture. Chicago, London. Haraway,
Donna (2016). Manifestly Haraway. London, Minneapolis,
S.93-117.

22 Ferrando, Francesca (2014). «Posthumanism», in:
Tidsskriftfor Kjonnsforskning, Nr. 2, S. 168-172.

23 Kidd, Chris, Bhagwat, Shonil A., Drani, Emily, Bakels,

Jet, Persoon, Gerard A., Infield, Mark (2016). Culture and

Conservation. Investigating the Linkages between Biodiversity,

Protection and Cultural Values and Practices. New York,

Cambridge.
24 Bachelard, Gaston (1957). Poétique de L' Espace. Paris.

Résumé

La biophilie, l'amour du vivant; est inhérente à notre

condition biologique et fait partie du patrimoine évolutif
humain. Selon E. O. Wilson, notre relation avec le vivant

va au-delà d'une simple nécessité matérielle et physique.
Elle englobe également les significations (manifestations,

capacités) cognitives et surtout empathiques de la nature,

qui sont profondément liées à la recherche d'une
signification morale dans et avec le monde. La biophilie peut
s'exprimer dans l'entendement, et le comportement.
Elle est visible dans les paysages, villes et jardins et dans

le domaine des arts. Elle se manifeste également dans

la mythopée et dans les sphères spirituelles, éthiques et

morales. Intensifier la biophilie peut réformer la relation

entre nous, les animaux et les plantes. Cela peut nous aider

à donner à la biodiversité, la faune et la flore dans leur sens

intrinsèque une place prééminente, renouvelant ainsi

la culture au début du XXIe siècle.

Abb. 1: George Cracknell Wright/Alamy Stock Photo

Abb. 2: Ronald van Weeren

Abb. 3: Architects, studio DVMB, Space Encounters,
Chris Collaris architects, DS landscape architects
und De Dakdokters

Abb. 4: Autor
Abb. 5: WeeJeeVee, Creative Commons

Abb. 6: Michel Cotterink
Abb. 7: John Steele/Alamy Stock Photo

Abb. 8: Wikimedia Commons, Metropolitan Museum of Art,
New York, DP153893

TOPIARIA HELVETICA 17



Einhorn

»
SeitJahrhunderten existieren Geschichten über ein pferdähnliches Tier aus Indien oder Persien mit einem Horn aufder Stirn. Sowohl

in wissenschaftlichen als auch in religiösen Bildprogrammen wird es erwähnt, jedoch ohne Beweis für seine reale Existenz. Im Mittelalter

wurde das Einhorn besonders durch das Buch Der Physiologus, eine frühchristliche Naturinterpretation, bekannt. Darin wird es

folgendermassen beschrieben: «Ein kleines Lebewesen ist es, wie ein Böckchen, aber ganz ausserordentlich leidenschaftlich. Nicht kann

ein Jäger ihm nahekommen, weil es sehr stark ist. Ein einziges Horn hat es mitten aufseinem Kopf. Wie nun wird es gefangen? Eine reine

Jungfrau, fein herausgeputzt, werfen sie vor es hin, und es springt in ihren Schoss; und die Jungfrau säugt das Lebewesen und bringt es in

den Palast zum König.» (Der Physiologus, übersetzt und erläutert von Otto Seel, Zürich 1960, Kap. 22). So wurde das fabelhafte Tier zum

Symbol der Jungfrau Maria und des Guten insgesamt. Aber auch in naturkundlichen Texten der frühen Neuzeit wird von ihm berichtet.

Zu Gesicht bekommen haben wir das Einhorn jedoch nur in Bilddarstellungen in Büchern, aufAltären und Bildteppichen, die diese

Geschichten aufgreifen und in den Kontext des Hortus Conclusus - des verschlossenen Gartens - setzen. Ein solcher Bildteppich befindet

sich im Stadtmuseum Rapperswil-Jona. Der Wandbehang aus dem Jahr 1607 zeigt einen typischen Hortus Conclusus. Ausserhalb und

innerhalb dieses geschlossenen Gartens befinden sich Tiere und Pflanzen, darunter auch ein Einhorn, dessen Horn von derJungfrau

Maria gehalten wird. Inzwischen hat sich das Einhorn über den Hortus Conclusus hinaus in die Welt der Spielzeuge begeben.

Annemarie Bucher

Abb. : Stadtmuseum Rapperswil-Jona

18 | Einhorn rj%, Insert 1: Annemarie Bucher


	Biophilia im Garten : für ein erweitertes Verständnis von Natur und Kultur

