
Zeitschrift: Topiaria helvetica : Jahrbuch

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Gartenkultur

Band: - (2005)

Artikel: Friedrich Schiller : Antiheld der Gartenkunst

Autor: Schumann, Ulrich Maximilian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-382409

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-382409
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ulrich Maximilian Schumann

Friedrich Schiller
Antiheld der Gartenkunst

Xr-

m

,Ä*»*****R

G -'PPP

4
-

'

^av:'

Abb. 1: Schillers Garten
(aus: Rudolf Presber, Geweihte Stätten, hrg. Franz

Goerke, Berlin: Vita Deutsches Verlagshaus, 1914)

Was für ein Thema, so recht passend zum Gedenkjahr:

«Schiller und der Garten»! Nicht nur begleitete sein

vergleichsweise kurzes Leben Umwälzungen in einer Kunst,

welche sich gerade unter den (Weimarer Klassikern)

zahlreiche neue Liebhaber heranzog. Eine originäre Quelle hin-

terliess er selbst mit seiner Rezension des «Gartenkalenders

auf das Jahr 1795».' Und sein eigener Garten in Jena

kursierte bereits auf zeitgenössischen Ansichten, wo er

bisweilen Weimar angedichtet wurde und immer wildromantisch

erschien.2 Jede Suche nach weiteren Hinweisen aber

lässt schnell an Stecknadeln in Heuhaufen denken oder

sogar Zweifel aufkommen, ob das Thema wirklich existiert.

Doch lässt es sich ebenso gut andersherum sehen - und

dieselbe so auffällige Enthaltsamkeit als ein Statement

lesen.

Ebendieser Garten, den er sich 1797 nur mit Unterstützung

durch seinen Verleger Johann Friedrich Cotta leisten konnte,

wurde ihm weniger zum stillen Refugium als zum belebten

Wohnsitz. Die drei Geschosse des <Gartenhauses> teilte

er sich mit Charlotte, den Kindern und dem Personal. Etwas

abseits liess er einen Pavillon mit Blick über die Flüsse Saale

und Leutra errichten. Hier im Garten entstand neben

anderem das Epos «Wallenstein», und an einem Steintisch im

Freien empfing er Freunde und Kollegen zum Gespräch,

darunter Friedrich Hölderlin, Wilhelm von Humboldt und - fast

schon Stammgast - Johann Wolfgang Goethe.

Es verwundert also nicht, wenn dieser Ort sofort nach dem

Tod seines Besitzers und dem Wegzug der Familie zum

Denkmal stilisiert wurde. Entscheidende Mitverantwortung

hierfür trug Goethe, der gleich nach dem Tod des Kollegen

die «hehre Gartenzinne, von wannen er der Sterne Wort
*

vernahm», im «Epilog auf Schillers Glocke» verewigte.3 Vor

allem aber war er sich, wie wir aus Tagebuch und Briefen

vom März 1817 wissen, nicht zu schade, sich selbst um die

Instandhaltung des Gartenhauses und seine Umwandlung

in ein Schillermuseum zu kümmern, das es heute noch ist. 25



Ittjisf „ G»

1 *...-.*

i^gi : C^

- j àsZSt » -> -

y*^»^\

—¦«»ter-

SR

Abb. 2: Diedrich Christian August Steinhaus,
«Garten des Herrn Hoffrath Schiller im Grundriss», 1799

(Goethe-Schiller-Archiv, Weimar, GSA 83/606a/ÜF186a,
Foto: Stiftung Weimarer Klassik und Kunstsammlungen)

26

In Rudolf Presbers Kanon «geweihter Stätten» behauptete
sich der Garten mit entsprechender Selbstverständlichkeit
(Abb. i)."
Doch einer künstlich verwilderten Landschaft, als welche es

uns die Memorabilien bevorzugt zeigen, glich dieses Grundstück

beileibe nicht. Gewissheit hierüber gibt uns Diedrich
Christian August Steinhaus, welcher mit Schiller wie Goethe

in freundschaftlichem Kontakt stand und 1799 den «Garten
des Herrn Hoffrath Schiller im Grundriss» mit der Feder

zeichnete, ihn anschliessend aquarellierte und in dieser
Gestalt dem Meister als Zeichen seiner Verehrung überreichte
(Abb. 2). Keine geschwungenen Wege sind zu sehen, keine
sinnreich platzierten Monumente oder Ähnliches. Alles ist
geradlinig und schlicht gehalten.
Auch Lesehilfe für diesen Plan in seiner lapidaren
Ungezwungenheit wird man in der Rezension des Gartenkalenders

suchen. Dieser war im Spätsommer 1794 mit seinem
ersten Jahrgang im Verlag des Johann Friedrich Cotta
erschienen, welcher dann auch seinen redaktionserprobten
<Starautoren> drängte, den Almanach zu besprechen. Schiller

lieferte prompt, sodass der Artikel am 11. Oktober in der
«Allgemeinen Literatur-Zeitung» in Jena erscheinen konnte.5
Zuvor hatte er dem Herausgeber Christian Gottfried Schütz
nicht weniger als ein «Glaubensbekenntnis über die
deutschen Parks» versprochen.6

Aus den Kaiendarien, Anleitungen, Mustern und grundlegenden

Betrachtungen sind es nur zwei lange anonyme
Beiträge, welche Schiller referiert und welche sich demselben

Autor zuschreiben lassen. Gottlob Heinrich Rapp, der
spätere Schwiegervater Sulpiz Boisserées, war von Hause
aus Textilkaufmann, dilettierte jedoch so erfolgreich in Themen

der Kunst und der Buchproduktion, dass er auf
gleicher Augenhöhe an verschiedenen Projekten Cottas
mitarbeitete. Hierüber kannten sich auch der Autor und sein
Rezensent. Das Gewicht beider Essays bemisst sich nicht



wenig daran, dass sie in mehreren folgenden Jahrgängen

ihre Fortsetzung fanden: die «Fragmentarischen Beiträge zu

ästhetischer Ausbildung des deutschen Gartengeschmaks»

bis 1797, die «Beschreibung des Gartens von Hohenheim»

bis 1799.

In fast allem stimmt Schiller Rapp zu und sortiert dabei

zugleich dessen Aussagen und spitzt sie zu. Getreu folgt er

den Gegensätzen, entlang deren Rapp seine «Fragmentarischen

Beiträge», einen in der Tat interessanten und heute

selten beachteten Text, entwickelt. Wenn hier gleich

eingangs der Kontrast zwischen der «älteren Manier» und der

«neueren» aufgemacht und mit den gebräuchlichen Vokabeln

«französisch» und «englisch» belegt wird, dann um

jede Eindeutigkeit solcher Zuweisungen aufzubrechen.7

Denn um historische Kategorien oder Muster geht es ihm

nicht, sondern um konkrete Massstäbe, nach denen sich

Gärten bewerten oder anlegen liessen. Eine Mode wie die

englische legitimiert sich nicht aus sich selbst heraus:

«Auch die freieste Gartenmanier gehört vor den strengen

Richterstuhl des guten Geschmaks.»8

Ganz ähnlich argumentiert Schiller, der seinen Text mit

eigenen Betrachtungen einführt, welche fast ebenso viel

Raum einnehmen wie die eigentliche Rezension des

Gartenkalenders, wohl um seine eigene Kompetenz auszuweisen.

Tatsächlich hatte er schon 1793 einmal in einer Fuss-

note zu den «Zerstreuten Betrachtungen» gleichzeitig über

die «Tyranney der Regel in den französischen Gärten» und

über die «bunte und wilde Regellosigkeit in den Parks der

Engländer» gespottet.9 Die schroffe Wortwahl malt das Bild

einer anarchischen Schreckensherrschaft an die Wand, wie

er sie damals in den Vorgängen jenseits des Rheins

mitanschauen musste. <Bunte und wilde Regellosigkeit) in Form

anarchischer Zustände erlebte ein Bühnenautor jener Zeit

allerdings auch in den Zuschauerräumen der heimischen

Theater, was Schiller veranlasste, sein pädagogisches Konzept

zu überdenken.10

Nun bot sich die Gelegenheit, den zuvor nur angerissenen

Gedanken ausführlicher aufzugreifen und seiner eigenen

Generation den «Mittelweg zwischen der Steifigkeit des

französischen Gartengeschmacks und der gesetzlosen Freiheit

des sogenannten englischen» zu weisen." Doch welche

Art von Kunst ist die Gartenkunst überhaupt - am Ende eine

freie? Dies mochte zu jener Zeit des <pictoresque>, als

Gärten wie Tableaus gestaltet wurden, tatsächlich möglich

scheinen. Auch Rapp hatte behauptet, dass «der

Gartenkünstler und der Landschaftmahler einen und ebendenselben

Gesichtspunkt haben, so weit sie sich mit der Wahl der

Formen und Farben beschäftigen»12. Enger aber schritt dieser

die Grenzen der Gartenkunst nicht ab, hielt es

offenkundig für ausreichend, wenn er sie als Ganzes klar vom

nutzenorientierten «Gartenbau» absonderte.13

Doch schon allein dieser scheinbar selbstverständlichen

Unterscheidung folgt Schiller nicht, erwähnt sie gar nicht

erst. Im Gegenteil führt er den Garten als Kunstform von der

Malerei weg und an die Architektur heran, proklamiert

sogar, dass sie «unter Einer Kategorie mit der Baukunst

stehet»1". Beide Gattungen vereint, die künstlerische Freiheit

etwas Anderem nachordnen zu müssen: «einem

physischen Bedürfnis, welches zunächst ihre Formen bestimmt,

bis das entwickelte Schönheitsgefühl auf Freiheit dieser

Formen drang, und zugleich mit dem Verstände der

Geschmack seine Foderungen machte. Aus diesem Gesichtspunkte

betrachtet, sind beide Künste nicht vollkommen

frei, und die Schönheit ihrer Formen wird durch den un-

nachlasslichen physischen Zweck jederzeit bedingt und

eingeschränkt bleiben.»15 Demnach bleibt hinter jeder

subjektiven Vorliebe immer eine objektive Basis bestehen. Eine

solche lässt sich gewiss eher als in «hohen Sphären»16 an

der einfachen landwirtschaftlichen Nutzung festmachen.

«Abgeschmackt und widersinnig» kommt es ihm vor, «in

eine Gartenmauer die Welt einschliessen zu wollen»,
«ausführbar und vernünftig» hingegen, «einen Garten, der allen

Foderungen des guten Landwirts entspricht, sowohl für das

Auge, als für das Herz und den Verstand zu einem

charakteristischen Ganzen zu machen».17 Just dies aber kann und

will der Landschaftsgarten nicht leisten. Wenn er sich «von

27



aller schönen Einfalt entfernt, und aller Regel entzogen»

habe, dann lag dies vor allem am «Charakter der Zeit, der

vor aller Bestimmtheit der Formen flieht, und es unendlich

bequemer findet, die Gegenstände nach seinen Einfällen zu

modeln, als sich nach ihnen zu richten»18.

Von solcher «Bestimmtheit der Formen», welche er am

englischen Garten vermisste, fand er freilich an dessen Gegenpol,

dem formalen französischen Garten, zur Genüge, ja

nach seinem Geschmack im Übermass. Dennoch gewinnt er

diesem «eine gewisse architektonische Übereinstimmung

und Grösse» ab, während er im gleichen Atemzug dem

Landschaftsgarten nach englischem Muster «kindische

Kleinheit» (lies: Kleinteiligkeit) und ein «übertriebenes

Bestreben nach Ungezwungenheit und Mannigfaltigkeit»

nachsagt.19 Schiller lässt das Pendel der «Wahl zwischen

Ordnung und Freiheit»20 wieder etwas in die Richtung des

erstem Pols zurückschwingen.

Also ist der Garten gar nicht der Hort der Freiheit, als deren

Anwalt sich Schiller in seinen Werken wie dem «Wilhelm

Teil» und der «Bürgschaft» so eindringlich empfohlen hatte?

Ja und nein. Zuallererst ist dem Aufklärer die Natur frei

und dann erst die Kunst. Echte Natur vermag selbst der

weitläufigste Landschaftsgarten nicht herzustellen; er

bildet sie nur ab, nicht grundsätzlich anders als dies die

Malerei tut. Allerdings, und darin besteht der wesentliche

Unterschied, wird im Garten «die Natur durch sich selbst

repräsentiert»21. Bäume stellen Bäume dar, Büsche Büsche,

Wiesen Wiesen und so fori, bis der Betrachter im Extremfall

den Garten für die Natur selbst nimmt. Seine Wirkung kann

er aus demselben Grund nur entfalten, wenn die Dimension

so gross angelegt ist, dass die Täuschung gelingt. Das

Begriffspaar, welches Schiller zur Klärung an den Anfang seiner

Rezension stellt, hatte Rapp erst am Ende seines Textes

eingeführt: fassbarer «Garten» versus ausufernde «Gar-

28 tenlandschaft».22 Im ersten darf die Kunst, in der anderen

die Natur durchscheinen. Der Grad an formaler Ordnung
wird also etwas überraschend, aber schlüssig mit der Frage

des Massstabs verknüpft. Rapp wollte damit eine Alternative

zur eingangs abgelegten Gegenüberstellung von
«französischem» und «englischem Garten» anbieten und ihr das

Deutungsmonopol entziehen.

Für beide, den Autoren wie seinen Rezensenten, bildeten
die «Fragmentarischen Beiträge» nur die Basis für konkrete

Beispiele. Zwei reale Anlagen sind hier bereits
eingeschlossen, das Seifersdorfer Tal bei Dresden und der
kurpfälzische Schlossgarten Schwetzingen, und dann tritt ja
noch die separate und monografisch breite «Beschreibung
des Gartens von Hohenheim» hinzu. Alle drei rechnen
überraschend eindeutig zu den <Gartenlandschaften>, sind
weitläufig im Ausmass und angefüllt mit Architekturen. Interessiert

konstatieren wir daher, wenn zwischen ihnen geradezu
diametrale Unterschiede wahrgenommen werden. Schiller
spitzt sie noch zu. In Schwetzingen könne man nicht
anders, als «einen Geschmack, der Moscheen und griechische
Tempel in buntem Gemische durch einander wirft, für
barbarisch zu erklären»23. Am Seifersdorfer Tal hält er «eine
Empfindsamkeit, welche Sittensprüche, auf eigene Täfelchen

geschrieben, an die Bäume hängt, für affektiert»24. Es

krankt demnach, hierin durfte sich Schiller als Experte
fühlen, sowohl an den dargebotenen Inhalten wie an der
Dramaturgie, mit der diese umgesetzt wurden.
Dies wollte nicht heissen, dass im Landschaftsgarten keine

Symbolik möglich wäre. Doch muss sie überzeugend
von jener Täuschung getragen werden, welche durch
die beschriebene Verwechslung des Gartens mit der Natur
entsteht. So wie im Garten von HohenheimfAbb. 3). Auch
dort vermeinte man zuerst, nur ein disparates Potpourri
gebauter Souvenirs vor sich zu haben, wo sich «römische
Grabmäler, Tempel, verfallene Mauren u. d. gl. mit
Schweizerhütten, und lachende Blumenbeete mit schwarzen Ge-



fängnismauern abwechseln»25. Die Verwirrung dauert so

lange an, bis man die verbindende Idee begriffen hat und

sich die Zitate zur Geschichte von der neuzeitlichen Wieder-

besiedelung einer antiken römischen Kolonie verdichten.

Ob dies tatsächlich verfing, lässt sich nicht mehr

überprüfen, hat sich doch von den Parkbauten nichts Nennenswertes

erhalten. Für Schiller formte das Ensemble eine

packende Metapher von allgemeinster Tragweite: «Ländliche

Simplizität und versunkene städtische Herrlichkeit, die

zwei äussersten Zustände der Gesellschaft, grenzen auf eine

rührende Art aneinander, und das ernste Gefühl der

Vergänglichkeit verliert sich wunderbar schön in dem Gefühl

des Siegenden Lebens. Diese glückliche Mischung giesst

durch die ganze Landschaft einen tiefen elegischen Ton

aus, der den empfindenden Betrachter zwischen Ruhe und

Bewegung, Nachdenken und Genuss schwankend erhält,

und noch lange nachhallet, wenn schon alles verschwunden

ist.»26 Der Kreislauf der Natur überlagert sich mit dem

der Kultur, und zusammen bilden sie den Kreislauf des

Lebens ab.

Eine kühle idealistische Ästhetik ist dies gewiss nicht, die

das Denken und das Fühlen säuberlich trennen möchte.

Vom einen zum anderen verlaufen direkte Bahnen, so wie

parallel hierzu zwischen Kunst und Natur. Und doch gibt es

einen Kreuzungspunkt, in dem diese Wege zusammenlaufen,

und dieser liegt im Garten: «Es ist eine mit Geist be-

Abb. 3: Meierei im Schlossgarten Hohenheim aus dem «Gartenkalender auf das Jahr 1795»
(aus: Taschenkalender auf das Jahr 1795, für Natur- und Gartenfreunde, Tübingen: Cotta,
[1794], Nachdruck Stuttgart: Lithos-Verlag, 1991

wm^m

mMi

;
¦

G\:'-tt:

il¦tt;:

GttVGG.:

FK^M
¦ tt.:.:.:.;

-:-'r^-pr

"'/jVr c/rc^r/



seelte und durch Kunst exaltierte Natur, die nun nicht bloss

den einfachen, sondern selbst den durch Kultur verwöhnten

Menschen befriedigt, und indem sie den erstem zum

Denken reizt, den letztern zur Empfindung zurückführt.»7

Wir stehen hier mitten in Schillers Lebensthema, das ihn

zur gleichen Zeit so ausführlich in den «Briefen zur ästhetischen

Erziehung des Menschen» beschäftigte und welches

er nun wie ein Schauspiel auf der Bühne des Gartens

beschrieb: Die Kultur veredelt den Menschen und übernimmt

die Pflege seiner natürlichen Seite.28

Für den Garten bedeutet dies einen subtileren Balanceakt

zwischen Kunst und Natur als den zwischen «französisch»

und «englisch». Gartenhistorisch verkörpert sich der neue

Mittelweg «zwischen Ordnung und Freiheit» gemeinhin

in Humphry Repton, dessen «Sketches and Hints on

Landscape Gardening» exakt gleichzeitig erschienen und der

Geometrie in Form regelmässiger Parterres und Terrassen

in den Landschaftsgarten einführte.2' Schiller geht es -
deformation professionelle oder nicht - freilich nicht um

Formen an sich, sondern um ihre Übereinstimmung mit

dem Inhalt. Unter diesem Kriterium scheinen uns heute

Anlagen wie etwa Schwetzingen und das Seifersdorfer Tal

nicht so einfach auseinander zu halten zu sein, und dies

nicht nur, weil sich beide Erzählungen nicht mehr lückenlos

rekonstruieren lassen; eher schon, weil uns das Sensorium

für die Zwischentöne abhanden gekommen ist.

Nun versteht sich auch, weshalb der Garten in Schillers

Werk vermeintlich eine so klandestine Rolle spielt. Denn er

ist im Gegenteil so wichtig, dass er ihn gleich auf eine all-

gemeine Ebene hebt und auf keinen Fall den Gartenlieb¬

habern überlassen möchte. Verdichtet findet sich seine

Haltung daher bezeichnenderweise in den «Schemata über

den Dilettantismus» wieder, welche er zusammen mit

Goethe im Jahr 1799 als Vorarbeit zu einem ehrgeizigen

30 Gemeinschaftswerk aufstellte. Die Gartenkunst galt beiden

als die Domäne des Dilettantismus schlechthin, worin sie

sich ganz aktuell durch den erfolgreichen Marktauftritt von
Periodika wie Johann Gottfried Grohmanns «Ideenmagazin»

bestätigt fühlen mussten, welche ausdrücklich dem Laien

die Mittel in die Hand legen wollten, um schnell zu gebauten

Ergebnissen zu gelangen.30 Klarer als in der Rezension

von Rapps Texten, aber unübersehbar darauf aufbauend,
hebt sich nun in den <Schemata> vom Schaden, den der

Dilettantismus anrichtet, der Nutzen des Gartens ab. Dieser

muss bewusst allgemein und umfassend bleiben, insbesondere

auf der Ebene der Allgemeinheit, wo er ohne Rest im

Programm jeder Ästhetik aufgeht: «Eine reinliche und
vollends schöne Umgebung wirkt immer wohltätig auf die
Gesellschaft.»" Komplexer stellt sich der «Nutzen fürs
Subjekt» dar: «Ideales im Realen» greift auf, dass sich das

Künstlerische auf dem Boden wirklicher Bedürfnisse und
nicht aus Ideen entwickelt; das «Streben nach Form in

formlosen Massen» hatte Schiller aus dem barocken,
geometrischen Garten hinübergerettet; die abschliessenden
Stichworte «Wahl. Schöne Zusammenstellung. Ein Bild aus
der Wirklichkeit zu machen, kurz, erster Eintritt in die
Kunst.» untermauern das Synthetische, Nichtnatürliche der
Gartenkunst.32 Dagegen versündigt sich der Dilettantismus;
er sieht im Garten nichts Wirkliches, gar Existenzielles,
sondern begnügt sich mit dem Schein, und vor allem bringt er
Kunst und Natur durcheinander. Die «Gartenliebhaberei»
benutzt die Kunst nur als Dekoration und «verkleinert das
erhabene in der Natur, und hebt es auf, indem sie es
nachahmt.»33

«Über das Erhabene» als das intensivste Erleben von Natur
handelt ein eigener Essay Schillers.3" Doch künstlich
erzeugen lässt es sich nicht, und sei es im grössten Garten
der Welt; um wie viel weniger im bescheidenen Garten
eines Bürgers in Jena, der nur als Dichter in den Rang eines
Fürsten erhoben worden war.



i Friedrich Schiller, «Über den Gartenkalender auf das Jahr 1795»
(1794). in: Ders., Werke und Briefe, Band 8: «Theoretische Schriften»,

Frankfurt am Main: Deutscher Klassiker Verlag, 1992, S. 1007-
1015; Kommentar S. 1537-1542.

2 Anonym [Gottlob Heinrich Rapp], «Schiller's Garten bey Weimar»,
in: Morgenblatt für gebildete Stände, 3. Jahrgang, 1809, Nr. 142,15.
Junius, S. 565/566; mit Kupferstich-Beilage von Roux; die Berichtigung,

dass der Garten nicht in Weimar, sondern in Jena zu besichtigen

sei, erfolgte in Nr. 148.

3 Johann Wolfgang Goethe, «Epilog zu Schillers <Glocke>. Wiederholt
und erneut beider Vorstellung am 10. Mai 1815», in: Goethes Werke,

Hamburger Ausgabe, Band 1, «Gedichte und Epen 1», 14. Auflage,

München: Beck, 1989, S. 256-259, hier S. 257.

4 Rudolf Presber, Geweihte Stätten, herg. Franz Goerke, Berlin: Vita

Deutsches Verlagshaus, 1914, S. 12.

5 Schiller, «Über den Gartenkalender auf das Jahr 1795», Kommentar,

S. 1537.

6 Zitiert nach: Schiller, «Über den Gartenkalender auf das Jahr 1795»,

Kommentar, S. 1538.

7 Anonym [Gottlob Heinrich Rapp], «Fragmentarische Beiträge zu

ästhetischer Ausbildung des deutschen Gartengeschmaks», in:

Taschenkalender auf das Jahr 1795, für Natur- und Gartenfreunde,

Tübingen: Cotta, [1794], Nachdruck Stuttgart: Lithos-Verlag, 1991,
S. 92-142, hier S. 98.

8 Ebd., S.103.

9 Friedrich Schiller, «Zerstreute Betrachtungen über verschiedene

ästhetische Gegenstände», in: Ders., Werke und Briefe, Band 8:

«Theoretische Schriften», Frankfurt am Main: Deutscher Klassiker

Verlag, 1992, S. 460-490, hier S. 487.

10 Siehe Georg-Michael Schulz, «Krieg gegen das Publikum. Die Rolle

des Publikums in den Konzepten der Theatermacher des 18.

Jahrhunderts», in: Erika Fischer-Lichte und Jörg Schönert (Hrsg.), Theater

im Kulturwandel des 18. Jahrhunderts. Inszenierungen und

Wahrnehmungen von Körper-Musik-Sprache, Göttingen:

Wallstein-Verlag, 1999, S. 483-502.
11 Schiller, «Über den Gartenkalender auf das Jahr 1795», S. 1010.

12 Anonym [Gottlob Heinrich Rapp], «Fragmentarische Beiträge zu

ästhetischer Ausbildung des deutschen Gartengeschmaks», S. 101.

13 Ebd., 5. 98.

14 Schiller, «Über den Gartenkalender auf das Jahr 1795», S. 1009.

15 Ebd., S.1009.

16 Ebd., S. 1010.

17 Ebd., S. 1011.

18 Ebd., 5.1008.

19 Ebd., S. 1008.

20 Ebd., S. 1009.

21 Ebd., S. 1010.

22 Anonym [Gottlob Heinrich Rapp], «Fragmentarische Beiträge zu

ästhetischer Ausbildung des deutschen Gartengeschmaks», S. 124;

Schiller, «Über den Gartenkalender auf das Jahr 1795», S. 1011.

23 Ebd., S. 1014/1015.

24 Ebd., S. 1014.

25 Ebd., S. 1012.

26 Ebd., S. 1013.

27 Ebd., S. 1014.

28 Friedrich Schiller, «Über die ästhetische Erziehung des Menschen
in einer Reihe von Briefen» (1795), in: Ders., Werke und Briefe,
Band 8: «Theoretische Schriften», Frankfurt am Main: Deutscher
Klassiker Verlag, 1992, S. 556-676.

29 Humphry Repton, Sketches and Hints on Landscape Gardening,
Collected from Designs and Observations now in the Possession of
the Different Noblemen and Gentlemen, for Whose Use they Were

Originally Made, London, 1794.

30 Ideenmagazin für Liebhaber von Gärten, englischen Gärten, engli¬
schen Anlagen, und für Besitzer von Landgütern, um Gärten und
ländliche Gegenden sowohl mit geringem, als auch grossem
Geldaufwand, nach den Originellesten Englischen, Gothischen, Sinesi-
schen Geschmacksmanieren zu verschönern und zu veredeln,
herausgegeben von Johann Gottfried Grohmann, Leipzig 1796-1806;
siehe Klaus Jan Philipp, Um 1800. Architekturtheorie und Architekturkritik

in Deutschland zwischen 1790 und 1810, Stuttgart und
London: Edition Axel Menges, 1997, S. 106-139.

31 Friedrich Schiller und Johann Wolfgang Goethe, «Schemata über
den Dilettantismus», in: Friedrich Schiller, Werke und Briefe, Band
8: «Theoretische Schriften», Frankfurt am Main: Deutscher Klassiker

Verlag, 1992, S. 1091-1119, hier S. 1108.

32 Ebd.

33 Ebd., S. 1110.

34 Friedrich Schiller, «Über das Erhabene» (um 1795), in: Ders.,
Werke und Briefe, Band 8: «Theoretische Schriften», Frankfurt am
Main: Deutscher Klassiker Verlag, 1992, S. 822-840, insbesondere
S. 832/833.

31



Résumé

On ne peut définir la relation de Schiller avec le jardin
sans se référer à sa note de lecture critique «Über den

Gartenkalender auf das Jahr 1795» sur l'almanach des

jardins Taschenkalender auf das Jahr 1795 für Natur-

und Gartenfreunde. En s'appuyant sur les articles

de Gottlob Heinrich Rapp qui y sont parus, Schiller y
défend avec force une voie médiane, entre le jardin à la

française et le jardin à l'anglaise, entre ordre et liberté.

Par ailleurs, en homme des Lumières, il estime que même

une grande surface de terrain ne peut reproduire la vraie

nature. Alors que toute la discussion sur le jardin s'engage

sous le signe du «pittoresque», Schiller éloigne le

jardin des arts libéraux et le rapproche de l'architecture.

Si l'ordre et l'aspect formel sont réhabilités, il s'agit

cependant moins de la forme en elle-même que de sa

relation aux proportions, au thème et à l'usage du jardin.
Ce faisant, Schiller pose les bases d'une réflexion sur une

esthétique objective et moderne du jardin, loin de tout
formalisme.

G:,-

¦¦

tttt

f=?

îftft&ettfalen&et:
auf

fcaé 3af>t* 1795,

fur

Statut* unb ©aïtenfïeitnbc»

SOîit

SlfcWrbimjeti »cn Jj> 0 f) e n t> e i m
unb anbevn .Rupfem,

32

SEiititngeti
ta tn 3, e, ejttdlMen »fjsti&llute,



Friedrich Schiller
«Über den Gartenkalender auf das Jahr 1795»

Tübingen bei Cotta

Seit den Hirschfeldschen Schriften über die Gartenkunst ist

die Liebhaberei für schöne Kunstgärten in Deutschland

immer allgemeiner geworden, aber nicht sehr zum Vorteil des

guten Geschmacks, weil es an festen Prinzipien fehlte und

alles der Willkür überlassen blieb. Den irregeleiteten

Geschmack in dieser Kunst zu berichtigen, werden in diesem

Kalender vortreffliche Winke gegeben, die von dem

Kunstfreund näher geprüft und von dem Gartenliebhaber befolgt

zu werden verdienen.

Es ist gar nichts Ungewöhnliches, daß man mit der

Ausführung einer Sache anfängt und mit der Frage: «Ob sie

denn auch wohl möglich sei?», endigt. Dies scheint

besonders auch mit den so allgemein beliebten ästhetischen

Gärten der Fall zu sein. Diese Geburten des nördlichen

Geschmacks sind von einer so zweideutigen Abkunft und

haben bis jetzt einen so unsichern Charakter gezeigt, daß

es dem echten Kunstfreund zu verzeihen ist, wenn er sie

kaum einer flüchtigen Aufmerksamkeit würdigte und dem

Dilettantismus zum Spiel dahingab. Ungewiß, zu welcher

Klasse der schönen Künste sie sich eigentlich schlagen solle,

schloß sich die Gartenkunst lange Zeit an die Baukunst

an und beugte die lebendige Vegetation unter das steife

Joch mathematischer Formen, wodurch der Architekt die

leblose schwere Masse beherrscht. Der Baum mußte seine

höhere organische Natur verbergen, damit die Kunst an seiner

gemeinen Körpernatur ihre Macht beweisen konnte. Er

mußte sein schönes selbständiges Leben für ein geistloses

Ebenmaß und seinen leichten schwebenden Wuchs für

einen Anschein von Festigkeit hingeben, wie das Auge sie

von steinernen Mauern verlangt. Von diesem seltsamen

Irrweg kam die Gartenkunst in neuern Zeiten zwar zurück,

aber nur, um sich auf dem entgegengesetzten zu verlieren.

Aus der strengen Zucht des Architekts flüchtete sie sich in

die Freiheit des Poeten, vertauschte plötzlich die härteste

Knechtschaft mit der regellosesten Lizenz und wollte nun

von der Einbildungskraft allein das Gesetz empfangen. So

willkürlich, abenteuerlich und bunt, als nur immer die sich

selbst überlaßene Phantasie ihre Bilder wechselt, mußte

nun das Auge von einer unerwarteten Dekoration zur

andern hinüber springen und die Natur, in einem größeren

oder kleinern Bezirk, die ganze Mannigfaltigkeit ihrer

Erscheinungen wie auf einer Musterkarte vorlegen. Sowie sie

in den französischen Gärten ihrer Freiheit beraubt, dafür

aber durch eine gewisse architektonische Übereinstimmung

und Größe entschädigt wurde: So sinkt sie nun, in

unsern so genannten englischen Gärten, zu einer

kindischen Kleinheit herab und hat sich durch ein übertriebenes

Bestreben nach Ungezwungenheit und Mannigfaltigkeit

von aller schönen Einfalt entfernt und aller Regel entzogen.

In diesem Zustand ist sie größtenteils noch, nicht wenig

begünstigt von dem weichlichen Charakter der Zeit, der vor

aller Bestimmtheit der Formen flieht und es unendlich

bequemer findet, die Gegenstände nach seinen Einfällen zu

modeln, als sich nach ihnen zu richten.

Da es so schwer hält, der ästhetischen Gartenkunst ihren

Platz unter den schönen Künsten anzuweisen; so könnte

man leicht auf die Vermutung geraten, daß sie hier gar nicht

unterzubringen sei. Man würde aber Unrecht haben, die

verunglückten Versuche in derselben gegen ihre Möglichkeit

überhaupt zeugen zu lassen. Jene beiden entgegengesetzten

Formen, unter denen sie bis jetzt bei uns aufgetreten

ist, enthalten etwas Wahres und entsprangen beide

aus einem gegründeten Bedürfnis. Was erstlich den

architektonischen Geschmack betrifft, so ist nicht zu leugnen,

33



daß die Gartenkunst unter einer Kategorie mit der

Baukunst steht, obgleich man sehr übel getan hat, die

Verhältnisse der letztern auf sie anwenden zu wollen. Beide

Künste entsprechen in ihrem ersten Ursprung einem

physischen Bedürfnis, welches zunächst ihre Formen bestimmt,

bis das entwickelte Schönheitsgefühl auf Freiheit dieser

Formen drang und zugleich mit dem Verstand der

Geschmack seine Forderungen machte. Aus diesem Gesichtspunkt

betrachtet, sind beide Künste nicht vollkommen frei

und die Schönheit ihrer Formen wird durch den unnachläß-

lichen physischen Zweck jederzeit bedingt und

eingeschränkt bleiben. Beide haben gleichfalls miteinander

gemein, daß sie die Natur durch Natur, nicht durch ein

künstliches Medium, nachahmen oder auch gar nicht

nachahmen, sondern neue Objekte erzeugen. Daher mochte es

kommen, daß man sich nicht sehr streng an die Formen

hielt, welche die Wirklichkeit darbietet, ja, sich wenig daraus

machte, wenn nur der Verstand durch Ordnung und

Übereinstimmung und das Auge durch Majestät oder

Anmut befriedigt wurde, die Natur als Mittel zu behandeln

und ihrer Eigentümlichkeit Gewalt anzutun. Man konnte

sich umso eher dazu berechtigt glauben, da offenbar in der

Gartenkunst, wie in der Baukunst, durch eben diese

Aufopferung der Naturfreiheit sehr oft der physische Zweck

befördert wird. Es ist also den Urhebern des architektonischen

Geschmacks in der Gartenkunst einigermaßen zu verzeihen,

wenn sie sich von der Verwandtschaft, die in mehreren

Stücken zwischen diesen beiden Künsten herrscht, verführen

ließen, ihre ganz verschiedenen Charaktere zu verwech-

......»sein und in der Wahl zwischen Ordnung und Freiheit die

erstere auf Kosten der andern zu begünstigen.

Auf der andern Seite beruht auch der poetische
Gartengeschmack auf einem ganz richtigen Faktum des Gefühls.

34 Einem aufmerksamen Beobachter seiner selbst konnte es

nicht entgehen, daß das Vergnügen, womit uns der
Anblick landschaftlicher Szenen erfüllt, von der Vorstellung
unzertrennlich ist, daß es Werke der freien Natur, nicht des

Künstlers sind. Sobald also der Gartengeschmack diese
Art des Genusses bezweckte, so mußte er darauf bedacht
sein, auf seinen Anlagen alle Spuren eines künstlichen
Ursprungs zu entfernen. Er machte sich also die Freiheit, so
wie sein architektonischer Vorgänger die Regelmäßigkeit,
zum obersten Gesetz; bei ihm mußte die Natur, bei diesem
die Menschenhand siegen. Aber der Zweck, nachdem er
strebte, war für die Mittel viel zu groß, auf welche seine
Kunst ihn beschränkte; und er scheiterte, weil er aus seinen
Grenzen trat und die Gartenkunst in die Malerei hinüberführte.

Er vergaß, daß der verjüngte Maßstab, der der
letztern zustatten kommt, auf eine Kunst nicht wohl
angewendet werden konnte, welche die Natur durch sich selbst
repräsentiert und nur insofern rühren kann, als man sie
absolut mit Natur verwechselt. Kein Wunder also, wenn er
über dem Ringen nach Mannigfaltigkeit ins Tändelhalte und
-weil ihm zu den Übergängen, durch welche die Natur ihre
Veränderungen vorbereitet und rechtfertigt, der Raum und
die Kräfte fehlten - ins Willkürliche verfiel. Das Ideal, nach
dem er strebte, enthält an sich selbst keinen Widerspruch;
aber es war zweckwidrig und grillenhaft, weil auch der
glücklichste Erfolg die ungeheuren Opfer nicht belohnte.

Soll also die Gartenkunst endlich von ihren Ausschweifungen

zurückkommen und wie ihre andern Schwestern
zwischen bestimmten und bleibenden Grenzen ruhen, so
muß man sich vor allen Dingen deutlich gemacht haben,
was man denn eigentlich will, eine Frage, woran man, in
Deutschland wenigstens, noch nicht genug gedacht zu
haben scheint. Es wird sich alsdann wahrscheinlicher Weise
ein ganz guter Mittelweg zwischen der Steifigkeit des
französischen Gartengeschmacks und der gesetzlosen Freiheit



des sogenannten englischen finden; es wird sich zeigen,
daß sich diese Kunst zwar nicht zu so hohen Sphären

versteigen dürfe, als uns diejenigen überreden wollen, die bei

ihren Entwürfen nichts als die Mittel zur Ausführung
vergessen und daß es zwar abgeschmackt und widersinnig ist,

in eine Gartenmauer die Welt einschließen zu wollen, aber

sehr ausführbar und vernünftig, einen Garten, der allen

Forderungen des guten Landwirts entspricht, sowohl für das

Auge als für das Herz und den Verstand zu einem
charakteristischen Ganzen zu machen.

Dies ist es, worauf der geistreiche Vf. der fragmentarischen

Beiträge zur Ausbildung des deutschen Gartengeschmacks

in diesem Kalender vorzüglich hinweist und unter allem,

was über diesen Gegenstand je mag geschrieben worden

sein, ist uns nichts bekannt, was für einen gesunden
Geschmack so befriedigend wäre. Zwar sind seine Ideen nur
als Bruchstücke hingeworfen; aber diese Nachlässigkeit in

der Form erstreckt sich nicht auf den Inhalt, der durchgängig

von einem feinen Verstand und einem zarten Kunstgefühl

zeugt. Nachdem er die beiden Hauptwege, welche die

Gartenkunst bisher eingeschlagen und die verschiedenen

Zwecke, welche bei Gartenanlagen verfolgt werden können,

namhaft gemacht und gehörig gewürdigt hat, bemüht er

sich, diese Kunst in ihre wahren Grenzen und auf einen

vernünftigen Zweck zurückzuführen, den er mit Recht «in eine

Erhöhung desjenigen Lebensgenusses setzt, den der

Umgang mit der schönen landschaftlichen Natur uns verschaffen

kann.» Er unterscheidet sehr richtig die Gartenlandschaft

(den eigentlichen englischen Park), worin die Natur

in ihrer ganzen Größe und Freiheit erscheinen und alle

Kunst scheinbar verschlungen haben muß, von dem Garten,

wo die Kunst, als solche, sichtbar werden darf. Ohne

der ersteren ihren ästhetischen Vorzug streitig zu machen,

begnügt er sich, die Schwierigkeiten zu zeigen, die mit ih¬

rer Ausführung verknüpft und nur durch außerordentliche

Kräfte zu besiegen sind. Den eigentlichen Garten teilt er in

den großen, den kleinen und mittlem und zeichnet kürzlich

die Grenzen, innerhalb deren sich bei einer jeden dieser
drei Arten die Erfindung halten muß. Er eifert nachdrücklich

gegen die Anglomanie so vieler deutschen Gartenbesitzer,

gegen die Brücken ohne Wasser, gegen die Einsiedeleien

an der Landstraße usf. und zeigt, zu welchen Armseligkeiten

Nachahmungssucht und mißverstandene Grundsätze

von Varietät und Zwangsfreiheit führen. Aber indem er die

Grenzen der Gartenkunst verengt, lehrt er sie innerhalb
derselben desto wirksamer sein und durch Aufopferung des

Unnötigen und Zweckwidrigen nach einem bestimmten und

interessanten Charakter streben. So hält er es keineswegs
für unmöglich, symbolische und gleichsam pathetische Gärten

anzulegen, die ebenso gut als musikalische oder poetische

Kompositionen fähig sein müßten, einen bestimmten

Empfindungszustand auszudrücken und zu erzeugen,

Außer diesen ästhetischen Bemerkungen ist von demselben

Vf. in diesem Kalender eine Beschreibung der großen

Gartenanlage zu Hohenheim angefangen, davon uns
derselbe im nächsten Jahr die Fortsetzung verspricht. Jedem,

der diese mit Recht berühmte Anlage entweder selbst
gesehen oder auch nur von Hörensagen kennt, muß es angenehm

sein, dieselbe in Gesellschaft eines so feinen
Kunstkenners zu durchwandern. Es wird ihn wahrscheinlich nicht

weniger als den Rezensenten überraschen, in einer Komposition,

die man so sehr geneigt war für das Werk der Willkür

zu halten, eine Idee herrschen zu sehen, die, es sei nun
dem Urheber oder dem Beschreiber des Gartens, nicht

wenig Ehre macht. Die meisten Reisenden, denen die Gunst

widerfahren ist, die Anlage zu Hohenheim zu besichtigen,
haben darin, nicht ohne große Befremdung, römische
Grabmäler, Tempel, verfallene Mauern u. dgl. mit Schweizerhüt-

35



ten und lachende Blumenbeete mit schwarzen Gefängnismauern

abwechseln gesehen. Sie haben die Einbildungskraft

nicht begreifen können, die sich erlauben durfte, so

disparate Dinge in ein Ganzes zu verknüpfen. Die Vorstellung,

daß wir eine ländliche Kolonie vor uns haben, die sich

unter den Ruinen einer römischen Stadt niederließ, hebt

auf einmal diesen Widerspruch und bringt eine geistvolle
Einheit in diese barocke Komposition. Ländliche Simplizität
und versunkene städtische Herrlichkeit, die zwei äußersten

Zustände der Gesellschaft, grenzen auf eine rührende Art

aneinander und das ernste Gefühl der Vergänglichkeit
verliert sich wunderbar schön in dem Gefühl des siegenden
Lebens. Diese glückliche Mischung gießt durch die ganze
Landschaft einen tiefen, elegischen Ton aus, der den

empfindenden Betrachterzwischen Ruhe und Bewegung,
Nachdenken und Genuss schwankend erhält und noch lange

nachhallet, wenn schon alles verschwunden ist.

Der Vf. nimmt an, daß nur derjenige über den ganzen Wert

dieser Anlage richten könne, der sie im vollen Sommer

gesehen; wir möchten noch hinzusetzen, daß nur derjenige
ihre Schönheit vollständig fühlen könne, der sich auf einem

bestimmten Weg ihr nähert. Um den ganzen Genuss davon

zu haben, muß man durch das neu erbaute fürstliche
Schloss zu ihr geführt worden sein. Der Weg von Stuttgart
nach Hohenheim ist gewissermaßen eine versinnlichte
Geschichte der Gartenkunst, die dem aufmerksamen Betrachter

interessante Bemerkungen darbietet. In den Fruchtfeldern,

Weinbergen und wirtschaftlichen Gärten, an denen

..sich die Landstraße hinzieht, zeigt sich demselben der

erste physische Anfang der Gartenkunst, entblößt von aller
ästhetischen Verzierung. Nun aber empfängt ihn die
französische Gartenkunst mit stolzer Gravität unter den langen
und schroffen Pappelwänden, welche die freie Landschaft

36 mit Hohenheim in Verbindung setzen und durch ihre kunst¬

mäßige Gestalt schon Erwartung erregen. Dieser feierliche
Eindruck steigt bis zu einer fast peinlichen Spannung, wenn
man die Gemächer des herzoglichen Schlosses durchwandert,

das an Pracht und Eleganz wenig seinesgleichen hat
und auf eine gewiss seltene Art Geschmack mit Verschwendung

vereinigt. Durch den Glanz, der hier von allen Seiten
das Auge drückt und durch die kunstreiche Architektur der
Zimmer und des Ameublements wird das Bedürfnis nach -
Simplizität bis zu dem höchsten Grad getrieben und der
ländlichen Natur, die den Reisenden auf einmal in dem so
genannten englischen Dorf empfängt, der feierlichste
Triumph bereitet. Indes machen die Denkmäler versunkener
Pracht an deren trauernde Wände der Pflanzer seine friedliche

Hütte lehnt, eine ganz eigene Wirkung auf das Herz
und mit geheimer Freude sehen wir uns in diesen zerfallenden

Ruinen an der Kunst gerächt, die in dem Prachtgebäude
nebenan ihre Gewalt über uns bis zum Missbrauch getrieben

hatte. Aber die Natur, die wir in dieser englischen
Anlage finden, ist diejenige nicht mehr, von der wir ausgegangen

waren. Es ist eine mit Geist beseelte und durch Kunst
exaltierte Natur, die nun nicht bloß den einfachen, sondern
selbst den durch Kultur verwöhnten Menschen befriedigt
und indem sie den ersteren zum Denken reizt, den letztem
zur Empfindung zurückführt.

Was man auch gegen eine solche Interpretation der Ho-
henheimer Anlagen vielleicht einwenden mag, so gebührt
dem Stifter dieser Anlagen immer Dank genug, daß er
nichts getan hat, um sie Lügen zu strafen, und man müßte
sehr ungenügsam sein, wenn man in ästhetischen Dingen
nicht ebenso geneigt wäre, die Tat für den Willen, als in
moralischen den Willen für die Tat anzunehmen. Wenn das
Gemälde dieser Hohenheimer Anlage einmal vollendet sein
wird, so dürfte es den unterrichteten Leser nicht wenig
interessieren, in demselben zugleich ein symbolisches Cha-



raktergemälde ihres so merkwürdigen Urhebers zu erblicken,

der nicht in seinen Gärten allein Wasserwerke von der

Natur zu erzwingen wusste, wo sich kaum eine Quelle fand.

Das Urteil des Vfs. über den Garten zu Schwetzingen und

über das Seifersdorfer Tal bei Dresden wird jeder Leser von

Geschmack, der diese Anlagen in Augenschein genommen,

unterschreiben und sich mit demselben nicht enthalten

können, eine Empfindsamkeit, welche Sittensprüche, auf

eigne Täfelchen geschrieben, an die Bäume hängt, für

affektiert und einen Geschmack, der Moscheen und griechische

Tempel in buntem Gemisch durcheinander wirft, für

barbarisch zu erklären.

Rezension des <Taschenkalenders auf das Jahr 1795 für

Natur- und Gartenfreunde), Stuttgart: Cotta 1794, erstmal

erschienen in: Allgemeine Literatur-Zeitung, Nr.332 vom

11.10.1794.

37


	Friedrich Schiller : Antiheld der Gartenkunst

