
Zeitschrift: Topiaria helvetica : Jahrbuch

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Gartenkultur

Band: - (2004)

Artikel: The Green Man

Autor: Wieser, Dominik

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-382404

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-382404
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dominik Wieser

The Green Man

Der Green Man ist nicht leicht zu finden. Er verbirgt sich in

Kathedralen und Kirchen fern vom Glanz der grossen,

religiösen Kunstwerke. Wir müssen ihn - in Stein oder Holz

gehauen - hoch oben in den Schlusssteinen der Gewölbe, an

Kapitellen, in Kreuzgängen oder in den Schnitzereien der

Chorgestühle suchen. Es ist, als ob die damaligen Bildhauer

dem uralten heidnischen Wesen diese Plätze im Schatten

der neuen Heilsgestalten zugewiesen hätten, um ihm im

Verborgenen das Überleben zu ermöglichen. Seltener

finden sich Green Man Darstellungen an Profanbauten, etwa

über Torbögen oder im Fassadenschmuck bis hin zum

Aushängeschild des «Green Man-Pub».
THE GREEN MAN

74

Ich bin ihm auf meiner ersten Reise zu den englischen Gärten

im Juni 2003 zunächst in Gartenpubtikationen, dann

in Kathedralen und weltlichen Bauwerken, schliesslich in

meiner Fantasie in Gärten und Fluren begegnet. So lud ich

ihn ein, mich auf den Kontinent zu begleiten.

Wer oder was ist es, dieses Blättergesicht mit den Zweigen

im Mund?

Sicher kann der Green Man den Darstellungen aus der grossen

Familie der Naturgeister zugeordnet werden.

Bildwerke mit blätterumrankten Gestalten reichen ins

Altertum zurück und finden sich etwa im Umfeld des

Bacchus. Auch trug der keltische Baumkult zur Wahrnehmung

sagenhafter Waldwesen bei. In Volksbräuchen und

Sagen, die mit dem Frühling verbunden sind erscheinen

häufig blattbedeckte Gestalten. So tritt in der Artussage ein

«Grüner Ritter» auf. In neuester Zeit schwimmt der Green

Man im Strom der modischen«Grünheit» fröhlich mit,

getrieben von Esoterik und Kommerz. Sucht man ihn im Internet,

so quillt auch mal ein Schock grüner Marsmännlein auf

den Bildschirm.

Der nächste Verwandte des Green Man in der Familie

blattgeschmückter Wesen ist sicher der in vielen Kulturen

bekannte «Wilde Mann».

Eine Abgrenzung scheint mir hier sinnvoll. Die Verschiedenheit

der Erscheinungen könnte vielleicht auf tiefer

liegende Unterschiede hinweisen.

Der «Wilde Mann» ist eine vollständige Gestalt mit menschlichem

Gesicht im Blättergewand, deren Kopf von einem

Blätterkranz umrahmt wird. Er steht damit dem Menschen

nahe und kann in männlicher oder weiblicher Form («Wild-

wybli») auftreten. Teilweise geht er in das Wesen der

verwilderten Menschen über, die zum Lokalkolorit von Sagen

beigetragen haben (z.B. der «Seluner»).

Im Gegensatz zum umkränzten Menschengesicht des

Wilden Mannes ist das Gesicht des Green Man eine körperlose

«Blattmaske», es wird von Blättern erst eigentlich
gebildet. Man kann sich vorstellen dass er dem Sehenden

beim Blick in eine Blätterlandschaft plötzlich als schwe-



bendes Antlitz erscheint, das sich aus der Naturwelt heraus

kondensiert. So wird er zur ferner stehenden und vielleicht

allgemeineren Symbolgestalt als der menschenähnliche

Wilde Mann.

Das zweite Attribut des Green Man sind Zweige oder Blätter,

die er im Mund bzw. zwischen den Zähnen hält. Im

Allgemeinen sieht man sie als herausquellend oder her-

ausspriessend an. Aber auch ein Verschlingen der Pflanzen

wird diskutiert. Variationen des Green Man zeigen Zweige,

die aus Augen, Ohren oder Nase spriessen.

Es wird verschiedenartiges Blatt- oder Zweigwerk gefunden

so von Eiche, Weinrebe, Weissdorn oder Efeu. Daneben

sieht man nicht einzuordnende ornamentale Blattformen,

manchmal in arabesken- oder flechtbandähnlicher Darstellung.

Andere Blattmasken stellen Tierköpfe wie etwa Löwen mit

den Zweigattributen dar.

Die Blattmaske, also Blätterstruktur des Gesichtes und die

aus dem Mund quellende Vegetation grenzen eine

eigenständige Gruppe von Darstellungen ab. Uns scheint es für

die Verständigung nützlich, den Ausdruck «Green Man» für

Werke zu reservieren, die diese zwei Eigenschaften oder

zum mindesten eine davon deutlich zeigen. Die Unzahl von

Darstellungen gewöhnlicher menschlicher Gesichter im

Rahmen von Blätterfriesen und ähnlichem auch als Green

Man zu bezeichnen, ist nicht ratsam, da die Bezeichnung

dann ihrer Bedeutung entleert wird.

Was der Green Man genau darstellt, lässt sich nicht leicht

entschlüsseln. Er dürfte eine besonders alte und damit

urtümlich umfassende Symbolgestalt sein.

Die Natur zeigt sich dem Menschen täglich als übermächtige

Kraft, die nie wirklich verstanden, nie ganz beherrscht,

bestenfalls günstig beeinflusst werden kann. Dass diese

Kraft in ihrer Unberechenbarkeit von früheren Menschen

mit geringer Einflussmöglichkeit als ein personifiziertes Ge¬

genüber empfunden wurde erstaunt uns nicht. Gewässer,

Pflanzen und Steine wurden als beseelte Wesen erlebt. Mit

diesen menschenverwandten Kräften konnte durch

Ansprechen, Opfern, Fordern oder Bestechen eine Art von

Partnerschaft aufgebaut werden. Je enger begrenzt und

sachbezogen diese Wesenheiten gesehen wurden, desto

ausgeprägter stellte man sie sich vor als Quellnymphen,
Gnomen oder Zwerge, die Fluren und Gärten belebten.

Im Gegensatz zu ihnen stellt der Green Man wohl einen

umfassenderen Ausdruck der Naturkräfte dar.

Die aus dem Blättergesicht spriessenden Zweige könnten

das wieder emporwachsen der Vegetation aus der sich

erneuernden Natur darstellen. Dazu passt, dass das Gesicht

bei gewissen Darstellungen als totenmaskenähnlich
empfunden werden kann. «In my end is my beginning» steht bei

einer Darstellung. So wird der Green Man zum allgemeinen

Symbol für das Vergehen und Wiederauferstehen in der Natur

- ja für die «Natur»-Kraft schlechthin als stete Wandlerin.

Obwohl er als positiv und beschützend empfunden
wird, kommt bei gewissen Exemplaren auch eine unheimliche

Ausstrahlung dazu, eine Ambivalenz, die nicht
überrascht.

Dass sich die «Natur» in einer letztlich nicht zu enträtselnden

Gestalt ausdrückt, entspricht unserem heutigen Denken.

Neue Erkenntnisse führen zu neuen Fragen. Im Garten

verstehen wir uns nicht als allwissende Despoten, sondern

als Heger von Naturkräften, denen wir unsere Erfolge
verdanken ohne sie ganz zu durchschauen. So mag auch die

letzte Deutung unseres Green Man im Unklaren bleiben.

Das Motiv des Green Man kann zum ersten Mal in der

Frühphase der Christianisierung Europas nachgewiesen werden

(Sarkophag St. Abre, Poitiers, um 400 n.Chr.). Seine grosste

Verbreitung findet es in den Perioden der Romanik und Gotik.

Die Auseinandersetzung der christlichen Zivilisations-

75



J *s

mm
i

*5».Z"¦¦
MG- X

/r
v^

Abgüsse von «Blattmasken» aus dem Basler Münster, (Ausstellung «Engel Mensehen Tiere» Museum Kleines Klingental, Basel).

bringer mit den bestehenden Naturreligionen bildet wohl

ein Kernstück der Mission im «dunklen Zeitalter». Unzählige

Legenden berichten vom Kampf der Heiligen mit den

Naturgöttern, die sich etwa in Bäumen oder in Fabelwesen

manifestierten. Dieser Kampf führte keineswegs immer zur

Vernichtung der früher regierenden Naturwesen. Manche

von ihnen gingen in Heiligenlegenden der Kirche ein, andere

fanden Platz in Brauchtum oder Aberglauben. Fabelwesen

sind häufige Gäste auf bescheideneren Plätzen in

christlichen Bauten. Es ist bemerkenswert, dass auch der

Green Man als Ausdruck naturreligiöser Kräfte zunächst in

der Missionsphase auftritt, um dann vom 12.-15. Jahrhundert

in kirchlichen Bauten weite Verbreitung zu finden. Dass

dies in ganz Europa geschah ist ein bemerkenswertes
Zeichen der damaligen kulturellen Verbundenheit.

Die Position der Darstellungen ist randständig, aber

keineswegs verächtlich. Es gibt Green Man Köpfe, die heiligste

Szenen umrahmen. Sie sind jedoch nicht mehr

beherrschende Macht, sondern schmückende, tragende, dienende

Figuren, alte Schutzgeister im Hintergrund. Die «Natur»

hat in der christlichen Zivilisation dem einzigen Schöpfergott

zu dienen. Dieser verleiht den nach seinem Bilde

Geschaffenen die Handlungsvollmacht weiter. So können wir

vielleicht die Gegenwart des Green Man in kirchlichen

Gebäuden als Symbol der Integration der «Natur» ins christliche

Universum auffassen, die die Unterordnung unter den

76 Schöpferwillen beinhaltet.

In den kirchlichen Bauten der Romanik und Gotik haben die

Green Man Darstellungen ihre grosste Ausdruckskraft

erreicht. Sie erscheinen in den folgenden Epochen weiterhin,

jedoch eher an Profanbauten, Denkmälern und in der

Buchkunst als reine, oft fratzenhafte Zierelemente, die nicht

unmittelbar an eine tiefere Bedeutung denken lassen. Das

Aufleben der Antike bringt viele Gesichtsornamente mit

sich. In der Gründerzeit, im Historismus und im Jugendstil

findet sich das Green Man Motiv im dekorativen Repertoire

wieder.

Heute ist der Green Man in England noch am lebendigsten

und als Bezeichnung für Pubs sehr populär. Dabei findet

man unterschiedliche bildliche Darstellungen. Entsprechende

Masken werden als Zierstück für den Garten oder

als Schmuck hergestellt.

Die Hinwendung zur mythisch - esoterischen Welt hat auch

dem Green Man neue Publizität gebracht. Einige englische

Bücher befassen sich mit ihm, Verzeichnisse über sein

Vorkommen wurden erstellt; im Internet findet man reichliche

Hinweise.

Uns ist der Green Man als abgegrenzte Symbolgestalt kaum

mehr gegenwärtig. Meine freudige Überraschung war deshalb

gross, als ich ihm an der Ausstellung «Engel Menschen

Tiere» im Museum Kleines Klingental in Basel begegnete.

Unter den Abgüssen, welche die geschickten Kunsthandwerker

der Münsterbauhütte im Basler Münster gemacht

hatten, finden sich fünf «Blattmasken» die Schlusssteine



von Gewölben in äusseren Seitenschiffen bilden. Drei von

ihnen weisen die klassischen Attribute des Green Man auf.

Die Farbfassung wurde bei den Darstellungen in der Mitte
des 19. Jahrhundert angebracht. Sie stört die Wahrnehmung

der plastischen Feinheiten, die auf den Abgüssen

besser erkennbar sind.

Im Katalog werden - unseres Wissens zum ersten Mal - alle

Basler Green Men reproduziert und mit einem adäquaten

Kommentar in die bestehende «Gemeinde» eingeführt.
In Basel sind zudem Blattmasken auf drei Brunnen aus dem

16. und 17. Jahrhundert zu finden.

Green Man in der Schweiz? Eine englische Auflistung
erwähnt weitere Vorkommen in Payerne - dies eine

Fehlanzeige - und Sion, das ich noch nicht überprüfen konnte.

Wäre es nicht interessant, sich nach weiteren Darstellungen

umzusehen? Wenn Sie solche finden, danke ich Ihnen für

eine kurze Mitteilung, möglichst mit Bild! Vielleicht können

wir unter «Green Man Fans» ein Verzeichnis aufbauen?

Literatur

- W. Anderson und C. Hicks, Green Man, Fakenham: Compass books,

1990,1998, reprint 2002. (Umfassende und gut illustrierte Darstellung)

- Fran und Geoff Doel, The Green Man in Britain, Stroud: Tempus

publishing 2001.

- Clive Hicks, The Green Man, a field guide, Fakenham, 2000.

(Ein Verzeichnis der Green Man Darstellungen in Europa, vor allem

in England)

- Andrea Vokner, Engel Menschen Tiere, Ausstellungskatalog

Museum Kleines Klingental, Basel: Buchverlag Stiftung pro Klingentalmuseum,

2003.

Scherenschnitt 1:1 auf S. 74 von D. Wieser.

77


	The Green Man

