
Zeitschrift: Topiaria helvetica : Jahrbuch

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Gartenkultur

Band: - (2004)

Artikel: Die verlorenen Gärten der Azteken : prähispanische Kulturlandschaft
und indianische Palastgärten in Mexiko

Autor: Schrämmli, Heinz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-382392

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-382392
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Heinz Schrämmli

Die verlorenen Gärten der Azteken
Prähispanische Kulturlandschaft und indianische
Palastgärten in Mexiko

1-4

Vernichtete Kultur und absente Gärten

ich wurde nicht müde, die Vielfalt der Pflanzen und ihre Düfte,

die Blumenbeete, Obstbäume, die einheimischen

Rosensträucher (sie) und ein grosses Süsswasserbecken auf mich

wirken zu lassen... ahora esta todo por el suelo, perdido, que

no hay cosa: nun ist alles vernichtet, verloren, nichts ist

übriggeblieben1.

Berichte vom Teilnehmer an der Eroberung von Mexiko Bernal

Diaz del Castillo' und anderen Chronisten zeigen es deutlich:

Die ersten Europäer waren tief beeindruckt von den Städten,

aber auch von den Gärten, die sie in der «Neuen Welt» zu

sehen bekamen. Dies hielt sie freilich nicht davon ab, alles

innert kürzester Zeit zu zerstören. Weit über die unmittelbar

militärisch bedingten Beschädigungen hinaus galt es der

eroberten Zivilisation kulturell den Todesstoss zu versetzen.

Religiös begründet und durch Habgier unterstützt, wurden

unzählige Kunstgegenstände zerstört und ein grosser Teil der

indianischen Aufzeichnungen vernichtet. Die Symbole

zivilisatorischer Leistungen und verfeinerter indigener Kultur wurden

vernichtet. Die Gärten des hohen Adels, die den Eroberern so

gefallen hatten, als sie noch als Gäste an Moctezumas Hof

weilten, machten da keine Ausnahme. Wasserleitungen wurden

gekappt, in Stein gehauene Skulpturen zerschlagen und

Plastiken aus Edelmetall eingeschmolzen. Heute gibt es nur

noch sehr spärliche Zeugen der einstigen Pracht. Wo sich in

der Senke von Mexiko einst ein riesiges Seensystem mit einer

einmaligen Kulturlandschaft erstreckte, wuchert rasant und

ungebremst die Megapolis von Mexiko-Stadt. Bis auf einen

sind die von den Chronisten erwähnten Orte mit Gartenanlagen

heute überbaut oder wenigstens massiv überformt.

Gärten stehen nicht im Vordergrund des wissenschaftlichen

Interesses und im Zentrum der touristischen Ausbeutung des

historischen Erbes Mexikos stehen die Pyramiden und

Tempelruinen der Sakralanlagen. Ausserdem sind die einst häufi¬

gen Menschenopfer einem breiteren Publikum bekannt. Diese

und die auch heute noch in der mexikanischen (Populär-)Kul-

tur häufige Präsenz des Todes dienen als gruselige Würze auf

dem touristischen Schnellgericht für die globalen Touristenherden.

Doch die Reste der Gärten werden wenig beachtet und

die Überbleibsel der damaligen Kulturlandschaft werden trotz

des Status eines «Unesco-Weltkulturerbes» kaum in deren

Bedeutung wahrgenommen.

Indianische Landwirtschaft

Von der indianischen Kulturlandschaft gibt es nur noch einen

relativ marginalen, bedrohten Rest in Xochimilco, einem nahen

Ausflugsziel für Erholung suchende Städter und für Touristen.

Am Rand von Mexiko-Stadt gelegen, ist dieses Gebiet beliebt

für Bootsfahrten auf lauschigen Kanälen. Es gibt dort aber

auch nach wie vor eine bedeutende gartenbauliche Produktion

von Blumen und Gemüse, teilweise noch heute mit

traditionellen indianischen Methoden. Das Sortiment wird von

eingeführten Pflanzen dominiert. Wie die indigene Bevölkerung

wird auch die einheimische Flora nur zu oft ignoriert. Für Gärtner-

und Planerinnen, die heimische Vegetation verwenden

möchten, ist es schwierig und oft unmöglich, einheimische

Pflanzen jenseits des schmalen Standardangebotes zu erhalten.

Dies obwohl Mexiko zu den artenreichsten Ländern der

Welt gehört und viele gartenwürdige Wildpflanzen dort beheimatet

sind. Auch diesbezüglich war der kulturelle Bruch total.

Andererseits haben unzählige, schon von den mesoameri-

kanischen Völkern gezüchtete Nahrungspflanzen weltweit

grosste Bedeutung für Ernährung und Handel erlangt. Mais,

Bohne, Kürbis, Sonnenblume, Vanille, Baumwolle, Ananas,

Süsskartoffel, Maniok und Tabak sind alle mittelamerikanischen

Ursprungs. Bei einigen erinnert ihr Name noch heute

an die indianische Herkunft: Chili (Chilli), Tomate (Tornati),

Avocado (Ahuacuatl), Kakao (Cacaohoatt) und als Getränk

Xocoatl, wobei das X als seh ausgesprochen wird. Dahlien und



Tagetes, um noch zwei bedeutende Zierpflanzen zu nennen,

fanden ab Ende des 18. Jahrhunderts als Sommerflor den Weg

in die europäischen Gärten.

Hervorragende Kenntnisse der natürlichen Umwelt

Es gibt also Gründe genug, sich näher mit der prähispanischen

Gartenkultur Mexikos auseinander zu setzen. Aus Berichten

und Chroniken des 16. Jahrhunderts weiss man, dass die me-

soamerikanischen Völker sehr umfassende Kenntnisse ihrer

natürlichen Umwelt gehabt haben. Der spanische König Philipp

II. entsandte in der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts

seinen Leibarzt Francisco Hernandez zur Erforschung des

medizinischen Wissens der Azteken. In seinem Bericht nannte der

Forscher 1200 Pflanzen, die in Mexiko zu Heilzwecken verwendet

wurden'. Die Ureinwohner Mexikos hatten über zweihundert

Jahre vor Linné bereits eine recht präzise Klassifizierung,

wie dem 1552 erschienenen Codex Badiano zu entnehmen ist.

Diesem, vom katholisch erzogenen Einheimischen Martin de

la Cruz verfassten Dokument zu Folge, unterteilten die Azteken

die Pflanzen zuerst einmal in die «Ordnungen» Xiuh für

krautige Pflanzen und quauh für verholzende. Neben dieser

«natürlichen» Unterteilung gab es eine «künstliche» in die

«Klassen» Quilitl für Nahrungspflanzen, Patii für Medizinalpflanzen

und Xochitl für Blumen. Auch Gewächse mit

ökonomischer Bedeutung erhielten einen speziellen Begriff. Eine

weitere beschreibende Zuordnung erfolgte auf Grund gemeinsamer

Eigenschaften verschiedener Pflanzen. Als Beispiele

seien hier die Begriffe Xocotl für saure Früchte, Tzapotl für

süsse Früchte oder Tornati für Nachtschattengewächse

genannt. Der letzte eingrenzende Begriff schliesslich gab, wie

beim lineeschen Artbegriff, Auskunft über konkrete

Eigenschaften wie das Erscheinen im Jahresverlauf, Aussehen,

Geschmack, Geruch, Herkunft oder Standorte

Botanische Sammlungen waren wesentliche Bestandteile der

prähispanischen Palastgärten. Hierzu wurden ökologische

Nischen geschickt genutzt und geschaffen. Dies ermöglichte

den prähispanischen Gärtnern im Hochland, auf über 2000 m

ü. M., Pflanzen aus tieferen feucht-tropischen Lagen anzusiedeln.

Moctezuma I., im 15. Jahrhundert Herrscher von Tenoch-

titlan, hatte erfolgreiche Kriege bis in die Küstenregion des

Golfes von Mexiko geführt. Es wird berichtet, dass er Gesandte

in alle Teile seines Reiches geschickt habe, um Pflanzen zu

beschaffen. Unter den Tributleistungen unterworfener Völker

befanden sich auch Pflanzenlieferungen mitsamt Fachpersonal.

In Oaxtepec, der Heimatstadt seiner Mutter, liess er in

einem grossen Park Heilpflanzen, Blumen und sogar Bäume

von weit her anpflanzen. Trotz kühlerem Klima gediehen sie

prächtig. An der Ernsthaftigkeit der Pflege kann nicht gezweifelt

werden, schliesslich hatten die Gärtner unter anderem eine

Woche lang gefastet, ihre Ohren durchstochen und mit dem

Blut die Pflanzen bespritzt. Auch sonst hatten sie reichlich

geopfert. Der Chronist Pater Duran, der diese aztekische

Überlieferung aufgezeichnet hat, war wenig erbaut über den Erfolg

dieser Praktiken: «Um die Leute zu täuschen und in ihrem

Zustand von Blindheit zu erhalten geschah es, dass unser

Gott keine Pflanzen sterben, sondern sie im dritten Jahr

voll erblühen liess'1.»

Die Palastgärten waren weit mehr als nur botanische

Sammlungen. Es wurden dort auch Tiere wie Raubkatzen, Reptilien,

Fische und vor allem Vögel gehalten und von Fachpersonen

betreut. In Moctezumas II. Palastgarten in Tenochtitlan sollen

nach Bemal Diaz del Castillo dreihundert Personen mit ihrer

Pflege beschäftigt gewesen sein. Möglicherweise spielten für

diese Sammlungen kultische Verehrung und archaische tote-

mistische Ideen eine Rolle. Aber auch die medizinische

Nutzung allerlei Getiers mag mitgespielt haben. In Rezepten für

Heilmittel, die Martin de la Cruz im Codex Badiano (Abb. 1)

übermittelt hat, sind tierische Bestandteile häufig Nutztiere

gab es in Mesoamerika, abgesehen von Truthahn und Hunden,

keine. Es fehlten Lasttiere und zur Domestikation geeignete

Herdentiere. Für die Versorgung mit tierischen Proteinen

waren ausser den genannten Haustieren Sammeln, Jagd und

Fischerei sehr wichtig. Seen hatten im trockenen Klima der

Region eine Schlüsselrolle. Nicht nur Wasservögel, Fische und

i')



TUht idici 'Tombait. ' ìlin^H^ttAimÎ.OCocoCqlt agir-tW

1

¦

Hilh'qu^
UÊjiifC,

A w f yaP » II F

¦ :. c -c

A A

"^B

Ht-'\ "41 &f»¦^ fr

Abb. I: Im sogenannten Codex Radiano hat Martin de la Cruz 1552
die abgebildeten Pflanzen und ihre Anwendung beschrieben, die einst vom
Dienst ermüdeten Beamten wieder auf die Beine geholfen haben sollen.

Krebse konnten hier gefangen werden, auch Frösche, Molche,

Libellenlarven, bestimmte Fliegeneier und Lagunenwürmer

wurden aus den Gewässern gewonnen, gehandelt und ver-

spiessen. So ist denn auch das aztekische Schriftzeichen für

Stadt/Staat ein Hügel, aus dem Ströme von Wasser fliessen.

Der mythologische Herkunftsort der Azteken Aztlan wurde als

ein Hügel in einem See geschildert, wo es Nahrung in Hülle

und Fülle gab. Auch im Paradies des Regengottes Tlaloc, dem

Tlalocan, gedieh dank Wasser alles im Überfluss, was Herz,

Auge und Magen erfreute. Von diesem Paradies existiert aus

dem sechsten Jahrhundert ein berühmtes Wandbild derTeoti-

huacan-Kultur, das Mural de Tepantitlan. Daraufsieht man die

Menschen singen und spielen. Kranke wurden dank Medizinalpflanzen

gesund und je nach Interpretation der Überlieferungen

gab es auch berauschende Pflanzen zur Genüge (Abb. 2).

Ernährung der Städte - bewässerte Terrassen und schwimmende

Gärten

Das Tal von Mexiko war mit seinen vielen Städten schon im

15. Jahrhundert eines der dichtest besiedelten Gebiete der

Erde gewesen. Allein die Stadt Tenochtitlan hatte ioo'ooo-

2oo'ooo Einwohner. Wo heute das historische Zentrum von

Mexiko-Stadt ist, lag sie auf einer Insel mitten in einem nun

weitgehend verschwundenen See. Für die Ernährung der Städte

war neben Tributleistungen unterworfener Staaten eine

effiziente Landwirtschaft unabdingbar. Es gab bewässerte

Terrassen und noch produktiver, den Anbau auf sogenannten

schwimmenden Gärten oder Chinampas. Diese wurden in

sumpfigen Uferbereichen durch das Graben von Kanälen und

Schüttung des Aushubs hergestellt, oder sie wurden in

Flachwasserzonen auf Flossen angelegt, die dann langsam bis auf

den Grund absanken. Diese schwimmenden Gevierte hatten

eine Grösse von drei bis fünf Metern Breite und je nach Untergrund

bis zu 90 Metern Länge. Auf eine Grundlage von Tuie

genanntem Rohr schichteten die Chinampaneca

abwechslungsweise Schlamm und Erde vom Seegrund und auf dem

See treibende Vegetation. Diese Atlapäcatl genannte, stellenweise

die Seeoberfläche bedeckende Schicht aus abgestorbenen

und lebenden Pflanzen (Typha sp., Nymphaea sp. u.a.),

erreichte eine Dicke von zwanzig bis hundert Zentimetern.

Vom Grund der Kanäle heraufgeholte, nährstoffreiche Erde

machte den Abschluss dieser Pflanzbeete. Hatte die Chinampa

eine Höhe von zwanzig bis fünfundzwanzig Zentimetern über

dem Wasserspiegel erreicht, wurde sie zur Befestigung am

Rand im Abstand von vier bis fünf Metern mit Ahuejote

genannten Weiden (Salix acuminata) bepflanzt. In der Mitte

stand eine Hütte aus Röhricht mit vier bis zwanzig Quadratmetern

Grundfläche'.

Riesige Uferzonen waren einst so kultiviert gewesen. Die

Kanäle dazwischen dienten der Wasserzirkulation, der Erschliessung

mit Kanus und sie lieferten Wasser für die Bewässerung.

Inwiefern diese Chinampas wirklich schwimmende Gärten

waren, bleibt unklar. Der Landschaftsarchitekt und Experte für

Chinampas Saul Alcantara äusserte im persönlichen Gespräch

die Vermutung, dass einst zumindest Ansaatbeete (Almacigos)

tatsächlich auf mobilen Flossen angelegt worden seien. Das

europäische Bodenrecht habe laut Alexander von Humboldt

dann aber dazu geführt, dass alle Chinampas mit Hilfe von

Weiden verankert worden seien. Die Chinampero-Landwlrt-

schaft wurde auch nach der Kolonialisierung beibehalten.

i.(,



ir

<«s

^
Abb. 2: In diesem Ausschnitt aus der berühmten Darstellung
des Tlalocan, dem Paradies des Regengottes Tlaloc, sieht man
einen singenden Menschen unter einer blühenden Pflanze
sitzen. Das geschwungene Band stellt Wasser dar und darunter
sind Felder oder möglicherweise schwimmende Gärten,
Chinampas zu erkennen.

m'Ol K fl?rZàrSrMi ii.#®*-?wL\kni Wì'r^
u ~^- n _*

Z-itt
ic
A)c

ÌP=

ex0

uU

£frl p
«V

',

"M
&m£-

rfM
MC3

Trockenlegungen und ab dem 19. Jahrhundert in zunehmendem

Masse Wasserfassungen und Zersiedlung zerstörten aber

bis auf einen kleinen Rest in Xochimilco die Grundlagen dieser

alten Kulturlandschaft.

Chinampas dienten der Versorgung mit Lebensmitteln, sie

lieferten aber auch ungeheure Mengen von Blumen, die in den

häufigen religiösen Zeremonien gebraucht wurden. Im alten

Mexiko hatten Blumen neben dem Zierwert auch grosse kultische

Bedeutung und noch heute verbindet beispielsweise

Tagetes die Toten an Allerseelen mit den Hinterbliebenen. Aber

auch die ganz profane Freude an Blumen und Blütendüften
wird bei den Chronisten häufig erwähnt. Es gab bestimmte

Feiertage, an denen die Adligen nichts anderes taten, als bei

ihren geliebten Blumen zu weilen, an ihnen zu riechen, Girlanden

zu winden und sich gegenseitig mit Blumen zu beschenken

(Abb. 3)\

Gärten, Blumen und soziale Klassen

Die Anthropologin Zelia Nutall nennt fünf verschiedene
Ausdrücke für Garten, die mit Xochitl beginnen. In Nahuatl, der

Sprache der Azteken, bedeutet dies Blume oder Zier. So heisst

Xochitla Ort der Blumen, also Blumengarten und Xoxochitla,
Ort der vielen Blumen, ist eine Variante davon'. Xochitepanyo
weist auf einen mit Mauern umgebenen Garten und Xochitei-

pancalli, Palast der Blumen, auf den Ziergarten eines
Herrschers. Xochichinancalli, Ort der umzäunten Blumen, war die

Bezeichnung der einfachen Gärten der Indios"'. Diese Begriffe

zeigen, dass es auch im alten Mexiko die Idee des Hortus

conclusus, des Gartens als eingefriedeten Ort mit Blumen gab.

Weit über den unmittelbaren Nutzen hinaus dienten die Gärten

der Zierde und Schönheit, wie dies in der Häufigkeit des

Wortes Xochitl zum Ausdruck kommt.

Die verschiedenen Bezeichnungen für Garten widerspiegeln
aber auch soziale Hierarchien. Jede Klasse der aztekischen
Gesellschaft hatte ihre Pflichten und Vorrechte. Menschen und

Abb. 3: Im Codex Florentinus wird das kulturelle Leben der
Azteken mir Bildern und Texten in Spanisch und in Nahuatl
ausführlich beschrieben. Auch die Blumenliebe der indige-
nen Bevölkerung wird ausführlich besehrieben. 17



Götter standen in einem festen Regelwerk, das ihre

spezifische Beziehung zur Gewinnung von Naturprodukten
darstellte. Sammler, Fischer, Jäger, und Chinampaneca verehrten

je eigene Gottheiten, die in Verbindung zu den natürlichen

Ressourcen standen. Die Göttin der Weberei - Textilverarbei-

tung war Aufgabe der Frauen - war die Blumengöttin Xochi-

quetzal, «Federblume» oder «wertvolle Blume». Die verschiedenen

im Dienst von Staat oder Kult stehenden Beamten

hiessen Xochimanque oder «Beamte der Blumen». Waren

sie müde und ermattet von den administrativen Geschäften, -

halfen angeblich Düfte gewisser Blüten oder Waschungen mit

Kaltauszügen bestimmter Pflanzen, allenfalls noch angereichert

mit Blut von Raubkatzen oder Kaninchen". Dem Adel, Te-

caleque und Tlatoque, waren einige Pflanzen exklusiv

vorbehalten. Nur sie durften an bestimmten Blüten riechen (Taluma

mexicana, Magnolia macrophylla, Plumeria rubra (Abb 4),

Polianthes tuberosa, Polianthes mexicana), gewisse Blütenfarben

waren nur für ihre Gärten bestimmt (Tagetes erecta,

Tigrida pavonia) und einige durften nur in ihren Speisen als

Gewürz zu finden sein (Cymbopetalum penduliforum, Vanilla

ptanifolia, Lexarsa funebris)".

Auch die Ziergärten waren Ausdruck der sozialen Stellung der

Herrschenden und nur ihnen erlaubt. Sie dienten der Erbauung

und zur Erholung vom anstrengenden Staatsdienst. Gleichzeitig

waren sie Ausdruck des Kosmos als geordnete, idealisierte

Natur. Ihre Anlage orientierte sich vermutlich an Paradiesvorstellungen

wie dem Tlalocan. Laut Ana Maria Velasco waren

sie «reales Modell einer idealen Welt, in dem die kosmischen

Mechanismen Schöpfung, Gründung, Befruchtung und

Fortpflanzung miteinander in Beziehung traten»". Ob in den

Palastgärten auch Pflanzen des direkten Ernährungsbedarfes

angebaut wurden, ist umstritten. Für Velasco liegt die Vermutung

nahe, dass Nahrungspflanzen zumindest für kultische Zwecke

ihren Platz auch in den Herrschaftsgärten hatten'". Dagegen

zitiert die mexikanische Landschaftsarchtiktin Desiree Martinez

Uriarte in einem Interview den Chronisten Alva Ixtlixochitl

und äussert die Ansicht, dass es innerhalb der Palastgärten

keine Landwirtschaft gegeben habe und sie nur der Schönheit

und der Erholung gedient hätten"'. Alle Chronisten betonen die

enorme Bedeutung von Blüten und Düften in diesen Anlagen.

Blumen waren auch allgegenwärtig in der bildnerischen

Darstellung, in der Alltagssprache und in der Poesie. Ihre Bedeutung

mag folgendes Gedicht vielleicht etwas illustrieren.

Ach nie kehren wir zurück zur Erde...

Lasst uns glücklich sein!

Nehmen wir denn die Blumen mit ins Totenreich?

Sie sind doch nur geliehen.

Wahr ist, dass wir Abschied nehmen,

wir lassen die Blumen, den Sang und die Erde.

Wahr ist, dass wir Abschied nehmen...

Wenn es so ist, dass nur die Erde uns Blumen und Lieder

schenkt,

so seien sie unser Reichtum,

so seien sie unser Schmuck,

freuen wir uns an ihnen!"'

Abb. 4: Frangipani (Plumeria rubra) oder
Cacalóxochitl wie die Azteken dieses

Gehölz nannten, war ein wichtiges
Element der prähispanischen Gartenanlagen
und wird heute noch gern verwendet.



Mh¦ **%•

;- E-*s *s-
tf-j-,

fJV¦¦*. /.

"*V
:%-

t- «.-
*•* ¦*!

4
¦ja -W"* ¦

¦ -.'''¦"ÎH

Abb. 5: Das sogenannte -Bad des Königs» in Tetzcotzineo
befindet sieh auf einer Felsenklippe hoch über einer Ebene.

Im Hintergrund ist der letzte Rest des Texcoco-Sees zu
sehen. Die Treppe führte einst zu einer Palastanlage.

Blumen waren Ausdruck diesseitiger Heiterkeit, symbolisierten

die Sonne und standen für die Vergänglichkeit und

Flüchtigkeit des Lebens. Wie der Tod waren sie allgegenwärtig in

Dichtung, Drama und bildnerischer Darstellung dieser

melancholischen und kriegerischen Kulturen. Blüten wurden in

riesigen Mengen für Schmuck und als Opfergaben in religiösen
¦ Zeremonien verwendet. Sogenannte «Blumenkriege» dienten

nicht der Eroberung fremder Territorien, sondern der Gewinnung

von Kriegsgefangenen zur Opferung. Die dramatische

Bedeutung der Blumen muss vor dem Hintergrund der

Lebensumstände auf einem geologisch, meteorologisch und kriegerisch

unsicheren Terrain verstanden werden. Die Völker Meso-

amerikas lebten in ständiger Bedrohung durch seismische

oder klimatische Naturkatastrophen. Die Niederschlagsmengen

während der Regenzeit konnten stark variieren und mal

Dürre, mal Überschwemmungen mit sich bringen. Es galt mit

den Opfern Götter zu ernähren und mit Ritualen die kosmische

Ordnung aufrecht zu erhalten. Aber auch konkrete Massnahmen

und wohl geplante Eingriffe in die Landschaft halfen die

Lebensbedingungen zu verbessern.

Die Palastgärten können als exklusive irdische Paradiese der

göttergleichen Herrscher gesehen werden. Sie organisierten

das komplexe Gefüge der Stadtstaaten in der einmaligen

aquatischen Kulturlandschaft im Tal von Mexiko. Ihre Städte

galten ihnen als das Zentrum der Welt, und die Gärten

repräsentierten eine heilige Ordnung in deren Zentrum der Tlatoanl,

der oberste Herrscher als höchster Priester stand. In ihrer ganzen

Pracht und Schönheit waren sie aber nicht Zeichen der

Unterordnung der Natur, sondern Ausdruck ihrer Besänftigung

und Beschwörung.

Gestaltung der prähispanischen Gärten

Von den Gartenanlagen gibt es keine historischen Darstellungen

oder Pläne, nur einige unpräzise allgemeine Karten aus

der frühen Kolonialzeit, die aber kaum etwas über die

prähispanischen Gärten aussagen. Ein ungefähres Bild lässt sich

nur durch vergleichendes Studium der verschiedenen

Beschreibungen der Chronisten machen. Die räumliche Gliederung

der Anlagen erfolgte, wie anderswo auch, mittels Bauten,

Terrassen, Mauern, Wegen, Plätzen, Zäunen, Kanälen, Teichen,

Blumen- und Kräutergevierten, Hecken und Baumreihen. Diese

Bausteine standen in einem spannenden Spiel zwischen

strenger Form und landschaftlichem Kontext. Ein interessantes

Element der prähispanischen Lustgärten waren die Mira-

dores. Von Moctezuma II. berichten Chronisten, dass er sich

gerne auf so einem Aussichtsturm aufgehalten und den

Wasservögeln zugeschaut habe. Miradores waren später auch in

den Gärten der Kolonialzeit beliebt. Auch wenn es über die

Gestaltung der Anlagen keine präzisen Angaben gibt, fällt die

häufige Erwähnung von quadratischen und rechteckigen

Formen durch die Chronisten auf. 19



In Tetzcotzinco gab es auch runde Wasserbecken, die man

noch heute sehen kann (Abb. 5). In dieser Anlage auf einem

kegelförmigen Hügel wurde das Wasser auf halber Höhe

beidseitig in Kanälen geführt, verteilt und der Rest in jeder

Himmelsrichtung in ein kleines Becken geleitet. Diese offenen,

sauber ausgemörtelten Wasserleitungen waren aufgemauert

oder stellenweise direkt in den Fels geschlagen. Zum Hügel

hergeleitet wurde das Wasser über viele Kilometer mit einem

konstanten Gefälle von 2%. Zwei Aquädukte auf grossen
Erddämmen halfen die Höhe zu halten. In erster Linie diente das

Wasser der Bewässerung von landwirtschaftlich genutzten

Terrassen. Der Rest floss am Schluss über einen Aquädukt zum

Hügel mit dem Palastgarten und speiste Bewässerungskanäle,

Bäder, Brunnen und Kaskaden. Nach der Zerstörung der

Bewässerungsanlagen ist die einst aufwendig gepflegte

Vegetation bis auf ein paar Relikte wieder verschwunden. Die

steinernen Zeugen dieser grossartigen Gärten wurden als

Teufelswerk zerschlagen.

Die spanischen Eroberer waren beeindruckt vom hohen

Ausführungsstandart der baulichen Gartenelemente. Die Mauern

seien sorgfältig gefügt, mit Kalk verputzt und bemalt, die Wege

und Plätze gepflastert gewesen. Es gab ornamentale

Arbeiten mit farbigen Steinen an Kanälen und Wasserbecken.

Vom Garten in Itztapalapa wird berichtet, dass er vom See her

über einen Kanal mit dem Kanu zugänglich gewesen sei und

viele gemauerte Wasserbecken gehabt habe. Es gab sogar solche

mit Salzwasser, in denen Meerfische gehalten wurden.

Unzählige Wasservögel bevölkerten die Wasseroberflächen der

verschieden Teiche. Grotten und Heilige Bäume der indigenen

Mythologie wurden in die Gartenanlagen einbezogen. Es

wurden auch viele Neue angepflanzt. Sehr beliebt war hierbei

die Wasser zeigende, immergrüne Sumpfzypresse Taxodium

mucronatum mit dem indianischen Namen Ahuehuete in der

Bedeutung von «Alter des Wassers».

Die spanischen Eroberer weisen des öfteren auf die klaren

geometrischen Grundrisse von Blumenanlagen und geraden

Baumreihen hin. Mehrere Experten in Mexiko bezweifelten

jedoch im persönlichen Gespräch, dass die Anordnung der

Pflanzen der botanischen Sammlungen allzu starren Schemata

gefolgt sei. Auch in der Anlage von Gartenelementen wie

Kanälen, Bädern, Kaskaden seien die indigenen Baumeister'

den natürlichen Gegebenheiten gefolgt und hätten sie mit

gezielten Interventionen optimiert. Wenn es die topografischen

und geologischen Gegebenheiten erlaubten, wurden steinerne

Elemente wie Treppen, Kanäle und Becken direkt aus

anstehendem Fels herausgearbeitet. Hierfür und auch für skulpturale

Arbeiten kam den ohne Metallwerkzeugen arbeitenden

Handwerkern und Künstlern die poröse Beschaffenheit des

Vulkangesteins entgegen.

Nezahualcoyotl und Tetzcotzinco

Laut Saul Alcantaras Interpretation der Chronisten waren alle

Chinampanecas der Süsswasser, das heisst im Südosten des

Seen-Systems, der Stadt Texcoco tributpflichtig. Die Hauptstadt

von Acolhuacan lag am nordwestlichen Ufer des

gleichnamigen salzigen Texcoco-Sees. Auf Grund des hohen Salzgehaltes

des Seewassers gab es hier keine Chinampas, die

Landwirtschaft beruhte auf bewässerten Terrassen. Ihr Tlatoani,

der Herrscher Nezahualcoyot war so etwas wie ein Universal-

Genie. Er regierte im 15. Jahrhundert während 41 Jahren. Ihm

werden viele Gedichte, aber auch Gesetze und Verwaltungsreformen

zugeschrieben. Er gilt als Urheber vieler Bauten, der

mit dem Element Wasser meisterhaft umgehen konnte. Für die

alliierte Insel-Stadt Tenochtitlan plante und organisierte er

einen kilometerlangen Trinkwasser-Aquädukt und einen grossen

Damm zum Schutz vor Überflutungen des sensiblen Chinam-

po-Systems.

Nezahualcoyotl war auch Autor des bereits erwähnten

Palastgartens von Tetzcotzinco. Die Verbindungsstrasse zu seiner ein

paar Kilometer entfernt liegenden Hauptstadt Texcoco war mit

zweitausend Ahuehuetes (Taxodium mucronatum) bepflanzt.

Die Anlage selber kann als eine Interpretation des Tlalocans

gedeutet werden, dem wässrigen Paradies des Regengottes

Tlaloc, der auch Patron der Chinampaneca war. Nezahualcoyotl

kann als Verkörperung der fruchtbaren Energie von Tlaloc

verstanden werden. Die Harmonisierung des lebensspenden-

20



den, aber auch vernichtenden Elementes Wasser war höchstes

Ziel der Kulturen des Tales von Mexiko. Ermöglicht wurde es

durch ein hochstehendes Staatswesen. Unter Nezahualcoyotl

war dieses zu höchster Blüte gereift. Es gab strenge Gesetze

zum Schutz des Waldes und die wässrige Ideallandschaft der

Mythologien war nahezu perfekt in einer nachhaltig
bewirtschafteten Kulturlandschaft umgesetzt.

A wie Aztlan, Arkadien oder Asphalt

Die Seenlandschaft von Mexiko war also einmal eine einzigartige

Kulturlandschaft mit «Städten halb im Wasser halb auf

dem Land» gewesen". Es gab Kanuhäfen, Dämme zur Regulation

des Seewasserstandes, Aquädukte und bewässerte

Terrassen. Die optimale Nutzung der Wasserlandschaft,

Vorratshaltung, Handel und Tributleistungen gaben Sicherheit und

waren Grundlagen für Wohlstand. Darauf basierte eine

hochstehende Gartenkultur, die in tiefe Religiosität und präzise

Wissenschaft eingebettet war. Sie drückte den absoluten Willen

zur Harmonie mit der Natur aus. Alles war Manifestation

göttlichen Willens und Wirkens. Nicht gut und böse, sondern

Tag und Nacht, Leben und Tod, heiss und kalt waren Dualitäten,

die das natürliche und das übernatürliche Sein bestimmten.

Ohne Herden gab es noch keine Hirtenreligion und der

Imperativ «seid fruchtbar und mehret euch und macht euch die

Erde Untertan» war in Amerika noch unbekannt.

Die unglaubliche Zerstörung, die mit der Eroberung durch die

Spanier über diese Welt hereinbrach, äusserte sich nicht nur

durch brutale Unterdrückung von Religion und Kultur der

indigenen Bevölkerung oder ihrer skrupellosen Ausbeutung. Die

Eroberung hatte auch landschaftliche Konsequenzen. Durch

die kontinuierliche Austrocknung der aquatischen Kulturlandschaft,

wurde Mexiko zu Neu-Spanien. Ochs und Esel standen

nun auch hier an der Krippe. Aztlan, in der aztekischen Mythologie

die Landschaft der Herkunft, die Insel im See, der heilige

Berg mit den Wasserströmen, musste der eurasischen

Hirtenlandschaft Arkadien weichen.

Heute herrscht die petrochemische Zivilisation über die

gigantischen Flächen von Mexiko-Stadt und es dominieren Asphalt

und Beton, wo einst Wasser und Erde ein fruchtbares Mosaik

gebildet hatten. Nur gerade 1,41112 Grünfläche stehen pro
Einwohner zur Verfügung. Das Grundwasser wird massiv über¬

nutzt, aber für eine angemessene Planung in Richtung

Nachhaltigkeit gibt es kein Geld. 20 Millionen Menschen leben in

der Megapolis und sie wächst weiter. Der Renaissance-Kern

der Stadt ist gut erhalten und wie schon in prähispanischen

Zeiten ist hier das Zentrum des ganzen Landes. Von den Gärten

sind nur Ruinen in Tetzcotzinco geblieben, aber mit dem

Wissen um die einstige Kulturlandschaft kann es der Phantasie

gelingen, diesen Palastgarten von Nezahualcoyotl für

einen Moment auferstehen zu lassen.

1 Bemal Diaz del Castillo, zitiert nach Soustelle, 1956, S. 10.

2 ca. 1495-1584.

3 Soustelle, 1956, S. 240.

4 Gates, 2000, S. XVIII.

5 Duran, zitiert nach Nigel, 1979, S. 155.

6 De La Cruz, 1552, verschiedentlich.

7 Alcantara, 2003, S. 14.

8 Sahagun, Codex Florentinus, lib. 11, fol. 189 r.

9 Sahaguns Informanten beschreiben den Blumengarten Xochitla

folgendermassen:

«Er frischt die Dinge auf. Er keimt, keimt am allen Orten; er wird

grün. Er macht Dinge lieblich; er macht an allen Orten lieblich. Er

breitet sich angenehm aus; er dehnt sich angenehm aus. Er breitet

sich aus, indem er aufblüht: er blüht, blüht ständig; er breitet sich

ständig aus, indem er blüht, indem er seine Blüten ausdehnt. Im

Blumengarten breiten sich Dinge aus, indem sie wachsen, sie breiten

sich ohne Zurückhaltung aus. Die Pflanzen stehen im Wasser;
sie breiten sich aus, indem sie aus dem Wasser hervorkommen.
Sie werden bewässert, besprengt.
Es ist ein guter Ort, ein schilfreicher Ort, ein begehrenswerter Ort,

begehrenswert an allen Orten, ein gesuchter Ort, ein begehrter
Ort, ein freudenvoller Ort, ein begehrenswerter Ort.» Buch XI,
Kapitel sieben, neunter Abschnitt, «der von den(selben) Blüten
berichtet.» Vgl. Sahagun, 1989, S. 226.

10 Nuttall, in: Arquelogia mexicana, S. 17.

11 De La Cruz, 1552, fol. 39, r und v.

12 Velasco Lozano, in: Arquelogia mexicana, 2002, S. 31-32.

13 Originaltext: es probable que los jardines fuesen concebidos

corno realizaciones tangibles e historicas del arquetipo del «Parai-

so» modelo de un mundo ideal, del Tlalocan donde se inter-

relacionaban y operaban diversos mecanismos cosmicos (corno los

de creación, fundación, fecundación, reproducción), creencias que
forman parte de la tradición mesoamericana. Velasco Lozano, in:

Arquelogia mexicana, 2002, S. 33. 21



14 Velasco Lozano in: Arquelogia mexicana, 2002, S. 32.

15 Desiree Martinez, in: Schrämmli, Die verlorenen Gärten der Azteken,

Video, Studienprojekt Hochschule für Technik, Rapperswil,

Abt. Landschaftsarchitektur, 2004.
16 Prähispanisches Gedicht, zitiert nach: Soustelle, 1956, S. 290.

17 Diaz Del Castillo, 1847, S. 98.

Bibliographische Hinweise

Saül Alcanântara Onofre, «The Chinampas before and after the

Conquest», Smithsonian Botanical Symposium, 2004, Dumbarton Oaks,

Washington USA (Vortragsskript).

Armin Bolliger, Die Indiovölker Alt-Mexikos, Bern: Verlag im Waldgut,

1981.

Bemal Diaz Del Castillo, Die Entdeckung und Eroberung von Mexiko,

Berlin: Griesbach, 1847 (Original: Historia verdadera de la Conquista

de la Nueva Espana, Manuskript, begonnen um 1552).

Martin De la Cruz, Libellus de Medicinalibus indorum Herbis (Codice

de la Cruz-Badiano), Mexico DF: Instituto Mexicano de Cultura Economica,

1996.

William Gates, An Aztec Herbal, the Classic codex of 1552, New York:

Dover, 2000.

Eli de Gortari, La Ciencia en la Historia de Mexico, Mexiko: Grijalbo

1979-

Doris Heyden, The Eagle, the Cactus and the Rock, Oxford: B.A.R.

International Series 484,1989.

Doris Heyden, «Gartenkünstler in der Neuen Welt», in: Spektrum der

Wissenschaft, Oktober 2003, S. 70 -75.

Désirée Martinez Uriarte, «Die wiederentdeckte Kultur», in: Topos,

Dezember 2003, S.27-34.

Nigel Davis, Die Azteken, Reinbek bei Hamburg, 1976.

Zelia Nutall, «Antiguos Jardines Mexicanos», in: Arquelogia Mexicana,

Nr. 57, 2002, S.16-17.

Hanns). Prem, Die Azteken, München: CH. Beck, 1996.

Jacques Soustelle, So lebten die Azteken am Vorabend der spanischen

Eroberung, Stuttgart: DVA, 1956.

Henri Stierlin, Die Kunst der Azteken, Stuttgart: Belser,i982.
Henri Stierlin, Das alte Mexiko, Berlin: Taschen, o.J.

Bernadino de Sahagun, Aus der Welt der Azteken, Frankfurt: Insel,

1989.

Bernadino de Sahagun, Historia General de las Cosas de Nueva

Espana (Codice Florentino), Mexiko: 1979 (Faksimile des Originals

entstanden zwischen 1558 und 1580).

Velasco Lozano, «El jardin de Itztapalapa», in: Arquelogia Mexicana,

Nr. 57, 2002, S. 26-33.

22

Résumé

Aujourd'hui, il ne reste guère de traces des jardins des

palais mexicains, mentionnés par les conquistadors
espagnols dans leurs récits de la conquête du Mexique, car

ces nouveaux maîtres du pays les ont vite détruit.
Les Aztèques, qui ne connaissaient ni animaux de

transports, ni animaux domestiques, cultivaient en revanche

un grand nombre de plantes utilitaires; ils possédaient

une connaissance approfondie de leur milieu naturel.

Les seigneurs possédaient dans les jardins entourant leurs

palais des collections botaniques et zoologiques. Ces

lieux, qui représentaient un paysage idéal et mythologique,

étaient aménagés autour d'un lac. Ces jardins
connurent leur apogée au XV' siècle, sous le règne de

Nezahualcoyotl. Aujourd'hui, seules des ruines témoignent

encore de l'existence des jardins de son palais à

Tetzcotzinco.


	Die verlorenen Gärten der Azteken : prähispanische Kulturlandschaft und indianische Palastgärten in Mexiko

