
Zeitschrift: Topiaria helvetica : Jahrbuch

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Gartenkultur

Band: - (2001)

Artikel: Erinnerung und Konfrontation : Jenny Holzers Mahnmal "Black Garden"
in Nordhorn

Autor: Sachs, Angeli

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-382362

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-382362
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Angeli Sachs

Erinnerung und Konfrontation,
Jenny Holzers Mahnmal «Black Garden» in Nordhorn

Seit den achtziger Jahren besinnen sich Gemeinwesen in

der Bundesrepublik Deutschland zunehmend auf ihre

Geschichte, vor allem die zweier Weltkriege und des

Nationalsozialismus und geben Mahnmale in Auftrag, die ihre

heutige Position in diesem historischen Diskurs definieren

und die kollektive Identität einer demokratischen und

friedlichen Staatsgemeinschaft stiften sollen. Im Zentrum der

Aufmerksamkeit steht seit einiger Zeit die Diskussion um

die Konzeption des zentralen «Denkmals für die ermordeten

Juden Europas» in Berlin1, aber auch an anderen Orten

der Republik konstituiert sich die Arbeit an der Vergangenheit.

Nachdem jahrzehntelang nur zögernd Gedenkstätten

für die Opfer der Nationalsozialisten und ihrer Gewaltherrschaft

errichtet wurden, scheint die Wiedererweckung oder

das Wachhalten der Erinnerung an den Holocaust oder die

Shoah2 in Deutschland nun eine wichtige gesellschaftliche

Aufgabe zu sein.

Aber sie erlangt ihre zentrale Bedeutung erst spät, in einer

Situation, in der die Auseinandersetzung mit Schmerz und

Scham zum Beitrag der zweiten und dritten Nachkriegsgeneration

wird, an die dieses Erbe bewusst oder unausgesprochen

überliefert wurde.3 Laut Jochen Spielmann wurde

«der Nationalsozialismus erst in das kulturelle Gedächtnis

integriert, nachdem diese Integration keine <Gefahr>

mehr für die Mehrheit der Tätergesellschaft, die mit der

Nachkriegsgesellschaft gleichgesetzt werden kann,

darstellte». Die Generation der Opfer und Täter ist, falls

überhaupt noch am Leben, alt geworden, und es gibt von Jahr zu

Jahr weniger Zeugen, die aus eigener Erfahrung über das

***"* Geschehene berichten könnten-und den Berichten ging in

der Nachkriegsrepublik bekanntlich ein langes Schweigen

voraus - ein Schweigen, das Ausdruck der Tabuisierung der

jüngsten deutschen Geschichte war und lange Zeit die

Auseinandersetzung mit ihr und daher auch Trauerarbeit

46 verhinderte.

Die authentischste Form der Erinnerung sind die Berichte

der Zeitzeugen. Doch mit der zunehmenden historischen

Distanz wird es schwieriger, an der individuellen Erinnerung

teilzuhaben. Stattdessen entstehen als Ausdruck des

kollektiven Erinnems nun immer mehr Mahnmale. Aleida

Assmann begründet dies damit, «dass das Erfahrungsgedächtnis

der Zeitzeugen, wenn es in Zukunft nicht verlorengehen

soll, in ein kulturelles Gedächtnis der Nachwelt übersetzt

werden muss. Das lebendige Gedächtnis weicht damit

einem mediengestützten Gedächtnis, das sich auf materielle

Träger wie Denkmäler, Gedenkstätten, Museen und Archive

stützt.»4 Die Erwartungen an diese Erinnerungsorte haben

sich im Gegensatz zum traditionellen Denkmal deutlich
verändert. Christoph Heinrich drückt dies so aus: «An die

Stelle ruhmreicher Vorbilder und Rechtfertigungen wie <Sie

starben für Volk und Vaterland) trat eine zurückhaltende
Trauer, ein mahnend formuliertes <Nie wieder).»5 Die

Konzeption eines Mahnmals bedeutet, sich die geschichtlichen
Ereignisse, die erinnert werden sollen, bewusst zu machen

und einen angemessenen Ausdruck der Auseinandersetzung

mit ihnen, des Gedenkens und der Trauer zu finden.
Das kulturelle oder gesellschaftliche Gedächtnis ist dabei
anderen Mechanismen unterworfen als die individuelle
Erinnerung. Dazu noch einmal Aleida Assmann: «Während
im Individuum Erinnerungsprozesse weitgehend spontan
ablaufen und den allgemeinen Gesetzen psychischer
Mechanismen folgen, werden auf kollektiver und
institutioneller Ebene diese Prozesse durch eine gezielte Erinne-

rungs- bzw. Vergessenspolitik gesteuert. Da es keine
Selbstorganisation eines kulturellen Gedächtnisses gibt, ist

es auf Medien und Politik angewiesen. Der Übergang vom
lebendigen individuellen zum künstlichen kulturellen
Gedächtnis ist allerdings problematisch, weil er die Gefahr
der Verzerrung, der Reduktion, der Instrumentalisierung
von Erinnerung mit sich bringt. Solche Verengungen und

Verhärtungen können nur durch öffentliche begleitende



Kritik, Reflexion und Diskussion aufgefangen werden.»6 Wie

kompliziert solche Prozesse ablaufen, zeigte vor allem die

Diskussion um die Gestaltung der zentralen deutschen

Gedenkstätte, das Berliner Holocaust-Mahnmal, und es ist

weder die erste noch die letzte Meinungsverschiedenheit
dieser Art. Das Unfassbare fasslich und angemessen
darzustellen, ist und bleibt ein Problem. Wenn man Jochen

Spielmann glauben darf, ist «in den achtzigerjahren», und

dies gilt auch für die Zeit danach, «kaum eine Denkmalsetzung

widerspruchslos akzeptiert worden», und trotz aller

neuen «Ansätze bleibt das errichtete Denkmal immer das

Ergebnis langwieriger Auseinandersetzungen und zumeist

Produkt eines Kompromisses»7 zwischen den Intentionen
des Künstlers und den Ansprüchen des Auftraggebers und

der Öffentlichkeit.

Die Mahnmalsetzungen der jüngeren Generation in

Deutschland wenden sich dabei von den traditionellen

Denkmalhaltungen ab und entwickeln neue Strategien und

Formen für die Arbeit mit und an der Erinnerung. James

E. Young prägte dafür den Begriff «Countermonuments».8

Eines ihrer Hauptmerkmale ist, dass sie die Wunde offen

und damit die Erinnerung lebendig halten, dass sie die

Übernahme der Verantwortung und die Versöhnung

verweigern und dass der Besucher die Möglichkeit hat, sich

als wahrnehmende, reflektierende und politisch verant-

wortungsbewusste Person einzubringen. Die wohl bekanntesten

Beispiele stammen von Jochen Gerz, vor allem das

mit seiner Frau Esther Shalev-Gerz konzipierte, 1986

eingeweihte und bis 1993 achtmal abgesenkte «Harburger

Mahnmal gegen Faschismus» in Hamburg-Harburg.9 Der

abschliessende Satz der Inschrift des Harburger Mahnmals

«Denn nichts kann auf Dauer an unserer Stelle sich gegen

das Unrecht erheben» könnte auch als Ausgangspunkt für

die Arbeit stehen, die ich hier als wichtiges und formal wie

inhaltlich besonders gelungenes Beispiel für diese neuen

Formen der Mahnmalgestaltung darstellen möchte: Den

1994 eröffneten «Black Garden» der amerikanischen Künstlerin

Jenny Holzer in Nordhorn. Hier verbinden sich Motive

der Natur und der Sprache, die Imagination, Erinnerung,

Trauer und Nachdenken auslösen soll. Und ähnlich wie das

Harburger Mahnmal zielt die Arbeit von Jenny Holzer nicht

auf eine Versöhnung mit der Geschichte, sondern auf das

Wachhalten der Erinnerung als Basis für eine Zukunft, in

der sich solche Ereignisse nicht wiederholen sollen. Im

übrigen verfügt auch dieses Mahnmal über eine relativ

komplizierte Geschichte seiner Realisierung, die einiges

über die Schwierigkeiten des Erinnerns und die Kommunikation

zwischen Auftraggeber, Künstler und Rezipienten

aussagt.

m-/A

mrp tt:

smmmm

•

¦»*

*
*

>a|V£__»

anniMi t¦„.....'
.;., -

¦

etti

tt,.:GG,-

-4
-..

¦2BH
Att

Wmm

GCG :-

'¦¦pp..



Nordhorn liegt im Nordwesten der Bundesrepublik

Deutschland, in der Nähe der niederländischen Grenze. Die

Stadt verfügt über einen Skulpturenweg, der seit 1977

entsteht und zum Zeitpunkt der Eröffnung des «Black

Garden» 31 Arbeiten umfasste, unter anderen von Künstlern

wie Ulrich Rückriem, Richard Deacon oder Bernhard Lugin-

bühl.10 Der «Black Garden» bildete insofern eine Ausnahme,

als er im Gegensatz zu den anderen Arbeiten des Skulpturenwegs

kein autonomes Kunstwerk im öffentlichen Raum

ist, sondern eine Umgestaltung und Ergänzung der städtischen

Gedenkstätte für die Gefallenen der Kriege 1870/71,

des Ersten und des Zweiten Weltkrieges.

Das Areal liegt in der Nordhomer Innenstadt in einem

spitzen Winkel zwischen der van-Delden-Strasse und

Völlinkhoff in einer Grünzone, umgeben von einem

Wohngebiet. Die von dem Hannoveraner Bildhauer Hermann

Scheuernstuhl entworfene und 1929 eingeweihte Gedenkstätte

trug ab 1938 den Namen «Mahnmal am Langemarck-

platz» und war als Denkmal für die Gefallenen des Ersten

Weltkrieges gedacht. Über einer geschlossenen runden

Fläche von ringförmig angeordneten Segmenten aus

Kalksandstein, jedes Segment trägt den militärischen Rang,

Namen sowie Geburts- und Sterbedatum eines Gefallenen,

erhebt sich ein runder Sockel aus Kalksandstein mit der

Inschrift «Die Gefällten sind es, auf denen das Leben steht.

Liebe und Dank verbindet die Stadt Nordhorn mit ihren im

Weltkriege 1914-18 ruhmreich gefallenen Heldensöhnen».

Auf diesem Sockel stand ursprünglich eine Bronzefigur

eines knieenden, nackten Jünglings, die 1933 von der SA

demontiert und 1940 zerstört wurde. Die Reste wurden im

Rahmen der Aktion «Metallspende des deutschen Volkes»

eingeschmolzen. In den funfzigerjahren wurde diese Skulptur

durch eine Metallschale ersetzt. Dieses Mahnmal

wurde Ende der fünfziger Jahre durch 23 Gedenktafeln aus

Bronze für die Toten des Zweiten Weltkrieges ergänzt, die

1959 und i960 nebeneinander an einer langen Wand unterhalb

der Gedenkstätte für den Ersten Weltkrieg angebracht

wurden. Die Verbindung zur unteren Ebene wird durch zwei

gebogene Treppenabgänge aus Ziegelstein hergestellt. Die

Toten sind nach dem einleitenden Satz: «Es starben für

uns:» nach Jahren und innerhalb eines Jahres alphabetisch

geordnet jeweils mit Namen, Geburts- und Sterbedatum

aufgeführt. Die Inschrift lautet: «Dieses Mahnmal errichtete

die Stadt Nordhorn den Gefallenen und Vermissten zweier

Weltkriege zum Gedenken, den Lebenden zur Mahnung,

1914-1918,1939-1945». Die dritte Tafel von rechts ist den

«politisch und rassisch Verfolgten, die ein Opfer der Jahre

1933-1945 wurden» gewidmet. Gleichzeitig wurde eine alte

Gedenktafel des Krieges 1870/71 in die Anlage eingefügt."

Gedenkstätten wie diese gibt es viele in der Bundesrepublik

Deutschland. Ein besonderes Problem Nordhorns war
die unter nationalsozialistischer Federführung entstandene

und nach dem Zweiten Weltkrieg beibehaltene Bezeichnung

«Mahnmal am Langemarckplatz». Die Namensgebung
erinnert an die Schlacht von Langemar(c)k im November

1914 in Flandern, wo allein an diesem Frontabschnitt
wahrscheinlich über 80.000 Soldaten gefallen sind, unter ihnen

viele junge, schlecht ausgebildete und ausgerüstete
Freiwillige. Die vorauszusehende Niederlage und das sinnlose
Sterben der Soldaten zum Gesang des Deutschlandliedes
wurden später verklärt zu einem siegreichen Opfergang der

Jugend für das Vaterland und mündeten in den «Mythos
von Langemarck», der den Nationalsozialisten als

Rechtfertigung diente, von der eigenen Jugend die gleiche «Hingabe

und Opferbereitschaft» zu verlangen.121986 begann
im Rat von Nordhorn die Diskussion um die Namensgebung
des Platzes und der Gedenkstätte und damit verbunden
auch um eine mögliche Umgestaltung des Areals. 1989
fragte die Stadt Nordhorn bei Jenny Holzer an, ob sie zu
einer künstlerischen Umgestaltung des Mahnmals am

48



«ttfett
»i*>'i

Langemarckplatz bereit sei. Sie erklärte ihr Einverständnis

und erstellte nach einer Ortsbesichtigung 1991 eine Skizze,

die zur Grundlage des Vertragsabschlusses 1992 wurde. Die

Verwendung des Namens «Langemarckplatz» wurde 1991

per Ratsbeschluss aufgehoben. Im Herbst 1993 begannen

die Gestaltungsarbeiten, am 28. Oktober 1994 wurde die

3.447 qm umfassende Anlage von der Stadt Nordhorn

eingeweiht.

Jenny Holzer (geboren 1950 in Gallipolis, Ohio) ist eine

gesellschaftlich und politisch sehr engagierte Künstlerin, das

Magazin der Süddeutschen Zeitung bezeichnete sie 1993
als das «moralische Gewissen der Gegenwartskunst». Sie

arbeitet vor allem mit Texten, seit 1977 hat sie insgesamt
zehn Textgruppen verfasst, die sie in verschiedenen

Zusammenhängen präsentiert: auf Plakate oder T-Shirts gedruckt,
in Bänke, Sarkophage oder Bodenplatten eingemeisselt
oder als Leuchtschrift in schnell aufeinanderfolgenden
Abschnitten vorüberziehend. Der Charakter der Öffentlichkeit

ist ihr dabei eminent wichtig, die Themen sind immer wieder

Angst, Krieg, Tod, Machtmissbrauch, Sexualität und die

Beziehung zwischen Täter und Opfer. Ihr wohl berühmtester

Satz «Protect me from what I want» aus «The Survival

Series» erschien neben anderen temporär als elektronische

Laufschrift am Times Square in New York. Wie häufig in

ihren Installationen läuft auch hier das Überraschungsmoment

der eigentlichen Erwartung des Lesers entgegen,
und der Text erscheint als fremde Botschaft in einem ver¬

trauten Kontext. Beatrix Ruf äusserte sich zum Ansatz und

der Wirkung der sprachlichen Komponente in Jenny Holzers

künstlerischer Produktion 1997 im Ausstellungskatalog

«Lustmord»: «Jenny Holzers Texte sind nicht Abbildung,

Repräsentation oder Literatur, sondern Aktion. Sie entfalten

ihre eigentliche Bedeutung in der Performanz, wenn sie

Produktion und Handlung im Sprechakt und in den Köpfen

der Rezipienten geworden sind. Sie bieten keine Moral oder

<eindeutige> Haltung, sondern zielen auf die Urteilsfähigkeit

des Lesers/der Leserin. Deshalb werden Jenny Holzers

Texte zu sprachlichen Mahnmalen der Meinungsbildung.»14

1987 nahm sie an der Ausstellung «Skulptur Projekte in

Münster» teil, wo sie als Teil eines dreiteiligen Projektes,

von dem zwei Teile realisiert wurden, im Schlossgarten fünf

Sandsteinbänke im räumlichen Zusammenhang mit einem

Kriegerdenkmal installierte und darauf in Englisch Texte aus

ihrer Serie «Under a Rock» einmeisseln liess. Die Texte handeln

von Krieg und Gewalt und nehmen dabei verschiedene

Perspektiven ein: die des unbeteiligten Erzählers, der Täter

oder der Opfer. Im Kontext mit den Inschriften des

Kriegerdenkmals entsteht eine irritierende Realität.15 Dieser

Ausstellungsbeitrag war die Ausgangsbasis für den Auftrag an

Jenny Holzer, die Gedenkstätte in Nordhorn umzugestalten.

Auch hier bildet ein schon vorhandenes Denkmal den

Ausgangspunkt für eine kommentierende Ergänzung. Ihre

Arbeit ist laut Justin Hoffmann «gleichsam ein Denkmal

über ein Denkmal».16 49



"-tt''' ¦'

".mm HB

tt|tt« afe^-UJ^-è
¦pp ¦HittfttG:

itttt«:<*&^
HHBB
¦r-

HB
i^SS5Sn»'*"-ì

50

Als «Echo» auf die ringförmig angeordneten

Kalksandsteinsegmente mit den Namen der Gefallenen des Ersten

Weltkrieges entwarf Jenny Holzer einen Garten: ein in

konzentrischen Kreisen über ein Kreuz angelegtes Wege-

und Beetesystem auf der sich im tieferliegenden Bereich an

das Mahnmal des Zweiten Weltkrieges anschliessenden

Rasenfläche. Das aus vier Ringen bestehende Wegesystem

verleiht dem Garten seine formale Struktur und bietet

neben der bereits erwähnten Korrespondenz mit der

Gedenkstätte des Ersten Weltkrieges selbst Anlass zu

Assoziationen. Das Kreuz, von seiner Ausrichtung zur

Gedenkstätte des Zweiten Weltkrieges her als Schräg- oder

Andreaskreuz zu lesen, ist ein wichtiger Bestandteil der

christlichen Symbolik und meist Darstellungen der Opferung

und des Märtyrertodes zugeordnet.'7 Auch der Gedanke

an eine Zielscheibe liegt nahe. In die Beete und in den

Randbereichen auch um die Mahnmale des Ersten und

Zweiten Weltkrieges herum wurden verschiedene schwarzlaubige

und schwarzblühende Pflanzen, Sträucher und

Bäume gesetzt. Vor der Tafel mit den «politisch und

rassisch Verfolgten» des Zweiten Weltkrieges wurde in einem

vorspringenden Beet ein kleiner «White Garden» angelegt,
:

so dass hier, ausgedrückt durch die symbolische Bedeutung

des Weiss als Farbe des Lichts, der Reinheit und

Unschuld im Kontrast zum Schwarz ein besonderer Akzent

für diese Opfer gesetzt wird - ein Mahnmal im Mahnmal.

In bereits vorhandenen Bankzonen wurden fünf Bänke aus

ziegelrotem Bentheimer Sandstein plaziert, in die die eng¬

lischen Originaltexte Jenny Holzers und ihre Übersetzung
ins Deutsche eingemeisselt sind, zwei auf der Ebene und in

unmittelbarem Zusammenhang mit dem Mahnmal des

Ersten Weltkrieges, drei auf der tiefergelegenen Ebene rund

um den «Black Garden». Die Beete sind mit rotem
Wesersandstein eingefasst, die Wege mit rotem Ziegelsplitt
bestreut.

Die ursprüngliche Planung Jenny Holzers sah vor, den

Schriftsockel aus dem Mahnmal des Ersten Weltkrieges zu

entfernen, so dass nur die Namen der gefallenen Soldaten
erhalten geblieben wären, und an dessen Stelle in

Korrespondenz zu dem schwarzfruchtigen Apfelbaum in der Mitte
des neu angelegten «Black Garden» eine Trauerblutbuche
zu pflanzen. Für das Sockelelement mit der Metallschale
sollte ein neuer Standort, eventuell in der benachbarten
Grünanlage des Schlieperparks, gefunden werden. Die

Diskussionen in der Nordhorner Bürgerschaft zu der
Umgestaltung der Anlage, aber speziell zu der Veränderung der
Gedenkstätte des Ersten Weltkrieges, waren sehr kontrovers

und heftig, unter anderem bildete sich eine
«Bürgerinitiative zur Sicherung des Nordhorner Ehrenmals». Im

Frühjahr 1994 wurden sämtliche Aktivitäten zur Versetzung
des Schriftsockels gestoppt, die Denkmalschutzbehörden
befassten sich mit der Angelegenheit und verwiesen sie an
den Rat von Nordhorn zurück, der sich im November 1994,
also nach der offiziellen Eröffnung des «Black Garden» mit

grosser Mehrheit entschloss, den Sockel nicht versetzen zu



lassen. Es wurde lediglich die darauf plazierte Flammenschale

entfernt. Das bedeutet, dass die Anlage in ihrer jetzigen

Gestalt in diesem Punkt einen Kompromiss darstellt,
der nicht den ursprünglichen Intentionen Jenny Holzers

entspricht. Der Schriftzug «Die Gefällten sind es, auf denen

das Leben steht», schrieben die Grafschafter Nachrichten in

ihrem Bericht zur Ratsentscheidung, «entspringt für Jenny

Holzer und für viele andere Kritiker einer negativen und

politisch äusserst fragwürdigen Geisteshaltung und

Denkweise».'8 Die starke Spannung, die durch die Gegenüberstellung

dieser militaristischen Aussage mit den Texten

Jenny Holzers entsteht, war ursprünglich so nicht

beabsichtigt. Was im Konzept der Künstlerin ganz auf Meditation

und Trauer ausgerichtet war, bedeutet in der jetzigen
Form eine aktive Auseinandersetzung mit der politischen

Haltung, die für die grössten Verwüstungen dieses

Jahrhunderts verantwortlich war. Der Vorteil der durch den

Kompromiss erzielten Form ist, dass sie die Veränderung
des Denkens in Bezug auf Gewalt und Krieg und die damit

einhergehende Veränderung des Gedenkens den Besuchern

des Mahnmals explizit vor Augen führt und dieser

Prozess einer sich verändernden politischen Haltung nicht

wie so häufig aus Dokumentationen erschlossen werden

muss.

Der Eindruck von Versenkung und Trauer entsteht, da so

konzentrierte Dunkelheit in der freien Natur nicht üblich ist,

durch die ungewöhnlich anmutende Schwärze des Gartens.

Die bestimmende Farbe des «Black Garden» zeigt sich über

Blüte, Blatt, Frucht und Rinde der ausgewählten Pflanzen

und ist grundsätzlich eher als Idee denn als absolute Realität

aufzufassen, da der für das Wachstum der Pflanzen

notwendige Vorgang der Photosynthese kein reines Schwarz,

sondern nur Annäherungswerte wie tiefes Dunkelrot, Violett,

Dunkelbraun oder Dunkelgrün zulässt und zudem nicht

alle Teile der Pflanze so dunkel gefärbt sind. Trotzdem trägt
der Gesamteindruck des Gartens die Idee des Schwarz, so

wie es auch viele Namen der hier gepflanzten Gehölze oder

Blumen tun, zum Beispiel der Apfelbaum «Arkansas Black»,

die Blutpflaume «Nigra», die Nelke «King of the Blacks»,

die Taglilie «Devil Delight» oder die Tulpe «Queen of the

Night». Jenny Holzer entwickelte ein ausserordentlich

vielfältiges, auf nordamerikanische Gegebenheiten
ausgerichtetes Pflanzkonzept, das in Zusammenarbeit mit den

norddeutschen Gärtnern auf Nordhorner Verhältnisse

übertragen werden musste. Die Winter in dieser Gegend haben

harte Fröste mit wenig Schnee, so dass Pflanzen für gemäs-

sigtere Klimazonen hier praktisch keine Überlebenschance

haben. Die ursprünglich sehr umfangreichen
Pflanzvorstellungen wurden im Lauf der Zeit reduziert und der Anteil

der Bodendecker und Dauerstauden entsprechend erhöht.

Besondere Bedeutung kommt hier dem fast rein-schwarzen

Mondo-Gras, der Ajuga und der Heuchera zu. Diese werden

durch jahreszeitliche Pflanzen wie Krokus, Tulpen,
Kaiserkronen, Iris, Taglilien, Stiefmütterchen und andere ergänzt.

Manche dunkellaubigen Pflanzen mussten ausgetauscht

werden, weil ihre Blüten einen zu bunten Akzent in den Garten

brachten, so wie umgekehrt schwarz blühende Pflanzen

grünlaubig sein können. Insgesamt wurde daran gearbeitet,

zugunsten eines ruhigen und gleichmässigen Eindrucks ein

Farbkonzept konsequent durchzuführen, das sich einerseits

in die Richtung schwarz und dunkelblutrot orientiert und

andererseits bei den Blüten neben dezenten Rosatönen

nur weiss und blau zulässt. Die Kuppel des alten Baumbestands

verleiht der Anlage zusätzlich einen ernsten und

geschlossenen Charakter, wobei die Randbereiche als

Kulisse und die Übergangsbereiche der verschiedenen

Wege in den Garten mit Sträuchern und Büschen noch dunkel

verstärkt werden sollten. Die kleineren und grösseren
Gehölze sind als Akzente gepflanzt: zwei Trauerblutbuchen

flankieren den Eingang der Anlage bei der Gedenkstätte

des Ersten Weltkrieges, das Zentrum des neu angelegten
«Black Garden» wird durch einen jetzt noch kleinen, später

schwarzfruchtigen Apfelbaum bestimmt - Symbol für
Fruchtbarkeit und Leben, aber auch für den Sündenfall und

die Sterblichkeit - der Baum der Erkenntnis trägt Trauer.

Schwarz wird hier analog zu seiner Interpretation im

europäischen Kulturkreis mit Nacht, Melancholie, Tod und

51



Trauer verbunden, steht aber auch für Wiederauferstehung

bzw. Wiedergeburt. Im organischen Bereich, angesichts

einer Gartengestaltung ein wichtiger Aspekt, findet es sich

neben der Erde und der Kohle vor allem im Zusammenhang

mit Verbranntem und Erloschenem, die Farbe Schwarz

entsteht in diesem Fall also durch die Berührung mit Feuer- in

dem ambivalenten Feld der Bedeutungen, die sie zwischen

Tod und Leben entfaltet, sind Rot und Weiss immer wieder

die wichtigsten Gegenpole.'9

Zu den Weiss-Schwarz und Rot-Schwarz-Kontrasten, die im

Zusammenhang mit der Einwirkung des Feuers stehen,

möchte ich einen kleinen Exkurs einschieben. Es handelt

sich um zwei besonders prägnante Beispiele für die

künstlerische Bearbeitung dieser Farbkontraste unter Einbeziehung

des Feuers im ideellen oder konkreten Sinn. An ihnen

wird deutlich, welch existentielle Gefühle und Erfahrungen

damit in Verbindung stehen und welch starke Wirkung und

Ausstrahlung sie sowohl für die Künstler wie die Rezipien-

ten haben können. Barnett Newman hat eine ganze Reihe

Bilder gemalt, die in ihrem Titel den Begriff Feuer enthalten.

Besonders eindrucksvoll ist sein Gemälde «White Fire II»

aus dem Jahr i960.20 Das hochformatige Bild, das

ausschliesslich in den Farben Weiss und Schwarz gehalten ist,

verfügt über die für Newman typische vertikale Einteilung,

bei der die Farbstreifen oder -felder sich über die Ränder

der Leinwand hinweg zu erstrecken scheinen und so einen

unendlichen Wahrnehmungsraum und ein Gefühl von Ganz-

heitlichkeit schaffen. Links und rechts wird es von zwei

relativ schmalen schwarzen Flächen eingefasst, deren Ränder

eine Spur unregelmässig verlaufen. In der Mitte des

Bildes befindet sich ein sehr schmaler weisser, schwarz

begrenzter Bildstreifen, der als «Zip» bezeichnet wird. Bei der

schwarzen Begrenzung des «Zip» handelt es sich nicht um

zwei klar verlaufende Linien, sondern das Schwarz flockt

wolkig in die ebenfalls weissen Flächen rechts und links des

vertikalen Streifens aus und erweckt so trotz der Ungegen-

ständlichkeit des Bildes die Assoziation an Feuer und

Rauch. Für Katharina Schmidt stellt das «weisse Feuer»

den «Inbegriff reingeistiger Energie und Verwandlungskraft
sinnbildlich für Newmans Forderung nach dem <Sublimen>»

dar2', das er 1948 in seinem Essay «The Sublime is Now»

propagierte. Dort forderte er das «Erhabene», die «absoluten

Emotionen», Kunst, die sich «des Ballastes der Erinnerung,

der Assoziation, Nostalgie, Legende, des Mythos»

entledigt hat. Armin Zweite führt dazu aus, dass es Barnett

Newman wie auch Mark Rothko, Jackson Pollock und Ad

Reinhardt darum ging, «die <Tragik des Daseins) und den

<Terror des Unbekannten) in den Werken zu spiegeln, Ideen,

die,» wie Barnett Newman es formulierte, «die Verbindung
mit dem Mysterium» herstellen, «mit dem Mysterium des

Lebens, der Menschheit, der Natur, mit dem harten schwarzen

Chaos des Todes».23

Ungefähr zur gleichen Zeit formierte sich in Deutschland die

Gruppe «Zero» mit Otto Piene, Heinz Mack und Günther

msm



** *.

—1—

Uecker, die sich vor allem gegen die damals bestimmenden

Strömungen des Informel und Tachismus wandte. 1958 ver-

fasste Otto Piene einen Essay über die «Reinheit des

Lichts», das «reine Empfindungen» wecken soll.2"

Entsprechend arbeitete er in seiner Malerei mit klaren
Farbkontrasten und verwendete in einer Serie, ähnlich wie Yves

Klein zu Beginn der sechziger Jahre, auch Rauch und Feuer.

Ein häufig abgebildetes Beispiel ist Pienes Arbeit «Venus

von Willendorf» aus dem Jahr i960, auf der ein schwarzer,

wie mit Rauch ausklingender Kreis auf einer weissen Fläche

erscheint.25 Aber noch eindrucksvoller erscheint diese Technik

im Rot-Schwarz-Kontrast des Gemäldes «Rote Nacht -
dunkle Blume» aus dem Jahr 1963/64.26 Thomas Heydens

Beschreibung richtet sich auf die existentielle Wirkung des

Farbkontrasts und des Feuers: «Unter direkter Einwirkung
einer Flamme haben sich auf der mit roter Ölfarbe bemalten

Leinwand fünf tiefschwarze, kreisrunde Flecken gebildet.
Russ legt sich konzentrisch um die aufgetürmten
Feuerspuren und vermittelt als Sfumato zwischen Schwarz und

Rot. In diesen Feuermalen erscheint das Element Feuer

unmittelbarer als in jeder Abbildung eines Brandes. Bis

hinein in die Mikrostruktur der verbrannten Oberfläche

erweist sich seine Urgewalt. Im satten Rot scheint die Hitze

gespeichert zu sein.»27 Der Titel wie die Oberflächenstruktur

des Bildes erweitern den Assoziationsrahmen, sie

verweisen auf Verletzung, Gewalt, Vernichtung und in der

dunklen, eigentlich schwarzen Blume, oder exakter den

fünf Blumen, die eine einander überlagernde, vertikale
Spur bilden, auf den Tod und das jenseits.

Trotz völlig unterschiedlicher künstlerischer Haltungen

ergeben sich in den Interpretationen der Farbkontraste

deutliche Parallelen zum «Black Garden» von Jenny Holzer.

Der Kontrast zwischen dem Ziegelrot der klar abgegrenzten

Wege, Einfassungen und Bänke und den schwarzen Pflanzen

in den Beeten und Randbereichen der Anlage vermittelt

den farblichen Haupteindruck in der Gesamtgestaltung des

Mahnmals. Der «White Garden» bildet einen zusätzlichen

Akzent. Jenny Holzer hat schon früher mit diesen Farben

gearbeitet. Sie verwendete Bänke aus rotem (indian red)

Granit mit eingemeisselten Texten für ihre kreisförmige
Installation in der Rotunde des New Yorker Guggenheim

Museums 198928 und Stein in einem ähnlichen Rot, Schwarz

und Weiss beziehungsweise einen hellen Sandton für ihre

Installation im amerikanischen Pavillon der Biennale von

Venedig 1990.29 Der provozierendste Einsatz von Rot fand

sich in ihrer Gestaltung des Magazins der Süddeutschen

Zeitung mit dem Bilderzyklus «LUSTMORD» vom 19.
November 1993.30 Der Druckfarbe für den Satz auf der Titelseite

«DA WO FRAUEN STERBEN BIN ICH HELLWACH» wurde

Blut beigemischt, um auf die systematische Vergewaltigung

und Ermordung von Frauen im jugoslawischen
Bürgerkrieg aufmerksam zu machen. Eine weitere Station der

Serie «LUSTMORD», die im Zusammenhang mit dem

Nordhorner Mahnmal wichtig ist, war 1996/97 die Installation im

Kunstmuseum des Kantons Thurgau, im ehemaligen Kloster

Kartause Ittingen. Im Prioratsgarten des Klosters wurden

als Teil des Projekts drei Sandsteinbänke mit Texten aus der

Serie «LUSTMORD» als Dauerinstallation aufgestellt.31 53



f -
J

54

Die Assoziation der Farbe Rot mit Blut wird von dem

britischen Bildhauer und Land Art-Künstler Andy Goldsworthy

geteilt. Der Vergleich erscheint auch deshalb so interessant,

weil er wie Jenny Holzer in ihrem «Black Garden» mit

organischen Materialien in der Natur und auch mit dem

Schwarz-Rot-Kontrast arbeitet. Im Winter 1994/95 schuf er

im schottischen Dumfriesshire die Arbeit «Black Stones Red

Pools». In der kargen, von der Kälte gebleichten schottischen

Winterlandschaft färbte er markante Steine mit Torf

tiefschwarz ein und fotografierte sie anschliessend in ihrer

weiträumigen Umgebung. Dabei entstanden Ansichten von

dramatischer Ausdruckskraft und Tiefe. Die Steine stellten

für ihn Zeugen der gewalttätigen Geschichte Schottlands

dar, die sich in einer dunklen Seite der schottischen

Landschaft ausdrückt. Das Schwarz ist dabei wie ein Schatten,

eine Erinnerung, die sich in den Stein eingeprägt hat.32

Als Kontrast zu diesen schwarzen Steinen färbte er

Wasserlöcher, die sich in den Vertiefungen von Steinen in oder

neben Flüssen gebildet hatten, durch Zerreiben roter Steine

ziegelrot ein. Er fotografierte diese kleinen Seen in ihrer

natürlichen Umgebung auf eine Weise, dass die

Fliessgeschwindigkeit des Flusswassers sichtbar wurde und so

einen starken Kontrast zu den unbewegten tiefroten

Wasserlöchern bildete. Goldsworthy betont in seiner Erläuterung

dieser Arbeit, dass er eine Verbindung zwischen dem

Schwarz und dem Rot fühlt. Für ihn fliesst das Rot, das als

eine der zentralen Farben in seinem Werk bezeichnet werden

kann, um die Erde wie eine Ader. Demzufolge hat er

bereits in unterschiedlichen Gebieten und Kontinenten mit

der natürlich vorkommenden Farbe gearbeitet. Sie hat ihm

den Kreislauf der Natur bewusst gemacht, und er erwähnt,

dass sowohl Steine als auch Blut durch ihren Eisengehalt

rot gefärbt sind." Das Rot der Wasserlöcher kann analog

zum Rot des Blutes als Ausdruck des Lebens verstanden,

aber auch als Ausdruck der Gewalt interpretiert werden.

Dies begründet sich hier durch seine Sichtbarkeit, denn im

unverletzten Organismus bleibt es verborgen, und im

Zusammenspiel mit den schwarzen Steinen, die als Gedächtnis

der schwarzen Seite der Geschichte erscheinen.

Die physische Präsenz des Rot als Farbe des Lebens, aber

zugleich der Aggression und Zerstörung, manifestiert sich

auch in Jenny Holzers «Black Garden» in Nordhorn. Da

Jenny Holzer wie Goldsworthy natürliche Materialien
verwendet, nämlich Sandstein und Ziegel, wird das Rot in

Nordhorn wie auch schon zuvor in ihren Installationen in

New York und Venedig zu einem Ziegelton abgemildert, der

auch in der bebauten Umgebung häufig verwendet wird.
Der Kontrast zum Schwarz des Gartens führt ähnlich wie bei

ihrer Installation anlässlich der 44. Biennale von Venedig

1990 zu einer optischen Bewegung und emotionalen
Beunruhigung. Der Ausstellung in Venedig gingen Recherchen

voraus, bei denen sich Jenny Holzer für den Marmorfussbo-

den im Wartesaal des Dogenpalastes interessierte, der ihr

wie ein Speicher der Anliegen der dort auf Audienz Wartenden

erschien. Ihre Arbeit im amerikanischen Pavillon
umfasste vier Räume. Die beiden Vorräume (First und Second

Antechamber) liess sie rautenförmig mit Marmorplatten
auslegen, einmal in rot-schwarz, einmal in rot-weiss. In die

roten Bodenplatten wurden in fünf verschiedenen Sprachen



Kurztexte aus ihrer Textserie «Truisms» eingraviert. Entlang

der Wände standen im ersten Raum weisse Marmorbänke

mit Texten aus «Mother and Child», im zweiten Raum rote

Marmorbänke mit Texten aus den «Inflammatory Essays».

Im auf den Vorraum mit den rot-weissen Bodenplatten

folgenden Raum (The Last Room) liess sie den Fussboden

mit rotem Marmor auslegen und installierte an drei Wänden

21 horizontale Leuchtdiodenschriftzüge, auf denen in

englischer, französischer, deutscher, italienischer und spanischer

Sprache Texte aus allen ihren bis dahin geschaffenen

Serien abliefen. Der auf den Vorraum mit den rot-schwarzen

Bodenplatten folgende Ausstellungsraum (The Child Room)

bekam einen Fussboden aus weissem, schwarzem und

rotem Marmor, an der Stirnwand waren zwölf vertikale

Leuchtschriftsäulen installiert, auf denen der Text von

«Mother and Child» ablief. Gleichzeitig waren Teile dieser

Texte im roten Marmorfeld in der Mitte des Fussbodens

eingraviert. Da die hochpolierten Marmorböden in beiden

Räumen die Leuchtschriftbänder widerspiegelten, schienen

sich die Grenzen zwischen dem elektronischen Medium und

dem Fussboden aufzulösen, und es entstanden bodenlose

und entkörperlichte Räume, die in ein tiefrotes Licht

getaucht waren. Dieser Eindruck führte besonders im Kontrast

zu Schwarz, das der Installation eine zusätzliche
Tiefendimension verlieh, zu einer starken Ausdruckskraft und in

der Auflösung der Raumkonturen zu einer körperlichen und

emotionalen Verunsicherung der Betrachter.34

«ES IST EIN KRIEGSZOO. EINE WEGMARKE. SO SAGEN PILOTEN.

DAS TIER LIEGT ZUSAMMENGEKAUERT IM GRAS.

EIN KNOCHEN IST GEBROCHEN, SO DASS ES NICHT MEHR WEITER

KANN.

DER INSTINKT MACHT ES WACHSAM. ES ERWARTET,

DASS JEMAND ES ANFASST, UM DAS EINVERNEHMEN

WIEDERHERZUSTELLEN.

VOLLKOMMEN VERBRANNT, NUR DIE ZÄHNE UNVERSEHRT, SITZT

ER DA, AN DEN PANZER

ANGESCHMOLZEN. DAS METALL SPEICHERT SONNE UND HITZE

VON DER EXPLOSION.

SEIN TOD 1ST NOCH FRISCH, ER VERSTRÖMT EINEN ANGENEHMEN

GERUCH.

MAN MUSS IHN WEGZIEHEN, WOBEI DIE HAUT ZERREISST.

SEIN ANBLICK WIRKT AUF DIE LEUTE UNTERSCHIEDLICH.

Diese Verunsicherung erreicht in einer weiteren Ebene von

Jenny Holzers Installationen, nämlich ihren Texten einen

Höhepunkt. Dies gilt auch für Nordhorn, wo fünf Bänke mit
den in Englisch und Deutsch eingemeisselten Texten in

die Gesamtanlage integriert sind. Wenn wir uns den

organischen Kreislauf noch einmal vergegenwärtigen, so ist

Schwarz die Konsequenz des Rot, so wie Feuer verbrannte

Materie erzeugt - und die Zerstörung des Lebens Trauer, von

der die Texte der Bänke erzählen. Im folgenden möchte ich

die Bankinschriften in der deutschen Übersetzung zitieren:

DAS MEER UMSPÜLT DIETOTEN.

SIE LIEGEN MIT DEN GESICHTERN NACH OBEN UND UNTEN IM

SCHAUM.

KÖRPER ROLLEN VON DEN WELLENKÄMMEN, UM IM SCHLICK

AUFZUPLATZEN.

SEIN HALS RECKT UND DREHT SICH. ER BEISST RUND UM SICH.

ER KANN SEINE ARME NICHT HEBEN,

WEIL ER ZWISCHEN MENSCHEN EINGEKEILT IST.

GEBRÜLL ERHEBTSICH UNTER IHNEN.

DIE FORM DER DECKE IST IDIOTISCH. EIN TORSO IST GEBLIEBEN.

DIE MUTTER ERINNERT SICH AN DEN INTAKTEN SCHATTEN IHRES

KINDES.

SIE FÄHRTMITDER HAND DARÜBER UND

SCHIEBT DAS FLEISCH VON SICH.» 35



Im Gegensatz zu den Münsteraner Banktexten oder der

Serie «LUSTMORD», die über unterschiedliche Erzählperspektiven

verfügten, beschreiben die Nordhorner Texte aus

der auktorialen Perspektive in einer verkürzten, bildhaften

und assoziativen Sprache verschiedene Arten des Sterbens

und des Todes im Krieg: den Anblick der Verletzungen, den

Prozess des Verfalls und die Erinnerung an den Schatten

des Menschen, den es davor gab. Sie sind ein Teil des

insgesamt neunteiligen Textzyklus «WAR» oder «KRIEG»,

der über ein paar wesentlich radikalere Passagen verfügt
als die in Nordhorn eingravierten.36 Wie dringt Jenny Holzer

in diese Abgründe vor? Anlässlich des Erscheinens des von

ihr konzipierten Süddeutsche Zeitung-Magazins sagte sie

1993: «Beim Schreiben krieche ich in meine Seele - oder in

die Seele anderer - und untersuche: Was ist da los? Was

geht da vor? Diese Neugierde treibt mich an. Und je weiter

man vordringt, desto düsterer wird es. Desto leidvoller.»

Sie steht auf dem Standpunkt, dass der «Tod keine

saubere Angelegenheit» ist, «noch dazu, wenn er gewaltsam

erfolgt», sondern «auch ein physischer Horror».37

Genau an diesem Horror in ihren Texten scheiden sich häufig

die Geister. Ein Teil der Leser setzt sich der Aussage und

den dadurch evozierten Bildern aus, so weit er kann, ein

Teil lehnt die Texte wegen der quälenden Beschreibung

gewalttätiger Details oder wegen ihrer moralischen

Rigorosität vehement ab, allen gemeinsam ist die tiefe

Beunruhigung, die durch sie ausgelöst wird. Die Texte in Nordhorn

sind, wie schon in anderen Installationen von Jenny

Holzer, in Bänke eingemeisselt und die durch sie hervorgerufenen

Empfindungen stehen im Kontrast zu der Funktion,

die eine Bank eigentlich hat: sich hinsetzen, ausruhen, den

Blick schweifen lassen. Jenny Holzer sagt: «Mir ist im Prinzip

egal, wo sie stehen, Hauptsache, sie provozieren zum

Nachdenken. Aber natürlich ist es mir am liebsten, wenn

meine Werke öffentliches Eigentum sind. In Museen, in

Parks, auf Plätzen. Je mehr Leute sich daran stossen, desto

besser.»38 Die Bänke dürften im öffentlichen Raum ihre

nachhaltigste Wirkung entfalten, da der Rezipient sie ja

nicht unbedingt von vorneherein als Träger von Botschaften

identifizieren kann. Wenn der Besucher den «Black Garden»

auf den äusseren Wegen umrundet und auf einer dieser

Bänke Platz nimmt, gerät er in die unmittelbare Berührung
mit etwas zutiefst Verstörendem. Die eingravierte Inschrift

wird beim sich Hinsetzen vom Körper zumindest teilweise

zum Verschwinden gebracht und durch ihre Entdeckung
und die Bewegung von ihr weg wieder aufgedeckt. Das

Einschreiben und die Berührung mit der Schrift verbinden

Erinnerung mit Schrecken und Schmerz. Aleida As'smann

verweist auf Friedrich Nietzsche, der «vom Einschreiben»

der Erinnerung «in Körper sprach und den Schmerz <das

mächtigste Hilfsmittel der Mnemotechnik) nannte».39 In

Franz Kafkas Erzählung «In der Strafkolonie» wird «dem

Verurteilten das Gebot, das er übertreten hat, mit der

Egge auf den Leib geschrieben», er weiss weder, dass er
verurteilt wurde, noch kennt er sein Urteil. Er erfährt es erst
durch die Entzifferung seiner Verletzungen während einer
endlosen Hinrichtung, die sich mit grausamer und
unabänderlicher Präzision abspielt.40 Die Eintätowierung von
Nummern bei Häftlingen in den nationalsozialistischen
Konzentrationslagern folgte in der minutiösen Vorbereitung des

bürokratischen Tötens und der Ermordung selbst ähnlichen

Prinzipien eines Irrsinns, der für sich eine innere Logik
beansprucht, sich aber von aussen betrachtet jeder Fass-

barkeit und jedem Verständnis entzieht. Im Bilderzyklus
«LUSTMORD» im Magazin der Süddeutschen Zeitung vom
19. November 1993 schrieb Jenny Holzer die Texte mit
Tusche in Englisch und Deutsch auf die Haut verschiedener
Personen und fotografierte die Ausschnitte so, dass sie

anonym blieben. In ihrer äusseren Erscheinungsform wir-

56



ken die Texte wie Tätowierungen, was angesichts des zuvor

beschriebenen Kontexts auch für die Tiefe und Dauerhaftigkeit

der beschriebenen Verletzungen sprechen könnte.4'

In Nordhorn wird die Konfrontation mit dem Grauenhaften,

mit den physischen Details von Gewalt und Krieg, die sich

in unserer Wahrnehmung mit gespeicherten Bildern solcher

Ereignisse vereinen, gerade durch die idyllisch erscheinende

Umgebung des Gartens zur Provokation. Markus Lan-

dert bestätigt diesen Eindruck in Bezug auf die Installation
der Bänke im Garten der Kartause Ittingen, die dem Zyklus

«LUSTMORD» angehören: «Wer zu entziffern beginnt und

übersetzt, wird aus der idyllischen Ruhe gerissen. Die

Texte auf den Bänken schildern Gewalt, Vergewaltigung,
Tod. In unseren Köpfen steigen Bilder des Grauens, des

Schreckens auf. Ein Film beginnt zu laufen, der unaufhaltsam

zum schrecklichsten aller Enden hintreibt.... Die

Provokation liegt nicht eigentlich in der Brutalität der aufsteigenden

Bilder. Ein Blick in die Zeitung, ins Abendprogramm
des Fernsehens vermittelt ähnliches Grauen, oftmals noch

wesentlich potenzierter. Was provoziert, ist der Bruch

zwischen dem, was wir aufgrund der Umgebung erwarten, und

den durch die Texte hervorgerufenen Bildern.»42 Im

Nordhorner «Black Garden» Hesse sich vermuten, dass die

aufgestellten Bänke der Meditation angesichts der
bestehenden Mahnmaleinrichtungen und des sie umgebenden
Gartens dienen, aber genau hier führt Jenny Holzer die

Besucher zu den sich immer wiederholenden Details der

verschiedenen Kriege, die zum Tod auch der in der Anlage

eingeschriebenen Nordhorner Bürger geführt haben und

sich in einer Geschichte der Gewalt fortschreiben. Namen

verbinden sich also nicht nur mit Geschichte, sondern mit

realem Grauen. Die verschiedenen Bedeutungsebenen werden

zusammengeführt, wenn man aus dieser Position

unwillkürlich wieder auf den «Black Garden» blickt, in dem

das Wachsen, Blühen und Verwelken der Pflanzen auf den

Kreislauf des Lebens zwischen Geburt und Tod und wieder

neuer Geburt verweist. Aber dieser Zyklus kann nicht so

einfach Hoffnung stiften, da das alle Pflanzen durchziehende

Schwarz immer an Tod und Trauer erinnert, an das, was

nach Gewalt und Zerstörung bleibt.43

Jochen Spielmann erwähnt die Gefahr, dass ein «Denkmal

nicht Stein des Anstosses, sondern Schlussstein wäre». Er

bezieht sich dabei auf «die Auseinandersetzungen um die

Bewertung des Nationalsozialismus»44, aber ich bin der

Ansicht, dass dieses Problem nicht nur für Mahnmale des

Holocaust gilt, sondern auch für Mahnmale, die sich allgemein

mit Krieg beschäftigen. Die Transferierung der

Erinnerung an Menschen, die einst zum eigenen Lebenskreis

gehörten, in ein überhöhtes und daher fernes Heldentum,

wie es neben unzähligen anderen das frühere Nordhorner

Mahnmal für den Ersten Weltkrieg tut oder die undifferenzierte

Vermischung der Täter und Opfer, wie es für viele

Mahnmale des Zweiten Weltkriegs gilt - ein besonders

bestürzendes Beispiel ist hier die aktuelle Gestaltung der

«Neuen Wache» in Berlin45 - verdrängt das Grauen des

Krieges und das noch unvorstellbarere Grauen der Shoah.

Die Gefahr eines solchen Denkmals ist immer, dass es

einen Schlusspunkt unter die Erinnerung setzt, sie sozusagen
im Denkmal versteinert. Gegen diese Verdrängung, die so

leicht neue, sei es durch Rassismus oder Antisemitismus

motivierte, oder durch den Begriff des Heldentums oder der

Opferbereitschaft legitimierte Gewalt ermöglicht, hilft nur
das Bewusstmachen der Wirklichkeit des Krieges und der

Shoah mit all ihren Konsequenzen - und genau das tut
Jenny Holzer, indem sie durch Sprechen, mit ihren Texten **••*•*

diese Wunde offen hält und gleichzeitig mit dem «Black

Garden» einen Ort der Trauer und des Nachdenkens anbietet.

Aus dieser Spannung bezieht dieses Mahnmal seine 57



besondere Ausstrahlung. Gleichzeitig ermöglicht es eine

Kontinuität der Erinnerung, indem es ein für das aktuelle

Verständnis heute überholtes Geschichtsbewusstsein, das

sich in der traditionellen Nordhorner Gedenkstätte

ausdrückte, nicht eliminiert, sondern die Geschichte dieses

Gedenkens in ein Mahnmal einbezieht, das zum Umdenken

anregen soll - ganz im Sinn der Inschrift des Gerz'schen

Mahnmals in Hamburg-Harburg, dass nur wir selbst uns

gegen das Unrecht erheben können. Es gibt nicht die

singulare, gültige Lösung für das Gedenken, aber der «Black

Garden» von Jenny Holzer ist ein ermutigendes Beispiel
dafür, wie Künstler und eine Gesellschaft, die sich der

Erinnerung stellt, heute angemessene Formen des Gedenkens

an die Opfer und die eigene Täterschaft in den beiden

Weltkriegen dieses Jahrhunderts und im Nationalsozialismus

entwickeln können.

58

1 Zur Ausführung soll nach einer nun über zehn Jahre währenden

Debatte und einem offenen Wettbewerb von 1994/95 und einem

engeren Auswahlverfahren von 1997/98 der überarbeitete Entwurf

von Peter Eisenman kommen. Die Diskussion um das Procedere

und die mögliche Konzeption, die verschiedenen Entwürfe und

Auswahlverfahren sind dokumentiert in: Der Denkmalstreit - das

Denkmal? Die Debatte um das «Denkmal für die ermordeten Juden

Europas». Eine Dokumentation, hrsg. von Ute Heimrod, Günter

Schlusche und Horst Seferens, Berlin 1999.

2 «Shoah», das hebräische Wort für grosses Unheil oder Katastro¬

phe, ist der Begriff, der seit Beginn der 40er Jahre im jüdischen

Sprachgebrauch verwendet wird, um die Vernichtung der Juden

durch die Nationalsozialisten zu benennen. Er ist auch Ausdruck

der Einzigartigkeit dieses Ereignisses. Der angelsächsische Begriff

«Holocaust» für den Mord an den europäischen Juden ist erst seit

den späten fünfziger Jahren im allgemeinen Sprachgebrauch verankert,

wird in letzter Zeit aber auch zunehmend auf andere historische

Ereignisse angewendet. Der Begriff wird auch deshalb als

problematisch empfunden, weil er in seiner religiösen Konnotation,

abgeleitet vom griechischen Wort «holokauston», das «ganz

verbrannt» bedeutet, die Vorstellungen des Opfers bzw. Brandopfers

enthält und so den systematischen Massenmord an den Juden

mit den Vorstellungen einer zielgerichteten heiligen Handlung

verbindet. Ich danke Edward van Voolen für diesen Hinweis. Vgl.

ausserdem James E. Young: Beschreiben des Holocaust. Darstellung

und Folgen der Interpretation, Frankfurt am Main 1992, S. 141-

149. Amerik. Originalausg.: Writing and Rewriting the Holocaust:

Narrative and the Consequences of Interpretation, 1988.

3 Vgl. Christian Staffa: Einführung, in: Christian Staffa. Jochen Spiel¬

mann (Hrsg.): Nachträgliche Wirksamkeit. Vom Aufheben der Taten

im Gedenken, Berlin 1998, S. 12.

4 Aleida Assmann: Erinnerungsräume. Formen und Wandlungen des

kulturellen Gedächtnisses, München 1999, S. 15.

5 Christoph Heinrich: Denkmal als Soziale Plastik, in: Kai-Uwe

Hemken, Gedächtnisbilder. Vergessen und Erinnern in der
Gegenwartskunst, Leipzig 1996, S. 344.

6 Vgl. Anmerkung 4, S.15.

7 Vgl. Jochen Spielmann: Stein des Anstosses oder Schlussstein der

Auseinandersetzung? Bemerkungen zum Prozess der Entstehung
von Denkmalen und zu aktuellen Tendenzen, in: Ekkehard Mai,
Gisela Schmirber (Hrsg.): Denkmal - Zeichen - Monument. Skulptur

und öffentlicher Raum heute, München 1989, S. 111-112.

8 Vgl. James E. Young: The Countermonument: Memory against
Itself in Germany, in: James E. Young: The Texture of Memory:
Holocaust Memorials and Meaning, New Haven und London, 1993,
S. 27-48. In der Einleitung des erwähnten Kapitels schreibt er:
«Perhaps the most stunning and inflammatory response to
Germany's memorial conundrum is the rise of its countermonuments:
brazen, painfully self-conscious memorial spaces conceived to
challenge the very premises of their being. / Ethically certain of
their duty to remember, but aesthetically skeptical of the assumptions

underpinning traditional memorial forms, a new generation of
contemporary artists and monument makers in Germany is probing
the limits of both their artistic media and the very notion of a

memorial. They are heirs to a double-edged postwar legacy: a deep
distrust of monumental forms in light of their systematic exploitation

by the Nazis, and a profound desire to distinguish their
generation from that of the killers through memory.» Ebenda, S. 27.

9 Diese Arbeit ist dokumentiert in: Jochen Gerz, Esther Shalev-Gerz:
Das Harburger Mahnmal gegen Faschismus, hrsg. von Achim
Könneke, Ostfildern-Ruit 1994. Ein weiteres wichtiges Mahnmal
von Jochen Gerz ist das in Zusammenarbeit mit Saarbrücker
Kunststudenten zwischen 1990 und 1993 entstandene «2146 Steine.
Mahnmal gegen Rassismus Saarbrücken». Vgl. Jochen Gerz: 2146
Steine - Mahnmal gegen Rassismus Saarbrücken, Stuttgart 1993.

10 Vgl. Skulpturenweg Nordhorn. Landkreis Grafschaft Bentheim.
Stadt Nordhorn, 1977-1994. hrsg. vom Landkreis Grafschaft Bentheim

und der Stadt Nordhorn, 1994.



il Vgl. für die grundlegenden Informationen über die traditionelle

Gedenkstätte und ihre Umgestaltung: Jenny Holzer. Black Garden,

hrsg. von Sabine Dylla, Städtische Galerie Nordhorn 1994. Sowie:

Nordhorn. Kulturbeiträge 4, Broschüre zum Tag der Eröffnung und

der Übergabe des umgestalteten Gartens «Am Mahnmal», hrsg.

von der Stadt Nordhorn, Dezernat II, 1994. Ausserdem danke ich

der Städtischen Galerie Nordhorn und dem Grünflächenamt der

Stadt Nordhorn für ihre großzügige Unterstützung meiner Recherchen.

12 Vgl. Lebrecht Forke: Von den Kämpfen bei Langemarck 1914 zum

«Langemarckplatz» 1938, in: Nordhorn. Kulturbeiträge 4, S. 3-29,

hier S. 16-17.

13 Vgl. Einführungstext zu: Da wo Frauen sterben bin ich hellwach.

Lustmord, ein Bilderzyklus von Jenny Holzer für das Magazin der

Südddeutschen Zeitung, Süddeutsche Zeitung Magazin, Nr. 46,19.

November 1993, S. 3.

14 Beatrix Ruf: Tautologische Offenbarungen - Sprachliche Mahnmale

- Trojanische Pferde, in: Jenny Holzer. Lustmord, Ausstellungskatalog,

hrsg. von Beatrix Ruf, Markus Landert, Kunstmuseum des

Kantons Thurgau, Ostfildern-Ruit 1997, S. 13-34, hier S. 15-16.

15 Vgl. Susanne Weirich: Jenny Holzer, in: Skulptur Projekte in Münster

1987, Ausstellungskatalog, hrsg. von Klaus Bussmann, Kasper

König, Westfälisches Landesmuseum für Kunst und Kulturgeschichte

Münster, Köln 1987, S. 125-132.

16 Justin Hoffmann: Jenny Holzer. Garten in Schwarz, in: Jenny Holzer.

Black Garden, hrsg. von Sabine Dylla, Städtische Galerie Nordhorn

1994, S. 61-73, hier S. 61.

17 Es war «ursprünglich Symbol der gekreuzten Hölzer des Feuer¬

opferaltars und diesbezüglich auf Darstellungen der Opferung

Isaaks oder der Witwe zu Zarpath (Sarepta) zu finden. Der Apostel

Andreas soll auf einem Kreuz dieser Form hingerichtet worden

sein.» Gerd Heinz-Mohr: Lexikon der Symbole. Bilder und Zeichen

der christlichen Kunst, Freiburg im Breisgau 1991, S. 176-180. Das

Andreaskreuz als Zeichen des Feueropfers ergibt eine aufschlussreiche

Verbindung zur Bedeutung des Begriffs «Holocaust». Vgl.

Anmerkung 2.

18 Thomas Kriegisch: Sockel bleibt im «Schwarzen Garten», Graf¬

schafter Nachrichten, 12. November 1994, S. 13.

19 Zur Bedeutung der Farbe Schwarz vgl. hier vor allem: Ingrid Riedel:

Farben. In Religion, Gesellschaft, Kunst und Psychotherapie, Stuttgart

1983,10. Aufl. 1993, S. 155-172. Manfred Lurker: Wörterbuch

der Symbolik, 4., durchges. und erw. Aufl., Stuttgart 1988, S. 638-

639. Udo Becker: Lexikon der Symbole, Freiburg im Breisgau 1992,

S. 265-266.

20 Barnett Newman: White Fire II /Weisses Feuer II, i960. Öl auf Lein¬

wand, 244 x 193 cm. Öffentliche Kunstsammlung Basel.

21 Katharina Schmidt: Einführung, in: Ausstellungskatalog: White

Fire - Flying Man. Amerikanische Kunst 1959-1999 in Basel, hrsg.

von Katharina Schmidt und Philip Ursprung, Museum für

Gegenwartskunst Basel, 1999, S. 9.

22 Barnett Newman: Das Erhabene jetzt, in: Charles Harrison, Paul

Wood: Kunsttheorie im 20. Jahrhundert. Künstlerschriften, Kunstkritik,

Kunstphilosophie, Manifeste, Statements, Interviews,

Ostfildern-Ruit 1998, S. 699-701, hier S. 701. Der Essay von Barnett

Newman wurde unter dem Titel «The Sublime is Now» zuerst in:

Tiger's Eye, 1, 6, Dezember 1948, S. 51-53 veröffentlicht.

23 Vgl. Armin Zweite: Barnett Newman. Bilder, Skulpturen, Grafik,

Ausstellungskatalog, Kunstsammlung Nordrhein-Westfalen,

Düsseldorf, Ostfildern-Ruit 1997, Klappentext und Vorwort, S. 6.

24 Otto Piene: Über die Reinheit des Lichts, in: Charles Harrison,

Paul Wood: Kunsttheorie im 20. Jahrhundert. Künstlerschriften,

Kunstkritik, Kunstphilosophie, Manifeste, Statements, Interviews,

Ostfildern-Ruit 1998, S. 989-990. Zuerst veröffentlicht in: Zero, 2,

Düsseldorf, Oktober 1958.

25 Otto Piene: Venus von Willendorf, 1963. Öl und Rauch auf Lein¬

wand, 150 x 200 cm. Stedelijk Museum, Amsterdam.

26 Otto Piene: Rote Nacht - dunkle Blume, 1963/64. Öl, Russ und

Feuer auf Leinwand, 170,5 x 121 cm. Neues Museum, Nürnberg.

27 Thomas Heyden, in: Neues Museum, Nürnberg, Prestel Museumsführer,

München, London, New York 2000, S. 28.

28 Zu dieser ersten bedeutenden Einzelausstellung von Jenny Holzer

in einem amerikanischen Museum erschien der Katalog: Diane

Waldman: Jenny Holzer, Ausstellungskatalog, Solomon R. Guggenheim

Museum, New York 1989.

29 Die Ausstellung im New Yorker Guggenheim Museum war eine Art

Einführung für die Biennale von Venedig im Jahr 1990, bei der Jenny

Holzer die USA vertrat. Ihre Installation ist dokumentiert in: Jenny

Holzer: The Venice Installation, United States Pavilion, The 44th

Venice Biennale, 27. Mai - 30. September 1990, hrsg. von Michael

Auping, Albright-Knox Art Gallery, Buffalo, New York 1991.

30 Vgl.: Da wo Frauen sterben bin ich hellwach. Lustmord, ein Bil¬

derzyklus von Jenny Holzer für das Magazin der Südddeutschen

Zeitung, Süddeutsche Zeitung Magazin, Nr. 46,19. November 1993.

31 Vgl. Jenny Holzer. Lustmord, Ausstellungskatalog, hrsg. von Bea¬

trix Ruf, Markus Landert, Kunstmuseum des Kantons Thurgau,

Ostfildern-Ruit 1997.

32 Andy Goldsworthy schreibt: «The stones have witnessed so much.

There is a dark side to the landscape of Scotland. Its history

59



contains much violence. / The <black> is a shadow - a memory

imprinted in the stone.» In: Andy Goldsworthy: Black Stones

Red Pools. Dumfriesshire Winter 1994-5, London 1995, ohne

Seitenangabe.

33 Vgl. noch einmal Andy Goldsworthy: «It is difficult to explain, but I

feel there is a connection between the black and the red. In some

ways it is obvious. I have talked about the red flowing around the

earth as a vein. I have found and worked with it in England, Scotland,

Australia, lapan, California / It has made me aware of the

flow in nature. I discovered last year that the reason the stone is

red is its iron content which is why our blood is red.» Siehe vorige

Anmerkung. Vgl. ausserdem die Dokumentation der Arbeit «Black

Stones Red Pools» in der Chronologie von Terry Friedman in: Andy

Goldsworthy. Time, London 2000, S. 197. Es gab zusätzlich eine

Installation dieser Arbeit in der Galerie Lelong, New York von März

bis April 1995.1990 hatte Goldsworthy schon einmal eine ähnliche

Arbeit auf der Isle of Skye gemacht.

34 Vgl. Jenny Holzer: The Venice Installation, United States Pavilion,

The 44th Venice Biennale, 27. Mai - 30. September 1990, hrsg. von

Michael Auping, Albright-Knox Art Gallery, Buffalo, New York 1991.

Ausserdem: Diane Waldman: Jenny Holzer, Ostfildern bei Stuttgart

1997, S. 25.

35 Jenny Holzer. Black Garden, hrsg. von Sabine Dylla, Städtische

Galerie Nordhorn 1994, S. 58.

36 Der Textzyklus «War» entstand zwischen 1992 und 1994 und wur¬

de zum Beispiel für Installationen in der Ausstellung «TransForm:

BoldObjekt» in der Kunsthalle Basel 1992, in der Kirche St. Peter,

Köln 1993 und für den «Black Garden», Nordhorn 1994 verwendet.

Die Textzyklen von Jenny Holzer bis 1995 sind dokumentiert in:

Jenny Holzer. Writing. Schriften, hrsg. von Noemi Smolik,

Ostfildern-Ruit 1996. Die Übersetzungen dort weichen von den in Nordhorn

verwendeten ab.

37 «Der Tod ist keine hygienische Angelegenheit», Interview von

Christian Kämmerling mit Jenny Holzer, in: Da wo Frauen sterben

bin ich hellwach. Lustmord, ein Bilderzyklus von Jenny Holzer für

das Magazin der Südddeutschen Zeitung, Süddeutsche Zeitung

******* Magazin, Nr. 46,19. November 1993, S. 33-40.

38 Vgl. vorige Anmerkung.

39 Aleida Assmann: Zur Metaphorik der Erinnerung, in: Aleida Ass¬

mann, Dietrich Harth (Hrsg.): Mnemosyne. Formen und Funktionen

der kulturellen Erinnerung, Frankfurt am Main 1991,1993, S. 13-35,

hier S. 20. Das Zitat von Friedrich Nietzsche lautet: <«Man brennt

60 etwas ein, damit es im Gedächtnis bleibt: nur was nicht aufhört,

wehzutun, bleibt im Gedächtnis) - das ist der Hauptsatz aus der

allerältesten (leider auch allerlängsten) Psychologie auf Erden.»

Zur Genealogie der Moral. Eine Streitschrift, in: K. Schlechta

(Hrsg.): Friedrich Nietzsche, Werke, Bd. 2, S. 802, hier zitiert nach

Assmann. Ich danke Monika Steinhauser für diesen Hinweis sowie

den auf Franz Kafkas Erzählung «In der Strafkolonie».

40 Franz Kafka: In der Strafkolonie, in: Franz Kafka: Erzählungen, in:

Franz Kafka, Gesammelte Werke, hrsg. von Max Brod, Taschen-

buchausg. in sieben Bänden, Frankfurt am Main 1983, S. 151-177,

hier S. 155-156. Erstveröffentlichung der Erzählung: Leipzig 1919.

41 Vgl. Da wo Frauen sterben bin ich hellwach. Lustmord, ein Bilder¬

zyklus von Jenny Holzer für das Magazin der Südddeutschen

Zeitung, Süddeutsche Zeitung Magazin, Nr. 46,19. November 1993.

42 Markus Landert: Im Kopf die eigenen Bilder, in: Jenny Holzer. Lust¬

mord, Ausstellungskatalog, hrsg. von Beatrix Ruf, Markus Landert,

Kunstmuseum des Kantons Thurgau, Ostfildern-Ruit 1997, S. 55-

57, hierS. 55.

43 1995 entwarf Jenny Holzer ein weiteres Mahnmal, das «Erlauf

Peace Monument» Ihr Monument ist ein Pendant zu einem Entwurf

des russischen Bildhauers Oleg Komow. Die Gedenkstätte erinnert

an die historische Begegnung eines amerikanischen und eines

sowjetischen Generals anlässlich der Kapitulation Deutschlands im

Zweiten Weltkrieg. Passend zum Thema des Friedens wählte Jenny

Holzer die Farbe Weiß und installierte einen Suchscheinwerfer,
der von einem weißen Granitsockel gefaßt wird, der wiederum

von einer weißen Bepflanzung umgeben ist. Zu ihm führen Wege

aus weißen Granitplatten, in die eigens für dieses Monument

geschriebene Texte eingraviert sind. Vgl. Diane Waldman: Jenny

Holzer, Ostfildern bei Stuttgart 1997, S. 28-29,122-125.

44 Jochen Spielmann: Stein des Anstosses oder Schlussstein der Aus¬

einandersetzung? Bemerkungen zum Prozess der Entstehung von
Denkmalen und zu aktuellen Tendenzen, in: Ekkehard Mai, Gisela

Schmirber, Denkmal- Zeichen - Monument. Skulptur und öffentlicher

Raum heute, S. 110-114, hier S. 111.

45 Die 1993 zur zentralen Gedenkstätte der Bundesrepublik Deutsch¬

land umgewidmete Neue Wache in Berlin hat eine wechselvolle
Geschichte hinter sich. Von Karl Friedrich Schinkel 1816-18 erbaut,
diente sie ursprünglich dem preussischen Militär, bis sie 1931
durch Heinrich Tessenow auf Betreiben der Sozialdemokraten zu

einer Gedenkstätte für die Gefallenen des Ersten Weltkrieges
umgestaltet wurde. Die Nationalsozialisten widmeten sie zum

«Reichsehrenmal» um, die DDR verwandelte sie in eine «Gedächtnisstätte

für die Opfer des Faschismus und Militarismus», die



erneute Umgestaltung geht auf den ehemaligen Bundeskanzler

der BRD, Helmut Kohl, zurück. Kritisch ist die Aufstellung einer

vergrösserten Replik der Skulptur von Käthe Kollwitz «Mutter

mit totem Sohn» (Pietà) von 1937 im rekonstruierten Innenraum

von Tessenow nicht nur wegen der zweifelhaften Legitimität einer

derart monumentalisierenden Rekonstruktion, sondern auch

wegen ihrer christlichen Symbolik, mit der sich zum Beispiel die

jüdischen Opfer nicht identifizieren können, einer Symbolik, die

zudem eine Opferbereitschaft ausdrückt, die in der Auseinandersetzung

mit Krieg und Holocaust heute nicht mehr als adäquat

empfunden wird. Dazu kommt besonders erschwerend die unre-

flektierte Gleichsetzung derTäter und Opfer, die alle miteinander

auf einer Tafel im Eingang aufgeführt sind und verschiedener

historischer Perioden wie die des Nationalsozialismus und

Stalinismus. Vgl. hierzu: Stefanie Endlich, Thomas Lutz: Gedenken und

Lernen an historischen Orten. Ein Wegweiser zu Gedenkstätten für

die Opfer des Nationalsozialismus in Berlin, 2., Überarb. und erw.

Aufl., Berlin 1998, S. 125-126.

Dieser Artikel ist eine überarbeitete und erweiterte Version des

Beitrags:

Angeli Sachs: Das traditionelle Mahnmal und seine zeitgenössische

Umformulierung: Jenny Holzers «Black Garden» in Nordhorn,

in: Bauten und Orte als Träger von Erinnerung. Die Erinnerungsdebatte

und die Denkmalpflege, hrsg. von Hans-Rudolf Meier und

Marion Wohlleben, Veröffentlichungen des Instituts für Denkmalpflege

an der ETH Zürich, Bd. 21, vdf Hochschulverlag, Zürich 2000.

Alle Abbildungen stammen von der Autorin mit Ausnahme der

Flugaufnahme gegenüber S. 46: H. Biester, 1994.

Weitere Literatur:

Jenny Holzer. Black Garden, hrsg. von Sabine Dylla, Städtische

Galerie, Nordhorn 1994.

Jenny Holzer. Lustmord, hrsg. von Beatrix Ruf, Markus Landert,

Ausstellungskatalog, Kunstmuseums des Kantons Thurgau, Cantz

Verlag, Ostfildern-Ruit 1997.

Diane Waldman: Jenny Holzer, Cantz, Ostfildern-Ruit 1997. Amerik.

Originalausg.: Ausstellungskatalog, Solomon R. Guggenheim

Museum, New York 1989.

David Joselit, Joan Simon, Renata Salecl: Jenny Holzer, Phaidon

Press Ltd., London 1998.

Résumé

Dans les années 1980, les municipalités allemandes

cherchent à définir leur position par rapport à leur
histoire et leur passé au travers de monuments publics qui
puissent exprimer la mémoire collective. On cherche alors

à développer de nouvelles formes de monuments autour
du travail de la mémoire. Le Black Garden de l'artiste
américaine Jenny Holzer, inauguré en 1994 à Nordhorn,
au nord-ouest de l'Allemagne, est un exemple
particulièrement réussi. Le projet est conçu comme élargissement

d'un site dédié aux soldats morts à la guerre de 1870/71

et pendant les deux guerres mondiales. Il s'agit d'un
jardin, dont les motifs, puisés dans la nature et le langage, -
forme de la croix, plantation de végétaux à feuilles et

fleurs noires, ou textes gravés sur des bancs -, doivent
déclencher l'imagination, la mémoire, le deuil et inviter à

la réflexion. 61


	Erinnerung und Konfrontation : Jenny Holzers Mahnmal "Black Garden" in Nordhorn

