
Zeitschrift: Mitteilungen der Schweizerischen Gesellschaft für Gartenkultur =
Bulletin de la Société Suisse des Arts du Jardin

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Gartenkultur

Band: 17 (1999)

Heft: 2

Artikel: Eine Gartenreise nach Marokko

Autor: Ganz, Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-382330

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-382330
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eine Gartenreise nach Marokko

Am Anfang der Reise waren Bilder, Gerüche und

Laute, deren Sinn erst entstehen musste. manchmal

unerklärlich jenseits von Worten. Wir fanden

an der Schwelle von Okzident und Orient in

Marokko Gärten, umgeben von Mauern, beinah

befestigte Wohn- und Lebensräume, mehr gebaut
als gepflanzt, mehr Höfe als Gärten. Die Gärten
schienen uns religiöse Bilder zu sein, die nach

Ruhe und Ordnung rufen und dem islamischen
Gottesbild entsprungen sind. Kühl und bescheiden

wirkte das Ambiente, obwohl diese Orte mit
einer Fülllc feinster Details ausgestattet waren.

Der Garten im Islam ist für die Sinnesfreu-
den. Duftende Blumen und Kräuter, wohlschmeckende

Früchte und plätschernde Wasser symbolisieren

das irdische Paradies. Der islamische
Garten hat sein ästhetisches Vorbild im koranischen

Paradies. Die genaue historische und regionale

Entwicklung des Gartens im Islam lässt sich

jedoch nur ungenau bestimmen. Die Historiker
haben die Ursprünge des islamischen Gartens
sowohl im römischen als auch im persischen Prototyp

ausfindig gemacht. Es gibt Hinweise, dass

Kyros der Grosse in Persicn im 6. Jh. vor Christus
Gärten und Pavillons errichten liess. Der geometrisch

angelegte Garten wie er im Hochland von
Persien entstand, wird von den Muslims im 7. Jh.

als Vorbild geerbt und im Koran beschrieben. Im
Koran wird die semitische Tradition wieder

aufgenommen, wonach Adam, der erste Mensch in

nächster Nähe der Gottheit in einem Garten lebte.

Wegen seiner Sünden wurde er daraus vertrieben,
aber nur für eine Weile: Er wird zurückkehren,

wenn er den Willen Allahs erfüllt, und dann die

sinnlichen Freuden genicssen, die der Garten
bereithält. Das Paradies als Ort, an dem die From¬

men und Rechtschaffenen nach dem jüngsten
Gericht und dem Ende der Welt wohnen werden, ist

stete Ermahnung, an die Welt nach dem Tod zu
denken. Die sorgfältigste Beschreibung des

Paradieses im Koran zitiert nebst dem materiellen
Reichtum, in dem die Seligen leben werden,
immer wieder Kostbarkeiten wie kühle Schatten,

sprudelndes Wasser als Getränk und immertra-

gende Fruchtbäume.

Sure 12 15, 18 19

'Durum wird Allah sie vordem Übel dieses Tages

bewahren und Heiterkeit und Freude auf ihrem

Angesicht glänzen lassen und sie belohnen für
ihre ausharrende Geduld mit einem Garten und
mit seidenen Gewändern, und sie werden dort auf
Lagerkissen ruhen und weder Sonne noch Kälte
mehr fühlen. Dichte Schatten werden sich behütend

über ihnen ausbreiten, und Früchte werden

tief herabhängen, damit sie leicht gepflückt werden

können./ Man gibt ihnen da zu trinken aus
einem Becher Wein mit Ingwerwasser, aus einer
Quelle dort, welche Salsabil heisst.'

Das wichtigste Gestaltlingselement des islamischen

Gartens ist das Wasser. Im Koran wird
mehrmals der symbolische Gebrauch von Wasser

beschrieben, es heisst «Gärten, welche Wasserläufe

durchströmen». Der Garten im Islam ist von
Mauern umgeben. Typisch ist die Einteilung des

Grundrisses in vier gleiche, mit bunten Blumen
und blühenden Sträuchern bepflanzte Quadrate.
Oft sind die Flächen homogen ausgestaltet,
sodass jede Ebene des Gartens zu einem riesigen
Teppich wird. Der Mittelpunkt einer Gartenanlage,

dort wo sich die Achsen der Kanäle oder



00

Fusswege kreuzen, ist von besonderer Bedeutung.
Oft wird das Zentrum durch ein Wasserbecken
oder einen Pavillon betont. Der Zugang zum Garten

ist meist seitlich angebracht; somit ist der

Garten nicht auf den ersten Blick überschaubar.
Ein symmetrisch angelegter Garten wird so gut
wie nie über die Mittelachse betreten. Blumenbeete

und -rabatten liegen aus bewässerungstech-
nischen Gründen auf einem viel tieferen Niveau
als die Fusswege. Dies bringt es mit sich, dass die
Ziersträucher das versenkte Gartenbeet ausfüllen
können und ihre Blüten und Früchte auf die
Ebene der Wege und der Wasserkanäle zu liegen
kommen, was dem Besucher den Eindruck
vermittelt, er wandle über einen lebenden Teppich.
Hinzu kommt, dass die Blüten und Früchte der
Bäume und Sträucher in Augennähe sind, was der

typischen bodennahen Sitzgewohnheit der Benutzer

entspricht.
Die beiden berühmtesten Gärten der Al-

hambra in Südspanien, der Löwen- und Myrthen-
hof, zeigen uns, dass die islamischen Gärten
mindestens zwei Grundriss-Schemata kennen: den

Löwenhof mit viergeteiltem Grundriss und den

Myrthenhof mit linearem und dem grossen
rechteckigen Wasserbecken im Zentrum. Nachdem
sich der Islam am Anfang des 8. Jh. bis nach

Südspanien ausbreitete, erreichte im 13. Jh. mit
dem Bau der Alhambra und Generalife bei
Granada die islamische Architektur ihren Elöhe-

punkt. Aus den persisch-sassanidischen,
römischhellenistischen und christlichen Gestaltungselementen

entstand eine neue Stilrichtung, die
sich als 'maurisch' etablierte. Unter den
Almoraviden (11./12. Jh.) und Almohaden (12./
13. Jh.) wurde der maurische Stil schliesslich
zurück in den nördlichen Maghreb gebracht, und
als unter den Meriniden (I3.-16. Jh.) dann
zahlreiche Flüchtlinge aus Andalusien ins Land

kamen, erreichte die Kunst in Marokko unter dem

Einfluss der berberischen Kultur ihre Blütezeit.

Sie ist die Fortsetzung einer Entwicklung, die in

Spanien begann. Fès tritt nach dem Fall Granadas
1492 das Erbe der maurischen Kultur an und

konnte es bis in die heutige Zeit behalten. Die
Stadt wurde durch Moulay Idriss um 800 gegründet

und zog sehr bald Muslims aus Andalusien an,
die ihre fortschrittlichen Kenntnisse mitbrachten
und so die Stadt prägten. Bemerkenswert ist, dass

man von vielen Bauwerken die Namen der
Künstler, die sie geschaffen haben, nicht kennt.
Das Zurücktreten der Persönlichkeit hinter das

Werk lässt sich durch die religiöse Einstellung der

Moslems erklären.
Es gibt verschiedene Typen marokkanischer

Gärten: Riyäd bezeichnet in der Regel einen in

die Wohnstätte integrierten Garten. Er liegt offen
unter dem Himmel, ist mit Wasserbecken,
Kanälen und oft mit Pflanzen ausgestattet und

von einem Bogengang umgeben. Beispiele dafür
sind der 'Dar Batha ' in Fès oder Dar Jamai ' in

Meknès. Der grosse Riyäd der wohlhabenden
Häuser enthält darüber hinaus architektonische
Elemente den Pavillon zum Beispiel; der Garten
'Dar si sa id' in Marrakesch ist von erhöht

geführten Wegen durchzogen. Der Arsa ist eine
Variante des Riyäd, hat aber eher die Funktion des

Nutzens, ist weder mit Pavillons noch Schmuck-
bauten ausgestattet und ist nicht wie der Riyäd
das Zentrum des Hauses. Arsa meint einen Garten
innerhalb von Mauern. Eine weitere Bezeichnung
ist Buhayra. Buhayra heisst auch Schwimm- oder
Wasserbecken. Es steht aber in Marokko für den

bewässerten oder den Gemüse- und Obstgarten.
Säniya, ein Begriff, der ursprünglich die Noria,
also das Wasserrad, bezeichnet, wird in der Regel
für die Nutzgärten der Stadtbewohner an der

Peripherie verwendet, die ihr Wasser mit Hilfe des

Wasserrades bezogen. Agdal ist ein Wort aus der

Berbersprache, das sich auf die unbewässerten
Wiesen im Gemeindebesitz bezieht. Der
Ausdruck meint heute die in trockenen und heissen



de

icari/ce,t %

s»
^•V.-î
;V<te^ —¦ ~Vlfj0ït

i i.3»
wtmm

-i^iêasxz W>UM| vwamumWt%'i 't,

Ä>3 sa

^ii
•v ¦

g

'laiï**ii

5?y/l!'!w?flflBBajmBtBBBBBaBaÉ

oo

Gartenplan 'Dar Jamai', Mèknes. Jean Galotti 1926



Gegenden künstlich bewässerten, parkartigen
Landschaften, in denen man spazicrengeht oder
reitet und deren Bäume von wirtschaftlichem
Nutzen sind. Agdal ist ein grosses mit Nutz-
bäumen besetztes Areal, wie zum Beispiel die
Ménara Gärten ausserhalb der Stadt Marrakesch.
Der letzte Begriff und wohl am häufigsten in der

arabischen Sprache für Garten verwendet ist

Djnan. Dies ist der im Koran häufig verwendete
Ausdruck für den Paradiesgarten. Djnan meint im

allgemeinen privat bewirtschaftetes Land, das

allen zugänglich ist. Demzufolge, das Paradies

gehört allen Rechtschaffenen.
Im islamischen Garten ist die Pflanze nebst

ihres Nutzens immer ein wichtiges Gestaltungs-
elemcnt, das ihren Eigenschaften entsprechend
eingesetzt wird. Die wichtigsten Auswahlkriterien

einer Pflanze sind der Duft, die Farbe und der
Schatten. So wird zum Beispiel der Duft als

wesentliches Pflanzenmerkmal sehr bewusst in

^? der islamischen Gartenbaukunst genutzt. Der

Duft ist keine greifbare und dauernde Grösse. Er
ist flüchtig, von Natur aus vergänglich, wie alles
auf Erden. Der Duft ist das Medium der nobelsten
Gefühle und verlangt ein harmonisches Dasein.

Nebst der Schönheit oder des Nutzens

verkörpert die Pflanze auch eine religiöse Symbolik.
So ist zum Beispiel die Dattelpalme, Phoenix

daetylifera, ein gesegneter Baum und ist fast
ausschliesslich in islamischen Ländern anzutreffen.
Sie wird in der islamischen Kultur mit dem
Menschen verglichen, insbesondere was den aufrechten

Wuchs, die Länge der Statur und fehlende

Krummhcit betrifft. Gedichte islamischer Mystiker

verwenden Pfanzennamen als poetische
Metaphern. Wie den Paradiesgarten als subtile

Komposition, beschwören die Worte der Poeten

die Sinne und entlocken unterschiedliche
Gefühle. Immer wiederkehrende Metaphern aus
Gedichten sind so zum Beispiel der Jasmin für das

Gesicht oder die Myrte für das Haar.

(Text auszugsweise aus dem Referat «Der Garten
im Islam», SGGK-Reise 1996)

Daniel Ganz
Landschaftsarchitekt BSLA

Zyprcssenstrasse 71

8004 Zürich

Quellenangaben:
• Irène Menjili-de Corney. Jardins du Maroc.

Paris: Pierre Zech Éditeur. 1991

• Stefano Bianca, Hofhaus und Paradiesgarten.
München: CH. Beck Verlag. 1991.

• Hermann Forkl, Johannes Kalter, Thomas Leisten,

Margaretha Pavaloi. Die Gärten des Islam-

Stuttgart: Staib und Mayer-Verlag, 1993.

• Muhammad Zafrulla Khan, Gardens of the

Righteous. London: Curzon Press Ltd., 1974.

• Jean Galotti, Le jardin et la maison Arabes au

Maroc. Paris: Éditions Albert Lévy, 1926, Band

1+2.

• A. Petruccioli (Hg.), Der islamische Garten:

Architektur Natur Landschaft. Stuttgart:
Deutsche Verlags-Anstalt. 1995.


	Eine Gartenreise nach Marokko

