Zeitschrift: Mitteilungen der Schweizerischen Gesellschaft fur Gartenkultur =
Bulletin de la Société Suisse des Arts du Jardin

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft fur Gartenkultur
Band: 17 (1999)

Heft: 2

Artikel: Eine Gartenreise nach Marokko

Autor: Ganz, Daniel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-382330

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-382330
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Eine Gartenreise nach Marokko

Am Anfang der Reise waren Bilder, Gertiche und
Laute, deren Sinn erst entstehen musste, manch-
mal unerklirlich jenseits von Worten. Wir fanden
an der Schwelle von Okzident und Orient in
Marokko Girten, umgeben von Mauern, beinah
befestigte Wohn- und Lebensriume, mehr gebaut
als gepflanzt, mehr Hofe als Gérten. Die Girten
schienen uns religiose Bilder zu sein, die nach
Ruhe und Ordnung rufen und dem islamischen
Gottesbild entsprungen sind. Kiihl und beschei-
den wirkte das Ambiente, obwohl diese Orte mit
ciner Fiillle feinster Details ausgestattet waren.
Der Garten im Islam ist fiir die Sinnesfreu-
den. Duftende Blumen und Kriuter, wohlschme-
ckende Friichte und platschernde Wasser symbo-
lisieren das irdische Paradies. Der islamische
Garten hat sein dsthetisches Vorbild im korani-
schen Paradies. Die genaue historische und regio-
nale Entwicklung des Gartens im Islam lasst sich
jedoch nur ungenau bestimmen. Die Historiker
haben die Urspriinge des islamischen Gartens so-
wohl im romischen als auch im persischen Proto-
typ ausfindig gemacht. Es gibt Hinweise, dass
Kyros der Grosse in Persien im 6. Jh. vor Christus
Girten und Pavillons errichten liess. Der geome-
trisch angelegte Garten wie er im Hochland von
Persien entstand, wird von den Muslims im 7. Jh.
als Vorbild geerbt und im Koran beschrieben. Im
Koran wird die semitische Tradition wieder auf-
genommen, wonach Adam, der erste Mensch in
nichster Néihe der Gottheit in einem Garten lebte.
Wegen seiner Siinden wurde er daraus vertricben,
aber nur fiir eine Weile: Er wird zuriickkehren,
wenn er den Willen Allahs erfiillt, und dann die
sinnlichen Freuden geniessen, die der Garten be-
reithiilt. Das Paradies als Ort, an dem die From-

men und Rechtschaffenen nach dem jlingsten Ge-
richt und dem Ende der Welt wohnen werden, ist
stete Ermahnung, an die Welt nach dem Tod zu
denken. Die sorgfiltigste Beschreibung des Para-
dieses im Koran zitiert nebst dem materiellen
Reichtum, in dem die Seligen leben werden,
immer wieder Kostbarkeiten wie kiihle Schatten,
sprudelndes Wasser als Getrink und immertra-
gende Fruchtbiume.

Sure 12-15, 18-19

‘Darum wird Allah sie vor dem Ubel dieses Tages
bewahren und Heiterkeit und Freude auf ihrem
Angesicht glinzen lassen und sie belohnen fiir
ihre ausharrende Geduld mit einem Garten und

mit seidenen Gewdndern, und sie werden dort auf

Lagerkissen ruhen und weder Sonne noch Kilte
mehr fiihlen. Dichte Schatten werden sich behii-
tend iiber thnen ausbreiten, und Friichte werden
tief herabhdngen, damit sie leicht gepfliickt wer-
den konnen./ Man gibt ihnen da zu trinken aus
einem Becher Wein mit Ingwerwasser, aus einer
Quelle dort, welche Salsabil heisst.”

Das wichtigste Gestaltungselement des islami-
schen Gartens ist das Wasser. Im Koran wird
mehrmals der symbolische Gebrauch von Wasser
beschrieben, es heisst «Girten, welche Wasser-
laufe durchstromen». Der Garten im Islam ist von
Mauern umgeben. Typisch ist die Einteilung des
Grundrisses in vier gleiche, mit bunten Blumen
und bliihenden Strauchern bepflanzte Quadrate.
Oft sind die Flichen homogen ausgestaltet, so-
dass jede Ebene des Gartens zu einem riesigen
Teppich wird. Der Mittelpunkt einer Gartenan-
lage, dort wo sich die Achsen der Kanile oder

47



48

Fusswege kreuzen, ist von besonderer Bedeutung.
Oft wird das Zentrum durch ein Wasserbecken
oder einen Pavillon betont. Der Zugang zum Gar-
ten ist meist seitlich angebracht; somit ist der
Garten nicht auf den ersten Blick tiberschaubar.
Ein symmetrisch angelegter Garten wird so gut
wie nie lber die Mittelachse betreten. Blumen-
beete und -rabatten liegen aus bewisserungstech-
nischen Griinden auf einem viel tieferen Niveau
als die Fusswege. Dies bringt es mit sich, dass die
Zierstraucher das versenkte Gartenbeet ausfiillen
konnen und ihre Bliiten und Friichte auf die
Ebene der Wege und der Wasserkanile zu liegen
kommen, was dem Besucher den Eindruck ver-
mittelt, er wandle liber einen lebenden Teppich.
Hinzu kommt, dass die Bliiten und Friichte der
Biume und Striaucher in Augennihe sind, was der
typischen bodennahen Sitzgewohnheit der Benut-
zer entspricht.

Die beiden beriihmtesten Girten der Al-
hambra in Stidspanien, der Lowen- und Myrthen-
hof, zeigen uns, dass die islamischen Gérten min-
destens zwei Grundriss-Schemata kennen: den
Lowenhof mit viergeteiltem Grundriss und den
Myrthenhof mit linearem und dem grossen recht-
eckigen Wasserbecken im Zentrum. Nachdem
sich der Islam am Anfang des 8. Jh. bis nach
Stidspanien ausbreitete, erreichte im 13. Jh. mit
dem Bau der Alhambra und Generalife bei
Granada die islamische Architektur ihren Hohe-
punkt. Aus den persisch-sassanidischen, romisch-
hellenistischen und christlichen Gestaltungs-
elementen entstand eine neue Stilrichtung, die
sich als ‘maurisch’ etablierte. Unter den
Almoraviden (11./12. Jh.) und Almohaden (12./
13. Jh.) wurde der maurische Stil schliesslich
zurlick in den nordlichen Maghreb gebracht, und
als unter den Meriniden (13.-16. Jh.) dann zahl-
reiche Fliichtlinge aus Andalusien ins Land
kamen, erreichte die Kunst in Marokko unter dem
Einfluss der berberischen Kultur ihre Bliitezeit.

Sie ist die Fortsetzung einer Entwicklung, die in
Spanien begann. Fes tritt nach dem Fall Granadas
1492 das Erbe der maurischen Kultur an und
konnte es bis in die heutige Zeit behalten. Die
Stadt wurde durch Moulay Idriss um 800 gegriin-
det und zog sehr bald Muslims aus Andalusien an,
die thre fortschrittlichen Kenntnisse mitbrachten
und so die Stadt prigten. Bemerkenswert ist, dass
man von vielen Bauwerken die Namen der
Kiinstler, die sie geschaffen haben, nicht kennt.
Das Zuriicktreten der Personlichkeit hinter das
Werk lisst sich durch die religiose Einstellung der
Moslems erkliren.

Es gibt verschiedene Typen marokkanischer
Girten: Rivad bezeichnet in der Regel einen in
dic Wohnstitte integrierten Garten. Er liegt offen
unter dem Himmel, ist mit Wasserbecken,
Kanilen und oft mit Pflanzen ausgestattet und
von einem Bogengang umgeben. Beispiele dafiir
sind der ‘Dar Batha' in Fés oder ‘Dar Jamai' in
Meknes. Der grosse Rivad der wohlhabenden
Hauser enthilt dartiber hinaus architektonische
Elemente — den Pavillon zum Beispiel; der Garten
‘Dar si sa id’ in Marrakesch ist von erhoht
gefliihrten Wegen durchzogen. Der Arsa ist eine
Variante des Rivad, hat aber eher die Funktion des
Nutzens, ist weder mit Pavillons noch Schmuck-
bauten ausgestattet und ist nicht wie der Riyad
das Zentrum des Hauses. Arsa meint einen Garten
innerhalb von Mauern. Eine weitere Bezeichnung
ist Buhayra. Buhayra heisst auch Schwimm- oder
Wasserbecken. Es steht aber in Marokko fiir den
bewisserten oder den Gemiise- und Obstgarten.
Sdniya, ein Begriff, der urspriinglich die Noria,
also das Wasserrad, bezeichnet, wird in der Regel
fur die Nutzgirten der Stadtbewohner an der
Peripherie verwendet, die ihr Wasser mit Hilfe des
Wasserrades bezogen. Agdal ist ein Wort aus der
Berbersprache, das sich auf die unbewisserten
Wiesen im Gemeindebesitz bezieht. Der Aus-
druck meint heute die in trockenen und heissen



AY

N
N
3
N
N

3
3
\ Y

B\
N

AN
AR
y 7//////%////.//////%//%//1.

\

TN
S\
N\

A //ﬁ//z/ N

)7

/
4

——
el

LIS,
-

TN % ity
-

e 3
N é&[ﬁ"w@% NN

7

LAty nagta,

e ——— G -
sl hadaaas B osd

z?/////////////i/////mM//////ﬁ//m'////ﬂm//// S

HEEEOEOEOEOEOEE OO s,

A

T it

Gartenplan ‘Dar Jamai’, Méknes. Jean Galotti 1926



50

Gegenden Kkiinstlich bewisserten, parkartigen
Landschaften, in denen man spazierengeht oder
reitet und deren Baume von wirtschaftlichem
Nutzen sind. Agdal 1st ein grosses mit Nutz-
baumen besetztes Areal, wie zum Beispiel die
Ménara Girten ausserhalb der Stadt Marrakesch.
Der letzte Begriff und wohl am hdufigsten in der
arabischen Sprache fiir Garten verwendet ist
Djnan. Dies ist der im Koran hiaufig verwendete
Ausdruck fiir den Paradiesgarten. Djnan meint im
allgemeinen privat bewirtschaftetes Land, das
allen zuginglich ist. Demzufolge, das Paradies
gehort allen Rechtschaftenen.

Im islamischen Garten ist die Pflanze nebst
thres Nutzens immer ein wichtiges Gestaltungs-
element, das thren Eigenschaften entsprechend
eingesetzt wird. Die wichtigsten Auswahlkrite-
rien einer Pflanze sind der Duft, die Farbe und der
Schatten. So wird zum Beispiel der Duft als
wesentliches Pflanzenmerkmal sehr bewusst in
der islamischen Gartenbaukunst genutzt. Der
Duft ist keine greifbare und dauernde Grosse. Er
ist fliichtig, von Natur aus vergiinglich, wie alles
auf Erden. Der Duft ist das Medium der nobelsten
Geflihle und verlangt ein harmonisches Dasein.

Nebst der Schonheit oder des Nutzens ver-
korpert die Pflanze auch eine religiose Symbolik.
So ist zum Beispiel die Dattelpalme, Phoenix
dactvlifera, ein gesegneter Baum und ist fast aus-
schliesslich in islamischen Lindern anzutreften.
Sie wird in der islamischen Kultur mit dem Men-
schen verglichen, insbesondere was den aufrech-
ten Wuchs, die Linge der Statur und fehlende

Krummbheit betrifft. Gedichte islamischer Mys-
tiker verwenden Pfanzennamen als poetische
Metaphern. Wie den Paradiesgarten als subtile
Komposition, beschworen die Worte der Poeten
die Sinne und entlocken unterschiedliche Ge-
fihle. Immer wiederkehrende Metaphern aus Ge-
dichten sind so zum Beispiel der Jasmin fir das
Gesicht oder die Myrte flir das Haar.

(Text auszugsweise aus dem Referat «Der Garten
im Islam», SGGK-Reise 1996)

Daniel Ganz
Landschaftsarchitekt BSLA
Zypressenstrasse 71

8004 Zirich

Quellenangaben:

¢ Irene Menjili-de Corney, Jardins du Maroc.
Paris: Pierre Zech Editeur, 1991.

* Stefano Bianca, Hofhaus und Paradiesgarten.
Miinchen: C.H. Beck Verlag, 1991,

¢ Hermann Forkl, Johannes Kalter, Thomas Leis-
ten, Margaretha Pavaloi, Die Girten des Islam.
Stuttgart: Staib und Mayer-Verlag, 1993.

® Muhammad Zafrulla Khan, Gardens of the
Righteous. London: Curzon Press Ltd., 1974,

® Jean Galotti, Le jardin et la maison Arabes au
Maroc. Paris: Editions Albert Lévy, 1926, Band
142,

® A. Petruccioli (Hg.), Der islamische Gar-
ten: Architektur—Natur—Landschaft. Stuttgart:
Deutsche Verlags-Anstalt, 1995,



	Eine Gartenreise nach Marokko

