
Zeitschrift: Mitteilungen der Schweizerischen Gesellschaft für Gartenkultur =
Bulletin de la Société Suisse des Arts du Jardin

Herausgeber: Schweizerische Gesellschaft für Gartenkultur

Band: 11 (1993)

Heft: 3

Artikel: Die Raute : eine alte Gartenpflanze

Autor: Rieder, Marilise

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-382235

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-382235
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Raute - eine alte Gartenpflanze
«Wer Gift getrunken, soll Rautensaft trinken,
denn die Raute ist sehr wirksam, legt man sie auf
Bisse von giftigen Tieren. Wer sich frisch
gepflückte Raute umhängt, kann ohne Gefahr
hingehen und einen Basilisken töten!»

So steht es geschrieben im «Liber de Sim-
plici Medicina» (Medizin. Kräuterbuch) von
Mattheus Platearius, entstanden um 1150 in der
Medizinschule zu Salerno. Der Basilisk, ein
Fabeltier aus dem Orient, ebenso berüchtigt wie
der Drache, war fähig, mit seinem Blick zu
töten, der Drache mit seinem Giftatem.

Die Raute zählt zu den ältesten Heil- und
Zauberkräutern. Heute gelingt es uns nicht
mehr zu ergründen, wie die Menschen der Frühzeit

die heilkräftigen Pflanzen erkannt haben.
Noch viel unbegreiflicher bleibt uns die Vorstellung

ihrer Zauberwelt. Wir haben sie zwar
geerbt und bestaunen sie an romanischen und
frühgotischen Kirchen, an Bildteppichen, in
frühen Kräuterhandschriften, doch ist uns der
Sinn für sie weitgehend abhanden gekommen.

Pflanzennamen können Aufschluss geben
über eine Pflanze. Der in allen Sprachen fast
gleichbleibende Name der Raute zeigt ihre
Bedeutung und alte Überlieferung an. Benediktiner

Mönche von Monte Cassino hatten sie aus
Italien über die Alpen in neu gegründete Klöster

gebracht unter ihrem lateinischen Namen
ruta. Bei den Griechen hiess sie rhyte, was gleich
wie ruta ein bitter schmeckendes Kraut bedeutet.

Die deutsche «Raute», wie die französische
und die englische rue, sind aus dem lateinischen
Wort abgeleitet. Bei den griechischen Ärzten
hiess sie auch peganon, die arabischen Ärzte
nannten sie sedab, sadeb, alsadeb, was in den
medizinischen Schriften von Alexandrien bis
Toledo (Herrschaft der Mauren auf der ibe-

00

rischen Halbinsel) bis zu sedabum verändert
wurde.

Botanisch heisst die Raute immer noch
Rutagraveolens, grave-olens schwer, stark
riechend. Zweifellos machte sich die Raute mit
ihrem starken Geruch und bitteren Geschmack
bei Mensch und Tier bemerkbar; diese beiden
Eigenschaften hatten ihr im Altertum zu ihrem
Ansehen verholfen. Stark riechenden Pflanzen
mass man Zauberkräfte bei; der Geruch
vertrieb böse Geister und giftiges Getier. Am bitteren

Geschmack glaubte man, oft zu recht,
Heilkräfte zu erkennen. Tatsächlich enthält das

Kraut der Raute in seinem ätherischen Öl das

Flavonglycosid Rutin sowie Cumarine und
Alkaloide. Giftig ist die ganze Pflanze. In
vorsichtiger Dosierung wirkt sie krampflindernd,
diuretisch, leicht beruhigend. Einst diente sie als '¦*'
Abortivum, was nicht immer gut ausging.
Heute wird die Raute noch homöopathisch
genutzt, vor allem bei Venenerkrankungen und
rheumatischen Beschwerden oder in der
Tiermedizin.

Italien und der Balkan sind die Heimat der
Raute. Im übrigen Europa fand sie als Gartenpflanze

weite Verbreitung bis hinüber nach
England, wo sie in Versen von Shakespeare Unsterblichkeit

erlangte. Bei Burgruinen oder an
ehemaligen Weinbergmauern trifft man auf verwilderte

Exemplare. Unter den Rutaceen sind
Raute und Diptam die einzigen Vertreter, die in
nördliche Regionen vordringen konnten; sie

schätzen warme, geschützte Lagen mit trockenen,

steinigen, kalkhaltigen Böden.
Die Römer weihten die Raute der Diana,

einer italischen Muttergottheit, die gleich wie
die Artemis der Griechen als jungfräuliche
Jägerin dennoch besorgt war für den Nach-



wuchs aller Lebewesen. Als Mondgöttinnen
haben sie auch mit den Monatszyklen der Frau zu
tun. Die Raute wurde je nach Bedarf eingesetzt,
einer Geburt nachzuhelfen oder sie zu verhindern.

Im letzteren Fall hatten die Jägerinnen
einen tödlichen Pfeil abgeschossen, nicht selten
traf er auch noch die Mutter. Die Männer
huldigten bei Weingelagen nur der Jägerin Diana;
den Wein würzten sie mit Rautenblättchen.
Römische Hochzeitspaare erhielten einst Kränze

aus Petersilie und Raute aufgesetzt zum
Schutz gegen übelwollende Dämonen.

In der römischen Küche war die Raute als

Gewürz und Salat beliebt. Grosse Gastmähler
begannen die Römer mit Salaten von
Rautenblättern, Lattich (laitue romaine f), Sauerampfer
und Lauch, um die Verdauung anzuregen. Das
einfache Volk liebte es, Käse mit Raute,
Liebstöckel, Zwiebeln und Knoblauch im Mörser
zerdrückt als moretum (Mörsergericht) zu essen.

CO Die Benediktiner Mönche übernahmen die
^** Gartenkultur der Römer und die Kenntnisse

ihrer Ärzte. Im «Regimen Sanitatis Salerni»,
einem in der Medizinschule von Salerno im 12.

Jahrhundert geschriebenen Lehrgedicht heisst
es: Rutafacit castum, dat lumen et ingerii astum
(die Raute macht enthaltsam, gibt Licht und
flösst List ein). Die Raute fehlte daher in keinem
Klostergarten. Sie wurde stets zur Salbei

gesetzt, um die Erdkröten von ihr fernzuhalten,
welche eine besondere Vorliebe für Salbei
hatten. Wir finden übrigens diese Aussage in
«Brehm's Thierleben» von 1890 bestätigt: «die
lichtscheuen Kröten liegen gern im Schatten

von Salbeipflanzen!» - Im Klosterplan von St.

Gallen wie auch im Garten des Walahfrid Strabo

vom Kloster Reichenau liegen die Rauten-
und Salbeibeete nebeneinander. Beide Pflanzen
galten als sicheres Mittel gegen jegliches Gift.
Salvia cum ruta faciunt tibi pocula tuta (Salbei
und Raute machen dir die Getränke sicher) be¬

sagt ein weiterer Satz aus dem «Regimen Sanitatis

Salerni».
Seit der Antike galt die Raute als unerlässli-

cher Bestandteil des Theriaks (Gegengiftmischung

aus pflanzlichen, tierischen und
mineralischen Ingredientien), der beim
Aufkommen der Pest als neue Hoffnung eingesetzt
wurde. Aus den Klostergärten war die Raute
bald einmal in die Burggärten, Stadt- und
Bauerngärten gelangt. Sie war in allen Arzneien
enthalten, mit welchen man im Mittelalter die

schrecklichen Plagen wie Pest, Aussatz (Lepra),
Fallend Weh (Epilepsie), Tollwut und Sumpffieber

zu bekämpfen suchte. Sie soll auch Melancholie

vertreiben und den Bildhauern, Malern,
Schreibern und Studierenden zu besserem
«Gesicht» verhelfen. Um die «verpestete Luft» zu

reinigen, räucherte man mit Raute, Salbei,
Thymian und Wacholderzweiglein die Krankenstuben

aus. Die gleichen Pflanzen, als Bündel an

die Decke gehängt oder frisch auf den Fussbo-
den gestreut, vertrieben unliebsame Insekten
(die Pestflöhe wurden tatsächlich gebannt) und

die gefürchteten Kröten oder Schlangen.
Im Elisabethanischen England erhielt die

Raute die Bezeichnung Herb of Grace (Kraut
der Gnade); ihre Bitterkeit wurde zum Symbol
für Reue, die Vorbedingung zur Gnade. In
ständiger Angst vor neuen Pestepidemien pflanzte
das Landvolk Raute an. Kleine Riechsträuss-
chen, nosegays, aus Raute und Rosmarin dienten

als Präventivum. Heute noch werden sie in

der Prozession des Lord Mayor of London
getragen in Erinnerung an die Pestzeiten.

Der Glaube an die magischen Kräfte der

Raute liess sich nie genug trennen von ihren

Heilwirkungen. Als Pflanze der Diana war sie

ein «Mutterkraut», wichtig in den Händen der

«Weisen Frauen», sages-femmes, Hebammen.
Weil diese Frauen sich auskannten in der
Anwendung gefahrlicher Pflanzen, gerieten sie



z&t
\̂1 ^w^

SZJMCM

WL4L G'.ì

/>

<

ÏOtifc

Raute nach der Natur gezeichnet von Willi Harwesth, aus «Das Kleine Kräuterbuch». Insel Bücherei,
Leipzig, o.J.



bei der Männerwelt in Verruf und wurden
schliesslich als «Hexen» verfolgt (etwa seit
Beginn des 14. Jahrhunderts); mit ihnen ist viel
Wissen verbrannt worden. Die Raute blieb
unangetastet und bannte nun das Hexen- und
Teufelswerk. Ihr Genuss half den Mönchen
gegen Liebeslust, sie bewahrte als «Totenkraut»
die Verstorbenen auf ihrer Wanderung ins
Jenseits vor den lauernden Trabanten des Teufels;
sie schützte, in die Wiege gelegt, Kleinkinder
vor Krankheiten, sie verhinderte Alb-Drücken
und schützte vor dem Blitz. Am Vorabend von
Mariae Himmelfahrt suchten die Leute auf dem
Land «Weihkrautbüschel» zusammen, die
bestimmte Pflanzen enthalten mussten, darunter
die Raute; diese wurden in der Kirche geweiht
und darauf als ständiger Schutz in Haus und
Stall aufgehängt. Wollte man Katzen, Marder
und Wiesel von den Hühner- und Taubenhäusern

fernhalten, hängte man Rauten auf.
•' ' Sehen wir uns eine Raute genau an, so ent-

OO decken wir, dass die erste Blüte fünfzählig ist,
während die nachfolgenden, seitlich austreibenden

Blüten alle vierzählig werden. Diese Eigenart

trug gewiss bei zum Zauberruf der Raute.
Die fünfteilige Blüte und spätere Frucht ist ein

Pentagramm, ein Drudenfuss, also Bann des

Bösen. Von der vierteiligen Blüte wird gesagt,
sie hätte den Steinmetzen als Vorbild zu den
Kreuzblumen der gotischen Kirchturmspitzen
gedient; auch hier war die Absicht, das Gotteshaus

vor bösen Mächten zu schützen. Wir wären

wieder beim giftigen Blick des Basilisken
angelangt; bis heute hat sich der Glaube an den
«bösen Blick», der Krankheit und Unfruchtbarkeit

bewirkt, erhalten. Die Raute steckt
noch in Wein- und Grappaflaschen als Aperitiv
und Digestiv. Aus der Pharmakopoe ist sie

mittlerweile verschwunden.
Einen Hinweis auf die Frage, wie einst die

geheimnisvollen Kräfte entdeckt worden waren,

gibt uns Otho Brunfels in seinem 1582 in Strassburg

erschienenen «Kreutterbuch». Er erzählt,
dass man die Heilkraft der Raute dank dem

Wiesel erkannt hat, welches von der Pflanze

frisst, wenn es einen Kampfmit der Schlange
bestehen will. Ihr giftiger Biss kann ihm dann
nichts anhaben.

Marilise Rieder

Bibliographie:
Behling, Lottlisa. - Die Pflanze in der
Mittelalterlichen Tafelmalerei. Weimar 1957.

Brunfels, Otho. - Kreutterbuch. Strassburg
1532.

Fischer, Hermann. - Mittelalterliche Pflanzenkunde.

München 1929.

Furienmeier, Martin. - Das grosse Buch der

Heilpflanzen. Zürich 1978.

Genaust, Helmut. - Etymologisches Wörterbuch

der botanischen Pflanzennamen. Stuttgart

1976.

Kerr, Jessica. - Shakespeare's Flowers. England
1969.

Magrini, Gigliola. - Les Plantes de la Santé.

Paris 1978.

Perger, H. von. Deutsche Pflanzensagen.
Stuttgart 1864.

Platearius. - Le Livre des Simples Medicines.
Paris 1986.

Ratsch, Christian. - Lexikon der Zauberpflanzen.

Graz 1988.

Tabernaemontanus T. und J. Bauhin. - New

vollkommen Kräuterbuch. Basel 1731.

Watson Minnie. - Old Time Herbs for Northern
Gardens. Erste Auflage 1938, Neudruck: New

York 1971.


	Die Raute : eine alte Gartenpflanze

