
Zeitschrift: Thema-Bulletin = Bulletin thématique / Forum Helveticum

Herausgeber: Forum Helveticum

Band: 5 (2004)

Rubrik: Konfessionelle Organisationen = Organisations confessionnelles

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


23

Konfessionelle Organisationen

Organisations confessionnelles



24

FAMILIE ALS LERN-ORT FÜR DEN GENERATIONENDIALOG

Agnell Rickenmann

Statistiken haben es auch in den vergangenen Jahren erwiesen: Die Familie ist
trotz aller alternativer Lebensgestaltungsformen (Patchworkpartnerschaften
mit Nachkommen, Singledasein, Lebensabschnittpartnerschaften etc.) nach

wie vor die tragende Sozialinstitution, die für unsere Gesellschaft wesentlich
zur Sozialisierung junger Menschen, aber auch Erwachsener im Erwerbsleben

oder im Rentenalter beiträgt. Damit ist der Familie eine zentrale Rolle im
Vermitteln sozialer Kohäsionsfähigkeit in unserem Volk zuzuschreiben. Dies
ist an sich nichts Neues! Doch sind wir gewohnt, dass in den letzten Jahren

viele solcher Kohäsionsfaktoren auseinander gebrochen sind - worunter auch

die Geschlossenheit des klassischen Familienbildes fällt. Die aktuelle Diskussion

um den Generationendialog scheint mir ein Indiz dafür zu sein, dass das

Auseinanderbrechen der gesellschaftlichen Konsensfmdung weiter geht und
grundlegende gesellschaftsbildende Wertfragen berührt. Sicher, die Gesellschaft

entwickelt sich weiter in Richtung Pluralismus und Globalisierung, um
Schlagwörter zu nennen. Doch muss dies automatisch mit dem Verlust der

Gewichtung klassischer Werte, zu denen ich auch einen funktionierenden
Generationendialog zähle, verbunden sein?

Ein funktionierender Generationendialog ist unzweifelhaft ein Wert von
unterschiedlicher Tragweite: Zum einen betrifft er den direkten unmittelbaren
menschlichen Kontakt unter den Generationen, des weiteren den Austausch

von Erfahrung auf beruflicher und sozialer Ebene, das Lernen des Respekts

vor Institutionen, die den Rechten und Bedürfnissen der verschiedenen
Generationen Rechnung tragen und schliesslich die Einsicht, dass ein aktives
Engagement für die genannten Institutionen (etwa die AHV) nicht nur der anderen

Generation zu gute kommt, sondern letztlich ein Kapital für die eigene Generation

ist. Es scheint mir deswegen wichtig, zu fragen, wie denn ein
funktionierender Generationendialog aussehen soll?

Ein funktionierender Generationendialog muss doppelt reziprok, oder anders

gesagt in einer gegenseitigen Selbstvergewisserung verankert sein. Folgendes
ist damit gemeint: Zum einen muss ein Mensch aus seiner eigenen Lebensgeschichte

heraus zur Wertschätzung von Menschen und zur Kommunikation
mit Menschen anderer Generationen fähig sein; so etwa ein Kind im Umgang



25

mit seinen Eltern, Grosseltern oder Urgrosseltern, Verwandten, Bezugspersonen

oder Bekannten anderer Generationen. In dieser auf Erfahrung basierenden

Kommunikationsfähigkeit fühlt sich auch ein Mensch einer anderen
Generation seinerseits verstanden oder wenigstens wahrgenommen. Dies ist die
erste Hälfte der doppelten Reziprozität. Die zweite betrifft den Kommunikationspartner

der anderen Generation, sei er nun jung oder alt: Auch sie oder er
muss mit ihren oder seinen Erfahrungen ein Minimum an Empathie für das

Gegenüber aufbringen. Nur dank dieser wiederum wird Kommunikation und
Dialog im eigentlichen Sinne gelingen, indem sich das Gegenüber im eigenen
Mitteilen spiegeln kann, zustimmend oder ablehnend. In dieser in einander
verschränkten Spiegelung spielt sich der Generationendialog auf allen Ebenen
ab: In der eigenen grundlegenden Lebenserfahrung, im Berufsleben und in der
Öffentlichkeit, im Sozialverhalten und dem Umgang mit der eigenen Endlichkeit

sowie dem Werteverständnis und der Achtung jeglichen Lebens vom
Anfang bis zum Ende. Es stellt sich bloss grundsätzlich die Frage: Wo soll diese

doppelte Reziprozität gelernt und erfahren werden?

Wer von Lernen redet, denkt an Schule, an Kindheit und Jugend. Doch noch

vor der Schule und auch während der Schul- und Lernzeit, in der grundlegende

Erfahrungen für das Leben vermittelt werden (auch später geht das Lernen

selbstverständlich weiter-aber anders) steht jene Institution, die zunächst

biologisch und soziologisch normalerweise jenes Urvertrauen legt, die Lernen
erst ermöglicht. Ich meine damit das stabile Beziehungsgeflecht der traditionellen

Familie, in der Werte wie Vertrauen, Zuneigung, Geborgenheit zumeist

unhinterfragt erfahren werden können. Ich möchte nicht ausschliessen, dass

andere stabile Beziehungsformen auch solche Werte und Erfahrungen
vermitteln können. Doch hat sich über die Jahrtausende die biologisch gegebene
Lebensgemeinschaft von Mann und Frau mit deren Kindern und allenfalls
Kindeskindern vorzüglich bewährt.

Meines Erachtens liegt in der modernen Lebensform der Generationenget-
toisierung, die wir unbedacht bereits im vergangenen Jahrhundert mit der

Amerikanisierung unserer Kultur übernommen haben ein Doppeltes: Zum
einen störte diese Lebensform selber den Dialog zwischen den Generationen
ursächlich und zum Zweiten brachte sie eine neue Situation in die bürgerliche
Kleinfamilie. Diese funktionierte paradoxerweise - trotz Emanzipation plötzlich

in Generationenbruchteile klinisch steril segmentiert - streng nach
Geschlechterrollen: Ich meine damit die gängige Familienstruktur seit der zweiten

Hälfte des zwanzigsten Jahrhunderts. Die Kleinkinder wurden oft von der



26

Mutter gehätschelt und auf den «Ernst des Lebens» vorbereitet. Im Vorschulalter

besuchten Kinder den Kindergarten und sie begannen ihre eigenen Wege
zu gehen. In der Schule, die mehr oder weniger lang dauerte, lebten die Teenies

und Jugendlichen oder jungen Erwachsenen autonom in einer anderen Welt
als ihre Eltern. Von der Vaterrolle erhielt diese Generation wenige Impulse, da

dieser streng patriarchisch als Familienernährer von seiner Arbeitswelt absorbiert

wurde und sozusagen nicht in Erscheinung trat. Gelegentliche
Vermittlungsversuche zwischen den «Welten» beschworen oft Konflikte der «Lebenswelten»

herauf. Grosseltern lebten als «Grufties» sowieso in einer nicht mehr
kommunikablen Welt. Überkommene Werte der älteren Generation wurden in
Frage gestellt und zum Teil über Bord geworfen: Beispielsweise Solidarität
der Gesellschaft gegenüber, religiöse Denk- und Verhaltensmuster (zum Teil
wohl schon zuvor brüchig geworden), selbstverständlicher Stolz aufdie Schweiz
und die Bereitschaft für das «Vaterland» Militärdienst zu leisten.

Was der Staat und viele Vereine gegenwärtig in einer zunehmenden Desolidari-
sierung erleben, machten beispielsweise die Kirchen als sensible
Wertebarometer bereits vor dreissig Jahren durch. Sicher sind mit dieser Beschreibung

nur die Lakunen der genannten Zeit und ein grundsätzlicher Trend
charakterisiert. Doch was damals in Ansätzen gelebt wurde, erntet die Gesellschaft

nun als tägliche Früchte des heutigen Lebens: Egozentrische Formen

von Individualismus, Verlust der Werteorientierung an jenen Grundeinsichten,
welche die abendländische Kultur stark gemacht haben. Verbunden mit dieser

Verunsicherung ist auch jene um die Vermittlung von Werten an die kommende

Generation.

Damit stellt sich fast automatisch auch die Frage des Generationendialoges.
Wenn eingangs festgestellt wurde, dass die Familie nach wie vor der grösste
Sozialisationsfaktor für unsere Gesellschaft darstellt, so scheint es doch ein
Gebot der Stunde zu sein, diese nicht nur finanziell zu unterstützen, sondern sie

als Kulturinstitution auch ideell entsprechend zu privilegieren, zumal aus ihr
der wesentliche Anteil des Fortbestandes unserer Gesellschaft stammt: Nämlich

die Nachkommen. Es ist hart zu sehen, wie in der politischen Landschaft
die gesellschaftliche Privilegierung dieser Lebensform mehr und mehr schwindet
und gesetzlich nivelliert wird auf die Ebene anderer unklarer Lebensformen.

In der klassischen Familie lernt das Kind die Elterngeneration schätzen und
kritisieren und kennt deren Anliegen - oft auch noch jene der Gross- und

Urgrosseltern. Umgekehrt wissen beispielsweise Grosseltern durch den ganz



27

natürlichen Kontakt um das Interesse ihres Enkels (oder ihrer Enkelin) für
Computerspiele und Ähnliches. Sicher gibt es andere Berührungsformen und

Möglichkeiten des Kennenlernens. Doch diese durch familiäre Bande auf
natürliche Weise vereinfachte, institutionalisierte und zugleich verbindliche
Begegnung wird schwerer zu vermitteln sein. Wollen wir einen tragfähigen
Generationendialog auch für die Gesellschaft schaffen, so ist es notwendig,
jene Gefässe zu schützen und zu fordern, die natürlich darum besorgt sind und
dazu gehört zweifellos die klassische Familie. Klare Signale aus der politischen

und kulturellen Welt könnten helfen diese Institution zu stützen auch

und vor allem ideell, damit auch in Zukunft ein Generationendialog möglich ist

- weil die Familie als Lern-Ort dafür noch existiert! Damit schafft sich die
Gesellschaft auch ein natürliches Potential für die Zukunft.



28

MEHR LEBENSQUALITÄT DURCH GENERATIONENBEGEGNUNG

Regula Zähner

Dank der höheren Lebenserwartung leben heute gleichzeitig vier bis fünf
Generationen. Wissenschaftliche Studien belegen, dass die Generationenkontakte
in Familien gut gepflegt werden, auch wenn die Familien geografisch oftmals
in grösserer Distanz leben. Jedoch spricht man von einer Segregation der
Generationen in der Gesellschaft: Oftmals leben die Generationen unter sich
und pflegen abgesehen von der Familie kaum Kontakt zu Angehöriger anderer

Altersgruppen. So verstehen die Alten die Welt der Jungen nicht mehr und
doch leben sie in ihr; die Kinder und Jugendlichen wissen nichts von dem, was
die alten Menschen bewegt. Ein reicher Erfahrungsschatz bleibt unausgeschöpft,

von dem die Jungen profitieren könnten. Was wäre zu tun, um von der
bestehenden Segregation zu einer zunehmenden Integration zu gelangen?

Mit dem Projekt «generationen.ch» fordern die Reformierten Kirchen Bern-
Jura-Solothurn die Begegnungen zwischen den Generationen als einen ersten
Schritt hin zu mehr Dialog und Integration. Der Schweizerische Evangelische
Kirchenbund übernahm die Patenschaft für das Projekt, spendete ein
«Patengeschenk» und anerkannte so die Relevanz der Thematik aus der christlichethischen

Perspektive. Gemeinsam wollen wir eine gesellschaftliche Entwicklung

hin zu mehr Lebensqualität für alle Generationen unterstützen.

Alters-, Kinder und Erwachsenenräume

Um den Fragen der Segregation nachzugehen, habe ich einen Blick ins
Telefonbuch meiner Wohngemeinde geworfen. Dieser Blickwinkel ist natürlich
schmal, plakativ und keineswegs repräsentativ, trotzdem lässt sich die
gesellschaftliche Segregation damit gut illustrieren.

Unter «Alter» sind insgesamt 22 Telefonanschlüsse verzeichnet: Alters-, Hin-
terlassenen- und Invalidenfürsorge, Altersheim, siehe Heime, Altershilfe, siehe

ambulante Hilfe, Alterssiedlung etc. Die Telefonbucheinträge zeigen, worin
das gesellschaftliche Grundangebot für alte Menschen heute besteht: Ein

Dach über dem Kopf, Hilfe und Geld. Unbestritten ist diese Grundversorgung



29

wichtig und hoch zu schätzen. Trotzdem: Das Telefonbuch zeigt eine ernüchternde

Bilanz: Die gesellschaftliche Platz- und Mittelzuweisung ist klar
bestimmt.

Unter «Kinder» finde ich insgesamt 275 Einträge, von Kinderbrillenboutique
über Kinderhexe, Kinderschutz, Kindertagesstätten bis Babysitterexpress
sowie zahlreiche Kindergärten und Schulanlagen. Laut Telefonbuch kümmern
wir uns wesentlich intensiver um die jüngere Generation. Aber auch hier fällt
auf, dass den Kindern klare Räume zugewiesen werden: Dort werden sie

gefordert, gepflegt, betreut und auf das Später vorbereitet.

Unter «Erwachsene» stehen lediglich vier Einträge. Ab der mittleren Generation

organisiert sich die Bevölkerung vorwiegend privat; ihr sind Tausende

von individuellen Privatnummern zuzuordnen. Diesen Generationen werden
kaum Institutionen und Räume explizit zugeordnet; anders ausgedrückt: Sie
können sich überall aufhalten, vom Arbeitsplatz übers Kino bis zum
Parlamentsgebäude. Die zugewiesenen Aufgaben sind vielfältig und zumindest
teilweise frei wählbar.

Das Generationen-Schubladen-Modell

Das Telefonbuch zeichnet ein klares Bild: Unsere Gesellschaft gliedert sich in
Generationen, denen bestimmte Räume und Aufgaben zugeordnet sind. Dies
ist auch nicht nur schlecht. Jede Generation braucht ihre Rückzugsräume,
Gelegenheiten um unter sich zu sein, eigene Vorlieben zu pflegen und eine

eigene Identität zu entwickeln. Auch sind die Abschaffung der Kinderarbeit
oder die Einführung eines Rentenalters grundsätzlich als Errungenschaften
unserer Zivilisation zu würdigen. Es ist auch gut, dass heute eine Tochter oder
ein Sohn ihre alten Eltern, wenn diese nicht mehr selbständig leben können
oder wollen, einem Altersheim anvertrauen können.

Das Problem sind nicht die zugewiesenen Räume und Aufgaben - der
Anschauung halber Schubladen genannt - sondern, dass diese Schubladen
geschlossen sind. In einer gut eingerichteten Schublade ist es gemütlich. Gut
sortierte Schubladen sind meist produktiv und effizient. Was hingegen fehlt, ist
der Kontakt zu den anderen Schubladen. Die verschiedenen Generationen
verlernen die Kompetenz, mit den Bewohnerinnen und Bewohnern der anderen

Schubladen umzugehen; man «fremdelt». Es ist uns nicht bewusst, wie



30

wir auf die anderen wirken und welche Auswirkungen unser Tun auf die
anderen hat. Wir verlieren den Blick für das Ganze.

Die demografische Entwicklung hin zu mehr älteren Leuten und weniger Kindern

findet statt und wird vermutlich durch politische Massnahmen -wie eine
familienfreundliche Politik im positiven Sinne oder Rentenabbau und Beschränkung

von Gesundheitsleistungen im negativen Fall - nur marginal zu beeinflussen

sein. Auch werden sich die Bevölkerungszahlen der Altersgruppen in der
zweiten Hälfte des Jahrhunderts - nach dem Aussterben der Babyboom-Generation

- vermutlich wieder ausgeglichen einpendeln. Vielleicht werden die
Prognosen, bedingt durch kriegerische, wirtschaftliche oder Naturkatastrophen

bei uns oder irgendwo auf der Welt sowieso nicht wie vorhergesagt
eintreffen. Egal, welches Szenario eintreffen wird, unser bestehendes
Schubladen-Modell ist nicht geeignet, diese Entwicklungen aufzufangen.

Von «Zwischen-Töne» bis «www.generationen.ch»

In den letzten Jahren sind viele Projekte entstanden, die Schubladen aufstossen,
die Luft wieder zirkulieren lassen und Menschen verschiedener Generationen
auch im öffentlichen Leben wieder miteinander in Kontakt bringen. Im Jahr
des Alters sammelte die Gerontologin und Journalistin Gerlind Martin imAuftrag

der Reformierten Kirchen Bern-Jura-Solothurn praxiserprobte Projekte,
die Generationen miteinander in Kontakt bringen. Diese konnten wir- Esther
Enderli, Beauftragte für Altersfragen und ich als Jugendbeauftragte der
Reformierten Kirchen Bern-Jura-Solothurn-mit der Broschüre Zwischen-Töne,
Generationenprojekte zur Nachahmung empfohlen1 an die Öffentlichkeit
bringen. Über Projektberatungen, Tagungen und Publikationen konnten wir
weitere Impulse setzen. Wir knüpften ein informelles Netz mit interessierten
Fachpersonen und lokalen Akteurinnen und Akteuren. 2003 konnten wir dank
des Projektpraktikums von Lukas Birchmeier2, Studierender der soziokulturellen
Animation an der HSA Luzern, mit «www.generationen.ch» eine erweiterte
Projektsammlung im Internet aufschalten.

Die lokal neu entstandenen Projekte sind vielfältig. Einige Beispiele: «Mixmax»
nennt sich eine Kindertagesstätte in einem Altersheim. Wunderplunder macht
Zirkus mit Schülerinnen und Schülern sowie Altersheimbewohnerinnen und -
bewohner. Jugendliche aus dem Hauswirtschaftsunterricht kochen für den

Mittagstisch für Jung und Alt. «Mit mir» nennt sich ein Patenschafts-Projekt
von älteren Personen für Kinder und Familien mit eingeschränkten Ressour-



31

cen. Seniorinnen und Senioren begleiten Schulklassen und übernehmen
Betreuungsaufgaben für Kinder, die einer besonderen Aufmerksamkeit bedürfen.

Jugendliche erklären alten Menschen das Internet und die Bedienung von
Handy, Billettautomaten und elektronischem Telefonbuch. Den kreativen
Möglichkeiten von Einsatzorten und -aufgaben sind keine Grenzen gesetzt.

Die Aufgabe der Projektverantwortlichen besteht darin, die Gelegenheiten zu
erkennen, die Begegnung zu arrangieren und achtsam zu begleiten. In aller

Regel braucht es etwas Motivation, verschiedene Generationen einzuladen -
die Schubladen zu öffnen -, der Rest ergibt sich von selbst. Oftmals entfalten
diese Begegnungen einen ganz besonderen Zauber, einen neuen Blick auf
sich selbst und die anderen. Bei einer Generationen übergreifenden Tagung
schrieb eine Jugendliche auf den Auswertungszettel: «Es war etwas
ungewohnt, aber ich würde sofort wieder kommen».

Aktuell laufen zahlreiche kleine Aktionen, jede gut, jede punktuell, viele lokal
sichtbar, jede ein Modell. Das Ziel ist, dass Generationenbegegnungen häufiger,

an mehr Orten und als etwas Selbstverständliches stattfinden. Das Ziel ist
erreicht, wenn solche Begegnungen zum Alltag werden.

Vom Jetzt zum Morgen

Generationenarbeit ist eine Integrationsaufgabe. Die Räume und Aufgaben
der Generationen müssen neu definiert und durchlässiger gestaltet werden.
Das Besondere an dieser Integrationsaufgabe ist, dass wir alle Stationen und
Sichtweisen im Verlauf unserer persönlichen Biografie kennen gelernt haben

oder noch kennen lernen werden. Generationenarbeit heisst mehr Lebensqualität

für alle, jetzt heute, und in Zukunft. Daraus ergeben sich folgende
Forderungen:

• Die Generationenffage muss breit diskutiert werden und Wirkung zeigen:
Nicht nur als Frage der Sozialversicherungen oder in soziokulturellen
Projekten, sondern auch als Aspekt des Service Public, des Verkehrs, der

regionalen Entwicklung, von Wirtschaft und Arbeit, der öffentlicher Sicherheit,

der Teilhabe an demokratischen Grundrechten etc.

• Der Generationendialog braucht ein nationales Netzwerk und eine natio¬

nale Lobby, z.B. eine parlamentarische Kommission. Es ist ein guter
Anfang, dass Alters-, Kinder- und Jugendorganisationen, Kirchen und Private



32

vermehrt Projekte lancieren. Aber es wird nicht ausreichen, um die nötige
Integrationsarbeit für die anstehende Entwicklung zu leisten. Es braucht
einen klaren politischen Willen und gezielte Massnahmen zur Förderung
dieses Dialogs.

• Fach- und Hochschulen müssen ihre Studierenden für Generationenfragen
sensibilisieren. Der Blick aufdie Wirkung ihrer Tätigkeit auf die verschiedenen

Generationen muss zur professionellen Selbstverständlichkeit werden,

egal ob jemand eine Siedlung plant oder ein Quartierfest organisiert.

• In Berufen und Interessenverbänden, die klassisch Altersgruppen zugeor¬
dnet sind, geht es darum, neben der reinen Interessenvertretung einen Blick
für Zusammenhänge, Wechselwirkungen und Synergien zwischen den
Generationen zu erhalten.

• Die Kirchen sollen ihre nahezu idealen Rahmenbedingungen nutzen: Im
Gegensatz zu Schulen oder Altersheimen sind Kirchen und Kirchgemeindehäuser

für alle Generationen bestimmt. Auch qualifizieren die meisten
kirchlichen Berufe für die Arbeit mit allen Generationen. Diese Chancen gilt es

wahrzunehmen und kreativ hin zu mehr Generationenbegegnung umzusetzen.

Die Vision eines gelungenen Generationendialogs wären halb geöffnete Schubladen:

Viel frische Luft und Durchlässigkeit und doch auch genügend Raum
für Rückzug und zur Pflege der eigenen, altersspezifischen Bedürfnisse.
Vielleicht wäre das Bild eines Hauses treffender, mit Wohnungen, Zimmern,
Gemeinschaftsräumen und vor allem Türen, die sich je nach Bedarföffnen oder
auch mal schliessen lassen. Alle haben Platz unter einem Dach wie wir alle
unter dem Dach des Himmels leben, nach dem Motto «In meines Vaters Hause

sind viele Wohnungen» (Joh 14,2).

DieserArtikel entstand imAuftrag des Schweizerischen Evangelischen Kirchenbundes

SEK.



33

1 Zwischen-Töne, Generationenprojekte zur Nachahmung empfohlen, Broschüre

A4,48 Seiten, Fr. 8.- plus Versandkosten. Bestelladresse: Reformierte Kirchen Bern-

Jura-Solothurn, PF 6051,3001 Bern,regula.zaehner@refbejuso.ch

2 Birchmeier Lukas, Generationenbeziehungen - lacht 's oder kracht 's?, Diplomar¬
beit Studienrichtung soziokulturelle Animation, Flochschule für Soziale Arbeit
Luzern, 2004



34


	Konfessionelle Organisationen = Organisations confessionnelles
	Familie als Lern-Ort für den Generationendialog
	Mehr Lebensqualität durch Generationenbegegnung


