Zeitschrift: Thurgauer Beitrage zur Geschichte

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Thurgau

Band: 158 (2020)

Artikel: Frei und fromm : Konflikte um Liberalismus, Glaubensbekenntnis und
Einheit der Kirche

Autor: Gebhard, Rudolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-869512

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-869512
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Rudolf Gebhard
Frei und fromm

Konflikte um Liberalismus, Glaubensbekenntnis und Einheit der Kirche

1 Einleitung

Freiheit war das grosse Schlagwort der Zeit, auf das
sich alle katholischen und protestantischen partei-
und kirchenpolitischen Gruppierungen beriefen. Die
Geschichte des 19. Jahrhunderts kann als Geschichte
einander entgegenstehender und konkurrierender
Freiheitsbemihungen, -verstdndnisse und -deutun-
gen verstanden werden. So wurde die Bundesverfas-
sung von 1848 mit ihrer kriegerischen Vorgeschichte
als Sieg des politischen Freisinns «national-liberaler
und laizistischer Pragung»' gedeutet, in deren Folge
sich der unterlegene Katholizismus auf die eigene
Identitat zurickbesann und fur die Rechte und Frei-
heiten der unterlegenen Minderheit kdmpfte. Einer-
seits garantierte der schweizerische Féderalismus den
regionalen und konfessionellen Minoritdten Freihei-
ten und Schutz gegentiber der Mehrheit oder zentra-
listischen Tendenzen;? dies war in einer gemischt-
konfessionellen Randregion wie dem Thurgau von
besonderer Bedeutung fur die katholische Minder-
heit. Andererseits bot gerade die Zugeh&rigkeit zu
einer weltweiten Kirche den Katholiken ein Unter-
scheidungsmerkmal und eine klare Identitat im Kon-
trast zur Moderne. Das Papsttum in seinem erkldrten
Gegensatz zur modernen Gesellschaft und Weltan-
schauung wurde als Garant der Freiheit wahrgenom-
men. Urs Altermatt hat in seinen Studien gezeigt, wie
der Weg ins Ghetto einer Sondergesellschaft gerade
die Bedingung war, um sich wieder aus dem Ghetto
zu befreien und in der Gesellschaft gehort zu wer-
den.?

Auf reformierter Seite entsprach die Schaffung
einer aus Pfarrern und Laien gemischten Synode dem
Selbstbewusstsein der basisdemokratisch orientier-
ten Kirchenmitglieder und wurde von den verschie-
denen kirchenpolitischen und theologischen Parteien
begrusst. Der liberale Pfarrer Ulrich Guhl setzte seine
Hoffnung auf liberal gesinnte Laien, die die Entwick-
lung der freien Volkskirche beférdern sollten.

Die Forderung nach einer von staatlicher Bevor-
mundung freien Romisch-katholischen Kirche in der
freien Schweiz findet sich wiederum pragnant formu-
liert in der 1844 gegriindeten katholisch-konservati-
ven Thurgauer Wochenzeitung. Im Februar 1868,
mitten in der Diskussion um die EinfUhrung der
neuen Kantonsverfassung, erschien eine vielsagende
Rezension zum ersten Band der Untersuchung des
Juristen Karl Attenhofer® zum Verhaltnis von Staat
und Kirche in der Didzese Basel. Der Rezensent be-
klagt, dass der Staat seine Oberaufsicht Gber die Kir-
che immer weiter ausdehne und «bestimmend und
leitend in ihre Lebenskreise»® eingreife. Der Verfas-
sungsrevision steht er mit grosser Skepsis gegenber.
Man verspreche den Katholiken zwar «die freie Kir-
che im freien Staate; die Geschichte kénnte aber
auch dahin hinauslaufen, dass es heissen wiirde:
keine Kirche im Freiherrenstaat!»’

Vor allem die katholisch Konservativen be-
kampften die Revision der Kantonsverfassung vehe-
ment. Die Abschaffung der konfessionellen Paritdt
bei der Besetzung der staatlichen Behérden und die
staatliche Genehmigung von kirchlichen Gesetzeser-
lassen empfanden sie nicht als Befreiung, sondern als
Verscharfung der staatlichen Bevormundung.® «Ka-
tholiken! Wie? Koénnt |hr unschliissig sein?»® Den-

1 Altermatt, Moderne, S. 99.

2 Vgl. Altermatt, Moderne, S. 59.

3 Vgl. Altermatt, Moderne, S. 100, und Altermatt, Weg,
S.428-429.

Vgl. Guhl, Staatsverfassung, S. 174.

5 Vgl. Attenhofer, Karl: Die rechtliche Stellung der katholi-
schen Kirche gegenuber der Staatsgewalt in der DiGcese
Basel, Heft 1: Kirchenvermogen, placetum regium und
hoheitliches Visum, Luzern 1867.

6 Thurgauer Wochenzeitung, 20.2.1868, S. 1.

7 Thurgauer Wochenzeitung, 20.2.1868, S. 2.

8 Vgl. Thurgauer Wochenzeitung, 3.9.1868, S. 1, und 8.9.
1868, S. 1.

9 Thurgauer Wochenzeitung, 25.2.1869, S. 1.

25



noch wurde die Verfassung in der Volksabstimmung
vom 28. Februar 1869 mit deutlicher Mehrheit ange-
nommen.'® Mit der Schaffung von aus Laien und
Geistlichen gemischten Synoden sowie eines Kir-
chenrats als vollziehender Behorde wurden Kirche
und Staat organisatorisch getrennt. In innerkirchli-
chen Angelegenheiten waren die evangelische und
die katholische Kirche nun vollstandig frei, gemischt-
kirchliche sowie gesetzgeberische Fragen bedurften
der Genehmigung des Staates.™

Welche Strategien die beiden Konfessionen ver-
folgten, um die in der Verfassung garantierte Glau-
bens- und Kultusfreiheit' fur sich zu beanspruchen
und geltend zu machen, soll im Folgenden anhand
von konkreten und exemplarischen Auseinanderset-
zungen gezeigt werden.

2 Freiheit von staatlicher Einmischung

Zu einer ersten Auseinandersetzung zwischen Katho-
lischem Kirchenrat bzw. Synode und Kantonsregie-
rung kam es 1871 anlasslich der Frage, wem das
Recht zustehe, die Abgeordneten des Kantons in die
Ditzesanversammlung des Bistums Basel zu bestim-
men.

Nach der Reorganisation der Di¢zese Basel hat-
ten sich die Regierungen der Stande des Bistums und
der papstliche Nuntius 1828 geeinigt, dass bei der
Ernennung eines Bischofs darauf geachtet werden
sollte, dass der Gewabhlte in einer «den Regierungen
der Di6zesan-Kantone genehmen Person»'® bestehe.
In einem Schreiben hatte Papst Leo XII. das Domkapi-
tel, die Wahlbehorde, ausdricklich daran erinnert,
dass die gewahlte Personlichkeit nicht nur kirchlich
geeignet sein, sondern auch von den Regierungen
akzeptiert werden misse.™ In der Folgezeit kamen
die Abgeordneten der Ditzesanstande, die soge-
nannte Ditzesankonferenz, in unregelmassigen Ab-
standen zur Beratung kirchlicher Fragen, insbeson-

26

dere bei anstehenden Bischofswahlen, zusammen."
lhr Recht bestand dabei darin, die Liste der Bischofs-
kandidaten zu begutachten und allenfalls Streichun-
genvorzunehmen; wie viele allerdings, bildete immer
wieder einen der Streitpunkte.'®

Da es sich bei den Abgeordneten der Dibzesan-
konferenz um Vertreter der Kantonsregierungen der
Didzesanstande des Bistums Basel handelte, lag auch
das Recht zu deren Ernennung bei der Regierung.
Genau dartber aber brach im Thurgau der Streit aus,
nachdem sich das Verhaltnis zwischen Bischof Eugéne
Lachat und der Di¢zesankonferenz"” immer weiter
verschlechtert hatte. Die Di6zesankonferenz als Spie-
gel der politischen Krafte in den Kantonen war dem
Katholischen Kirchenrat und der durch die neue Kir-
chenorganisation von 1870 geschaffenen gemisch-
ten Synode ein Dorn im Auge. War die Dibzesan-
versammlung faktisch eine «liberalkatholische bzw.
protestantische Notabelnversammlung, ohne Kon-
takt zur rémisch-katholischen Landbevélkerung oder
Geistlichkeit»,”™ so gedachte das Kirchenparlament
seine neuen Rechte und Freiheiten dergestalt auszu-
nutzen, dass man sich als Sprachrohr der katholi-
schen Bevolkerung des Kantons starker Gehor ver-
schaffen wollte. Bereits im Dezember 1870 wurde
der Kirchenrat von der Synode beauftragt, das Ver-
haltnis zwischen dem katholischen Kirchenvolk und
den Didzesanstdnden neu zu klaren und zu bestim-

10  Vgl. Burkhart, Verfassung, S. 182—186.

11 Vgl. Verfassung des eidgendssischen Standes Thurgau vom
28.2.1869, § 56, in: NGS TG 1, S. 1-19, hier S. 17, Burk-
hart, Verfassung, S. 168-171, Schwager, Kath. Landes-
kirche, S. 84-85, und Gossweiler, Evang. Kirche, S. 74-75.

12 Vgl. Verfassung des eidgendssischen Standes Thurgau
vom 28.2.1869, § 17, in: NGSTG 1, S. 5.

13 Ehrenzeller, Dibzesankonferenz, S. 239.

14 Vgl. Ehrenzeller, Didzesankonferenz, S. 224 und S. 245.

15  Vgl. Ehrenzeller, Ditzesankonferenz, S. 48-49.

16 Vgl. Ehrenzeller, Didzesankonferenz, S. 52-53.

17 Vgl. Stadler, Kulturkampf, S. 157-160.

18  Stadler, Kulturkampf, S. 290.



men.' In seiner Sitzung vom 14. Februar 1871 argu-
mentierte der Kirchenrat damit, dass die Entwicklung
hin zu einer grosseren Selbstdndigkeit und Freiheit
der Kirche gehen werde. Da die Didzesankonferenz
rein konfessionelle Entscheide zu fallen habe, sei es
nur folgerichtig, wenn die Wahl ihrer Vertreter aus-
schliesslich «Sache der Konfession» sei bzw. «die
Wahl der Abgeordneten jeweils dem Kirchenrathe»*
zustehe.

Der Regierungsrat beurteilte dieses Ansinnen
jedoch als eine Uberschreitung der Kompetenz des
Kirchenrates und erklérte, die Verfassung habe sich
«keineswegs auf den Boden der «freien Kirche» ge-

stellt»*', sondern verpflichte die Regierung zur Auf-
sicht und Oberhoheit tGber die Kirchen: «Den beiden
Landeskirchen wurde nicht freies Gebahren in jeder
Richtung zugestanden; ihre Lehren, ihre Disziplin,
ihre Organisationen sollen [...] in dem Maasse beein-

19 Vgl. StATG Ba 0°00'0: Protokoll der Kath. Synode 1869-
1922, Sitzung vom 19.12.1870 in Frauenfeld, S. 15.

20  StATG Ba 1'00’15: Protokoll des Kath. Kirchenrates 1868-
1872, Sitzung vom 14.2.1871, S. 267.

21 Der Regierungsrath des Kts. Thurgau an den katholischen
Kirchenrath in Frauenfeld vom 12.5.1871, Beilage 3, in:
Beschwerdeschrift 1873, S. 33-35, hier S. 33; Hervorhe-
bung im Original.

27



flusst bleiben, als das 6ffentliche Wohl eine Beschran-
kung erheischt.»* Die von der Verfassung garantierte
freie Gestaltung des Kultus erstrecke sich lediglich
auf die «dussere Manifestation der Gottesvereh-
rung»®, keineswegs aber sollte sich «die Kirche voll-
standig frei und unabhangig von der Beeinflussung
durch die Staatsinteressen»* verhalten und entwi-
ckeln durfen.

Der Kirchenrat dagegen argumentierte mit Arti-
kel 56 der Kantonsverfassung, der festhielt: «Die
evangelische und die katholische Landeskirche ord-
nen ihre Kultusverhaltnisse selbststandig, in gemischt
staatlich-kirchlichen Dingen jedoch unter der Ober-
aufsicht und mit Vorbehalt der Genehmigung des
Staates.»” Ihm folgend legte die Synode vom 3. Juli
Verwahrung gegen die regierungsratliche Interpreta-
tion der Rechtslage ein: «Die Vertretung bei Verhand-
lungen der Didzesankonferenz des Bisthums Basel in
ihrem ganzen Umfange, sowie in Vereinbarung mit
dem hochw. Ditzesanbischofe, steht der katholi-
schen Konfession fir den Stand Thurgau zu.»*® An-
sonsten werde man die Beschlisse der Didzesankon-
ferenz als nicht verbindlich ansehen.

Aufgrund dieses Schreibens entschloss sich der
Regierungsrat zu einer harteren Gangart. Er hob den
Entscheid der Synode auf, erklarte ihn als folgenlos
und verurteilte den Kirchenrat zu einer Busse von 100
Franken, die die Mitglieder persdnlich zu entrichten
hatten.” Auf die Beschwerde des Kirchenrates gegen
diese Disziplinarmassnahme ging der Grosse Rat
nicht ein.”®

Der Konflikt eskalierte vollends, als Bischof
Lachat die Beschlisse des Ersten Vatikanischen Kon-
zils verkindete und Geistliche, die sich ihnen wider-
setzten, exkommunizierte. Im Januar 1873 wurde der
Bischof durch Mehrheitsbeschluss der Di6zesankon-
ferenz, auch durch die Vertreter des Thurgaus, gegen
die Stimmen der Gesandten Luzerns und Zugs von
seinem Amt suspendiert.”® Die Regierung des Thur-
gaus verbot den kirchlichen Behoérden sowie der

28

Geistlichkeit in der Folge jeglichen amtlichen Verkehr
mit dem Abgesetzten.®

Die Synode vom 10. Februar 1873 beschloss,
den Anordnungen des Regierungsrates keinerlei
Folge zu leisten, da sie «im Widerspruch mit den
Grundsatzen der Glaubens- und Gewissensfreiheit»”'
standen. Es sei dagegen bei den Bundesbehérden
Rekurs einzulegen und das Kirchenvolk zu einer Refe-
rendumsabstimmung aufzufordern.® Als der Regie-
rungsrat diesen Beschluss wiederum fur «null und
nichtig»® erklarte und dem Kirchenrat unter Andro-
hung von Strafverfolgung verbot, eine Volksabstim-
mung Uber diese Frage abzuhalten, wurde nun auch
das katholische Kirchenvolk aktiv. Von den 4759
stimmberechtigten Katholiken unterzeichnete eine
Uberragende Mehrheit von 4339 ein Schreiben an
den Kirchenrat, in dem sie dessen Vorgehen guthies-
sen, Bischof Lachat als ihren einzig rechtmdssigen
Bischof anerkannten und gegen das Verbot der freien
«Ausserung unserer Meinung in 6ffentlicher Kirch-

22 Beschwerdeschrift 1873, S. 33; Hervorhebung im Original.
23 Beschwerdeschrift 1873, S. 34; Hervorhebung im Original.
24 Beschwerdeschrift 1873, S. 34.

25 Verfassung des eidgendssischen Standes Thurgau vom
28.2.1869, § 56, in: NGSTG 1, S. 17.

26 StATG Ba 0'00'0: Protokoll der Kath. Synode 1869-1922,
Sitzung vom 3.7.1871 in Frauenfeld, S. 30.

27  Vgl. Auszug aus dem Protokoll des Regierungsrathes des
Kantons Thurgau, § 1719, Beilage 5, in: Beschwerdeschrift
1873, S. 36-37, hier S. 37.

28 Vgl. Auszug aus dem Protokoll des Grossen Rathes des
Kantons Thurgau vom 19.3.1872, Beilage 6, in: Beschwer-
deschrift 1873, S. 37-38.

29 vgl. Stadler, Kulturkampf, S. 289-290, Vischer, Oekumeni-
sche Kirchengeschichte, S. 233, und Ehrenzeller, Di6zesan-
konferenz, S. 56.

30 Vgl. Beschwerdeschrift 1873, S. 39.

31 Beschwerdeschrift 1873, S. 6.

32 Vgl. Beschwerdeschrift 1873, S. 6-7 und S. 39-40.

33 Auszug aus dem Protokoll des Regierungsrathes des Kan-
tons Thurgau, § 265, Beilage 9, in: Beschwerdeschrift
1873, S. 40-41, hier S. 41.



gemeindeversammlung»® protestierten. Die Geistli-
chen der Kapitel Arbon und Steckborn baten die Re-
gierung instandig, im Streit einzulenken, anstatt «der
ganzen kathol. Geistlichkeit des Kantons, die bisan-
hin alle ihre Burgerpflichten gewissenhaft erfillte, die
Eidortchigkeit gegen den hochw. Bischof» zuzumu-
ten.*

Der Prasident des Kirchenrates, August Wild,*
wandte sich am 23. April 1873 in einer Beschwerde-
schrift direkt an den Schweizerischen Bundesrat. Er
argumentiert darin u.a. mit der Freiheit, die auch
dem Evangelischen Kirchenrat zustehe, seine Vertre-
ter in die Konkordatsprifungsbehorde ohne Einmi-
schung der Regierung zu bestimmen. Wahrend also
bei der Ausbildung und Prifung der reformierten
Pfarrer, die auch die Zivilstandsregister flilhren und
von Amtes wegen in den Schulvorsteherschaften sit-
zen wirden, die Kirche volle Freiheit und Selbstandig-
keit geniesse, bleibe genau dieses Recht den Katholi-
ken vorenthalten.”

Wild beruft sich in seinem Schreiben mehrmals
auf die verfassungsmassig garantierte Glaubens- und
Gewissensfreiheit, in der sich die Thurgauer Katholi-
ken durch die Massnahmen ihrer Behoérden verletzt
sehen. Vom Bundesrat werden u.a. die Aufhebung
der Amtsenthebung Lachats sowie der Verbote des
amtlichen Verkehrs mit ihm und der Einberufung von
Kirchgemeindeversammlungen und Abstimmungen
in dieser Frage verlangt. Besonders am Verbot des
Verlesens der Fastenmandate und des offiziellen Kon-
takts mit dem abgesetzten Bischof zeige sich, «dass
die Freiheit der Gewissen des gesammten kathol.
Volkes, der Geistlichkeit und der Behdrden verletzt
wird» . *®

Weder auf diese Beschwerde noch auf eine Wie-
dererwagung vom 1. Oktober 1874 trat der Bun-
desrat ein. Das Fazit von Rolf Soland gilt auch in die-
sem Kapitel des Kantonalen Kulturkampfs: «Der
Staat setzte seine Suprematie auf der ganzen Linie
durch, die Gegenseite resignierte, nachdem sie ein-

sehen musste, dass Proteste, an welche Adresse auch
immer, wirkungslos verhallten.»*

3 Freiheit in katholischen Vereinen

Eine Moglichkeit, die Freiheiten, die der Staat auch
Minderheiten garantierte, auszunutzen, lag in der
Grundung von privatrechtlich organisierten Vereinen
und Parteien. Insgesamt kann das 19. Jahrhundert als
«das Sakulum des birgerlichen Vereins»*' bezeichnet
werden. Vor allem die Katholiken nutzten ab Mitte
des Jahrhunderts séamtliche verfassungsrechtlichen
Freirdume aus, um ein reges und lebendiges Vereins-,
spater auch Partei- und Sozialwesen zu etablieren,
das wesentlich zur Bildung des katholischen Milieus
beitrug. Die organisatorische Einheit und Verbindlich-
keit nach innen ging dabei mit einer Abgrenzung und
Isolation nach aussen einher.*

Auch bei den Reformierten blihte das Vereins-
wesen. Hier waren es aber die innerkirchlichen theo-
logischen Richtungen, die sich voneinander abgrenz-
ten, indem sie sich eine vereinsmassige Struktur mit
eigenen Versammlungen, Festen und Publikationsor-
ganen gaben, was — anders als bei den Katholiken —
gerade das Auseinanderdriften und eine immer gros-

34  Die stimmfdhigen Katholiken des Kantons Thurgau an den
h. katholischen Kirchenrath des Kantons Thurgau, Beilage
10, in: Beschwerdeschrift 1873, S. 41-42, hier S. 42.

35 Die katholische Geistlichkeit der Kapitel Arbon und Frau-
enfeld an die h. Regierung des Kantons Thurgau, Beilage
11, in: Beschwerdeschrift 1873, S. 42-43, hier S. 43.

36 Vgl HLS 13, 2014, S. 469: Wild August (André Salathé).

37  Vgl. Beschwerdeschrift 1873, S. 15.

38  Beschwerdeschrift 1873, S. 25.

39  Vgl. Beschwerdeschrift 1874.

40  Stadler, Kulturkampf, S. 547 (Text von Rolf Soland).

41  Dietrich, Konfession und Dorf, S. 195.

42 Vgl. Altermatt, Moderne, S. 111-113, und Hux, Angelus:
Die katholische Pfarrei Frauenfeld vom Mittelalter bis zur
Gegenwart, Frauenfeld 2004, S. 192-209.

29



sere Diversitdt innerhalb der Landeskirche provo-
Zierte.

Die katholischen Vereine waren zunachst in ei-
nem besonderen Mass kulturell ausgerichtet. Da-
neben entstanden im Laufe der Zeit immer mehr
auch gesellschafts-, sozial- und kirchenpolitisch ori-
entierte Gruppierungen bis hin zur Grindung der
Katholischen-Konservativen Partei.

Zu den ersten Vereinsgrindungen in katholi-
schen Pfarreien des Thurgaus gehoérten die Gesangs-
vereine, wie etwa der 1871 von Pfarrer Alexander
Anderwert ins Leben gerufene Kirchengesangsverein
von Mullheim® oder der 1872 gegriindete kantonale
Cécilienverein. Letzterer zielte auf die Wiederentde-
ckung des gregorianischen Gesangs und die Rick-
fuhrung der Musik auf den schlichten Choral und den
Stil des Renaissancekomponisten Giovanni da Palest-
rina. Die zeitgendssische, vor allem die klassische und
opernhafte Musik, die bloss «auf Larm, sinnliches
Vergniigen, Kurzweil und sogenannten Kunstge-
nuss»™ aus sei, sollte zurlckgedrangt werden. Ab
1873 machte der Frauenfelder Cacilienverein mit be-
deutenden Konzerten auf sich aufmerksam.* Kritiker
sahen in solchen 6ffentlichen Auftritten jedoch kei-
neswegs ein harmloses Musik- und Kulturleben, son-
dern das kulturkampferische Zurlickdrangen der
deutschen Sprache aus der Liturgie und insofern ein
Instrument «im Dienst des Ultramontanismus».*® Die
Gesangsvereine dienten dabei dem Zwecke, «die
hochgepriesene aussere Einigkeit der kath. Kirche,
die in neuester Zeit wieder mal etwas lotterig und
ausbesserungsbedurftig geworden ist, zusammen-
halten zu helfen».*’

Auch die katholischen Gesellenvereine wurden
von der liberalen Presse mit Spott kommentiert. Be-
sonders die Regelung, dass nur ein vom Bischof dazu
bevollmdchtigter Geistlicher den Vorsitz innehaben
durfe, sei ein Zeugnis der «rémisch-kirchlichen Un-
fehlbarkeit und Intoleranz» und bestdtige den
«Spruch: jedes Pfafflein ist auch ein Papstlein.»*

30

Das instruktivste und wirkungsmachtigste Bei-
spiel des katholischen Vereinslebens findet man in
den Piusvereinen, die das Gemeindeleben vor Ort, die
Bildung und die katholische Kultur beférdern und
gleichzeitig den Zusammenhalt und die Einheit der
Katholiken in der ganzen Schweiz und mit dem
Papsttum starken sollten.

Der 1857 gegrindete Schweizerische Piusverein
brachte die Verbundenheit mit dem damaligen Papst
Pius IX. zum Ausdruck. Unter der Leitung seines ers-
ten Zentralprasidenten, des Solothurner Publizisten
Theodor Scherer-Boccard,” wuchs der Piusverein
zum wichtigsten kirchen- und kulturpolitischen Ka-
tholikenverein der Schweiz und zu einem «Sammel-
punkt der katholischen Volksbewegung»* heran. Die
katholische Thurgauer Wochenzeitung umriss die
Anliegen des Piusvereins aus Anlass des nationalen
Piustages in Wil im August 1868 so: Der Piusverein sei
«s0 zeitgemass und nothwendig [...] wie jeder andere
gute Verein. [...] Wo die Verfassungen und Gesetze
und Vertrage die hochsten Lebensglter, die Interes-
sen des Glaubens, der Erziehung und des Rechts
nicht mehr beglnstigen, geradezu gefdhrden, da
muss auf dem Weg der Freithatigkeit oder der Ver-
eine geholfen werden.»*’

Zwar liess sich der Piusverein vom Grundsatz
leiten, dass er nicht politische, sondern rein kirchliche

43 Vgl Luchinger, Ernst: 125 Jahre Kath. Kirchenchor «St. Ma-
ria» Mullheim 1871-1996, Mullheim 1996, S. 4-5.

44 Hopp, Gottes Manner, S. 172, zitiert Pfarrer Johann Baptist
Schmid aus Diessenhofen.

45 Vgl. Hux, Angelus: Die katholische Pfarrei Frauenfeld vom
Mittelalter bis zur Gegenwart, Frauenfeld 2004, S. 177-
179.

46  Seepost, 17.9.1873, S. 1.

47  Seepost, 17.9.1873, S. 1.

48 TZ,24.7.1872.

49  Vgl. HLS 11, 2012, S. 42: Scherer-Boccard Theodor (Tho-
mas Wallner).

50 Altermatt, Moderne, S. 142; vgl. Altermatt, Weg, S. 52.

51  Thurgauer Wochenzeitung, 27.8.1868, S. 1.



31



Interessen verfolge. Aber gerade dieser Verzicht war
von eminent politischer Bedeutung: «Daher soll die
Politik des Piusvereins einfach darin bestehen, keine
Politik zu betreiben, sondern fur die Kirche, wie fur
Jedermann, nur die Freiheit zu verlangen, Gutes zu
tun und Bdses zu vermeiden.»®

Das Organ des Vereins, die sogenannten Pius-
Annalen, erschien ab 1862. Die Illustration auf der
Titelseite ist von grosster Aussagekraft. Die Mitte
ziert eine Darstellung der Jungfrau Maria mit Kind,
auf einer Wolke schwebend. Ihr huldigen die beiden
wichtigsten Vertreter der katholischen Vergangenheit
der Schweiz, links der papstliche Visitator und Be-
grinder der katholischen Reform im 16. Jahrhundert,
Carlo Borromeo, rechts Niklaus von Flie in anbeten-
der Haltung, je mit einem Nimbus dargestellt. Zwi-
schen ihnen beiden kniet vor der Wolke Papst Pius IX.
in Ornat mit Schweizer Wappen auf dem Rucken und
der Schriftrolle des Vereins in der Hand. Damit nimmt
diese lllustration Bezug auf den ersten Paragraphen
der Satzungen: «Die Katholiken des Schweizerlandes
vereinigen sich unter dem Schutze der unbefleckten
Jungfrau Maria, des heiligen Karl Borroméus und des
hochseligen Landesvaters Bruder Klaus von der Flie
zur Bewahrung und Erhaltung ihres Glaubens.»®?

Die Forderung nach Freiheit der katholischen
Kirche im Schweizer Staat einerseits und die Zusiche-
rung von Vaterlandsliebe, Treue und Heimatverbun-
denheit der Katholiken andererseits bildeten das
Riickgrat der Piusbewegung. Gerne wurde auf die
Schlachten der Alten Eidgenossenschaft verwiesen,
bei denen die Katholiken —vor der Reformation! — ihr
Blut dahingegeben hatten. «Durch katholisches Blut
ist die Freiheit unseres lieben Vaterlandes errungen
worden. [...] Ist es nicht allerwenigstens billig, dass
jene Kirche, deren treue Séhne uns die Freiheit mit
ihrem Herzblut errungen, auch frei sei in der freien
Schweiz?»*

Zu den ersten Ortsvereinen im Thurgau gehor-
ten die Piusvereine von Ermatingen, Dussnang und

32

Tobel, die sich seit 1868 der Forderung und Bildung
der katholischen Bevolkerung widmeten. Hierher ge-
horte der Aufbau von Vereinsbibliotheken, in denen
nebst erbaulichen Schriften auch dogmengeschichtli-
che Literatur und Quellen gesammelt wurden, wie
etwa die ersten Bande des «Archivs fiir Schweizeri-
sche Reformationsgeschichte», das der «Geschichts-
falschung, namentlich was die schweizerische Refor-
mation anbelangt»,> wehren sollte. Zu den Themen,
die man in den Versammlungen bearbeitete, gehor-
ten neben der Beschaftigung mit kontroverstheologi-
schen und kirchengeschichtlichen Themen immer
wieder die Auseinandersetzung mit der antikatholi-
schen Presse, etwa die «Darstellung der inneren
Hohlheit und Lugenhaftigkeit der gebrduchlichsten
Zeitungs-Schlagworter gegen die hl. Religion und
Kirche»,* «die Bosheit der radikalen Presse bei Be-
sprechung katholisch kirchlicher Fragen»*" oder «die
Beleuchtung der landl&ufigen Vorurtheile gegen un-
sere hl. Kirche».*®

Solche Medienschelte und Kritik an ihrer antika-
tholischen Haltung veranlasste die liberale Thurgauer
Zeitung zu umgekehrtem Spott. Dass ihre Lekttre fur
gute Katholiken als «hdchst gefdhrlich» eingestuft
wurde und «die Rechtglaubigen nicht genug ge-
warnt werden kdnnen» vor der freisinnigen Presse,
nahm der Berichterstatter zum Anlass, offen fir die
Christkatholiken zu werben. Er rief dazu auf, sich
«von den Neu-Rémlingen abzuwenden» und sich der
Bewegung «derjenigen Katholiken anzuschliessen,
die in ihrem alten Glauben leben und sterben wol-
len».* Auch der Korrespondent der kulturkampfe-

52  Steiner, Piusverein, S. 38; vgl. Altermatt, Weg, S. 51.

53  Zitiert nach Steiner, Piusverein, S. 159.

54  Annalen 1869, Nr. 4, S. 119; Hervorhebung im Original.
55 Annalen 1872, Nr. 1, S. 3.

56  Annalen 1868, Nr. 2, S. 38 (Ermatingen)

57  Annalen 1870, Nr. 2, S. 41 (Herdern).

58 Annalen 1869, Nr. 2, S. 32 (Ermatingen).

59 TZ, 31.12.1872; Hervorhebung im Original.



rischen Lokalzeitung Seepost dusserte sich kritisch
anlasslich der Grundungsversammlung des Orts-
Piusvereins Tobel am 22. Juli 1872: «Dass man zum
Voraus gegen jede Anfeindung und Unterschiebung
unedler Absichten und Tendenzen protestirt, ist be-
greiflich, weil es jeder thut, der sich bewusst ist, eine
That zu begehen, die mindestens zweideutig erschei-
nen muss.»®

Dass das Ziel der Orts-Piusvereine primdr die
geistlich-geistige Starkung und Bildung der katholi-
schen Bevolkerung war, geht aus den Protokollen des
am 11. Oktober 1868 gegriindeten Orts-Piusvereins
Dussnang hervor. Der Begriinder des Vereins, Pfarrer
Johannes Rieser®’, nennt als dessen Ziel und Zweck,
dass «mit vereinten Kraften manches Gute gestiftet
u. beférdert u. manches Bose verhindert werden
kénne».* Nebst der Ermahnung zur Tat und zum
Eifer fir die Sache des Vereins und zum taglichen,
vorschriftsgemdssen Gebet stand die Beschaffung
und Verodffentlichung von gut-katholischer Literatur
im Vordergrund. Dringendes Anliegen war etwa die
Verbreitung eines katholischen Jahres- und Heiligen-
kalenders fur die Familie. Erértert wurden die Fragen,
welche Tageszeitungen man zur Lekttre empfehlen
kdnne und wie auf Verleumdungen in der radikalen
Presse zu reagieren sei. 1871 beschloss man, eine
eigene Bibliothek des Vereins zu schaffen und dazu
ein Zimmer im Schulhaus Dussnang zu mieten.® Dem
Ubel der beginnenden Entheiligung des Sonntags
begegnete man mit einer strikten Selbstverpflich-
tung: «Die Mitglieder unseres Vereins verpflichten
sich, an Sonn- und Feiertagen niemals ohne kirchliche
und staatliche Erlaubniss berufliche Arbeit zu verrich-
ten, jeder dagegen Handelnde soll aus dem Verein
ausgeschlossen werden.»®

Ein engagierter Vertreter der Thurgauer Katholi-
ken im Schweizer Piusverein war der Kantons-, Nati-
onal- und Kirchenrat sowie Prasident des Oberge-
richts Augustin Ramsperger.*® Sein beherztes Votum
an der Generalversammlung 1869 in Stans ist deswe-

gen von Bedeutung, weil er eine Briicke zu den kon-
servativen Reformierten zu schlagen versuchte:
«Doch nicht bloss die Katholiken werden bedroht,
auch auf die noch gldubigen Protestanten stiirmen
die Feinde. Es handelt sich um die Existenz des Chris-
tenthums oder des modernen Heidenthums.»%

Am 22. Juli 1872 schlossen sich die bis anhin
losen Orts-Piusvereine des Thurgaus in Tobel zum
kantonalen Verein zusammen und begingen diesen
Zusammenschluss erstmals mit einem grossen Volks-
fest. «O, wenn doch solche Anlasse recht oft sich
darboten, besonders dem Landvolke, dem neben
seinen miihsamen Berufsgeschaften selten Angeneh-
mes in héherm Masse geboten wird, solch’ schone,
erhebende Tage bereitet wirden!»* Mit Seitenblick
auf die Protestanten, namentlich den Reformverein
sowie die Hilfsvereine fir die Reformierten in der Di-
aspora, wurde betont, solche Vereinstatigkeit sei «in
der héhern Entwicklung des Volkes ein naturliches
Recht».®® Die Thurgauer Zeitung schétzte, dass gegen
1400 Katholiken anwesend waren, die nebst ihrer
Treue zum Papst immerhin auch ihre Vaterlandsliebe
kundgetan hatten.*

60  Seepost, 28.7.1872, S. 2.

61  Vgl. Kuhn, Thurgovia Sacra |, S. 90.

62  StATG KKG 16, B 9.4.04/1: Protokollbuch Uber die Ver-
sammlungen des Orts-Piusvereins Dussnang/Au/Fischin-
gen, S. 1.

63  Vgl. StATG KKG 16, B 9.4.04/1: Protokollbuch Uber die
Versammlungen des Orts-Piusvereins  Dussnang/Au/
Fischingen, 11.10.1868 (S. 2), 13.12.1868 (S. 3) und
19.2.1871(S. 16).

64  StATG KKG 16, B 9.4.04/1: Protokollbuch tber die Ver-
sammlungen des Orts-Piusvereins Dussnang/Au/Fischin-
gen, 1.8.1869 (S. 9).

65 Vgl.HLS 10, 2011, S. 83-84: Ramsperger Augustin (André
Salathé).

66  Annalen 1869, Nr. 4, S. 134-135.

67  Thurgauer Wochenzeitung, 25.7.1872, S. 3.

68  Thurgauer Wochenzeitung, 28.7.1872, S. 3.

69 Vgl.TZ 26.7.1872.

33



Beides schloss sich nicht aus, sondern liess sich
in den Festen der Piusvereine miteinander verbinden.
Gerade ein starkes Papsttum verlieh den Schweizer
Katholiken eine innere Freiheit und Unabhangigkeit
gegenlber der Dominanz des radikalen, antikirchli-
chen Staates. Wahrend des Kulturkampfs erreichte
die Uberschwangliche «Piusbegeisterung»™ ihren
Hoéhepunkt. Altermatt spricht von einem wahren
«Pio-Nono-Kult».”" Die Verehrung Pius IX., dessen
Pontifikat von 1846 bis 1878 zu den ldngsten der
Papstgeschichte gehort, griindete nicht zuletzt auf
dem faktischen Machtverlust des Papsttums. Das
Ende des Kirchenstaates 1870 und Pius’ IX. zeit-
weilige Flucht aus Rom férderten das Bild des Papstes
als eines standhaften Martyrers. Die Anfeindungen
und der Verlust der weltlichen Macht konnten gera-
dezu zum Beweis der Wahrheit und Standhaftigkeit
inmitten einer unchristlichen Zeit hochstilisiert wer-
den. Zwar schieden sich die Geister an seinem ver-
bissenen Kampf gegen die modernen Weltanschau-
ungen und Zeitstrémungen, doch viele Katholiken
auch im Thurgau sahen gerade deshalb in ihm den
«Vorkampfer fur Wahrheit und Recht»” und einen
Garanten kirchlicher Freiheit und konfessioneller
Identitat. Der Papst wurde in seinem Kampfen und
Leiden zur sichtbaren Verk&rperung Jesu. «Inmitten
der hochgehenden Fluthen, umtobt von der Bran-
dung, ragt der Fels Petri empor [...]. So steht auch
jetzt wieder Pius IX. da, in all den Stirmen der Zeit
immer sich selber gleich bleibend, selbst Leiden ohne
Zahl ertragend, [...] Kreuz vom Kreuze [...], ein Licht
am Himmel.»"?

Das Bild Pius IX., gemalt 1872 von Paul De-
schwanden,”™ zierte samtliche Piusversammlungen:
«Eine geschmackvoll arrangirte Blumengruppe in
Mitte des Chores, aus welcher ein grosses wohlge-
troffenes Brustbild Pius IX. herausleuchtete, kiindete
jedem Kirchenbesucher an, wem die Feier gelte.»”

Das 25- und 30-Jahr-Jubildum seines Pontifikats
feierten die Katholiken des Thurgaus mit Lobesreden,

34

Lebensabrissen und Hymnen, in denen die Huldigung
des Papstes mit einem schweizerischen Patriotismus
bewusst eine Einheit einging. Der Papst wird als
«Vater unseres Jahrhunderts» und «Schépfer eines
neuen christlichen Lebens»’ gepriesen. Am schoéns-
ten kommt die Verbindung von Liebe zum Papst und
Liebe zur Schweiz in einem Gedicht zum Ausdruck,
das in der katholischen Thurgauer Wochenzeitung
verdffentlicht wurde:

«Heil! edler Greis am Tiberstrande!
Dein Ruhm entstrémt mit ssser Lust
Des Jinglings wie des Greisen Brust,
Auch hier im freien Schweizerlande:
Evviva Pio IX. [...]

O spende Deinen Vatersegen

Auch unserm lieben Alpenland,

Und nimm daftr als Unterpfand

Der Liebe unsern Ruf entgegen:
Evviva Pio IX.»”

4 Freiheit in Lehre und Forschung

Ging es den Katholiken um die freie Religionsaus-
Ubung im Gegenuber zum sakularen Staat, so kampf-
ten die liberalen Krafte der Protestanten fir die Frei-
heit des Glaubens und des Gewissens innerhalb ihrer
Kirche. Auch sie bedienten sich dazu des Instruments
der freien Vereine. Die ersten sogenannten Reform-
vereine wurden 1866 in Bern und Basel gegriindet.

70  Steiner, Piusverein, S. 35.

71 Altermatt, Moderne, S. 258.

72 Thurgauer Wochenzeitung, 28.7.1872, S. 3.

73  Thurgauer Wochenzeitung, 22.6.1871, S. 1.

74 Vgl. Altermatt, Moderne, S. 258.

75 Annalen 1876, Nr. 9, 15. September, S. 112-113.
76  Thurgauer Wochenzeitung, 18.6.1871,S. 1.

77  Thurgauer Wochenzeitung, 18.6.1871, S. 1.



Bereits 1870 folgten die Thurgauer und die St. Gal-

ler.”®

Am 13. Juni 1871 grindeten Vertreter aus der
ganzen Schweiz in Biel den «Schweizerischen Verein
fur freies Christenthum».”® An vorderster Front mit
dabei war der thurgauische Staatsschreiber Ulrich
Guhl. Er hielt in Biel die Er6ffnungsrede und unter-
zeichnete als Aktuar das Vorwort der Versammlungs-
protokolle mit. Als praktisches bzw. kirchenpoliti-
sches Ziel des Vereins wurde formuliert, «den
Grundsatz der Glaubens- und Gewissensfreiheit in
der christlichen Kirche zur allgemeinen Geltung zu
bringen».* Weder eine hierarchische kirchliche Ord-

nung noch eine dogmatische Lehre durfe den Glau-
ben einengen, der «Erzeugniss seiner selbstthétigen
Erfahrung, seines Nachdenkens und Suchens sei».®
Die Offenbarungstheologie der Reformer im Sinne
einer naturlichen Gotteserkenntnis und eines in Ge-
schichte, Natur und Sittlichkeit sich gegenwartig of-
fenbarenden Gottes wird im Vorwort zu den Vortra-
gen am Bieler Reformtag wie folgt zusammengefasst:

78  Vqgl. Gebhard, Bekenntnisfreiheit, S. 53.
79  Reformtag, S. 3.
80 Reformtag, S. 5.
81 Reformtag, S. 7.

35



«@Gott hat sich nie und nirgends kundgegeben auf
dem Ubernatlrlichen Wege einer wunderbaren Of-
fenbarung, welche durch eine Kirche oder ein Buch
an den Menschen herantdnte und Annahme for-
derte, sondern er offenbart sich stets nur durch die
natlrlichen Mittel der physischen und sittlichen Welt
und der Mensch vernimmt diese fortlaufende Offen-
barung nur durch die naturlichen Organe der Ver-
nunft und des Gewissens. [...] Darum — freie For-
schung, Freiheit des Glaubens und des Gewissens im
ganzen Umfang der menschlichen Gesellschaft.»*

Dass im Thurgau einer der ersten kantonalen
Vereine fur Freies Christentum in der Schweiz ge-
griindet wurde, ist zu einem grossen Teil Ulrich Guhl®?
zu verdanken. Er gehorte auf kantonaler und natio-
naler Ebene zu den Wortfuhrern der Reformtheolo-
gie. Der rihrige Theologe und Politiker war Initiant
und langjahriger Prasident des Thurgauer Reformver-
eins. Er wurde 1838 in Steckborn geboren und wirkte
nach seinem Theologiestudium in Zirich und Heidel-
berg zunachst als Pfarrer in Berlingen, dann in Mar-
stetten. Ein Kehlkopfleiden «zwang ihn, das laute
Reden aufzugeben»* und seine Wirksamkeit in die
Publizistik und die Politik zu verlegen. 1869 wurde er
zum Staatsschreiber des Kantons berufen, ein Amt,
das er bis 1877 innehatte. Von 1878 bis 1909 wirkte
er als Redaktor der Thurgauer Zeitung, und er war ab
1878 fast 40 Jahre lang als Vertreter der Freisinnigen
Partei Mitglied des Grossen Rats. Sein kirchliches En-
gagement gab er auch wahrend dieser Zeit nicht auf.
Er pragte die reformierte Kirchenpolitik des Kantons
von 1874 bis 1918 als Mitglied bzw. wahrend der
letzten sechzehn Jahre noch als Prasident des Kir-
chenrats. Im Nachruf auf ihren langjahrigen Redaktor
heisst es in der Thurgauer Zeitung, man habe in sei-
nen Kommentaren und Berichterstattungen doch
«mehr den ehemaligen Staatsschreiber als den friihe-
ren Pfarrer herausgefuhlt».®

In den Diskussionen um die neue Kantonsver-
fassung von 1869 stellte sich Guhl vehement auf die

36

Seite ihrer BefUrworter. Insbesondere der Neuorgani-
sation der Landeskirchen und ihres Verhaltnisses zum
Staat konnte er viel abgewinnen. Dass die reformun-
fahige Geistlichkeitssynode durch eine aus Laien und
Pfarrern gemischte Synode ersetzt wurde, betrach-
tete er als grosse Chance, um dem «Ausdruck des
kirchlichen Volksbewusstseins»® gerecht zu werden.
Er setzte seine Hoffnung darauf, dass nun «das fri-
sche, belebende Element kirchlich gesinnter und den-
kenden Laien»® die Reformen innerhalb der Kirche
vorantreiben werde. Andererseits beflirchtete Guhl
aber auch, dass durch die Einfihrung des Referen-
dums der kirchliche Fortschritt wegen der konservati-
ven Haltung in weiten Kreisen des Kirchenvolkes
wieder zunichtegemacht werden kdnnte. Diese Zu-
rickhaltung lag nicht am mangelnden Demokratie-
bewusstsein Guhls, sondern an seiner Einsicht in die
grosse Macht und den «Einfluss einer zahlreichen
orthodoxen Geistlichkeit auf die Gemeinden».* Ge-
genwartig sei das Volk «noch nicht genug an freie
religiose Anschauungen gewohnt».® Die viel ge-
rihmte «politische Reife und Mindigkeit unsers Vol-
kes» beurteilte Guhl durchaus skeptisch: «[...]in reli-
gidsen Dingen missen wir [...] sie [...] entschieden in
Abrede stellen.»® Um der Freiheit des Kirchenvolkes
willen bedurften die Bildung und die Aufklarung ei-
ner entschiedenen Foérderung. Hierin liegt zwar nicht
inhaltlich, wohl aber formal eine grosse Parallele zu
den Anliegen des Piusvereins.

82 Reformtag, S. 7.

83 Vgl HLS 5, 2006, S. 798: Guhl Ulrich (André Salathé), und
Wuhrmann, Willy: Das freie Christentum in der Schweiz.
Festschrift zum 50jahrigen Jubildum des Schweiz. Vereins
flr freies Christentum, Zirich 1921, S. 25-26.

84 TZ,21.8.1948.

85 TZ,612.11.1924.

86  Guhl, Staatsverfassung, S. 174.

87  Guhl, Staatsverfassung, S. 175.

88  Guhl, Staatsverfassung, S. 192.

89  Guhl, Staatsverfassung, S. 191.

90  Guhl, Staatsverfassung, S. 191.



Auch der «Thurgauische Verein fir kirchlichen
Fortschritt» stellte sich genau dieser erzieherischen
und volksbildnerischen Aufgabe. Dem «Indifferentis-
mus Vieler in religidsen Dingen, [... dem] Einfluss
einer zahlreichen orthodoxen Geistlichkeit auf die
Gemeinden, [...] dem Fanatismus oder der Volks-
wiihlerei»®" sollte entschieden entgegengetreten
werden. Am 23. Februar 1870 versammelten sich
etwa 70 von den 134 bereits eingeschriebenen Mit-
gliedern zur Grindungsversammlung im Gasthof
zum Trauben in Weinfelden. Bewusst wahlte man
nicht den Namen «Reformverein», wie es in anderen
Kantonen Ublich war — um niemanden abzuschre-
cken. Ulrich Guhl begrusste die Anwesenden, erlau-
terte die Statuten und wurde zum Prasidenten ge-
wahlt. Dieses Amt hatte er dann wahrend mehr als
25 Jahren inne.*

Immer wieder wurde in der Diskussion die
Dringlichkeit von Aufklarung und Bildung hervorge-
hoben, denn «es werde heutzutage in religiésen
Lehrmitteln noch so Vieles in Schule und Kirche ge-
lehrt, was mit anerkannten Thatsachen der Wissen-
schaft in unléslichem Widerspruch stehe».® So hielt
der erste Paragraph der Vereinsstatuten fest, es seien
«die kirchlichen Lehren und Einrichtungen zeitge-
mass fortzubilden, durch Belehrung in Wort und
Schrift die religidsen Vorstellungen des Volkes zu l&u-
tern und dadurch das religios-sittliche Volksleben zu
wecken und zu veredeln».* Ausdricklich verpflich-
tete man sich sodann im zweiten Paragraphen der
Statuten auf den «protestantischen Grundsatz der
Glaubens- und Gewissensfreiheit [...], nach welchem
jedem Christen das Recht zusteht, den Priifstein der
Vernunft sowohl an die Lehren der Kirche, als auch an
den Wortlaut der heiligen Schrift anzulegen».*®

Guhl umschrieb auch die inhaltliche Stossrich-
tung des Vereins. Man sehe sich als eine Bewegung
gegen «Autoritatsglaube» und «Knechtschaft der
Gewissen»®, die nicht nur im Katholizismus, sondern
auch in der Evangelischen Kirche zu finden seien. Wer

dagegen Widerstand leiste, sei ein «Werkzeug im
Dienste einer hohern Macht, der Macht der Wahr-
heit»,” und kénne sich mit den Anliegen der Refor-
matoren und Luthers Standhaftigkeit riihmen. Kein
neues Bekenntnis oder religitses System solle ge-
schaffen, sondern der gegenwadrtige Glauben der
Kirche und ihre religidse Gestaltung nach freiheitli-
chen und wissenschaftlich Grundsatzen umgestaltet
und geldutert werden. Damit war bereits bei der
Griundung des Vereins das Ziel im Blick, das verpflich-
tende Bekenntnis der Reformierten Landeskirche zu
revidieren.

Die Reformer zeigten zundchst grosse Sympa-
thien zur altkatholischen Bewegung. An der zweiten
Versammlung im April 1870 in Frauenfeld wurde
ausdriicklich beschlossen, dass auch «liberale Katho-
liken zu dem Vereine beitreten kénnen».*® Auch auf
gesamtschweizerischer Ebene wurde ein Zusammen-
gehen von protestantischer Reformpartei und katho-
lischer Reformbewegung, dieser «Bewegung aus
dem Schoosse der so lange stagnirenden katholi-
schen Kirche»,* in Betracht gezogen. Man traumte
bereits von einem &kumenischen Zusammenschluss
der fortschrittlichen Krafte aller Kirchen. «Ob und
wann die beiden jetzt noch gesonderten Strome in
Einem Bette sich sammeln werden? Wer weiss es?
Aber es geht vorwarts!»'® Langerfristig aber erfillten
sich diese Hoffnungen auf eine engere Zusammenar-
beit nicht. Die theologischen Positionen, die ekklesio-

91  Guhl, Staatsverfassung, S. 192.

92  Vgl. Wuhrmann, Willy: Der Thurgauische Verein fir kirch-
lichen Fortschritt 1870-1920, Sonderdruck aus der TZ,
Frauenfeld 1920, S. 2-3 und S. 8-9.

93 TZ, 27.2.1870.

94 TZ,627.2.1870.

95 TZ, 27.2.1870.

96 TZ,24.4.1870.

97  TZ,24.4.1870; Hervorhebung im Original.

98 TZ,29.4.1870.

99 Reformtag, S. 10.

100 Reformtag, S. 10.

37



logischen Voraussetzungen und die traditionelle Ver-
wurzelung waren doch zu divergent.'

Als Prasident des kantonalen Vereins hielt Guhl
im Juni 1871 die programmatische Eréffnungsrede
am ersten Schweizer Reformtag in Biel.'” Die Vereini-
gung aller Schweizer Reformer kam zustande dank
der engen Zusammenarbeit der beiden fihrenden
Personlichkeiten des Schweizer Theologischen Frei-
sinns, Ulrich Guhl und Heinrich Lang, Pfarrer an
St. Peter in Zurich und erster Prasident des Vereins.'®
Guhl erinnerte in seiner Eréffnungsansprache noch
an den Dritten im Bunde, den Vorganger von Lang an
St. Peter, Heinrich Hirzel. «Der wackere Vorkampfer
religiéser Freiheit»'* gehorte zu den Mitbegriindern
des Vereins und war im April verstorben.'®

Guhl streicht in seiner Rede die grundlegende
und vielfache Vermittlungsaufgabe des kirchlichen
Freisinns hervor. Die engen Grenzen der gegenwarti-
gen Kirchlichkeit, der herkémmlichen religiésen Spra-
che und der theologisch gebildeten Wortfiihrer soll-
ten Uberschritten werden. In religiésen Fragen, so
Guhl, durften Theologen nicht langer ein Monopol
innehaben, vielmehr misse man «gerade die lange
genug bevormundeten sogenannten Laien mit hin-
einziehen in den Kampf um ihr eigenes Heiligstes, in
den Kampf der Befreiung der Gewissen».'® Wahrer
Glaube sei eine «Herzenssache» und dulde «keinen
Zwang und keine unbefugte Einmischung von aus-
sen.»'”’

Interessant sind Guhls volksmissionarische Uber-
legungen, wenn er betont, es gelte diejenigen zuriick
zu gewinnen, die sich zu Recht von der Kirche abge-
wendet hatten, «die ihre Sprache nicht mehr héren
und verstehen [...]; unsere Aufgabe ist es, jenen
nachzugehen, ihnen die Wahrheiten der Religion, frei
von allen Zuthaten, in der Sprache unserer Zeit wie-
der nahe zu bringen.»'® Dazu diene die Umgestal-
tung der Kirche zur freien Volkskirche und die Schaf-
fung einer vereinten «freien schweizerischen Volks-
kirche».'® Die kirchliche und religidse Freiheit sieht

38

Guhl als Bedingung der Mdglichkeit, auch wahre
politische Freiheit leben zu kénnen. Sowohl konfes-
sionelle Schranken wie auch diejenigen «kantonaler
Engherzigkeit»'"® missten abgebaut werden.

5 Freiheit im Gottesdienst

Die konkrete Umsetzung des theologischen und kir-
chenpolitischen Programms des Thurgauer Reform-
vereins liess nicht lange auf sich warten. Ab 1872
ertonte die Forderung immer lauter, die reformierte
Liturgie und das darin enthaltene Glaubensbekennt-
nis seien in freiheitlichem Sinn zu revidieren. Dieses
Ansinnen flhrte schliesslich zum Thurgauer Bekennt-
nisstreit, der mit einer Kirchentrennung innerhalb der
Evangelischen Landeskirche endete.

5.1 Freiheit im Bekennen

Seit 1847 mussten alle reformierten Gemeinden des
Thurgaus in ihren Gottesdiensten ein aufgrund der
Zurcher Liturgie umgearbeitetes Gebets- und Litur-
giebuch verwenden."" In diesem Obligatorium sahen

101 Vgl. Stierlin, Max: Die Katholiken im Kanton Zurich 1862-
1875 im Spannungsfeld zwischen Eingliederung und Ab-
sonderung, Zurich 1996, S. 324-326, und Protokoll Gber
die Grindungsversammlung des schweizerischen Vereins
fur freies Christenthum (Gehalten in Biel den 12. und
13.6.1871), Frauenfeld 1871, S. 13-17.

102 Vgl. Reformtag, S. 11-19.

103 Vgl. HLS 7, 2008, S. 632: Lang Heinrich (Thomas K. Kuhn).

104 Reformtag, S. 12.

105 Vgl. HLS 6, 2007, S. 381: Hirzel Heinrich (Christine N6thiger-
Strahm).

106 Reformtag, S. 15.

107 Reformtag, S. 14.

108 Reformtag, S. 16.

109 Reformtag, S. 18; Hervorhebung im Original.

110 Reformtag, S. 19.

111 Vgl. Gebhard, Bekenntnisfreiheit, S. 204.



die Reformer einen unertraglichen Gewissens- und
Glaubenszwang, der im Namen der Freiheit bekdmpft
werden musse.

Den Stein ins Rollen brachte Wilhelm Gamper,
Pfarrer in Aawangen und Prasident der Sektion
Frauenfeld des Vereins fir kirchlichen Fortschritt. Am
10. Marz 1872 sorgte er mit einem Vortrag Gber die
Grundsatze des Freien Christentums in Frauenfeld fr
grosses Aufsehen. Es gehore zu den Wesensmerkma-
len der reformierten Kirche, so Gamper, dass sie keine
offizielle Glaubens- und Kirchenlehre kenne. Zum ei-
nen misse dem Pfarrer die «unbedingte Lehrfreiheit»
zugestanden werden, die er «nur vor seinem eigenen

112

Gewissen und vor dem religiésen Bewusstsein der
Gemeinde [...] zu verantworten hat», zum andern
kame dem Kirchenvolk bzw. den Gemeinden das
Recht zu, «in kirchlichen Dingen die Entscheidung zu
treffen, und zwar einzig nach dem Massstabe der
christlichen Ueberzeugung».'” Deshalb gelte es, den
Gottesdienst «aus dem religidsen Bewusstsein unse-
res protestantischen Volkes heraus» zu gestalten und
alle «<unwardigen, rohen und oft geradezu unwahren

112 Vgl. Wuhrmann, Verzeichnis, S. 3, und Gebhard, Bekennt-
nisfreiheit, S. 471.
113  Gamper, Stellung, S. 18.

39



Vorstellungen»'* aus den Gebeten und liturgischen
Texten zu eliminieren.

Der Kirchenrat reagierte auf diesen Vorstoss be-
reits im Juni mit einer grossangelegten Umfrage an
alle Pfarramter und Kirchenvorsteherschaften. Darin
wurde gefragt, welchen Gebrauch man vom Kate-
chismus mache und wie die liturgischen Formulare
benutzt wirden.'®

Die Ergebnisse legte Kirchenrat Johann Konrad
Ktnzler'® im September in einem ausfuhrlichen Be-
richt Uber die eingegangenen Antworten dar. Das
Anliegen des Kirchenrates, dass sich vor allem auch
die Laien an der Umfrage beteiligten, sei leider nicht
erfallt worden. Die Kirchenvorsteherschaften hatten
sich «ziemlich passiv verhalten» und «ihren Geistli-
chen die Antwort Uberlassen»."” Bei der Frage des
Apostolischen Glaubensbekenntnisses in Tauf- und
Abendmahlsliturgie zeigte sich jedoch ein aufschluss-
reiches Bild. Manche winschten sich, dass das Be-
kenntnis ganz weggelassen werde, andere votierten
fur ein zeitgenossisches, kirzeres Bekenntnis. Von
den 55 befragten Gemeinden sprachen sich nur 12
gegen jede liturgische Anderung aus. Mehr als ein
Drittel, 22 Gemeinden, dusserten deutliche Kritik am
Apostolikum.""® Kiinzler empfahl dem Kirchenrat, die
Revision der Liturgie in die Wege zu leiten, dabei aber
auf Einheitlichkeit bedacht zu sein. Mehrere zur Aus-
wahl stehende Gebete oder Bekenntnisse lehnte der
Vermittlungstheologe Kiinzler ab.™

Die Diskussion wurde angeheizt durch ein wei-
teres Referat Wilhelm Gampers vor der Versammlung
des kantonalen Reformvereins am 20. Oktober 1872
in Romanshorn. Der Speisesaal des Hotels Rémerhorn
konnte die 81 Anwesenden kaum fassen, als Ulrich
Guhl Mitglieder, Géste und den Referenten be-
grisste.'” Gamper hielt ein flammendes Pladoyer fur
religitse Freiheit und Vielfalt. Die Glaubensvorstellun-
gen in den Gemeinden und unter den Geistlichen
hatten sich gegenuber friheren Zeiten stark veran-
dert. Es durfe nicht sein, dass ein Pfarrer im Gottes-

40

dienst mit Worten bete, hinter denen er selbst und
ein Grossteil der Gemeinde nicht mehr mit vollem
Herzen stehen kénnen. Wo bleibe da die Wahrhaftig-
keit, wenn nicht mit vollster und innerster «Uberzeu-
gung und darum mit Freudigkeit vor der Gemeinde»'*'
gebetet werden kénne? Das gegenwartige Glau-
benshewusstsein nehme insbesondere Anstoss an
den vorgeschriebenen Texten fir Taufe, Abendmabhl,
Konfirmation, Eheeinsegnung sowie an den Gebeten
fur die kirchlichen Festtage. «Unsere Kirchengebete
sind fast durchgdngig so getrankt und durchzogen
und erfillt von dem Gedanken der alten Dogmatik,
dass die Hinzufligung von Gebeten in freiem Sinn im
Interesse einer wahren Erbauung [...] als eine drin-
gende Nothwendigkeit erscheint.»'*

Einen unertraglichen Gewissenszwang bilde da-
bei insbesondere das «unglickselige Apostolikum,
das wabhrlich kein Erbe des Friedens» sei.'”® Die Ver-
pflichtung von Taufeltern und der gesamten Abend-
mahlsgemeinde auf dieses Glaubensbekenntnis, das
nicht zum Bestand der éltesten christlichen Gemeinde
gehore und gegenwartig auch nicht mehr in allen
Gemeinden des Thurgaus verlesen werde, miusse
dringend aufgehoben werden.

114 Gamper, Stellung, S. 20.

115 Vgl. StATG Aa 1'30'2, Nr. 476: Gedrucktes Zirkular, und
StATG Aa 1'00'15: Protokoll des Evang. Kirchenrates
1867-1873, Sitzung vom 28.6.1872, S. 516-517.

116 Vgl. Wuhrmann, Verzeichnis, S. 52, und Gebhard, Be-
kenntnisfreiheit, S. 475.

117 StATG Aa 1'30'2, Nr. 478: Bericht tiber die Beantworthun-
gen des Circulars vom 28.6.1872 betreffend Katechismus
und Liturgie, Blatt 1.

118 Vgl. StATG Aa 1'30°2, Nr. 477: Zusammenstellung der Be-
richte der Kirchenvorsteherschaften betreffend religiose Lehr-
mittel & Liturgie, und Gebhard, Bekenntnisfreiheit, S. 209.

119 Vgl. StATG Aa 1'30'2, Nr. 478, Blatt 5-7.

120 Vgl. TZ, 24. Oktober1872.

121 Gamper, Referat, S. 9; Hervorhebung im Original.

122 Gamper, Referat, S. 23 (im Original alles hervorgehaoben).

123 Gamper, Referat, S. 24.



Gamper gehdrte nicht zu denjenigen Frei-
sinnigen, die jegliches Bekenntnis und jede Verpflich-
tung auf eine gemeinsame Glaubensgrundlage ab-
lehnten. Glaubensfreiheit misse auch den traditionell
Glaubigen zugestanden werden. Es sei durchaus
notwendig, «von den héchsten Gltern unsers Lebens
zu sprechen und die innersten christlichen Ueber-
zeugungen in wenngleich unzulangliche Worte zu
fassen».'” Eine vollstandige Abschaffung aller traditi-
onellen Formen kame demselben «Gewissenszwang,
den wir jetzt los zu werden wiinschen»,* gleich, nur
mit umgekehrten Vorzeichen. Deshalb pladierte
Gamper vehement flr die Schaffung eines neuen
Gebetsbuches mit mehreren zur Auswahl stehenden
Formularen, die eine «gewisse liturgische Freiheit»'*
erlaubten und deren Wahl dann ganz dem jeweiligen
Pfarrer zu Uberlassen sei. Der Vorschlag des Referen-
ten, eine Petition an die Synode einzureichen, es mé-
gen die liturgischen Formulare «im Sinn eines geldu-
terten und freien Christenthums» erweitert und «fur
jeden Gottesdienst verschiedenartige Gebete und fur
die heiligen Handlungen Doppelformulare erstellt
werden»'’ — also anders als es Kirchenrat Kinzler
vorgeschlagen hatte —, wurde vom Reformverein mit
grossem Mehr angenommen.

In seiner Novembersitzung beschloss der Kir-
chenrat, dass die Liturgiefrage gegentber der Revi-
sion religiéser Lehrbicher Prioritdat habe. Man werde
der kommenden Synode dementsprechend Antrag
stellen. Den Pfarrern solle bei der Gestaltung des Got-
tesdienstes eine grossere Freiheit gewahrt werden.
Mit Zustimmung der Kirchenvorsteherschaft und des
Kirchenrates dirften auch andere schweizerische
Liturgien benutzt werden.'®

Widerspruch gegen dieses Vorhaben erhoben er-
wartungsgemadss die Bekenntnistreuen. Der Bischofs-
zeller Pfarrer David Zundel'” verfasste im Vorfeld zur
Synode von 1873 eine Streit- und Verteidigungsschrift,
in welcher er jeden einzelnen Kritikpunkt der Reformer
am Apostolikum zu widerlegen suchte. Das Bekenntnis

sei nicht nur «Urgestein» der Tradition, sondern auch
ein Bindeglied zur Katholischen Kirche.'®

Als sich am 13. Méarz 1873 die Synodalen in
Weinfelden versammelten, trafen die Ansichten der
Reformer und der Konservativen diametral aufeinan-
der. Die Auseinandersetzung spitzte sich dabei auf
das Apostolische Glaubensbekenntnis und die darin
formulierte Dogmatik zu.

Als ein Anfiihrer der Konservativen hielt der De-
kan des Oberthurgauer Kapitels, Pfarrer Karl Friedrich
Steiger, jeglicher Neuerung entgegen: «Wer nicht
mehr an Christum, den eingebornen, ewigen Sohn
Gottes glaubt, der hat kein Recht mehr, sich Christ zu
nennen, so wenig als ein Trke, der nicht an die gott-
liche Sendung Mohameds glaubt, als Moham[m]
edaner anerkannt wird.»"' Keinem Freisinnigen
werde irgendein Gewissenszwang auferlegt, sei doch
jeder von ihnen freiwillig in den Dienst der Kirche ge-
treten. Auf seine Frage, weshalb man das Apostoli-
kum unbedingt aus den Gottesdiensten entfernen
wolle, antwortete der freisinnige Pfarrer Karl Brenner
aus Mullheim: «Weil wir nicht mehr daran glau-
ben.»™

Ein folgenschwerer Vermittlungsversuch kam
von Caspar Melchior Wirth." Beiden theologischen

124 Gamper, Referat, S. 26.

125 Gamper, Referat, S. 26.

126 Gamper, Referat, S. 29.

127 Gamper, Referat, S. 32.

128 Vgl. StATG Aa’'1'00'15: Protokoll Evang. Kirchenrat 1867—
1873, Sitzung vom 5.11.1872, S. 555.

129 Vgl. Gebhard, Bekenntnisfreiheit, S. 211 und S. 485.

130 Vgl. Gebhard, Bekenntnisfreiheit, S. 211, und Zindel,
D[avid]: Soll das apostolische Glaubensbekenntniss frei-
gegeben werden? Ein Votum an die thurgauischen Syno-
dalen, Bischofszell 1873, S. 18 ff.

131 TZ,27.3.1873, S. 1; Hervorhebung im Original.

132 TZ,27.3.1873, S. 2; zu Karl Brenner vgl. Wuhrmann, Ver-
zeichnis, S. 38-39.

133 Vgl. Wuhrmann, Verzeichnis, S. 44-45, und Gebhard, Be-
kenntnisfreiheit, S. 212-213 und S. 484.

41



Richtungen sprach er eine Daseinsberechtigung in-
nerhalb der Landeskirche zu, forderte aber beide zu
Kompromissen auf. Die einen mdissten sich vom
Wortlaut des Apostolikums trennen, die andern zu-
geben, dass ein Bekenntnis in zeitgendssischer Spra-
che notig sei. So pladierte er um der Einheit der
Kantonalkirche willen, die Liturgie im reformerischen
Sinn zu revidieren, jedoch ohne Doppelformulare zur
Auswahl zu stellen, sondern fir Taufe und fir Abend-
mahl je ein einziges, verbindliches Formular zu
schaffen.™ Nur so sei «das letzte (dussere) Band der
Zusammengeharigkeit unserer Volkskirche» ' zu ret-
ten.

Diesem Antrag stimmten schliesslich 51 Syno-
dale zu, dagegen sprachen sich 21 aus. Eine Liturgie-
kommission wurde beauftragt, ein einheitliches
Gottesdienstbuch fiir die reformierte Landeskirche zu
schaffen. Unter den in die Kommission Gewahlten
waren mit Guhl und Brenner zwei dezidiert Liberale,
wahrend mit Kinzler und Wirth der kirchenratliche
Vermittlungsvorschlag zwei gewichtige Vertreter auf
seiner Seite hatte. Einzig Zindel vertrat die Richtung
der Positiven.'®

Noch jubelten die Vermittlungstheologen in der
Meinung, die Einheit der Volkskirche sei damit geret-
tet und «die unselige Spaltung, welche schon seit
langerer Zeit anderwarts die obersten Kirchenbehor-
den in zwei feindselige Lager getrennt hat,»™’ lasse
sich noch abwenden. Die Synode habe «das Bewusst-
sein der Zusammengehorigkeit und wesentlichen
Glaubenseinigkeit bewahrt [...] und begehrt, es sich
auch ferner zu erhalten»."® Diese Einschatzung sollte
sich bald als Illusion erweisen.

5.2 Freiheit in Einheit
Gerade das Bemihen der Vermittlungstheologen,

durch eine einheitliche Liturgie die Einheit der Lan-
deskirche zu wahren, wurde in der Folgezeit zur Ur-

42

sache einer tiefgreifenden Trennung und Spaltung
innerhalb der reformierten Thurgauer Kirche.

Die von der Synode eingesetzte Liturgiekommis-
sion stellte bereits Ende des Jahres die Ergebnisse ih-
rer Arbeit vor. In der ersten Kirchenratssitzung im Ja-
nuar 1874 wurde der Entwurf in Druck gegeben.'
Wahrend man sich bei den Gebeten fir Sonn- und
Feiertage einigen konnte, war Zindel als einziger
nicht einverstanden, dass das Apostolikum bei Taufe,
Abendmahl und Konfirmation durch ein neu formu-
liertes, zeitgemdsses Bekenntnis ersetzt werden
sollte.

Dieses sogenannte Thurgauer Bekenntnis ge-
hort zu den wenigen im 19. Jahrhundert in der
Schweiz entstandenen reformierten Bekenntnissen,
die auch Eingang in eine offizielle Liturgie gefunden
haben. In pragnanten und kurzen Satzen, die sich
durchaus am Apostolikum orientieren, jedoch dessen
Anstossigkeiten und Einseitigkeiten vermeiden, wird
der Glauben an den dreieinigen Gott neu formuliert.
Wir glauben «an Gott, den allmachtigen Schopfer
und Vater, der uns berufen hat zu seiner Kindschaft
und zum ewigen Leben; an Jesus Christum, den
Sohne Gottes, in welchem wir die Erlésung haben
von unsern Sinden und die Verséhnung mit Gott;
und an den heiligen Geist, der uns erneuert nach
dem Bilde Gottes zu wahrhaftiger Gerechtigkeit und
Heiligkeit.»'*

134 Vgl. 7Z, 26.3.1873, S. 1-2.

135 Volksblatt, 29.3.1873, S. 52.

136 Vgl. StATG Aa 0'00'1: Protokoll der Evang. Synode 1854—
1916, Sitzung vom 13.3.1873 in Weinfelden, § 67.

137 Volksblatt, 29.3.1873, S. 52.

138 Volksblatt, 29.3.1873, S. 52.

139 Vgl. StATG Aa 1'00'16: Protokoll des Evang. Kirchenrates
1873-1880, Sitzung vom 2.1.1874, S. 26.

140 Liturgie fur die evangelisch-reformirte Kirche des Kantons
Thurgau. Von der evangelischen Synode angenommen
den 12.2.1874,S. 108 und 115; vgl. Gebhard, Bekenntnis-
freiheit, S. 410-412.



Die Positiven liefen Sturm gegen diesen Vor-
schlag der Kommissionsmehrheit und argumentier-
ten nun ihrerseits damit, dass es einem Gewissens-
zwang mit umgekehrtem Vorzeichen gleichkdme,
wenn nur noch dieses Bekenntnis und nicht mehr das
althergebrachte Credo rezitiert werden dirfe. David
Zundel machte bereits im Dezember 1873 im Ober-
thurgauer Kapitel gegen den Liturgieentwurf Stim-
mung. Die Kritik der Reformer am Apostolikum wies
er zurlick, kénne man doch gerade in «diesem dltes-
ten Zeugniss den passendsten, populdrsten, allge-
meinsten und unumstosslichen Halt fir unsern
modernsten Glauben finden [...]»."" Zu Recht habe

die Kirche das Bekenntnis «als einen Schatz gllicklich
bis in unsere letzten Zeiten gerettet».'*

Die mit grosser Spannung erwartete Synode
vom 12. Februar 1874 in Frauenfeld wurde zu einem
denkwdrdigen Ereignis in der Geschichte der refor-
mierten Kirchen des Kantons und der Schweiz. Ulrich
Guhl beschreibt die Debatte mit militarischen Begrif-

141 Z[undel], D[avid]: Neuere Theologie und Symbolum. Ein
Wort an die evangelischen Geistlichen Thurgaus, Frauen-
feld 1874, S. 19.

142 Z[undel], D[avid]: Neuere Theologie und Symbolum. Ein
Wort an die evangelischen Geistlichen Thurgaus, Frauen-
feld 1874, S. 24.

43



fen. Der «Hauptkampf»'** um das Glaubensbekennt-
nis und die «eigentliche Redeschlacht» habe der
konservative Johann Georg Gremminger'* eréffnet,
«mit einer so fulminanten, eines wiithenden Fanati-
kers wirdigen Rede, dass er sogar seine Gesinnungs-
genossen in Schrecken und Verlegenheit versetzte» '
Nach Guhl Uberspannten die Positiven den Bogen,
wenn sie am Liturgieentwurf und insbesondere am
neuen Bekenntnis beméangelten, dass ihm «alles
Ernste, zum Gewissen Redende» fehle und dadurch
dem «bibelfeindlichen Modernismus» sowie dem
«modernen Unglauben» in die Hande gearbeitet
werde.'*®

Die Synodalprotokolle halten demgegenuber
den durchaus ntichternen Minderheitsantrag von Da-
vid Zindel fest, in dem er daftir pladierte, die alte
Liturgie beizubehalten und, wenn doch eine neue
geschaffen werden sollte, das Glaubensbekenntnis
auch in die neuen Formulare zu Gbernehmen. Auf
jeden Fall sei die Einfihrung einer neuen Liturgie dem
evangelischen Stimmvolk zu unterbreiten.'” Fur die
vorgeschlagene verbindliche und einheitliche Liturgie
sprach sich Pfarrer Martin Klotz'*® aus Steckborn aus.
Er verlieh seiner Freude am neuen Bekenntnis Uber-
schwanglichen Ausdruck. «Das Schwere, scheinbar
Unmédgliche ist also doch gelungen, nun haben wir
eine einheitliche Liturgie, nun kénnen wir wieder mit-
einander beten in unserer Landeskirche, ohne Heu-
chelei und ohne Selbstverleugnung.»'* Die entschei-
denden Heilswahrheiten des Christentums seien hier
in kurzer, verstandlicher und zeitgemasser Sprache
zusammengefasst. Nach Guhl hat diese Rede grossen
Eindruck auf die Synodalen gemacht, «in manchem
Auge sahen wir eine Thrane glanzen [...]»."® Den-
noch fiel das Abstimmungsergebnis mit 43 gegen 40
Stimmen fir die neue einheitliche Liturgie ohne Apo-
stolikum recht knapp aus.™

Nachdem sein Antrag, dieses Ergebnis der
Volksabstimmung zu unterbreiten, als unzuldssig ta-
xiert worden war, trat Zindel aus der Kommission

Ad

zurlick, und zehn Pfarrer verlasen feierlich eine «Pro-
testation».™ Eine derart weitreichende Entscheidung
wie die Beseitigung oder Abdnderung des Bekennt-
nisstandes stehe nicht der Synode, sondern nur dem
gesamten evangelischen Volk des Kantons zu. Der
Synodalbeschluss werde eine «Ursache kinftiger
Auflésung u. Zertrimmerung» der Landeskirche sein
und zu «verderblichen Folgen»' fihren.

Zu Recht berichtete die kirchliche Presse der ge-
samten Schweiz (Uber diesen weitreichenden Ent-
scheid. Wahrend die reformerische Presse die Thur-
gauer Synodalen in héchsten Ténen lobte, verwiesen
positive Theologen auf die Widersprichlichkeit der
Liberalen hin. Die Freiheit, die Reformer fur sich gel-
tend machten, kehre sich nun in eine Tyrannei gegen
diejenigen um, die fur sich die Freiheit zum Bekennen
beanspruchten. «Die Thurgauer Synode bt im Na-
men der Freiheit groben Glaubenszwang.»'** Wo die
Wahrheit qua Mehrheitsbeschluss dekretiert und im
Namen der Freiheit unterdriickt werde, sei man nicht
mehr weit weg von einem «Despotismus», der die
Gegner auf die Scheiterhaufen fihre, wie Jan Hus
anno 1415." Es sei doch bemerkenswert, «dass jetzt
die Reformer, die so lange uns orthodoxe Pabstlein

143 Reform, 7.3.1874, S. 82.

144 Vgl. Wuhrmann, Verzeichnis, S. 5 und S. 10.

145 Reform, 21.3.1874, S. 103-104.

146 Alle Zitate aus Reform, 21.3.1874, S. 104.

147 Vgl. StATG Aa 0'001: Protokoll der Evang. Synode 1854—
1916, Sitzung vom, 11.2.1874 in Frauenfeld, ohne Seiten-
zahl.

148 Vgl. Wuhrmann, Verzeichnis, S. 49,

149 Reform, 21.3.1874, S. 105.

150 Reform, 21.3.1874, S. 109.

151 Vgl. StATG Aa 0'00'1: Protokoll der Evang. Synode 1854—
1916, Sitzung vom 11.2.1874 in Frauenfeld, § 19.

152 StATG Aa 0'001: Protokoll der Evang. Synode 1854—
1916, Sitzung vom 11.2.1874 in Frauenfeld, § 21.

153 StATG Aa 0°00'1: Protokoll der Evang. Synode 1854-
1916, Sitzung vom 11.2.1874 in Frauenfeld, § 21.

154  Kirchenfreund, 8 (1874), S. 81; Hervorhebung im Original.

155 Kirchenfreund, 8 (1874), S. 84.



gescholten haben, auf einmal selbst die Pabstlein
spielen, sobald sie hoffen, die Macht in Handen zu
halten»."®

Samuel Oettli,"’ Pfarrer von Roggwil, verfasste
ein «Wort zur Aufklarung an das evangelische Volk»
und beklagte darin, dass sich seine Kirche von einer
1400-jéhrigen Geschichte und damit «von der Be-
kenntnisgemeinschaft mit der gesammten christli-
chen Kirche der Vergangenheit und der Gegen-
wart»'® losgesagt habe. Im Beschluss liege «eine
Verletzung der verfassungsgemass garantirten Glau-
bensfreiheit» vor.™

Auch manche Vermittlungstheologen (Ubten
nach dem Entscheid Selbstkritik und meinten, «den
Schein von Gewaltthatigkeit auf sich zu laden, nimmt
sich an Vertretern unserer Richtung besonders
schlecht aus.»' Indem man die «Einheit Uber Al-
les»'®" gestellt habe, sei diese nun gerade in Frage
gestellt. Sogar Kinzler, der sich von Anfang an gegen
doppelte Formulare ausgesprochen hatte, meinte
nachdenklich: «Mit einer allerdings schwachen Majo-
ritat verweigert sie [die Synode] der Minoritdt und
selbst den Gemeinden, die allfallig sich fur die Beibe-
haltung des Alten entscheiden wiirden, diese brtder-
liche Gunst — zwingt so Allen das Neue auf».'®

So wurde das Festhalten an der liturgischen und
bekenntnismassigen Einheit der Landeskirche fak-
tisch zur Ursache ihrer Spaltung. Einzelne bekenntnis-
treue Pfarrer leisteten anfanglich gemeinsam mit ih-
ren Kirchenvorstanden und Gemeinden Widerstand.
Nachdem der Kirchenrat beschlossen hatte, die neue
Liturgie ab Pfingsten 1874 in allen Gemeinden ver-
bindlich einzufthren,'® formierte sich die Opposition.
Im Laufe des Jahres hatte sich der Kirchenrat mit
Petitionen aus den Gemeinden Egelshofen-Kurz-
rickenbach, Roggwil und Bischofszell, spater auch
aus Sitterdorf, Neukirch, Aadorf und Alterswilen zu
befassen. Die beiden ersten Gemeinden baten da-
rum, die alte Liturgie provisorisch beibehalten zu dir-
fen.'s

In Bischofszell schien man gespalten zu sein.
Waéhrend eine Uberwiegende Mehrheit an der Kirch-
gemeindeversammlung flr eine Petition an den Kir-
chenrat votiert hatte, erhoben dagegen 47 Gemein-
deglieder Rekurs und verlangten vom Kirchenrat,
«Herrn Pfr. Ztindel zur Handhabung des Synodal-
beschlusses»'® aufzufordern.

Obwohl der Kirchenrat und die Herbstsynode
1874 einzulenken versuchten und den petitionieren-
den Gemeinden das Apostolikum bei der Taufe
provisorisch bis zur nachsten Synode erlaubten,’®
beruhigte sich die Lage nicht. In Bischofszell ent-
schied die Kirchgemeindeversammlung im Dezem-
ber, das Glaubensbekenntnis nicht nur bei der Taufe,
sondern auch beim Abendmahl und bei der Kon-
firmation zu verlesen. Auch diesmal wandte sich wie-
der eine Minderheit der Gemeinde an den Kirchenrat
und forderte die Einhaltung der Synodalbeschlisse,
worauf dieser die Gemeinde «unter Androhung
disziplinarischen Einschreitens» streng ermahnte,

156 Kirchenfreund, 8 (1874), S. 331-332.

157 Vgl. HLS 9, 2010, S. 391: Oettli Samuel (Edgar Kellenber-
ger).

158 Oettli, Samuel: Ein Wort zur Aufklarung an das evangeli-
sche Volk des Kantons Thurgau, Frauenfeld 1874, S. 3.

159 Oettli, Samuel: Ein Wort zur Aufklérung an das evangeli-
sche Volk des Kantons Thurgau, Frauenfeld 1874, S. 15.

160 Volksblatt 6 (1874), S. 36.

161 Volksblatt 6 (1874), S. 35.

162 Religitses Volksblatt 5 (1874), S. 93; Hervorhebung im Ori-
ginal.

163 Vgl. StATG Aa 1'00'16: Protokoll des Evang. Kirchenrates
1873-1880, Sitzung vom 15.5.1874, S. 60.

164 Vgl. StATG Aa 1'00'16: Protokoll des Evang. Kirchenrates
1873-1880, Sitzungvom 2.7.1874, S. 71-72, und Sitzung
vom 6.8.1874, S. 85.

165 StATG Aa 1'00'16: Protokoll des Evang. Kirchenrates
1873-1880, Sitzung vom 2.7.1874, S. 72.

166 Vgl. StATG Aa 1'00’16: Protokoll des Evang. Kirchenrates
1873-1880, Sitzung vom 6.8.1874, S. 86, und StATG Aa
0°00'1: Protokoll der Evang. Synode 1854-1916, Sitzung
vom 28.9.1874 in Weinfelden, S. 182-186.

45



«sich jeden gesetzwidrigen Verfahrens zu enthal-
ten».'”

Noch knapper fiel der Beschluss an der Kirchge-
meindeversammlung in Roggwil aus. Mit 81 gegen
74 Stimmen wurde am 13. Dezember beschlossen,
bei Taufe und Abendmahl am Apostolischen Be-
kenntnis festzuhalten.'® Vier Kirchenvorsteher gaben
daraufhin ihren Rucktritt bekannt, da sie «mit den
religidsen Grundsatzen unseres Herrn Pfarrer Oettli,
der das ganze Heil unserer Gemeinde in der Festhal-
tung des apostolischen Glaubensbekenntnisses ent-
halten glaubt, nicht einig gehen»'® konnten. Dem
Pfarrer warfen sie vor, er habe sich nicht gescheut,
am «Weihnachtsfest vor dem Genuss des heiligen
Abendmahls alle diejenigen des Genusses unwiirdig
darzustellen, die nicht unbedingt die sammtlichen 12
Artikel des apost. Glaubensbekenntisses huldigen».'”®
Als der Kirchenrat diese Begehren zuriickwies, kam
eine neuerliche Kirchgemeindeversammlung am 31.
Januar 1875 auf ihren Entscheid zurtck und be-
schloss mit 111 zu 77 Stimmen doch noch, die neue
Liturgie einzufhren. Der unterlegene Pfarrer Oettli
reichte postwendend seine Demission ein und verliess
die Gemeinde,"”" da er «nicht mehr in einer Gemeinde
wirken konnte, welche die friher von ihr bekannte
Wahrheit in solche Weise verworfen»'” hat.

5.3 Freiheit zur Trennung

In keiner anderen Gemeinde kam es zu einem derart
erbitterten Streit und schliesslich zur Kirchenspaltung
wie in Egelshofen-Kurzrickenbach, heute ein Stadtteil
von Kreuzlingen. Der dortige Pfarrer Karl Friedrich
Steiger,'” seit 1862 zugleich Dekan des Oberthur-
gauer Kapitels, war bereits seit 40 Jahren Seelsorger
in der Gemeinde und weit Uber ihre Grenzen hinaus
bekannt als Grinder und Férderer von diakonischen
und missionarischen Einrichtungen. So war er von
1858 bis 1875 Prasident des thurgauischen protes-

46

tantischen Hilfs- und Missionsvereins, von 1855 bis
1856 Mitglied des Erziehungsrates; von 1860 bis
1867 prasidierte er die Synode. Nebst seiner Arbeit
als Gemeindepfarrer und in kantonalen Gremien wid-
mete er sich der Seelsorge am Spital Minsterlingen
und dem Religionsunterricht am Lehrerseminar
Kreuzlingen. Als Dekan des Oberthurgauer Kapitels
war er auch Vorgesetzter seiner Pfarrkollegen.
Steiger stand wohl als treibende Kraft hinter
dem Widerstand der Kirchgemeinde gegen die Syno-
dalbeschlisse. Nach einer Kirchgemeindeversamm-
lung im Mai verfasste der Pfarrer im Auftrag der Kir-
chenvorsteherschaft einen Brief an den Kirchenrat
mit der Drohung, unter Umstdnden als ganze Ge-
meinde «aus der Landeskirche auszutreten», wenn
die Synode an der «Unterdrlickung der Glaubens-
und Gewissensfreiheit innerhalb der von ihr vertrete-
nen Kirche»* festhalte. Die Gemeinde sehe sich
«ihres Bekenntnisses beraubt; [...] sie selbst soll als
Abendmahlsgemeinde nicht mehr den Glauben 6f-

167 StATG Aa 1'00'16: Protokoll des Evang. Kirchenrates
1873-1880, Sitzung vom 7.1.1875, S. 121.

168 Vgl. StATG Aa 1'00'16: Protokoll des Evang. Kirchenrates
1873-1880, Sitzung vom 7.1.1875, S. 122, und StATG Aa
2'142'0, Dossier O, Nr. 11-17.

169 StATG Aa 2'142'0, Dossier 0, Nr. 18: Brief an den Kirchen-
rat vom 4.1.1875.

170 StATG Aa 2°142'0, Dossier 0, Nr. 18: Brief an den Kirchen-
rat vom 4.1.1875.

171 Vgl. StATG Aa 2'142'0, Dossier 0, Nr. 19: Protokoll Uber
die Versammlungen der Kirchgemeinde Roggwil vom
31.1.1875, und StATG Aa 1'00'16: Protokoll des Evang.
Kirchenrates 1873-1880, Sitzung vom 22.2.1875, S. 129.

172 Kirchenfreund 9 (1875), S. 47.

173 Vgl. StATG 8'618'17, Dossier 0/257: Munz, Johannes:
Zum Andenken an den im Herrn entschlafenen Herrn alt-
Decan Karl Friedrich Steiger, Pfarrer der unabhdngigen
evgl. Gemeinde Emmishofen, den 23. October 1889,
S. 3-5, und HLS 11, 2012, S. 856: Steiger Karl Friedrich
(Erich Trosch).

174 Beide Zitate StATG Aa 2'128'0, Dossier 1, Nr. 56: Brief an
den Kirchenrat vom 2.6.1874.



fentlich bekennen dirfen, der in dem Bekenntniss
ausgesprochen ist, welches sie als ihr Glaubens-
bekenntniss von ihren Vorfahren her empfangen hat
u. fur sich und ihre Kinder beibehalten will»."” Die
Kirchgemeindeversammlung vom 22. November 1874
argumentierte nochmals mit der in der Kantonsver-
fassung garantierten Glaubens- und Gewissensfrei-
heit. Diese garantiere das Recht, das Apostolikum,
«welches das Bekenntniss ihrer Voreltern u. zugleich
das der gesammten christlichen Kirche»'® sei, bei
beiden Sakramenten zu verlesen. Falls Eltern bei der
Taufe des Kindes die neue Liturgie winschten, kénn-
ten sie ihr Kind in einer anderen Kirche taufen lassen.

Der Kirchenrat entgegnete, dass «Glaubens- u.
Gewissensfreiheit keineswegs den Widerstand gegen
die gesetzlichen Beschliisse u. Ordnungen innerhalb
einer bestehenden Kirchengemeinschaft, so lange
man ihr angehort, rechtfertigen kann»."” Damit
nahm er das Stichwort der Kirchenmitgliedschaft auf,
das die Gemeinde schon im ersten Protestschreiben
ins Spiel gebracht hatte.

Dass Steiger wenig Rickhalt unter den Pfarrkol-
legen hatte, zeigt die Eingabe von 13 Mitgliedern des
Oberthurgauer Kapitels, die damit drohten, «die Ka-
pitels-Versammlungen nicht mehr zu besuchen wu.
sich gegen die Absenzbussen zu verwahren, so lange
Hr. Dekan Steiger ihr Prasident sei, weil derselbe sich
den legalen Beschliissen der obersten kirchlichen Be-
horde in der Liturgiefrage nicht unterziehe, wahrend
er bei der Installation von Geistlichen denselben das
Geliibde des Gehorsams gegeniiber den Gesetzen
und Behorden abnehme».'” Damit versagte der
Grossteil der Kollegen ihrem Dekan den Gehorsam.

Auch in der Gemeinde selbst spitzte sich die
Lage zu. In einer erneuten Kirchgemeindeversamm-
lung vom Marz 1875 rief Steiger nochmals dazu auf,
sich so lange von der Landeskirche zu trennen, bis
diese die Glaubens- und Gewissensfreiheit wieder
respektiere, also das alte Glaubensbekenntnis wieder
zulasse.'” Nun aber versagten auch die Gemeinde-

glieder ihrem Pfarrer die Zustimmung. Mit deutlicher
Mehrheit beschloss die Versammlung, in der Landes-
kirche zu verbleiben.™ Sogleich vollzog nun Steiger
den folgerichtigen und angedrohten Schritt und trat
auf Ende Marz nicht nur als Pfarrer der Gemeinde
Egelshofen-Kurzrickenbach zuriick, sondern erklarte
auch seinen Austritt aus der thurgauischen Landes-
kirche."

Der Ruicktritt eines Dekans und 40 Jahre lang im
Dienst derselben Gemeinde tatigen Seelsorgers
schlug hohe Wellen Gber den Kanton hinaus, umso
mehr als Steiger explizit die Kirchentrennung vollzog
und mit seinen Gesinnungsfreunden in der Nachbar-
gemeinde Emmishofen eine Freie Gemeinde grin-
dete. Zusammen mit ihm verliessen 32 Gemeinde-
glieder die Landeskirche und folgten ihm.'® Damit
war der Wunsch der Vermittler und Reformer, durch
eine einheitliche Liturgie die Einheit der Landeskirche
zu bewahren, endgultig und offensichtlich geschei-
tert. Ulrich Guhl weist auf die widersprtichliche Argu-
mentation Steigers hin, der einerseits die «Gemein-
defreiheit den Ruin der Landeskirche»'® nannte,
andererseits die Freiheit der Einzelgemeinde so hoch

175 StATG Aa 2'128'0, Dossier 1, Nr. 56: Brief an den Kirchen-
rat vom 2.6.1874.

176 StATG Aa 1'00'16: Protokoll des Evang.
1873-1880, Sitzung vom 7.1.1875, S. 132.

177 StATG Aa 1'00'16: Protokoll des Evang.
1873-1880, Sitzung vom 7.1.1875, S. 133.

178 StATG Aa 1'00'16: Protokoll des Evang. Kirchenrates
1873-1880, Sitzung vom 7.1.1875, S. 134-135; vgl. Kreis,
Predigen, S. 135-136.

179 Vgl. Kirchenfreund 9 (1875), S. 95.

180 Vgl. Reform 4 (1875), S. 137: Bericht von Ulrich Guhl.

181 Vgl. StATG Aa 1'00'16: Protokoll des Evang. Kirchenrates
1873-1880, Sitzung vom 5.4.1875, S. 137, und StATG Aa
2'128'0, Dossier 1, Nr. 59.

182 Vgl. StATG Aa 1'00'16: Protokoll des Evang. Kirchenrates
1873-1880, Sitzung vom 12.5.1875, S. 147.

183 Reform 4 (1875), S. 233: Bericht von Ulrich Guhl; Hervor-
hebung im Original.

Kirchenrates

Kirchenrates

47



wertete, dass er sie herausforderte, gegen landes-
kirchliche Gesetze zu verstossen.

Am 25. April 1875 wurde die Unabhéngige
Evangelische Gemeinde Emmishofen offiziell gegriin-
det und ein provisorischer Versammlungsort im
Schlossgut Hochstrass eingeweiht.'® Kurz darauf gab
sich die Gemeinde eigene Statuten, in denen sie sich
in aller Deutlichkeit zum Apostolischen Glauben be-
kannte.'® Unter ihren Grindern und Geldgebern war
auch Eberhard Graf von Zeppelin, der seit 1869 auf
dem Oberen Girsberg residierte und ihm den Namen
Ebersberg gegeben hatte. Sein Bruder Ferdinand
unterstitzte die Gemeinde in der Folgezeit finanziell
in hohem Mass. Zudem wurde die neu gegriindete
Gemeinde von Freunden aus der ganzen Schweiz,
u.a. vom Schweizerischen Evangelisch-Kirchlichen
Verein und dessen Prasidenten Ernst Stdhelin aus
Basel, ideell und materiell geférdert. So konnte 1877
die stillgelegte Tabakfabrik an der Unterseestrasse
erstanden und zum Gemeinde- und Pfarrhaus umge-
baut werden. 1878 wurde das neue Kirchengebaude
mit 350 Sitzplatzen im Beisein des prominenten Ver-
treters der Schweizer Bekenntnistreuen, Professor
Johannes Riggenbach aus Basel, eingeweiht. Die Ge-
meinde zahlte bald tber 300 Mitglieder. Steiger blieb
bis zu seinem Tod 1889 ihr Pfarrer und Seelsorger. Bis
zum Ersten Weltkrieg war die Grenze zwischen
Kreuzlingen und Konstanz kaum spurbar, so dass
viele Gemeindeglieder aus dem benachbarten Kon-
stanz nach Emmishofen kamen. Danach und erst
recht durch den Ausbruch des Zweiten Weltkriegs
anderte sich dies komplett. Im Jahre 1944 wurde die
Gemeinde schliesslich aufgelost.™

6 Freiheit und Verbindlichkeit
Der Thurgauer Apostolikumstreit gelangte schliess-

lich doch noch zu einem verschnlichen Abschluss; er
konnte zwar die Kirchentrennung nicht rlickgangig

48

machen, trug aber doch zur Beruhigung innerhalb
der Landeskirche bei. Im Frithjahr 1876 konzedierte
die Synode weitgehende Freiheit im Gebrauch von
Liturgie und Bekenntnis. Zwar wurde die Thurgauer
Liturgie von 1874 nach wie vor als offizielle, landes-
kirchliche anerkannt, «es bleibt jedoch den Geistli-
chen des Cantons gestattet, neben dieser Liturgie
auch andere schweizerische reformirte Liturgien ganz
oder theilweise zu gebrauchen»."” Damit war die
Freigabe des Bekenntnisses faktisch beschlossen und
der Streit hinfallig geworden. Weitsichtig erkannte
Ulrich Guhl, dass dieser Entscheid kinftig aber auch
zu einer Auseinandersetzung zwischen Pfarrerfreiheit
und Gemeindefreiheit fihren wirde.'®

Der Spott der Liberalen Uber das katholische
Vereinswesen, wo jeder Pfarrer zu einem kleinen
Papst werde, fiel in der Folge auf die Reformierten
selber zurtick. Durch den Wegfall verbindlicher Litur-
gien und Bekenntnisse wurde de facto die theologi-
sche Stellung des Ortspfarrers und Gemeindeleiters

184 Vgl. Bar, Paul: Profan, geweiht und abgerissen. Zur Ge-
schichte von Tabakfabrik, Unabhangiger evangelischer
Gemeinde und Oberhochstrass, in: Konstanzer Beitrage zu
Geschichte und Gegenwart, Neue Folge, Bd. 1, 1986,
S. 42-45, hier S. 42-43.

185 Vgl. Kirchenfreund 9 (1875), S. 238, und Bernet, Theophil:
Emmishofen. Entstehung und Ende einer Minoritats-
gemeinde, in: Kirchenfreund 70 (1945), S. 48-51 und
S. 67-69, hier, S. 48-49.

186 Vgl. Bernet, Theophil: Emmishofen. Entstehung und Ende
einer Minoritatsgemeinde, in: Kirchenfreund 70 (1945),
S. 48-51 und S. 67-69, hier S. 50-51, und Bar, Paul: Pro-
fan, geweiht und abgerissen. Zur Geschichte von Tabak-
fabrik, Unabhangiger evangelischer Gemeinde und Ober-
hochstrass, in: Konstanzer Beitrdge zu Geschichte und
Gegenwart, Neue Folge, Bd. 1, 1986, S. 42-45, hier
S. 43-44.

187 StATG Aa 0'00'1: Protokoll der Evang. Synode 1854—
1916, Sitzung vom 28.2.1876 in Frauenfeld, S. 189.

188 Vgl. Reform 6 (1876), S. 110-111.

189 Vgl.TzZ, 24.7.1872.



gestarkt. In Fragen des Glaubens und der Dogmatik
werden die reformierten Gemeinden bis in die Ge-
genwart zu einem hohen Grad von der Ausrichtung
ihrer jeweiligen Pfarrpersonen gepragt.

Die Frage nach einer guten Balance von Freiheit
und Bindung, nach Bekenntnis, Glaubenstradition
und Identitat hat die Kirchen, sowohl katholische wie
reformierte, vom 19. Jahrhundert bis in die Gegen-
wart begleitet und gepragt. Wahrend die Auseinan-
dersetzungen um das Bekenntnis zu Beginn des
20. Jahrhunderts in den reformierten Kirchen der
Schweiz in den Hintergrund traten, wurden sie in der
weltweiten Okumene wieder virulent. Die Kirchen

waren im 20. Jahrhundert gegentiber Diktaturen he-
rausgefordert, sich zu ihren Grundlagen, zu den bib-
lischen Texten des Alten und Neuen Testaments sowie
zur Geschwisterlichkeit tber alle Grenzen der Nation,
der Rasse und des Geschlechts hinweg zu bekennen.
So waren etwa die Entscheidungen der Bekennenden
Kirche im nationalsozialistischen Deutschland, die
Frage nach der Identitat der Kirchen unter kommu-
nistischer Herrschaft in Osteuropa oder die Stellung-
nahme der Kirchen Stdafrikas zur Apartheid, um nur
einige wichtige Beispiele zu nennen, Anlass auch fur
die Kirchen der Schweiz, ihrerseits das Verhaltnis zwi-
schen Freiheit und Verbindlichkeit zu Uberdenken

49



und nach gemeinsamen Stellungnahmen im gesell-
schaftlichen Kontext zu fragen.'®

In neuester Zeit sind Tendenzen zu erkennen,
sich angesichts der Sdkularisierung und Individualisie-
rung wieder vermehrt mit alten und neuen Bekennt-
nistexten und Glaubensformulierungen auseinander-
zusetzen. So hielten kurze bekenntnisméassige Pré-
ambeln wieder Einzug in die neueren Kirchenverfas-
sungen der Schweiz.”' Bereits 1998 hat in der Zur-
cher Kantonalkirche eine Projektgruppe die Wieder-
aufnahme des liturgischen Bekennens eingefordert.'
Zum 500. Geburtstag Calvins 2009 versuchte eine
interkantonale Initiativgruppe mit einem Werkbuch
zu Reformierten Bekenntnissen, der «Verdunstung
von Glaubensinhalten»' entgegenzuwirken. Die
Rezeption des Werkbuchs blieb wohl hinter den Er-
wartungen zurlick. Dass aber solche Initiativen alte
Debatten wiederaufleben lassen und dennoch nach-
haltige und sogar kirchenrechtliche Wirkung haben
kénnen, zeigte sich ausgerechnet im Thurgau. Als
sich 2014 die Evangelische Landeskirche eine neue
Verfassung gab, griff man nicht ohne Grund auf die
Diskussionen des 19. Jahrhunderts zurlck; die Ver-
fassung leitete man mit den trinitarischen Satzen des
Thurgauer Bekenntnisses von 1874 ein.” In zweiter
Lesung wurde das vermittlungstheologische Be-
kenntnis durch den Hinweis auf die Verbundenheit
mit den altkirchlichen und reformatorischen Glau-
benstexten ergdnzt und damit in einen grdsseren
Zusammenhang gestellt.” Die Geschichte und der
Streit um Freiheit und Verbindlichkeit im Glauben im
Thurgau scheint dadurch nach 140 Jahren zu einem
versohnlichen Abschluss gekommen zu sein.

Die Notwendigkeit eines immer wieder neuen
Diskurses Uber den Glauben, die Auseinandersetzung
mit Glaubensinhalten und -formen sowie die Frage
nach der Verbindlichkeit kirchlicher Verkiindigung
sind und bleiben virulent. Sowohl das Anliegen einer
grindlichen theologischen Bildung des Kirchen-
volkes, die Vermittlung von Glaubensinhalten in einer

50

verstandlichen Sprache wie auch die Notwendigkeit,
die verschiedenen Akteure in Staat und Gesellschaft,
zu denen auch die divergierenden kirchlichen und
religivsen Richtungen gehéren, miteinander ins Ge-
sprach zu bringen, gehéren zu den bleibenden Her-
ausforderungen der Kirchengeschichte des 19. Jahr-
hunderts.

190 Vgl. Vischer, Okumenische Kirchengeschichte, S. 272-273
und S. 284 ff.

191 So wird etwa der neuesten reformierten Kirchenordnung,
derjenigen der Evangelisch-Reformierten Kirche des Kan-
tons Solothurn vom 5.11.2016, als Praambel der Bekennt-
nistext aus Epheser 4, 3-6 vorangestellt; vgl. Schweizeri-
sches Jahrbuch fir Kirchenrecht 21 (2016), S. 340.

192 Vgl. Krieg, Matthias; Luibl, Hans Jurgen (Hrsg.): In Freiheit
Gesicht zeigen. Zur Wiederaufnahme des liturgischen Be-
kennens im reformierten Gottesdienst, ZUrich 1999,
S. 5-6.

193 Krieg, Matthias u.a. (Hrsg.): Reformierte Bekenntnisse. Ein
Werkbuch als Grundlage fur eine Vernehmlassung zum
reformierten Bekennen in der Schweiz und zugleich als
Geschenk fur Jean Calvin zum 500. Geburtstag, Zurich
2009, S. 12.

194 Vgl. Kirchenordnung der Evangelischen Landeskirche des
Kantons Thurgau vom 17.2.2014, in: Schweizerisches
Jahrbuch fur Kirchenrecht 20 (2015), S. 309 ff.

195 Vgl. https//mww.ref.ch/news/thurgau-evangelische-synode-
ergaenzt-kirchenordnung-praesambel  (abgerufen am
10.12.2018).



	Frei und fromm : Konflikte um Liberalismus, Glaubensbekenntnis und Einheit der Kirche

