
Zeitschrift: Thurgauer Beiträge zur Geschichte

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Thurgau

Band: 158 (2020)

Artikel: Frei und fromm : Konflikte um Liberalismus, Glaubensbekenntnis und
Einheit der Kirche

Autor: Gebhard, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-869512

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-869512
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rudolf Gebhard

Frei und fromm
Konflikte um Liberalismus, Glaubensbekenntnis und Einheit der Kirche

1 Einleitung

Freiheit war das grosse Schlagwort der Zeit, auf das

sich alle katholischen und protestantischen partei-
und kirchenpolitischen Gruppierungen beriefen. Die

Geschichte des 19. Jahrhunderts kann als Geschichte

einander entgegenstehender und konkurrierender

Freiheitsbemühungen, -Verständnisse und -deutun-

gen verstanden werden. So wurde die Bundesverfassung

von 1848 mit ihrer kriegerischen Vorgeschichte
als Sieg des politischen Freisinns «national-liberaler
und laizistischer Prägung»1 gedeutet, in deren Folge

sich der unterlegene Katholizismus auf die eigene
Identität zurückbesann und für die Rechte und
Freiheiten der unterlegenen Minderheit kämpfte. Einerseits

garantierte der schweizerische Föderalismus den

regionalen und konfessionellen Minoritäten Freiheiten

und Schutz gegenüber der Mehrheit oder zentra-
listischen Tendenzen;2 dies war in einer
gemischtkonfessionellen Randregion wie dem Thurgau von
besonderer Bedeutung für die katholische Minderheit.

Andererseits bot gerade die Zugehörigkeit zu

einer weltweiten Kirche den Katholiken ein

Unterscheidungsmerkmal und eine klare Identität im Kontrast

zur Moderne. Das Papsttum in seinem erklärten

Gegensatz zur modernen Gesellschaft und

Weltanschauung wurde als Garant der Freiheit wahrgenommen.

Urs Altermatt hat in seinen Studien gezeigt, wie
der Weg ins Ghetto einer Sondergesellschaft gerade
die Bedingung war, um sich wieder aus dem Ghetto

zu befreien und in der Gesellschaft gehört zu
werden.3

Auf reformierter Seite entsprach die Schaffung
einer aus Pfarrern und Laien gemischten Synode dem

Selbstbewusstsein der basisdemokratisch orientierten

Kirchenmitglieder und wurde von den verschiedenen

kirchenpolitischen und theologischen Parteien

begrüsst. Der liberale Pfarrer Ulrich Guhl setzte seine

Floffnung auf liberal gesinnte Laien, die die Entwicklung

der freien Volkskirche befördern sollten.4

Die Forderung nach einer von staatlicher

Bevormundung freien Römisch-katholischen Kirche in der

freien Schweiz findet sich wiederum prägnant formuliert

in der 1844 gegründeten katholisch-konservativen

Thurgauer Wochenzeitung. Im Februar 1868,
mitten in der Diskussion um die Einführung der

neuen Kantonsverfassung, erschien eine vielsagende
Rezension zum ersten Band der Untersuchung des

Juristen Karl Attenhofen zum Verhältnis von Staat

und Kirche in der Diözese Basel. Der Rezensent

beklagt, dass der Staat seine Oberaufsicht über die
Kirche immer weiter ausdehne und «bestimmend und
leitend in ihre Lebenskreise»6 eingreife. Der

Verfassungsrevision steht er mit grosser Skepsis gegenüber.
Man verspreche den Katholiken zwar «die freie
Kirche im freien Staate; die Geschichte könnte aber

auch dahin hinauslaufen, dass es heissen würde:
keine Kirche im Freiherrenstaat!»7

Vor allem die katholisch Konservativen

bekämpften die Revision der Kantonsverfassung
vehement. Die Abschaffung der konfessionellen Parität
bei der Besetzung der staatlichen Behörden und die

staatliche Genehmigung von kirchlichen Gesetzeserlassen

empfanden sie nicht als Befreiung, sondern als

Verschärfung der staatlichen Bevormundung.8
«Katholiken! Wie? Könnt Ihr unschlüssig sein?»9 Den-

1 Altermatt, Moderne, S. 99.

2 Vgl. Altermatt, Moderne, S. 59.

3 Vgl. Altermatt, Moderne, S. 100, und Altermatt, Weg,
S. 428-429.

4 Vgl. Guhl, Staatsverfassung, S. 174.

5 Vgl. Attenhofen Karl: Die rechtliche Stellung der katholi¬

schen Kirche gegenüber der Staatsgewalt in der Diöcese

Basel, Heft 1: Kirchenvermögen, placetum regium und

hoheitliches Visum, Luzern 1867.
6 Thurgauer Wochenzeitung, 20.2.1868, S. 1.

7 Thurgauer Wochenzeitung, 20.2.1868, S. 2.

8 Vgl. Thurgauer Wochenzeitung, 3.9.1868, S. 1, und 8.9.

1868, S. 1.

9 Thurgauer Wochenzeitung, 25.2.1869, S. 1.

25



noch wurde die Verfassung in der Volksabstimmung

vom 28. Februar 1869 mit deutlicher Mehrheit
angenommen.'0 Mit der Schaffung von aus Laien und

Geistlichen gemischten Synoden sowie eines

Kirchenrats als vollziehender Behörde wurden Kirche

und Staat organisatorisch getrennt. In innerkirchlichen

Angelegenheiten waren die evangelische und

die katholische Kirche nun vollständig frei, gemischtkirchliche

sowie gesetzgeberische Fragen bedurften
der Genehmigung des Staates."

Welche Strategien die beiden Konfessionen

verfolgten, um die in der Verfassung garantierte
Glaubens- und Kultusfreiheit12 für sich zu beanspruchen
und geltend zu machen, soll im Folgenden anhand

von konkreten und exemplarischen Auseinandersetzungen

gezeigt werden.

2 Freiheit von staatlicher Einmischung

Zu einer ersten Auseinandersetzung zwischen
Katholischem Kirchenrat bzw. Synode und Kantonsregierung

kam es 1871 anlässlich der Frage, wem das

Recht zustehe, die Abgeordneten des Kantons in die

Diözesanversammlung des Bistums Basel zu bestimmen.

Nach der Reorganisation der Diözese Basel hatten

sich die Regierungen der Stände des Bistums und

der päpstliche Nuntius 1828 geeinigt, dass bei der

Ernennung eines Bischofs darauf geachtet werden

sollte, dass der Gewählte in einer «den Regierungen
der Diözesan-Kantone genehmen Person»13 bestehe.

In einem Schreiben hatte Papst Leo XII. das Domkapitel,

die Wahlbehörde, ausdrücklich daran erinnert,
dass die gewählte Persönlichkeit nicht nur kirchlich

geeignet sein, sondern auch von den Regierungen

akzeptiert werden müsse.14 In der Folgezeit kamen

die Abgeordneten der Diözesanstände, die

sogenannte Diözesankonferenz, in unregelmässigen
Abständen zur Beratung kirchlicher Fragen, insbeson¬

dere bei anstehenden Bischofswahlen, zusammen.15

Ihr Recht bestand dabei darin, die Liste der
Bischofskandidaten zu begutachten und allenfalls Streichungen

vorzunehmen; wie viele allerdings, bildete immer
wieder einen der Streitpunkte.16

Da es sich bei den Abgeordneten der
Diözesankonferenz um Vertreter der Kantonsregierungen der

Diözesanstände des Bistums Basel handelte, lag auch

das Recht zu deren Ernennung bei der Regierung.
Genau darüber aber brach im Thurgau der Streit aus,

nachdem sich das Verhältnis zwischen Bischof Eugène
Lâchât und der Diözesankonferenz17 immer weiter
verschlechtert hatte. Die Diözesankonferenz als Spiegel

der politischen Kräfte in den Kantonen war dem

Katholischen Kirchenrat und der durch die neue

Kirchenorganisation von 1870 geschaffenen gemischten

Synode ein Dorn im Auge. War die

Diözesanversammlung faktisch eine «liberalkatholische bzw.

protestantische Notabelnversammlung, ohne Kontakt

zur römisch-katholischen Landbevölkerung oder
Geistlichkeit»,18 so gedachte das Kirchenparlament
seine neuen Rechte und Freiheiten dergestalt
auszunutzen, dass man sich als Sprachrohr der katholischen

Bevölkerung des Kantons stärker Gehör
verschaffen wollte. Bereits im Dezember 1870 wurde
der Kirchenrat von der Synode beauftragt, das

Verhältnis zwischen dem katholischen Kirchenvolk und

den Diözesanständen neu zu klären und zu bestim-

10 Vgl. Burkhart, Verfassung, S. 182-186.
11 Vgl. Verfassung des eidgenössischen Standes Thurgau vom

28.2.1869, § 56, in: NGS TG 1, S. 1-19, hier S. 17, Burkhart,

Verfassung, S. 168-171, Schwager, Kath. Landeskirche,

S. 84-85, und Gossweiler, Evang. Kirche, S. 74-75.
12 Vgl. Verfassung des eidgenössischen Standes Thurgau

vom 28.2.1869, § 17, in: NGS TG 1, S. 5.

13 Ehrenzeller, Diözesankonferenz, S. 239.

14 Vgl. Ehrenzeller, Diözesankonferenz, S. 224 und S. 245.

15 Vgl. Ehrenzeller, Diözesankonferenz, S. 48-49.
16 Vgl. Ehrenzeller, Diözesankonferenz, S. 52-53.
17 Vgl. Stadler, Kulturkampf, S. 157-160.
18 Stadler, Kulturkampf, S. 290.

26



men.19 In seiner Sitzung vom 14. Februar 1871

argumentierte der Kirchenrat damit, dass die Entwicklung
hin zu einer grösseren Selbständigkeit und Freiheit

der Kirche gehen werde. Da die Diözesankonferenz

rein konfessionelle Entscheide zu fällen habe, sei es

nur folgerichtig, wenn die Wahl ihrer Vertreter
ausschliesslich «Sache der Konfession» sei bzw. «die

Wahl der Abgeordneten jeweils dem Kirchenrathe»20

zustehe.

Der Regierungsrat beurteilte dieses Ansinnen

jedoch als eine Überschreitung der Kompetenz des

Kirchenrates und erklärte, die Verfassung habe sich

«keineswegs auf den Boden der «freien Kirche» ge¬

stellt»21, sondern verpflichte die Regierung zur
Aufsicht und Oberhoheit über die Kirchen: «Den beiden

Landeskirchen wurde nicht freies Gebahren in jeder
Richtung zugestanden; ihre Lehren, ihre Disziplin,
ihre Organisationen sollen [...] in dem Maasse beein-

19 Vgl. StATG Ba O'OO'O: Protokoll der Kath. Synode 1869-
1922, Sitzung vom 19.12.1870 in Frauenfeld, S. 15.

20 StATG Ba 1W15: Protokoll des Kath. Kirchenrates 1868-
1872, Sitzung vom 14.2.1871, S. 267.

21 Der Regierungsrath des Kts. Thurgau an den katholischen
Kirchenrath in Frauenfeld vom 12.5.1871, Beilage 3, in:

Beschwerdeschrift 1873, S. 33-35, hier S. 33; Hervorhebung

im Original.

27



flusst bleiben, als das öffentliche Wohl eine Beschränkung

erheischt,»22 Die von der Verfassung garantierte
freie Gestaltung des Kultus erstrecke sich lediglich
auf die «äussere Manifestation der Gottesverehrung»23,

keineswegs aber sollte sich «die Kirche

vollständig frei und unabhängig von der Beeinflussung
durch die Staatsinteressen»24 verhalten und entwickeln

dürfen.
Der Kirchenrat dagegen argumentierte mit Artikel

56 der Kantonsverfassung, der festhielt: «Die

evangelische und die katholische Landeskirche ordnen

ihre Kultusverhältnisse selbstständig, in gemischt
staatlich-kirchlichen Dingen jedoch unter der
Oberaufsicht und mit Vorbehalt der Genehmigung des

Staates.»25 Ihm folgend legte die Synode vom 3. Juli

Verwahrung gegen die regierungsrätliche Interpretation

der Rechtslage ein: «Die Vertretung bei Verhandlungen

der Diözesankonferenz des Bisthums Basel in

ihrem ganzen Umfange, sowie in Vereinbarung mit
dem hochw. Diözesanbischofe, steht der katholischen

Konfession für den Stand Thurgau zu.»26

Ansonsten werde man die Beschlüsse der Diözesankonferenz

als nicht verbindlich ansehen.

Aufgrund dieses Schreibens entschloss sich der

Regierungsrat zu einer härteren Gangart. Er hob den

Entscheid der Synode auf, erklärte ihn als folgenlos
und verurteilte den Kirchenrat zu einer Busse von 100

Franken, die die Mitglieder persönlich zu entrichten
hatten.27 Auf die Beschwerde des Kirchenrates gegen
diese Disziplinarmassnahme ging der Grosse Rat

nicht ein.28

Der Konflikt eskalierte vollends, als Bischof

Lachat die Beschlüsse des Ersten Vatikanischen Konzils

verkündete und Geistliche, die sich ihnen

widersetzten, exkommunizierte. Im Januar 1873 wurde der

Bischof durch Mehrheitsbeschluss der Diözesankonferenz,

auch durch die Vertreter des Thurgaus, gegen
die Stimmen der Gesandten Luzerns und Zugs von
seinem Amt suspendiert.29 Die Regierung des Thurgaus

verbot den kirchlichen Behörden sowie der

Geistlichkeit in der Folge jeglichen amtlichen Verkehr

mit dem Abgesetzten.30

Die Synode vom 10. Februar 1873 beschloss,

den Anordnungen des Regierungsrates keinerlei

Folge zu leisten, da sie «im Widerspruch mit den

Grundsätzen der Glaubens- und Gewissensfreiheit»31

ständen. Es sei dagegen bei den Bundesbehörden

Rekurs einzulegen und das Kirchenvolk zu einer

Referendumsabstimmung aufzufordern.32 Als der

Regierungsrat diesen Beschluss wiederum für «null und

nichtig»33 erklärte und dem Kirchenrat unter Androhung

von Strafverfolgung verbot, eine Volksabstimmung

über diese Frage abzuhalten, wurde nun auch

das katholische Kirchenvolk aktiv. Von den 4759
stimmberechtigten Katholiken unterzeichnete eine

überragende Mehrheit von 4339 ein Schreiben an

den Kirchenrat, in dem sie dessen Vorgehen guthies-

sen, Bischof Lachat als ihren einzig rechtmässigen
Bischof anerkannten und gegen das Verbot der freien

«Äusserung unserer Meinung in öffentlicher Kirch-

22 Beschwerdeschrift 1873, S. 33; Hervorhebung im Original.
23 Beschwerdeschrift 1873, S. 34; Hervorhebung im Original.
24 Beschwerdeschrift 1873, S. 34.

25 Verfassung des eidgenössischen Standes Thurgau vom

28.2.1869, § 56, in: NGSTG 1, S. 17.

26 StATG Ba O'OO'O: Protokoll der Kath. Synode 1869-1922,
Sitzung vom 3.7.1871 in Frauenfeld, S. 30.

27 Vgl. Auszug aus dem Protokoll des Regierungsrathes des

Kantons Thurgau, § 1719, Beilage 5, in: Beschwerdeschrift

1873, S. 36-37, hier S. 37.

28 Vgl. Auszug aus dem Protokoll des Grossen Rathes des

Kantons Thurgau vom 19.3.1872, Beilage 6, in: Beschwerdeschrift

1873, S. 37-38.
29 Vgl. Stadler, Kulturkampf, S. 289-290, Vischer, Oekumeni-

sche Kirchengeschichte, S. 233, und Ehrenzeller,
Diözesankonferenz, S. 56.

30 Vgl. Beschwerdeschrift 1873, S. 39.

31 Beschwerdeschrift 1873, S. 6.

32 Vgl. Beschwerdeschrift 1873, S. 6-7 und S. 39-40.
33 Auszug aus dem Protokoll des Regierungsrathes des Kan¬

tons Thurgau, § 265, Beilage 9, in: Beschwerdeschrift

1873, S. 40-41, hier S. 41.

28



gemeindeversammlung»34 protestierten. Die Geistlichen

der Kapitel Arbon und Steckborn baten die

Regierung inständig, im Streit einzulenken, anstatt «der

ganzen kathol. Geistlichkeit des Kantons, die bisan-

hin alle ihre Bürgerpflichten gewissenhaft erfüllte, die

Eidbrüchigkeit gegen den hochw. Bischof» zuzumuten.35

Der Präsident des Kirchenrates, August Wild,36

wandte sich am 23. April 1873 in einer Beschwerdeschrift

direkt an den Schweizerischen Bundesrat. Er

argumentiert darin u.a. mit der Freiheit, die auch

dem Evangelischen Kirchenrat zustehe, seine Vertreter

in die Konkordatsprüfungsbehörde ohne
Einmischung der Regierung zu bestimmen. Während also

bei der Ausbildung und Prüfung der reformierten

Pfarrer, die auch die Zivilstandsregister führen und

von Amtes wegen in den Schulvorsteherschaften

sitzen würden, die Kirche volle Freiheit und Selbständigkeit

geniesse, bleibe genau dieses Recht den Katholiken

vorenthalten.37

Wild beruft sich in seinem Schreiben mehrmals

auf die verfassungsmässig garantierte Glaubens- und

Gewissensfreiheit, in der sich die Thurgauer Katholiken

durch die Massnahmen ihrer Behörden verletzt
sehen. Vom Bundesrat werden u.a. die Aufhebung
der Amtsenthebung Lachats sowie der Verbote des

amtlichen Verkehrs mit ihm und der Einberufung von

Kirchgemeindeversammlungen und Abstimmungen
in dieser Frage verlangt. Besonders am Verbot des

Verlesens der Fastenmandate und des offiziellen
Kontakts mit dem abgesetzten Bischof zeige sich, «dass

die Freiheit der Gewissen des gesammten kathol.

Volkes, der Geistlichkeit und der Behörden verletzt
wird».38

Weder auf diese Beschwerde noch auf eine

Wiedererwägung vom 1. Oktober 187439 trat der
Bundesrat ein. Das Fazit von Rolf Soland gilt auch in

diesem Kapitel des Kantonalen Kulturkampfs: «Der

Staat setzte seine Suprematie auf der ganzen Linie

durch, die Gegenseite resignierte, nachdem sie ein¬

sehen musste, dass Proteste, an welche Adresse auch

immer, wirkungslos verhallten.»40

3 Freiheit in katholischen Vereinen

Eine Möglichkeit, die Freiheiten, die der Staat auch

Minderheiten garantierte, auszunutzen, lag in der

Gründung von privatrechtlich organisierten Vereinen

und Parteien. Insgesamt kann das 19. Jahrhundert als

«das Säkulum des bürgerlichen Vereins»4' bezeichnet
werden. Vor allem die Katholiken nutzten ab Mitte
des Jahrhunderts sämtliche verfassungsrechtlichen
Freiräume aus, um ein reges und lebendiges Vereins-,

später auch Partei- und Sozialwesen zu etablieren,
das wesentlich zur Bildung des katholischen Milieus

beitrug. Die organisatorische Einheit und Verbindlichkeit

nach innen ging dabei mit einer Abgrenzung und
Isolation nach aussen einher.42

Auch bei den Reformierten blühte das Vereinswesen.

Hier waren es aber die innerkirchlichen
theologischen Richtungen, die sich voneinander abgrenzten,

indem sie sich eine vereinsmässige Struktur mit

eigenen Versammlungen, Festen und Publikationsorganen

gaben, was - anders als bei den Katholiken -
gerade das Auseinanderdriften und eine immer grös-

34 Die stimmfähigen Katholiken des Kantons Thurgau an den

h. katholischen Kirchenrath des Kantons Thurgau, Beilage

10, in: Beschwerdeschrift 1873, S. 41-42, hier S. 42.

35 Die katholische Geistlichkeit der Kapitel Arbon und Frau¬

enfeld an die h. Regierung des Kantons Thurgau, Beilage

11, in: Beschwerdeschrift 1873, S. 42^13, hier S. 43.

36 Vgl. H LS 13, 2014, S. 469: Wild August (André Salathé).

37 Vgl. Beschwerdeschrift 1873, S. 15.

38 Beschwerdeschrift 1873, S. 25.

39 Vgl. Beschwerdeschrift 1874.

40 Stadler, Kulturkampf, S. 547 (Text von Rolf Soland).

41 Dietrich, Konfession und Dorf, S. 195.

42 Vgl. Altermatt, Moderne, S. 111-113, und Hux, Angelus:
Die katholische Pfarrei Frauenfeld vom Mittelalter bis zur

Gegenwart, Frauenfeld 2004, S. 192-209.

29



sere Diversität innerhalb der Landeskirche provozierte.

Die katholischen Vereine waren zunächst in

einem besonderen Mass kulturell ausgerichtet.
Daneben entstanden im Laufe der Zeit immer mehr

auch gesellschafts-, sozial- und kirchenpolitisch
orientierte Gruppierungen bis hin zur Gründung der

Katholischen-Konservativen Partei.

Zu den ersten Vereinsgründungen in katholischen

Pfarreien des Thurgaus gehörten die Gesangsvereine,

wie etwa der 1871 von Pfarrer Alexander

Anderwert ins Leben gerufene Kirchengesangsverein

von Müllheim43 oder der 1872 gegründete kantonale
Cäcilienverein. Letzterer zielte auf die Wiederentdeckung

des gregorianischen Gesangs und die

Rückführung der Musik auf den schlichten Choral und den

Stil des Renaissancekomponisten Giovanni da Palest-

rina. Die zeitgenössische, vor allem die klassische und

opernhafte Musik, die bloss «auf Lärm, sinnliches

Vergnügen, Kurzweil und sogenannten Kunstge-
nuss»44 aus sei, sollte zurückgedrängt werden. Ab

1873 machte der Frauenfelder Cäcilienverein mit
bedeutenden Konzerten auf sich aufmerksam.45 Kritiker
sahen in solchen öffentlichen Auftritten jedoch

keineswegs ein harmloses Musik- und Kulturleben,
sondern das kulturkämpferische Zurückdrängen der

deutschen Sprache aus der Liturgie und insofern ein

Instrument «im Dienst des Ultramontanismus».46 Die

Gesangsvereine dienten dabei dem Zwecke, «die

hochgepriesene äussere Einigkeit der kath. Kirche,

die in neuester Zeit wieder mal etwas lotterig und

ausbesserungsbedürftig geworden ist, zusammenhalten

zu helfen».47

Auch die katholischen Gesellenvereine wurden

von der liberalen Presse mit Spott kommentiert.
Besonders die Regelung, dass nur ein vom Bischof dazu

bevollmächtigter Geistlicher den Vorsitz innehaben

dürfe, sei ein Zeugnis der «römisch-kirchlichen
Unfehlbarkeit und Intoleranz» und bestätige den

«Spruch: jedes Pfäfflein ist auch ein Päpstlein.»48

Das instruktivste und wirkungsmächtigste
Beispiel des katholischen Vereinslebens findet man in

den Piusvereinen, die das Gemeindeleben vor Ort, die

Bildung und die katholische Kultur befördern und

gleichzeitig den Zusammenhalt und die Einheit der

Katholiken in der ganzen Schweiz und mit dem

Papsttum stärken sollten.
Der 1857 gegründete Schweizerische Piusverein

brachte die Verbundenheit mit dem damaligen Papst
Pius IX. zum Ausdruck. Unter der Leitung seines ersten

Zentralpräsidenten, des Solothurner Publizisten

Theodor Scherer-Boccard,49 wuchs der Piusverein

zum wichtigsten kirchen- und kulturpolitischen
Katholikenverein der Schweiz und zu einem «Sammelpunkt

der katholischen Volksbewegung»50 heran. Die

katholische Thurgauer Wochenzeitung umriss die

Anliegen des Piusvereins aus Anlass des nationalen

Piustages in Wil im August 1868 so: Der Piusverein sei

«so zeitgemäss und nothwendig [...] wie jeder andere

gute Verein. [...] Wo die Verfassungen und Gesetze

und Verträge die höchsten Lebensgüter, die Interessen

des Glaubens, der Erziehung und des Rechts

nicht mehr begünstigen, geradezu gefährden, da

muss auf dem Weg der Freithätigkeit oder der
Vereine geholfen werden.»51

Zwar Hess sich der Piusverein vom Grundsatz

leiten, dass er nicht politische, sondern rein kirchliche

43 Vgl. Lüchinger, Ernst: 125 Jahre Kath. Kirchenchor «St. Ma¬

ria» Müllheim 1871-1996, Müllheim 1996, S. 4-5.
44 Hopp, Gottes Männer, S. 172, zitiert Pfarrer Johann Baptist

Schmid aus Diessenhofen.

45 Vgl. Hux, Angelus: Die katholische Pfarrei Frauenfeld vom
Mittelalter bis zur Gegenwart, Frauenfeld 2004, S. 177—

179.

46 Seepost, 17.9.1873, S. 1.

47 Seepost, 17.9.1873, S. 1.

48 TZ, 24.7.1872.
49 Vgl. HLS 11, 2012, S. 42: Scherer-Boccard Theodor (Tho¬

mas Wallner).
50 Altermatt, Moderne, S. 142; vgl. Altermatt, Weg, S. 52.
51 Thurgauer Wochenzeitung, 27.8.1868, S. 1.

30





Interessen verfolge. Aber gerade dieser Verzicht war
von eminent politischer Bedeutung: «Daher soll die

Politik des Piusvereins einfach darin bestehen, keine

Politik zu betreiben, sondern für die Kirche, wie für
Jedermann, nur die Freiheit zu verlangen, Gutes zu

tun und Böses zu vermeiden.»52

Das Organ des Vereins, die sogenannten Pius-

Annalen, erschien ab 1862. Die Illustration auf der

Titelseite ist von grösster Aussagekraft. Die Mitte
ziert eine Darstellung der Jungfrau Maria mit Kind,

auf einer Wolke schwebend. Ihr huldigen die beiden

wichtigsten Vertreter der katholischen Vergangenheit
der Schweiz, links der päpstliche Visitator und

Begründer der katholischen Reform im 16. Jahrhundert,
Carlo Borromeo, rechts Nikiaus von Flüe in anbetender

Haltung, je mit einem Nimbus dargestellt.
Zwischen ihnen beiden kniet vor der Wolke Papst Pius IX.

in Ornat mit Schweizer Wappen auf dem Rücken und

der Schriftrolle des Vereins in der Hand. Damit nimmt
diese Illustration Bezug auf den ersten Paragraphen
der Satzungen: «Die Katholiken des Schweizerlandes

vereinigen sich unter dem Schutze der unbefleckten

Jungfrau Maria, des heiligen Karl Borromäus und des

hochseligen Landesvaters Bruder Klaus von der Flüe

zur Bewahrung und Erhaltung ihres Glaubens.»53

Die Forderung nach Freiheit der katholischen
Kirche im Schweizer Staat einerseits und die Zusicherung

von Vaterlandsliebe, Treue und Heimatverbundenheit

der Katholiken andererseits bildeten das

Rückgrat der Piusbewegung. Gerne wurde auf die

Schlachten der Alten Eidgenossenschaft verwiesen,
bei denen die Katholiken - vor der Reformation - ihr
Blut dahingegeben hätten. «Durch katholisches Blut

ist die Freiheit unseres lieben Vaterlandes errungen
worden. [...] Ist es nicht ailerwenigstens billig, dass

jene Kirche, deren treue Söhne uns die Freiheit mit
ihrem Herzblut errungen, auch frei sei in der freien
Schweiz?»5'

Zu den ersten Ortsvereinen im Thurgau gehörten

die Piusvereine von Ermatingen, Dussnang und

Tobel, die sich seit 1868 der Förderung und Bildung
der katholischen Bevölkerung widmeten. Hierher
gehörte der Aufbau von Vereinsbibliotheken, in denen

nebst erbaulichen Schriften auch dogmengeschichtliche

Literatur und Quellen gesammelt wurden, wie
etwa die ersten Bände des «Archivs für Schweizerische

Reformationsgeschichte», das der «Geschichtsfälschung,

namentlich was die schweizerische
Reformation anbelangt»,55 wehren sollte. Zu den Themen,
die man in den Versammlungen bearbeitete, gehörten

neben der Beschäftigung mit kontroverstheologischen

und kirchengeschichtlichen Themen immer
wieder die Auseinandersetzung mit der antikatholischen

Presse, etwa die «Darstellung der inneren

Hohlheit und Lügenhaftigkeit der gebräuchlichsten

Zeitungs-Schlagwörter gegen die hl. Religion und

Kirche»,56 «die Bosheit der radikalen Presse bei

Besprechung katholisch kirchlicher Fragen»57 oder «die

Beleuchtung der landläufigen Vorurtheile gegen
unsere hl. Kirche».58

Solche Medienschelte und Kritik an ihrer
antikatholischen Haltung veranlasste die liberale Thurgauer

Zeitung zu umgekehrtem Spott. Dass ihre Lektüre für

gute Katholiken als «höchst gefährlich» eingestuft
wurde und «die Rechtgläubigen nicht genug
gewarnt werden können» vor der freisinnigen Presse,

nahm der Berichterstatter zum Anlass, offen für die

Christkatholiken zu werben. Er rief dazu auf, sich

«von den Neu-Römlingen abzuwenden» und sich der

Bewegung «derjenigen Katholiken anzuschliessen,

die in ihrem alten Glauben leben und sterben
wollen».59 Auch der Korrespondent der kulturkämpfe-

52 Steiner, Piusverein, S. 38; vgl. Altermatt, Weg, S. 51.

53 Zitiert nach Steiner, Piusverein, S. 159.

54 Annalen 1869, Nr. 4, S. 119; Hervorhebung im Original.
55 Annalen 1872, Nr. 1, S. 3.

56 Annalen 1868, Nr. 2, S. 38 (Ermatingen)
57 Annalen 1870, Nr. 2, S. 41 (Herdern).

58 Annalen 1869, Nr. 2, S. 32 (Ermatingen).
59 TZ, 31.12.1872; Hervorhebung im Original.

32



rischen Lokalzeitung Seepost äusserte sich kritisch

anlässlich der Gründungsversammlung des Orts-
Piusvereins Tobel am 22. Juli 1872: «Dass man zum
Voraus gegen jede Anfeindung und Unterschiebung
unedler Absichten und Tendenzen protestirt, ist

begreiflich, weil es jeder thut, der sich bewusst ist, eine

That zu begehen, die mindestens zweideutig erscheinen

muss.»60

Dass das Ziel der Orts-Piusvereine primär die

geistlich-geistige Stärkung und Bildung der katholischen

Bevölkerung war, geht aus den Protokollen des

am 11. Oktober 1868 gegründeten Orts-Piusvereins

Dussnang hervor. Der Begründer des Vereins, Pfarrer

Johannes Rieser61, nennt als dessen Ziel und Zweck,
dass «mit vereinten Kräften manches Gute gestiftet
u. befördert u. manches Böse verhindert werden
könne».62 Nebst der Ermahnung zur Tat und zum
Eifer für die Sache des Vereins und zum täglichen,
vorschriftsgemässen Gebet stand die Beschaffung
und Veröffentlichung von gut-katholischer Literatur
im Vordergrund. Dringendes Anliegen war etwa die

Verbreitung eines katholischen Jahres- und
Heiligenkalenders für die Familie. Erörtert wurden die Fragen,
welche Tageszeitungen man zur Lektüre empfehlen
könne und wie auf Verleumdungen in der radikalen

Presse zu reagieren sei. 1871 beschloss man, eine

eigene Bibliothek des Vereins zu schaffen und dazu

ein Zimmer im Schulhaus Dussnang zu mieten.63 Dem

Übel der beginnenden Entheiligung des Sonntags

begegnete man mit einer strikten Selbstverpflichtung:

«Die Mitglieder unseres Vereins verpflichten
sich, an Sonn- und Feiertagen niemals ohne kirchliche

und staatliche Erlaubniss berufliche Arbeit zu verrichten,

jeder dagegen Handelnde soll aus dem Verein

ausgeschlossen werden.»64

Ein engagierter Vertreter der Thurgauer Katholiken

im Schweizer Piusverein war der Kantons-,
National- und Kirchenrat sowie Präsident des Obergerichts

Augustin Ramsperger.65 Sein beherztes Votum

an der Generalversammlung 1869 in Stans ist deswe¬

gen von Bedeutung, weil er eine Brücke zu den

konservativen Reformierten zu schlagen versuchte:

«Doch nicht bloss die Katholiken werden bedroht,
auch auf die noch gläubigen Protestanten stürmen
die Feinde. Es handelt sich um die Existenz des

Christenthums oder des modernen Heidenthums.»66

Am 22. Juli 1872 schlössen sich die bis anhin
losen Orts-Piusvereine des Thurgaus in Tobel zum
kantonalen Verein zusammen und begingen diesen

Zusammenschluss erstmals mit einem grossen Volksfest.

«0, wenn doch solche Anlässe recht oft sich

darböten, besonders dem Landvolke, dem neben

seinen mühsamen Berufsgeschäften selten Angenehmes

in höherm Masse geboten wird, solch' schöne,
erhebende Tage bereitet würden!»67 Mit Seitenblick

auf die Protestanten, namentlich den Reformverein

sowie die Hilfsvereine für die Reformierten in der

Diaspora, wurde betont, solche Vereinstätigkeit sei «in

der höhern Entwicklung des Volkes ein natürliches
Recht».68 Die Thurgauer Zeitung schätzte, dass gegen
1400 Katholiken anwesend waren, die nebst ihrer

Treue zum Papst immerhin auch ihre Vaterlandsliebe

kundgetan hätten.69

60 Seepost, 28.7.1872, S. 2.

61 Vgl. Kuhn, Thurgovia Sacra I, S. 90.

62 StATG KKG 16, B 9.4.04/1: Protokollbuch über die Ver¬

sammlungen des Orts-Piusvereins Dussnang/Au/Fischin-

gen, S. 1.

63 Vgl. StATG KKG 16, B 9.4.04/1: Protokollbuch über die

Versammlungen des Orts-Piusvereins Dussnang/Au/
Fischingen, 11.10.1868 (S. 2), 13.12.1868 (S. 3) und

19.2.1871 (S. 16).

64 StATG KKG 16, B 9.4.04/1: Protokollbuch über die Ver¬

sammlungen des Orts-Piusvereins Dussnang/Au/Fischin-

gen, 1.8.1869 (S. 9).

65 Vgl. HLS 10, 2011, S. 83-84: Ramsperger Augustin (André
Salathé).

66 Annalen 1869, Nr. 4, S. 134-135.
67 Thurgauer Wochenzeitung, 25.7.1872, S. 3.

68 Thurgauer Wochenzeitung, 28.7.1872, S. 3.

69 Vgl. TZ, 26.7.1872.

33



Beides schloss sich nicht aus, sondern liess sich

in den Festen der Piusvereine miteinander verbinden.
Gerade ein starkes Papsttum verlieh den Schweizer

Katholiken eine innere Freiheit und Unabhängigkeit
gegenüber der Dominanz des radikalen, antikirchlichen

Staates. Während des Kulturkampfs erreichte

die überschwängliche «Piusbegeisterung»70 ihren

Höhepunkt. Altermatt spricht von einem wahren
«Pio-Nono-Kult».71 Die Verehrung Pius IX., dessen

Pontifikat von 1846 bis 1878 zu den längsten der

Papstgeschichte gehört, gründete nicht zuletzt auf
dem faktischen Machtverlust des Papsttums. Das

Ende des Kirchenstaates 1870 und Pius' IX.

zeitweilige Flucht aus Rom förderten das Bild des Papstes

als eines standhaften Märtyrers. Die Anfeindungen
und der Verlust der weltlichen Macht konnten geradezu

zum Beweis der Wahrheit und Standhaftigkeit
inmitten einer unchristlichen Zeit hochstilisiert werden.

Zwar schieden sich die Geister an seinem
verbissenen Kampf gegen die modernen Weltanschauungen

und Zeitströmungen, doch viele Katholiken
auch im Thurgau sahen gerade deshalb in ihm den

«Vorkämpfer für Wahrheit und Recht»72 und einen

Garanten kirchlicher Freiheit und konfessioneller

Identität. Der Papst wurde in seinem Kämpfen und

Leiden zur sichtbaren Verkörperung Jesu. «Inmitten

der hochgehenden Fluthen, umtobt von der
Brandung, ragt der Fels Petri empor [...]. So steht auch

jetzt wieder Pius IX. da, in all den Stürmen der Zeit

immer sich selber gleich bleibend, selbst Leiden ohne
Zahl ertragend, [...] Kreuz vom Kreuze [...], ein Licht

am Himmel.»73

Das Bild Pius IX., gemalt 1872 von Paul

Deschwanden,74 zierte sämtliche Piusversammlungen:
«Eine geschmackvoll arrangirte Blumengruppe in

Mitte des Chores, aus welcher ein grosses
wohlgetroffenes Brustbild Pius IX. herausleuchtete, kündete

jedem Kirchenbesucher an, wem die Feier gelte.»75

Das 25- und 30-Jahr-Jubiläum seines Pontifikats

feierten die Katholiken desThurgaus mit Lobesreden,

Lebensabrissen und Hymnen, in denen die Huldigung
des Papstes mit einem schweizerischen Patriotismus

bewusst eine Einheit einging. Der Papst wird als

«Vater unseres Jahrhunderts» und «Schöpfer eines

neuen christlichen Lebens»76 gepriesen. Am schönsten

kommt die Verbindung von Liebe zum Papst und

Liebe zur Schweiz in einem Gedicht zum Ausdruck,
das in der katholischen Thurgauer Wochenzeitung
veröffentlicht wurde:

«Heil! edler Greis am Tiberstrande!
Dein Ruhm entströmt mit süsser Lust

Des Jünglings wie des Greisen Brust,

Auch hier im freien Schweizerlande:

Evviva Pio IX. [...]

O spende Deinen Vatersegen
Auch unserm lieben Alpenland,
Und nimm dafür als Unterpfand
Der Liebe unsern Ruf entgegen:
Evviva Pio IX.»77

4 Freiheit in Lehre und Forschung

Ging es den Katholiken um die freie Religionsausübung

im Gegenüber zum säkularen Staat, so kämpften

die liberalen Kräfte der Protestanten für die Freiheit

des Glaubens und des Gewissens innerhalb ihrer
Kirche. Auch sie bedienten sich dazu des Instruments
der freien Vereine. Die ersten sogenannten Reformvereine

wurden 1866 in Bern und Basel gegründet.

70 Steiner, Piusverein, S. 35.
71 Altermatt, Moderne, S. 258.
72 Thurgauer Wochenzeitung, 28.7.1872, S. 3.

73 Thurgauer Wochenzeitung, 22.6.1871, S. 1.

74 Vgl. Altermatt, Moderne, S. 258.
75 Annalen 1876, Nr. 9, 15. September, S. 112-113.
76 Thurgauer Wochenzeitung, 18.6.1871, S. 1.

77 Thurgauer Wochenzeitung, 18.6.1871, S. 1.

34



Bereits 1870 folgten die Thurgauer und die St.

Galler.78

Am 13. Juni 1871 gründeten Vertreter aus der

ganzen Schweiz in Biel den «Schweizerischen Verein

für freies Christenthum».79 An vorderster Front mit
dabei war der thurgauische Staatsschreiber Ulrich

Guhl. Er hielt in Biel die Eröffnungsrede und
unterzeichnete als Aktuar das Vorwort der Versammlungsprotokolle

mit. Als praktisches bzw. kirchenpolitisches

Ziel des Vereins wurde formuliert, «den

Grundsatz der Glaubens- und Gewissensfreiheit in

der christlichen Kirche zur allgemeinen Geltung zu

bringen».80 Weder eine hierarchische kirchliche Ord¬

nung noch eine dogmatische Lehre dürfe den Glauben

einengen, der «Erzeugniss seiner selbstthätigen
Erfahrung, seines Nachdenkens und Suchens sei».8'

Die Offenbarungstheologie der Reformer im Sinne

einer natürlichen Gotteserkenntnis und eines in

Geschichte, Natur und Sittlichkeit sich gegenwärtig
offenbarenden Gottes wird im Vorwort zu den Vorträgen

am Bieler Reformtag wie folgt zusammengefasst:

78 Vgl. Gebhard, Bekenntnisfreiheit, S. 53

79 Reformtag, S. 3.

80 Reformtag, S. 5.

81 Reformtag, S. 7.

35



«Gott hat sich nie und nirgends kundgegeben auf
dem übernatürlichen Wege einer wunderbaren

Offenbarung, welche durch eine Kirche oder ein Buch

an den Menschen herantönte und Annahme
forderte, sondern er offenbart sich stets nur durch die

natürlichen Mittel der physischen und sittlichen Welt
und der Mensch vernimmt diese fortlaufende
Offenbarung nur durch die natürlichen Organe der
Vernunft und des Gewissens. [...] Darum - freie
Forschung, Freiheit des Glaubens und des Gewissens im

ganzen Umfang der menschlichen Gesellschaft.»82

Dass im Thurgau einer der ersten kantonalen
Vereine für Freies Christentum in der Schweiz

gegründet wurde, ist zu einem grossen Teil Ulrich Guhl83

zu verdanken. Er gehörte auf kantonaler und nationaler

Ebene zu den Wortführern der Reformtheologie.

Der rührige Theologe und Politiker war Initiant
und langjähriger Präsident des Thurgauer Reformvereins.

Er wurde 1838 in Steckborn geboren und wirkte
nach seinem Theologiestudium in Zürich und Heidelberg

zunächst als Pfarrer in Berlingen, dann in

Märstetten. Ein Kehlkopfleiden «zwang ihn, das laute
Reden aufzugeben»84 und seine Wirksamkeit in die

Publizistik und die Politik zu verlegen. 1869 wurde er

zum Staatsschreiber des Kantons berufen, ein Amt,
das er bis 1877 innehatte. Von 1878 bis 1909 wirkte
er als Redaktor der Thurgauer Zeitung, und er war ab

1878 fast 40 Jahre lang als Vertreter der Freisinnigen
Partei Mitglied des Grossen Rats. Sein kirchliches

Engagement gab er auch während dieser Zeit nicht auf.
Er prägte die reformierte Kirchenpolitik des Kantons

von 1874 bis 1918 als Mitglied bzw. während der

letzten sechzehn Jahre noch als Präsident des

Kirchenrats. Im Nachruf auf ihren langjährigen Redaktor
heisst es in der Thurgauer Zeitung, man habe in

seinen Kommentaren und Berichterstattungen doch

«mehr den ehemaligen Staatsschreiber als den früheren

Pfarrer herausgefühlt».85
In den Diskussionen um die neue Kantonsverfassung

von 1869 stellte sich Guhl vehement auf die

Seite ihrer Befürworter. Insbesondere der Neuorganisation

der Landeskirchen und ihres Verhältnisses zum
Staat konnte er viel abgewinnen. Dass die reformunfähige

Geistlichkeitssynode durch eine aus Laien und
Pfarrern gemischte Synode ersetzt wurde, betrachtete

er als grosse Chance, um dem «Ausdruck des

kirchlichen Volksbewusstseins»86 gerecht zu werden.
Er setzte seine Hoffnung darauf, dass nun «das

frische, belebende Element kirchlich gesinnter und
denkenden Laien»87 die Reformen innerhalb der Kirche

vorantreiben werde. Andererseits befürchtete Guhl
aber auch, dass durch die Einführung des Referendums

der kirchliche Fortschritt wegen der konservativen

Haltung in weiten Kreisen des Kirchenvolkes

wieder zunichtegemacht werden könnte. Diese

Zurückhaltung lag nicht am mangelnden Demokratie-
bewusstsein Guhls, sondern an seiner Einsicht in die

grosse Macht und den «Einfluss einer zahlreichen

orthodoxen Geistlichkeit auf die Gemeinden».88

Gegenwärtig sei das Volk «noch nicht genug an freie

religiöse Anschauungen gewöhnt».89 Die viel

gerühmte «politische Reife und Mündigkeit unsers
Volkes» beurteilte Guhl durchaus skeptisch: «[...] in

religiösen Dingen müssen wir [...] sie [...] entschieden in

Abrede stellen.»90 Um der Freiheit des Kirchenvolkes

willen bedürften die Bildung und die Aufklärung
einer entschiedenen Förderung. Hierin liegt zwar nicht

inhaltlich, wohl aber formal eine grosse Parallele zu
den Anliegen des Piusvereins.

82 Reformtag, S. 7.

83 Vgl. H LS 5, 2006, S. 798: Guhl Ulrich (André Salathé), und
Wuhrmann, Willy: Das freie Christentum in der Schweiz.

Festschrift zum 50jährigen Jubiläum des Schweiz. Vereins

für freies Christentum, Zürich 1921, S. 25-26.
84 TZ, 21.8.1948.
85 TZ, 12.11.1924.
86 Guhl, Staatsverfassung, S. 174.

87 Guhl, Staatsverfassung, S. 175.

88 Guhl, Staatsverfassung, S. 192.

89 Guhl, Staatsverfassung, S. 191.

90 Guhl, Staatsverfassung, S. 191.

36



Auch der «Thurgauische Verein für kirchlichen

Fortschritt» stellte sich genau dieser erzieherischen

und volksbildnerischen Aufgabe. Dem «Indifferentismus

Vieler in religiösen Dingen, [... dem] Einfluss

einer zahlreichen orthodoxen Geistlichkeit auf die

Gemeinden, [...] dem Fanatismus oder der Volks-

wühlerei»91 sollte entschieden entgegengetreten
werden. Am 23. Februar 1870 versammelten sich

etwa 70 von den 134 bereits eingeschriebenen
Mitgliedern zur Gründungsversammlung im Gasthof

zum Trauben in Weinfelden. Bewusst wählte man
nicht den Namen «Reformverein», wie es in anderen

Kantonen üblich war - um niemanden abzuschrecken.

Ulrich Guhl begrüsste die Anwesenden, erläuterte

die Statuten und wurde zum Präsidenten

gewählt. Dieses Amt hatte er dann während mehr als

25 Jahren inne.92

Immer wieder wurde in der Diskussion die

Dringlichkeit von Aufklärung und Bildung hervorgehoben,

denn «es werde heutzutage in religiösen
Lehrmitteln noch so Vieles in Schule und Kirche

gelehrt, was mit anerkannten Thatsachen der Wissenschaft

in unlöslichem Widerspruch stehe».93 So hielt

der erste Paragraph der Vereinsstatuten fest, es seien

«die kirchlichen Lehren und Einrichtungen zeitge-
mäss fortzubilden, durch Belehrung in Wort und

Schrift die religiösen Vorstellungen des Volkes zu
läutern und dadurch das religiös-sittliche Volksleben zu

wecken und zu veredeln».94 Ausdrücklich verpflichtete

man sich sodann im zweiten Paragraphen der

Statuten auf den «protestantischen Grundsatz der

Glaubens- und Gewissensfreiheit [...], nach welchem

jedem Christen das Recht zusteht, den Prüfstein der

Vernunft sowohl an die Lehren der Kirche, als auch an

den Wortlaut der heiligen Schrift anzulegen».95

Guhl umschrieb auch die inhaltliche Stossrich-

tung des Vereins. Man sehe sich als eine Bewegung

gegen «Autoritätsglaube» und «Knechtschaft der

Gewissen»96, die nicht nur im Katholizismus, sondern

auch in der Evangelischen Kirche zu finden seien. Wer

dagegen Widerstand leiste, sei ein «Werkzeug im

Dienste einer höhern Macht, der Macht der
Wahrheit»,97 und könne sich mit den Anliegen der
Reformatoren und Luthers Standhaftigkeit rühmen. Kein

neues Bekenntnis oder religiöses System solle

geschaffen, sondern der gegenwärtige Glauben der

Kirche und ihre religiöse Gestaltung nach freiheitlichen

und wissenschaftlich Grundsätzen umgestaltet
und geläutert werden. Damit war bereits bei der

Gründung des Vereins das Ziel im Blick, das verpflichtende

Bekenntnis der Reformierten Landeskirche zu

revidieren.

Die Reformer zeigten zunächst grosse Sympathien

zur altkatholischen Bewegung. An der zweiten

Versammlung im April 1870 in Frauenfeld wurde
ausdrücklich beschlossen, dass auch «liberale Katholiken

zu dem Vereine beitreten können».98 Auch auf

gesamtschweizerischer Ebene wurde ein Zusammengehen

von protestantischer Reformpartei und katholischer

Reformbewegung, dieser «Bewegung aus
dem Schoosse der so lange stagnirenden katholischen

Kirche»,99 in Betracht gezogen. Man träumte
bereits von einem ökumenischen Zusammenschluss

der fortschrittlichen Kräfte aller Kirchen. «Ob und

wann die beiden jetzt noch gesonderten Ströme in

Einem Bette sich sammeln werden? Wer weiss es?

Aber es geht vorwärts! »,0° Längerfristig aber erfüllten
sich diese Hoffnungen auf eine engere Zusammenarbeit

nicht. Die theologischen Positionen, die ekklesio-

91 Guhl, Staatsverfassung, S. 192.

92 Vgl. Wuhrmann, Willy: Der Thurgauische Verein für kirch¬

lichen Fortschritt 1870-1920, Sonderdruck aus der TZ,

Frauenfeld 1920, S. 2-3 und S. 8-9.
93 TZ, 27.2.1870.
94 TZ, 27.2.1870.
95 TZ, 27.2.1870.
96 TZ, 24.4.1870.
97 TZ, 24.4.1870; Hervorhebung im Original.
98 TZ, 29.4.1870.
99 Reformtag, S. 10.

100 Reformtag, S. 10.

37



logischen Voraussetzungen und die traditionelle
Verwurzelung waren doch zu divergent.101

Als Präsident des kantonalen Vereins hielt Guhl

im Juni 1871 die programmatische Eröffnungsrede
am ersten Schweizer Reformtag in Biel.102 Die Vereinigung

aller Schweizer Reformer kam zustande dank

der engen Zusammenarbeit der beiden führenden
Persönlichkeiten des Schweizer Theologischen
Freisinns, Ulrich Guhl und Heinrich Lang, Pfarrer an
St. Peter in Zürich und erster Präsident des Vereins.103

Guhl erinnerte in seiner Eröffnungsansprache noch

an den Dritten im Bunde, den Vorgänger von Lang an

St. Peter, Heinrich Hirzel. «Der wackere Vorkämpfer
religiöser Freiheit»104 gehörte zu den Mitbegründern
des Vereins und war im April verstorben.105

Guhl streicht in seiner Rede die grundlegende
und vielfache Vermittlungsaufgabe des kirchlichen

Freisinns hervor. Die engen Grenzen der gegenwärtigen

Kirchlichkeit, der herkömmlichen religiösen Sprache

und der theologisch gebildeten Wortführer sollten

überschritten werden. In religiösen Fragen, so

Guhl, dürften Theologen nicht länger ein Monopol
innehaben, vielmehr müsse man «gerade die lange

genug bevormundeten sogenannten Laien mit
hineinziehen in den Kampf um ihr eigenes Heiligstes, in

den Kampf der Befreiung der Gewissen».106 Wahrer
Glaube sei eine «Herzenssache» und dulde «keinen

Zwang und keine unbefugte Einmischung von
aussen.»107

Interessant sind Guhls volksmissionarische

Überlegungen, wenn er betont, es gelte diejenigen zurück

zu gewinnen, die sich zu Recht von der Kirche
abgewendet hätten, «die ihre Sprache nicht mehr hören

und verstehen [...]; unsere Aufgabe ist es, jenen
nachzugehen, ihnen die Wahrheiten der Religion, frei

von allen Zuthaten, in der Sprache unserer Zeit wieder

nahe zu bringen.»108 Dazu diene die Umgestaltung

der Kirche zur freien Volkskirche und die Schaffung

einer vereinten «freien schweizerischen
Volkskirche».''09 Die kirchliche und religiöse Freiheit sieht

Guhl als Bedingung der Möglichkeit, auch wahre

politische Freiheit leben zu können. Sowohl
konfessionelle Schranken wie auch diejenigen «kantonaler

Engherzigkeit»110 müssten abgebaut werden.

5 Freiheit im Gottesdienst

Die konkrete Umsetzung des theologischen und

kirchenpolitischen Programms des Thurgauer Reformvereins

liess nicht lange auf sich warten. Ab 1872

ertönte die Forderung immer lauter, die reformierte

Liturgie und das darin enthaltene Glaubensbekenntnis

seien in freiheitlichem Sinn zu revidieren. Dieses

Ansinnen führte schliesslich zum Thurgauer Bekenntnisstreit,

der mit einer Kirchentrennung innerhalb der

Evangelischen Landeskirche endete.

5.1 Freiheit im Bekennen

Seit 1847 mussten alle reformierten Gemeinden des

Thurgaus in ihren Gottesdiensten ein aufgrund der
Zürcher Liturgie umgearbeitetes Gebets- und

Liturgiebuch verwenden.111 In diesem Obligatorium sahen

101 Vgl. Stierlin, Max: Die Katholiken im Kanton Zürich 1862—

1875 im Spannungsfeld zwischen Eingliederung und

Absonderung, Zürich 1996, S. 324-326, und Protokoll über

die Gründungsversammlung des schweizerischen Vereins

für freies Christenthum (Gehalten in Biel den 12. und

13.6.1871), Frauenfeld 1871, S. 13-17.
102 Vgl. Reformtag, S. 11-19.
103 Vgl. HLS 7, 2008, S. 632: Lang Heinrich (Thomas K. Kuhn).
104 Reformtag, S. 12.

105 Vgl. HLS 6,2007, S. 381: Hirzel Heinrich (Christine Nöthiger-
Strahm).

106 Reformtag, S. 15.

107 Reformtag, S. 14.

108 Reformtag, S. 16.

109 Reformtag, S. 18; Hervorhebung im Original.
110 Reformtag, S. 19.

111 Vgl. Gebhard, Bekenntnisfreiheit, S. 204.

38



die Reformer einen unerträglichen Gewissens- und

Glaubenszwang, der im Namen der Freiheit bekämpft
werden müsse.

Den Stein ins Rollen brachte Wilhelm Gamper,1,2

Pfarrer in Aawangen und Präsident der Sektion

Frauenfeld des Vereins für kirchlichen Fortschritt. Am
10. März 1872 sorgte er mit einem Vortrag über die

Grundsätze des Freien Christentums in Frauenfeld für

grosses Aufsehen. Es gehöre zu den Wesensmerkmalen

der reformierten Kirche, so Gamper, dass sie keine

offizielle Glaubens- und Kirchenlehre kenne. Zum

einen müsse dem Pfarrer die «unbedingte Lehrfreiheit»

zugestanden werden, die er «nur vor seinem eigenen

Gewissen und vor dem religiösen Bewusstsein der
Gemeinde [...] zu verantworten hat», zum andern
käme dem Kirchenvolk bzw. den Gemeinden das

Recht zu, «in kirchlichen Dingen die Entscheidung zu

treffen, und zwar einzig nach dem Massstabe der

christlichen Ueberzeugung».113 Deshalb gelte es, den

Gottesdienst «aus dem religiösen Bewusstsein unseres

protestantischen Volkes heraus» zu gestalten und

alle «unwürdigen, rohen und oft geradezu unwahren

112 Vgl. Wuhrmann, Verzeichnis, S. 3, und Gebhard, Bekennt¬

nisfreiheit, S. 471.
113 Gamper, Stellung, S. 18.

39



Vorstellungen»114 aus den Gebeten und liturgischen
Texten zu eliminieren.

Der Kirchenrat reagierte auf diesen Vorstoss
bereits im Juni mit einer grossangelegten Umfrage an

alle Pfarrämter und Kirchenvorsteherschaften. Darin

wurde gefragt, welchen Gebrauch man vom
Katechismus mache und wie die liturgischen Formulare

benutzt würden.115

Die Ergebnisse legte Kirchenrat Johann Konrad
Künzler116 im September in einem ausführlichen
Bericht über die eingegangenen Antworten dar. Das

Anliegen des Kirchenrates, dass sich vor allem auch

die Laien an der Umfrage beteiligten, sei leider nicht
erfüllt worden. Die Kirchenvorsteherschaften hätten
sich «ziemlich passiv verhalten» und «ihren Geistlichen

die Antwort überlassen».117 Bei der Frage des

Apostolischen Glaubensbekenntnisses in Tauf- und

Abendmahlsliturgie zeigte sich jedoch ein aufschlussreiches

Bild. Manche wünschten sich, dass das

Bekenntnis ganz weggelassen werde, andere votierten

für ein zeitgenössisches, kürzeres Bekenntnis. Von

den 55 befragten Gemeinden sprachen sich nur 12

gegen jede liturgische Änderung aus. Mehr als ein

Drittel, 22 Gemeinden, äusserten deutliche Kritik am
Apostolikum.118 Künzler empfahl dem Kirchenrat, die

Revision der Liturgie in die Wege zu leiten, dabei aber

auf Einheitlichkeit bedacht zu sein. Mehrere zur
Auswahl stehende Gebete oder Bekenntnisse lehnte der

Vermittlungstheologe Künzler ab.119

Die Diskussion wurde angeheizt durch ein

weiteres Referat Wilhelm Gampers vor der Versammlung
des kantonalen Reformvereins am 20. Oktober 1872

in Romanshorn. Der Speisesaal des Hotels Römerhorn

konnte die 81 Anwesenden kaum fassen, als Ulrich

Guhl Mitglieder, Gäste und den Referenten be-

grüsste.120 Gamper hielt ein flammendes Plädoyer für

religiöse Freiheit und Vielfalt. Die Glaubensvorstellungen

in den Gemeinden und unter den Geistlichen

hätten sich gegenüber früheren Zeiten stark verändert.

Es dürfe nicht sein, dass ein Pfarrer im Gottes¬

dienst mit Worten bete, hinter denen er selbst und

ein Grossteil der Gemeinde nicht mehr mit vollem

Herzen stehen können. Wo bleibe da die Wahrhaftigkeit,

wenn nicht mit vollster und innerster «Überzeugung

und darum mit Freudigkeit vor der Gemeinde»121

gebetet werden könne? Das gegenwärtige Glau-

bensbewusstsein nehme insbesondere Anstoss an

den vorgeschriebenen Texten für Taufe, Abendmahl,
Konfirmation, Eheeinsegnung sowie an den Gebeten

für die kirchlichen Festtage. «Unsere Kirchengebete
sind fast durchgängig so getränkt und durchzogen
und erfüllt von dem Gedanken der alten Dogmatik,
dass die Hinzufügung von Gebeten in freiem Sinn im

Interesse einer wahren Erbauung [...] als eine

dringende Nothwendigkeit erscheint.»122

Einen unerträglichen Gewissenszwang bilde dabei

insbesondere das «unglückselige Apostolikum,
das wahrlich kein Erbe des Friedens» sei.123 Die

Verpflichtung von Taufeltern und der gesamten
Abendmahlsgemeinde auf dieses Glaubensbekenntnis, das

nicht zum Bestand der ältesten christlichen Gemeinde

gehöre und gegenwärtig auch nicht mehr in allen

Gemeinden des Thurgaus verlesen werde, müsse

dringend aufgehoben werden.

114 Gamper, Stellung, S. 20.

115 Vgl. StATG Aa 1 '30'2, Nr. 476: Gedrucktes Zirkular, und
StATG Aa 1'00'15: Protokoll des Evang. Kirchenrates

1867-1873, Sitzung vom 28.6.1872, S. 516-517.
116 Vgl. Wuhrmann, Verzeichnis, S. 52, und Gebhard, Be¬

kenntnisfreiheit, S. 475.

117 StATG Aa 1 '30'2, Nr. 478: Bericht über die Beantworthun¬

gen des Circulars vom 28.6.1872 betreffend Katechismus

und Liturgie, Blatt 1.

118 Vgl. StATG Aa 1'30'2, Nr. 477: Zusammenstellung der Be¬

richte der Kirchenvorsteherschaften betreffend religiöse
Lehrmittel & Liturgie, und Gebhard, Bekenntnisfreiheit, S. 209.

119 Vgl. StATG Aa 1 '30'2, Nr. 478, Blatt 5-7.
120 Vgl. TZ, 24. Oktober1872.
121 Gamper, Referat, S. 9; Hervorhebung im Original.
122 Gamper, Referat, S. 23 (im Original alles hervorgehoben).
123 Gamper, Referat, S. 24.

40



Gamper gehörte nicht zu denjenigen
Freisinnigen, die jegliches Bekenntnis und jede Verpflichtung

auf eine gemeinsame Glaubensgrundlage
ablehnten. Glaubensfreiheit müsse auch den traditionell

Gläubigen zugestanden werden. Es sei durchaus

notwendig, «von den höchsten Gütern unsers Lebens

zu sprechen und die innersten christlichen Ueber-

zeugungen in wenngleich unzulängliche Worte zu
fassen».124 Eine vollständige Abschaffung aller
traditionellen Formen käme demselben «Gewissenszwang,
den wir jetzt los zu werden wünschen»,125 gleich, nur
mit umgekehrten Vorzeichen. Deshalb plädierte

Gamper vehement für die Schaffung eines neuen
Gebetsbuches mit mehreren zur Auswahl stehenden

Formularen, die eine «gewisse liturgische Freiheit»126

erlaubten und deren Wahl dann ganz dem jeweiligen
Pfarrer zu überlassen sei. Der Vorschlag des Referenten,

eine Petition an die Synode einzureichen, es mögen

die liturgischen Formulare «im Sinn eines geläuterten

und freien Christenthums» erweitert und «für

jeden Gottesdienst verschiedenartige Gebete und für
die heiligen Flandlungen Doppelformulare erstellt
werden»127 - also anders als es Kirchenrat Künzler

vorgeschlagen hatte -, wurde vom Reformverein mit

grossem Mehr angenommen.
In seiner Novembersitzung beschloss der

Kirchenrat, dass die Liturgiefrage gegenüber der Revision

religiöser Lehrbücher Priorität habe. Man werde
der kommenden Synode dementsprechend Antrag
stellen. Den Pfarrern solle bei der Gestaltung des

Gottesdienstes eine grössere Freiheit gewährt werden.

Mit Zustimmung der Kirchenvorsteherschaft und des

Kirchenrates dürften auch andere schweizerische

Liturgien benutzt werden.128

Widerspruch gegen dieses Vorhaben erhoben er-

wartungsgemäss die Bekenntnistreuen. Der Bischofs-

zeller Pfarrer David Zündel129 verfasste im Vorfeld zur

Synode von 1873 eine Streit- und Verteidigungsschrift,
in welcher er jeden einzelnen Kritikpunkt der Reformer

am Apostolikum zu widerlegen suchte. Das Bekenntnis

sei nicht nur «Urgestein» der Tradition, sondern auch

ein Bindeglied zur Katholischen Kirche.130

Als sich am 13. März 1873 die Synodalen in

Weinfelden versammelten, trafen die Ansichten der
Reformer und der Konservativen diametral aufeinander.

Die Auseinandersetzung spitzte sich dabei auf
das Apostolische Glaubensbekenntnis und die darin

formulierte Dogmatik zu.
Als ein Anführer der Konservativen hielt der Dekan

des Oberthurgauer Kapitels, Pfarrer Karl Friedrich

Steiger, jeglicher Neuerung entgegen: «Wer nicht
mehr an Christum, den eingebornen, ewigen Sohn

Gottes glaubt, der hat kein Recht mehr, sich Christ zu

nennen, so wenig als ein Türke, der nicht an die göttliche

Sendung Mohameds glaubt, als Moham[m]
edaner anerkannt wird.»131 Keinem Freisinnigen
werde irgendein Gewissenszwang auferlegt, sei doch

jeder von ihnen freiwillig in den Dienst der Kirche

getreten. Auf seine Frage, weshalb man das Apostolikum

unbedingt aus den Gottesdiensten entfernen

wolle, antwortete der freisinnige Pfarrer Karl Brenner

aus Müllheim: «Weil wir nicht mehr daran
glauben.»132

Ein folgenschwerer Vermittlungsversuch kam

von Caspar Melchior Wirth.133 Beiden theologischen

124 Gamper, Referat, S. 26.

125 Gamper, Referat, S. 26.

126 Gamper, Referat, S. 29.

127 Gamper, Referat, S. 32.

128 Vgl. StATG Aa'1'00'15: Protokoll Evang. Kirchenrat 1867—

1873, Sitzung vom 5.11.1872, S. 555.

129 Vgl. Gebhard, Bekenntnisfreiheit, S. 211 und S. 485.
130 Vgl. Gebhard, Bekenntnisfreiheit, S. 211, und Zündel,

D[avid]: Soll das apostolische Glaubensbekenntniss

freigegeben werden? Ein Votum an die thurgauischen
Synodalen, Bischofszell 1873, S. 18 ff.

131 TZ, 27.3.1873, S. 1; Hervorhebung im Original.
132 TZ, 27.3.1873, S. 2; zu Karl Brenner vgl. Wuhrmann, Ver¬

zeichnis, S. 38-39.
133 Vgl. Wuhrmann, Verzeichnis, S. 44-45, und Gebhard, Be¬

kenntnisfreiheit, S. 212-213 und S. 484.

41



Richtungen sprach er eine Daseinsberechtigung
innerhalb der Landeskirche zu, forderte aber beide zu

Kompromissen auf. Die einen miissten sich vom
Wortlaut des Apostolikums trennen, die andern

zugeben, dass ein Bekenntnis in zeitgenössischer Sprache

nötig sei. So plädierte er um der Einheit der

Kantonalkirche willen, die Liturgie im reformerischen

Sinn zu revidieren, jedoch ohne Doppelformulare zur
Auswahl zu stellen, sondern für Taufe und für Abendmahl

je ein einziges, verbindliches Formular zu
schaffen.134 Nur so sei «das letzte (äussere) Band der

Zusammengehörigkeit unserer Volkskirche»'35 zu
retten.

Diesem Antrag stimmten schliesslich 51 Synodale

zu, dagegen sprachen sich 21 aus. Eine

Liturgiekommission wurde beauftragt, ein einheitliches
Gottesdienstbuch für die reformierte Landeskirche zu

schaffen. Unter den in die Kommission Gewählten

waren mit Guhl und Brenner zwei dezidiert Liberale,

während mit Künzler und Wirth der kirchenrätliche

Vermittlungsvorschlag zwei gewichtige Vertreter auf
seiner Seite hatte. Einzig Zündel vertrat die Richtung
der Positiven.'36

Noch jubelten die Vermittlungstheologen in der

Meinung, die Einheit der Volkskirche sei damit gerettet

und «die unselige Spaltung, welche schon seit

längerer Zeit anderwärts die obersten Kirchenbehörden

in zwei feindselige Lager getrennt hat,»137 lasse

sich noch abwenden. Die Synode habe «das Bewusst-

sein der Zusammengehörigkeit und wesentlichen

Glaubenseinigkeit bewahrt [...] und begehrt, es sich

auch ferner zu erhalten».'38 Diese Einschätzung sollte

sich bald als Illusion erweisen.

5.2 Freiheit in Einheit

Gerade das Bemühen der Vermittlungstheologen,
durch eine einheitliche Liturgie die Einheit der
Landeskirche zu wahren, wurde in der Folgezeit zur Ur¬

sache einer tiefgreifenden Trennung und Spaltung
innerhalb der reformierten Thurgauer Kirche.

Die von der Synode eingesetzte Liturgiekommission

stellte bereits Ende des Jahres die Ergebnisse
ihrer Arbeit vor. In der ersten Kirchenratssitzung im

Januar 1874 wurde der Entwurf in Druck gegeben.139

Während man sich bei den Gebeten für Sonn- und

Feiertage einigen konnte, war Zündel als einziger
nicht einverstanden, dass das Apostolikum bei Taufe,

Abendmahl und Konfirmation durch ein neu formuliertes,

zeitgemässes Bekenntnis ersetzt werden
sollte.

Dieses sogenannte Thurgauer Bekenntnis
gehört zu den wenigen im 19. Jahrhundert in der
Schweiz entstandenen reformierten Bekenntnissen,
die auch Eingang in eine offizielle Liturgie gefunden
haben. In prägnanten und kurzen Sätzen, die sich

durchaus am Apostolikum orientieren, jedoch dessen

Anstössigkeiten und Einseitigkeiten vermeiden, wird,
der Glauben an den dreieinigen Gott neu formuliert.
Wir glauben «an Gott, den allmächtigen Schöpfer
und Vater, der uns berufen hat zu seiner Kindschaft
und zum ewigen Leben; an Jesus Christum, den

Sohne Gottes, in welchem wir die Erlösung haben

von unsern Sünden und die Versöhnung mit Gott;
und an den heiligen Geist, der uns erneuert nach

dem Bilde Gottes zu wahrhaftiger Gerechtigkeit und

Heiligkeit.»'40

134 Vgl. TZ, 26.3.1873, S. 1-2.
135 Volksblatt, 29.3.1873, S. 52.

136 Vgl. StATG Aa O'OO'I: Protokoll der Evang. Synode 1854-
1916, Sitzung vom 13.3.1873 in Weinfelden, § 67.

137 Volksblatt, 29.3.1873, S. 52.

138 Volksblatt, 29.3.1873, S. 52.

139 Vgl. StATG Aa 1 '00' 16: Protokoll des Evang. Kirchenrates

1873-1880, Sitzung vom 2.1.1874, S. 26.

140 Liturgie für die evangelisch-reformirte Kirche des Kantons

Thurgau. Von der evangelischen Synode angenommen
den 12.2.1874, S. 108 und 115; vgl. Gebhard, Bekenntnisfreiheit,

S. 410-412.

42



Die Positiven liefen Sturm gegen diesen

Vorschlag der Kommissionsmehrheit und argumentierten

nun ihrerseits damit, dass es einem Gewissenszwang

mit umgekehrtem Vorzeichen gleichkäme,

wenn nur noch dieses Bekenntnis und nicht mehr das

althergebrachte Credo rezitiert werden dürfe. David

Zündel machte bereits im Dezember 1873 im Ober-

thurgauer Kapitel gegen den Liturgieentwurf
Stimmung. Die Kritik der Reformer am Apostolikum wies

er zurück, könne man doch gerade in «diesem ältesten

Zeugniss den passendsten, populärsten,
allgemeinsten und unumstösslichen Halt für unsern
modernsten Glauben finden [...]».141 Zu Recht habe

die Kirche das Bekenntnis «als einen Schatz glücklich
bis in unsere letzten Zeiten gerettet».142

Die mit grosser Spannung erwartete Synode

vom 12. Februar 1874 in Frauenfeld wurde zu einem

denkwürdigen Ereignis in der Geschichte der
reformierten Kirchen des Kantons und der Schweiz. Ulrich

Guhl beschreibt die Debatte mit militärischen Begrif-

141 Z[ündel], D[avid]: Neuere Theologie und Symbolum. Ein

Wort an die evangelischen Geistlichen Thurgaus, Frauenfeld

1874, S. 19.

142 Z[ündel], D[avid]: Neuere Theologie und Symbolum. Ein

Wort an die evangelischen Geistlichen Thurgaus, Frauenfeld

1874, S. 24.

43



fen. Der «Hauptkampf»143 um das Glaubensbekenntnis

und die «eigentliche Redeschlacht» habe der
konservative Johann Georg Gremminger144 eröffnet,
«mit einer so fulminanten, eines wüthenden Fanatikers

würdigen Rede, dass er sogar seine Gesinnungsgenossen

in Schrecken und Verlegenheit versetzte».145

Nach Guhl überspannten die Positiven den Bogen,

wenn sie am Liturgieentwurf und insbesondere am

neuen Bekenntnis bemängelten, dass ihm «alles

Ernste, zum Gewissen Redende» fehle und dadurch

dem «bibelfeindlichen Modernismus» sowie dem

«modernen Unglauben» in die Hände gearbeitet
werde.146

Die Synodalprotokolle halten demgegenüber
den durchaus nüchternen Minderheitsantrag von David

Zündel fest, in dem er dafür plädierte, die alte

Liturgie beizubehalten und, wenn doch eine neue

geschaffen werden sollte, das Glaubensbekenntnis

auch in die neuen Formulare zu übernehmen. Auf
jeden Fall sei die Einführung einer neuen Liturgie dem

evangelischen Stimmvolk zu unterbreiten.147 Für die

vorgeschlagene verbindliche und einheitliche Liturgie

sprach sich Pfarrer Martin Klotz148 aus Steckborn aus.

Er verlieh seiner Freude am neuen Bekenntnis

überschwenglichen Ausdruck. «Das Schwere, scheinbar

Unmögliche ist also doch gelungen, nun haben wir
eine einheitliche Liturgie, nun können wir wieder
miteinander beten in unserer Landeskirche, ohne
Heuchelei und ohne Selbstverleugnung.»149 Die entscheidenden

Heilswahrheiten des Christentums seien hier

in kurzer, verständlicher und zeitgemässer Sprache

zusammengefasst. Nach Guhl hat diese Rede grossen
Eindruck auf die Synodalen gemacht, «in manchem

Auge sahen wir eine Thräne glänzen [...]».150

Dennoch fiel das Abstimmungsergebnis mit 43 gegen 40

Stimmen für die neue einheitliche Liturgie ohne
Apostolikum recht knapp aus.151

Nachdem sein Antrag, dieses Ergebnis der

Volksabstimmung zu unterbreiten, als unzulässig
taxiert worden war, trat Zündel aus der Kommission

zurück, und zehn Pfarrer verlasen feierlich eine
«Protestation».152 Eine derart weitreichende Entscheidung
wie die Beseitigung oder Abänderung des

Bekenntnisstandes stehe nicht der Synode, sondern nur dem

gesamten evangelischen Volk des Kantons zu. Der

Synodalbeschluss werde eine «Ursache künftiger
Auflösung u. Zertrümmerung» der Landeskirche sein

und zu «verderblichen Folgen»153 führen.
Zu Recht berichtete die kirchliche Presse der

gesamten Schweiz über diesen weitreichenden
Entscheid. Während die reformerische Presse die Thur-

gauer Synodalen in höchsten Tönen lobte, verwiesen

positive Theologen auf die Widersprüchlichkeit der
Liberalen hin. Die Freiheit, die Reformer für sich
geltend machten, kehre sich nun in eine Tyrannei gegen
diejenigen um, die für sich die Freiheit zum Bekennen

beanspruchten. «Die Thurgauer Synode übt im

Namen der Freiheit groben Glaubenszwang.»154 Wo die

Wahrheit qua Mehrheitsbeschluss dekretiert und im

Namen der Freiheit unterdrückt werde, sei man nicht
mehr weit weg von einem «Despotismus», der die

Gegner auf die Scheiterhaufen führe, wie Jan Hus

anno 1415.155 Es sei doch bemerkenswert, «dass jetzt
die Reformer, die so lange uns orthodoxe Päbstlein

143 Reform, 7.3.1874, S. 82.

144 Vgl. Wuhrmann, Verzeichnis, S. 5 und S. 10.

145 Reform, 21.3.1874, S. 103-104.
146 Alle Zitate aus Reform, 21.3.1874, S. 104.

147 Vgl. StATG Aa 0'00'1: Protokoll der Evang. Synode 1854-
1916, Sitzung vom, 11.2.1874 in Frauenfeld, ohne Seitenzahl.

148 Vgl. Wuhrmann, Verzeichnis, S. 49.

149 Reform, 21.3.1874, S. 105.

150 Reform, 21.3.1874, S. 109.

151 Vgl. StATG Aa 0'00'1: Protokoll der Evang. Synode 1854-
1916, Sitzung vom 11.2.1874 in Frauenfeld, § 19.

152 StATG Aa O'OO'I : Protokoll der Evang. Synode 1854-
1916, Sitzung vom 11.2.1874 in Frauenfeld, § 21.

153 StATG Aa 0'00'1: Protokoll der Evang. Synode 1854-
1916, Sitzung vom 11.2.1874 in Frauenfeld, § 21.

154 Kirchenfreund, 8 (1874), S. 81; Hervorhebung im Original.
155 Kirchenfreund, 8 (1874), S. 84.

44



gescholten haben, auf einmal selbst die Päbstlein

spielen, sobald sie hoffen, die Macht in Händen zu
halten».156

Samuel Oettli,157 Pfarrer von Roggwil, verfasste

ein «Wort zur Aufklärung an das evangelische Volk»

und beklagte darin, dass sich seine Kirche von einer

1400-jährigen Geschichte und damit «von der

Bekenntnisgemeinschaft mit der gesammten christlichen

Kirche der Vergangenheit und der
Gegenwart»158 losgesagt habe. Im Beschluss liege «eine

Verletzung der verfassungsgemäss garantirten
Glaubensfreiheit» vor.159

Auch manche Vermittlungstheologen übten
nach dem Entscheid Selbstkritik und meinten, «den

Schein von Gewaltthätigkeit auf sich zu laden, nimmt
sich an Vertretern unserer Richtung besonders

schlecht aus.»160 Indem man die «Einheit über
Alles»161 gestellt habe, sei diese nun gerade in Frage

gestellt. Sogar Künzler, der sich von Anfang an gegen
doppelte Formulare ausgesprochen hatte, meinte
nachdenklich: «Mit einer allerdings schwachen Majorität

verweigert sie [die Synode] der Minorität und

selbst den Gemeinden, die allfällig sich für die

Beibehaltung des Alten entscheiden würden, diese brüderliche

Gunst-zwingt so Allen das Neue auf».162

So wurde das Festhalten an der liturgischen und

bekenntnismässigen Einheit der Landeskirche
faktisch zur Ursache ihrer Spaltung. Einzelne bekenntnistreue

Pfarrer leisteten anfänglich gemeinsam mit
ihren Kirchenvorständen und Gemeinden Widerstand.
Nachdem der Kirchenrat beschlossen hatte, die neue

Liturgie ab Pfingsten 1874 in allen Gemeinden
verbindlich einzuführen,163 formierte sich die Opposition.
Im Laufe des Jahres hatte sich der Kirchenrat mit
Petitionen aus den Gemeinden Egelshofen-Kurz-
rickenbach, Roggwil und Bischofszell, später auch

aus Sitterdorf, Neukirch, Aadorf und Alterswilen zu
befassen. Die beiden ersten Gemeinden baten

darum, die alte Liturgie provisorisch beibehalten zu
dürfen.164

In Bischofszell schien man gespalten zu sein.

Während eine überwiegende Mehrheit an der

Kirchgemeindeversammlung für eine Petition an den
Kirchenrat votiert hatte, erhoben dagegen 47
Gemeindeglieder Rekurs und verlangten vom Kirchenrat,

«Herrn Pfr. Zündel zur Handhabung des Synodal-
beschlusses»165 aufzufordern.

Obwohl der Kirchenrat und die Herbstsynode
1874 einzulenken versuchten und den petitionierenden

Gemeinden das Apostolikum bei der Taufe

provisorisch bis zur nächsten Synode erlaubten,166

beruhigte sich die Lage nicht. In Bischofszell
entschied die Kirchgemeindeversammlung im Dezember,

das Glaubensbekenntnis nicht nur bei der Taufe,

sondern auch beim Abendmahl und bei der
Konfirmation zu verlesen. Auch diesmal wandte sich wieder

eine Minderheit der Gemeinde an den Kirchenrat
und forderte die Einhaltung der Synodalbeschlüsse,
worauf dieser die Gemeinde «unter Androhung
disziplinarischen Einschreitens» streng ermahnte,

156 Kirchenfreund, 8(1874), S. 331-332.
157 Vgl. HLS 9, 2010, S. 391 : Oettli Samuel (Edgar Kellenber-

ger).
158 Oettli, Samuel: Ein Wort zur Aufklärung an das evangeli¬

sche Volk des Kantons Thurgau, Frauenfeld 1874, S. 3.

159 Oettli, Samuel: Ein Wort zur Aufklärung an das evangeli¬
sche Volk des Kantons Thurgau, Frauenfeld 1874, S. 15.

160 Volksblatt 6 (1874), S. 36.

161 Volksblatt 6 (1874), S. 35.

162 Religiöses Volksblatt 5 (1874), S. 93; Hervorhebung im Ori¬

ginal.
163 Vgl. StATG Aa 1'00'16: Protokoll des Evang. Kirchenrates

1873-1880, Sitzung vom 15.5.1874, S. 60.

164 Vgl. StATG Aa T00'16: Protokoll des Evang. Kirchenrates

1873-1880, Sitzung vom 2.7.1874, S. 71-72, und Sitzung

vom 6.8.1874, S. 85.

165 StATG Aa T00'16: Protokoll des Evang. Kirchenrates

1873-1880, Sitzung vom 2.7.1874, S. 72.

166 Vgl. StATG Aa 1'00'16: Protokoll des Evang. Kirchenrates

1873-1880, Sitzung vom 6.8.1874, S. 86, und StATG Aa

0'00'T Protokoll der Evang. Synode 1854-1916, Sitzung

vom 28.9.1874 in Weinfelden, S. 182-186.

45



«sich jeden gesetzwidrigen Verfahrens zu
enthalten».167

Noch knapper fiel der Beschluss an der

Kirchgemeindeversammlung in Roggwil aus. Mit 81 gegen
74 Stimmen wurde am 13. Dezember beschlossen,

bei Taufe und Abendmahl am Apostolischen
Bekenntnis festzuhalten.168 Vier Kirchenvorsteher gaben
daraufhin ihren Rücktritt bekannt, da sie «mit den

religiösen Grundsätzen unseres Herrn Pfarrer Oettli,
der das ganze Heil unserer Gemeinde in der Festhaltung

des apostolischen Glaubensbekenntnisses
enthalten glaubt, nicht einig gehen»169 konnten. Dem

Pfarrer warfen sie vor, er habe sich nicht gescheut,

am «Weihnachtsfest vor dem Genuss des heiligen
Abendmahls alle diejenigen des Genusses unwürdig
darzustellen, die nicht unbedingt die sämmtlichen 12

Artikel des apost. Glaubensbekenntisses huldigen».170

Als der Kirchenrat diese Begehren zurückwies, kam

eine neuerliche Kirchgemeindeversammlung am 31.

Januar 1875 auf ihren Entscheid zurück und be-

schloss mit 111 zu 77 Stimmen doch noch, die neue

Liturgie einzuführen. Der unterlegene Pfarrer Oettli
reichte postwendend seine Demission ein und verliess

die Gemeinde,171 da er «nicht mehr in einer Gemeinde

wirken könnte, welche die früher von ihr bekannte

Wahrheit in solche Weise verworfen»172 hat.

5.3 Freiheit zur Trennung

In keiner anderen Gemeinde kam es zu einem derart

erbitterten Streit und schliesslich zur Kirchenspaltung
wie in Egelshofen-Kurzrickenbach, heute ein Stadtteil

von Kreuzlingen. Der dortige Pfarrer Karl Friedrich

Steiger,173 seit 1862 zugleich Dekan des Oberthur-

gauer Kapitels, war bereits seit 40 Jahren Seelsorger
in der Gemeinde und weit über ihre Grenzen hinaus

bekannt als Gründer und Förderer von diakonischen

und missionarischen Einrichtungen. So war er von
1858 bis 1875 Präsident des thurgauischen protes¬

tantischen Hilfs- und Missionsvereins, von 1855 bis

1856 Mitglied des Erziehungsrates; von 1860 bis

1867 präsidierte er die Synode. Nebst seiner Arbeit
als Gemeindepfarrer und in kantonalen Gremien
widmete er sich der Seelsorge am Spital Münsterlingen
und dem Religionsunterricht am Lehrerseminar

Kreuzlingen. Als Dekan des Oberthurgauer Kapitels

war er auch Vorgesetzter seiner Pfarrkollegen.

Steiger stand wohl als treibende Kraft hinter
dem Widerstand der Kirchgemeinde gegen die
Synodalbeschlüsse. Nach einer Kirchgemeindeversammlung

im Mai verfasste der Pfarrer im Auftrag der Kir-

chenvorsteherschaft einen Brief an den Kirchenrat

mit der Drohung, unter Umständen als ganze
Gemeinde «aus der Landeskirche auszutreten», wenn
die Synode an der «Unterdrückung der Glaubensund

Gewissensfreiheit innerhalb der von ihr vertretenen

Kirche»174 festhalte. Die Gemeinde sehe sich

«ihres Bekenntnisses beraubt; [...] sie selbst soll als

Abendmahlsgemeinde nicht mehr den Glauben öf-

167 StATG Aa 1 '00' 16: Protokoll des Evang. Kirchenrates

1873-1880, Sitzung vom 7.1.1875, S. 121.

168 Vgl. StATG Aa 1 '00'16: Protokoll des Evang. Kirchenrates

1873-1880, Sitzung vom 7.1.1875, S. 122, und StATG Aa

2'142'0, Dossier 0, Nr. 11-17.
169 StATG Aa2'142'0, Dossier 0, Nr. 18: Brief an den Kirchen¬

rat vom 4.1.1875.
170 StATG Aa 2'142'0, Dossier 0, Nr. 18: Brief an den Kirchen¬

rat vom 4.1.1875.
171 Vgl. StATG Aa 2'142'0, Dossier 0, Nr. 19: Protokoll über

die Versammlungen der Kirchgemeinde Roggwil vom
31.1.1875, und StATG Aa 1'00'16: Protokoll des Evang.
Kirchenrates 1873-1880, Sitzung vom 22.2.1875, S. 129.

172 Kirchenfreund 9 (1875), S. 47.

173 Vgl. StATG 8'618'17, Dossier 0/257: Münz, Johannes:

Zum Andenken an den im Plerrn entschlafenen Plerrn alt-
Decan Karl Friedrich Steiger, Pfarrer der unabhängigen
evgl. Gemeinde Emmishofen, den 23. October 1889,
S. 3-5, und H LS 11, 2012, S. 856: Steiger Karl Friedrich

(Erich Trösch).

174 Beide Zitate StATG Aa 2'128'0, Dossier 1, Nr. 56: Brief an

den Kirchenrat vom 2.6.1874.

46



fentlich bekennen dürfen, der in dem Bekenntniss

ausgesprochen ist, welches sie als ihr
Glaubensbekenntnis von ihren Vorfahren her empfangen hat

u. für sich und ihre Kinder beibehalten will».175 Die

Kirchgemeindeversammlung vom 22. November 1874

argumentierte nochmals mit der in der Kantonsverfassung

garantierten Glaubens- und Gewissensfreiheit.

Diese garantiere das Recht, das Apostolikum,
«welches das Bekenntniss ihrer Voreltern u. zugleich
das der gesammten christlichen Kirche»176 sei, bei

beiden Sakramenten zu verlesen. Falls Eltern bei der

Taufe des Kindes die neue Liturgie wünschten, könnten

sie ihr Kind in einer anderen Kirche taufen lassen.

Der Kirchenrat entgegnete, dass «Glaubens- u.

Gewissensfreiheit keineswegs den Widerstand gegen
die gesetzlichen Beschlüsse u. Ordnungen innerhalb

einer bestehenden Kirchengemeinschaft, so lange

man ihr angehört, rechtfertigen kann».177 Damit
nahm er das Stichwort der Kirchenmitgliedschaft auf,
das die Gemeinde schon im ersten Protestschreiben

ins Spiel gebracht hatte.
Dass Steiger wenig Rückhalt unter den Pfarrkollegen

hatte, zeigt die Eingabe von 13 Mitgliedern des

Oberthurgauer Kapitels, die damit drohten, «die

Kapitels-Versammlungen nicht mehr zu besuchen u.

sich gegen die Absenzbussen zu verwahren, so lange
Hr. Dekan Steiger ihr Präsident sei, weil derselbe sich

den legalen Beschlüssen der obersten kirchlichen
Behörde in der Liturgiefrage nicht unterziehe, während

er bei der Installation von Geistlichen denselben das

Gelübde des Gehorsams gegenüber den Gesetzen

und Behörden abnehme».'78 Damit versagte der

Grossteil der Kollegen ihrem Dekan den Gehorsam.

Auch in der Gemeinde selbst spitzte sich die

Lage zu. In einer erneuten Kirchgemeindeversammlung

vom März 1875 rief Steiger nochmals dazu auf,
sich so lange von der Landeskirche zu trennen, bis

diese die Glaubens- und Gewissensfreiheit wieder

respektiere, also das alte Glaubensbekenntnis wieder
zulasse.179 Nun aber versagten auch die Gemeinde¬

glieder ihrem Pfarrer die Zustimmung. Mit deutlicher
Mehrheit beschloss die Versammlung, in der Landeskirche

zu verbleiben.180 Sogleich vollzog nun Steiger
den folgerichtigen und angedrohten Schritt und trat
auf Ende März nicht nur als Pfarrer der Gemeinde

Egelshofen-Kurzrickenbach zurück, sondern erklärte
auch seinen Austritt aus der thurgauischen
Landeskirche.181

Der Rücktritt eines Dekans und 40 Jahre lang im

Dienst derselben Gemeinde tätigen Seelsorgers

schlug hohe Wellen über den Kanton hinaus, umso
mehr als Steiger explizit die Kirchentrennung vollzog
und mit seinen Gesinnungsfreunden in der
Nachbargemeinde Emmishofen eine Freie Gemeinde gründete.

Zusammen mit ihm verliessen 32 Gemeindeglieder

die Landeskirche und folgten ihm.182 Damit

war der Wunsch der Vermittler und Reformer, durch

eine einheitliche Liturgie die Einheit der Landeskirche

zu bewahren, endgültig und offensichtlich gescheitert.

Ulrich Guhl weist auf die widersprüchliche
Argumentation Steigers hin, der einerseits die «Gemeindefreiheit

den Ruin der Landeskirche»183 nannte,
andererseits die Freiheit der Einzelgemeinde so hoch

175 StATG Aa 2'128'0, Dossier 1, Nr. 56: Brief an den Kirchen¬

rat vom 2.6.1874.
176 StATG Aa TOO'16: Protokoll des Evang. Kirchenrates

1873-1880, Sitzung vom 7.1.1875, S. 132.

177 StATG Aa T00'16: Protokoll des Evang. Kirchenrates

1873-1880, Sitzung vom 7.1.1875, S. 133.

178 StATG Aa T00'16: Protokoll des Evang. Kirchenrates

1873-1880, Sitzung vom 7.1.1875, S. 134-135; vgl. Kreis,

Predigen, S. 135-136.
179 Vgl. Kirchenfreund 9 (1875), S. 95.

180 Vgl. Reform 4 (1875), S. 137: Bericht von Ulrich Guhl.

181 Vgl. StATG Aa 1 '00' 16: Protokoll des Evang. Kirchenrates

1873-1880, Sitzung vom 5.4.1875, S. 137, und StATG Aa

2'128'0, Dossier 1, Nr. 59.

182 Vgl. StATG Aa 1'00'16: Protokoll des Evang. Kirchenrates

1873-1880, Sitzung vom 12.5.1875, S. 147.

183 Reform 4 (1875), S. 233: Bericht von Ulrich Guhl; Hervor¬

hebung im Original.

47



wertete, dass er sie herausforderte, gegen
landeskirchliche Gesetze zu Verstössen.

Am 25. April 1875 wurde die Unabhängige
Evangelische Gemeinde Emmishofen offiziell gegründet

und ein provisorischer Versammlungsort im

Schlossgut Hochstrass eingeweiht.184 Kurz darauf gab
sich die Gemeinde eigene Statuten, in denen sie sich

in aller Deutlichkeit zum Apostolischen Glauben
bekannte.185 Unter ihren Gründern und Geldgebern war
auch Eberhard Graf von Zeppelin, der seit 1869 auf
dem Oberen Girsberg residierte und ihm den Namen

Ebersberg gegeben hatte. Sein Bruder Ferdinand

unterstützte die Gemeinde in der Folgezeit finanziell
in hohem Mass. Zudem wurde die neu gegründete
Gemeinde von Freunden aus der ganzen Schweiz,

u.a. vom Schweizerischen Evangelisch-Kirchlichen
Verein und dessen Präsidenten Ernst Stähelin aus

Basel, ideell und materiell gefördert. So konnte 1877

die stillgelegte Tabakfabrik an der Unterseestrasse

erstanden und zum Gemeinde- und Pfarrhaus umgebaut

werden. 1878 wurde das neue Kirchengebäude
mit 350 Sitzplätzen im Beisein des prominenten
Vertreters der Schweizer Bekenntnistreuen, Professor

Johannes Riggenbach aus Basel, eingeweiht. Die

Gemeinde zählte bald über 300 Mitglieder. Steiger blieb

bis zu seinem Tod 1889 ihr Pfarrer und Seelsorger. Bis

zum Ersten Weltkrieg war die Grenze zwischen

Kreuzlingen und Konstanz kaum spürbar, so dass

viele Gemeindeglieder aus dem benachbarten
Konstanz nach Emmishofen kamen. Danach und erst

recht durch den Ausbruch des Zweiten Weltkriegs
änderte sich dies komplett. Im Jahre 1944 wurde die

Gemeinde schliesslich aufgelöst.186

6 Freiheit und Verbindlichkeit

Der Thurgauer Apostolikumstreit gelangte schliesslich

doch noch zu einem versöhnlichen Abschluss; er

konnte zwar die Kirchentrennung nicht rückgängig

machen, trug aber doch zur Beruhigung innerhalb
der Landeskirche bei. Im Frühjahr 1876 konzedierte
die Synode weitgehende Freiheit im Gebrauch von

Liturgie und Bekenntnis. Zwar wurde die Thurgauer
Liturgie von 1874 nach wie vor als offizielle,
landeskirchliche anerkannt, «es bleibt jedoch den Geistlichen

des Cantons gestattet, neben dieser Liturgie
auch andere schweizerische reformirte Liturgien ganz
oder theilweise zu gebrauchen».187 Damit war die

Freigabe des Bekenntnisses faktisch beschlossen und

der Streit hinfällig geworden. Weitsichtig erkannte
Ulrich Guhl, dass dieser Entscheid künftig aber auch

zu einer Auseinandersetzung zwischen Pfarrerfreiheit
und Gemeindefreiheit führen würde.188

Der Spott der Liberalen über das katholische

Vereinswesen, wo jeder Pfarrer zu einem kleinen

Papst werde,189 fiel in der Folge auf die Reformierten
selber zurück. Durch den Wegfall verbindlicher Liturgien

und Bekenntnisse wurde de facto die theologische

Stellung des Ortspfarrers und Gemeindeleiters

184 Vgl. Bär, Paul: Profan, geweiht und abgerissen. Zur Ge¬

schichte von Tabakfabrik, Unabhängiger evangelischer
Gemeinde und Oberhochstrass, in: Konstanzer Beiträge zu

Geschichte und Gegenwart, Neue Folge, Bd. 1, 1986,
S. 42-45, hier S. 42-43.

185 Vgl. Kirchenfreund 9 (1875), S. 238, und Bernet, Theophil:
Emmishofen. Entstehung und Ende einer Minoritätsgemeinde,

in: Kirchenfreund 70 (1945), 5. 48-51 und
S. 67-69, hier, S. 48^19.

186 Vgl. Bernet, Theophil: Emmishofen. Entstehung und Ende

einer Minoritätsgemeinde, in: Kirchenfreund 70 (1945),
S. 48-51 und S. 67-69, hier S. 50-51, und Bär, Paul:

Profan, geweiht und abgerissen. Zur Geschichte von Tabakfabrik,

Unabhängiger evangelischer Gemeinde und
Oberhochstrass, in: Konstanzer Beiträge zu Geschichte und

Gegenwart, Neue Folge, Bd. 1, 1986, S. 42-45, hier
S. 43-44.

187 StATG Aa 0'00'1: Protokoll der Evang. Synode 1854-
1916, Sitzung vom 28.2.1876 in Frauenfeld, S. 189.

188 Vgl. Reform 6 (1876), S. 110-111.
189 Vgl. TZ, 24.7.1872.

48



gestärkt. In Fragen des Glaubens und der Dogmatik
werden die reformierten Gemeinden bis in die

Gegenwart zu einem hohen Grad von der Ausrichtung
ihrer jeweiligen Pfarrpersonen geprägt.

Die Frage nach einer guten Balance von Freiheit

und Bindung, nach Bekenntnis, Glaubenstradition
und Identität hat die Kirchen, sowohl katholische wie

reformierte, vom 19. Jahrhundert bis in die Gegenwart

begleitet und geprägt. Während die

Auseinandersetzungen um das Bekenntnis zu Beginn des

20. Jahrhunderts in den reformierten Kirchen der

Schweiz in den Flintergrund traten, wurden sie in der

weltweiten Ökumene wieder virulent. Die Kirchen

waren im 20. Jahrhundert gegenüber Diktaturen

herausgefordert, sich zu ihren Grundlagen, zu den
biblischen Texten des Alten und Neuen Testaments sowie

zur Geschwisterlichkeit über alle Grenzen der Nation,
der Rasse und des Geschlechts hinweg zu bekennen.
So waren etwa die Entscheidungen der Bekennenden

Kirche im nationalsozialistischen Deutschland, die

Frage nach der Identität der Kirchen unter
kommunistischer hterrschaft in Osteuropa oder die Stellungnahme

der Kirchen Südafrikas zur Apartheid, um nur
einige wichtige Beispiele zu nennen, Anlass auch für
die Kirchen der Schweiz, ihrerseits das Verhältnis
zwischen Freiheit und Verbindlichkeit zu überdenken

49



und nach gemeinsamen Stellungnahmen im

gesellschaftlichen Kontext zu fragen.190

In neuester Zeit sind Tendenzen zu erkennen,
sich angesichts der Säkularisierung und Individualisierung

wieder vermehrt mit alten und neuen Bekenntnistexten

und Glaubensformulierungen auseinanderzusetzen.

So hielten kurze bekenntnismässige
Präambeln wieder Einzug in die neueren Kirchenverfassungen

der Schweiz.191 Bereits 1998 hat in der
Zürcher Kantonalkirche eine Projektgruppe die
Wiederaufnahme des liturgischen Bekennens eingefordert.192

Zum 500. Geburtstag Calvins 2009 versuchte eine

interkantonale Initiativgruppe mit einem Werkbuch

zu Reformierten Bekenntnissen, der «Verdunstung

von Glaubensinhalten»193 entgegenzuwirken. Die

Rezeption des Werkbuchs blieb wohl hinter den

Erwartungen zurück. Dass aber solche Initiativen alte

Debatten Wiederaufleben lassen und dennoch
nachhaltige und sogar kirchenrechtliche Wirkung haben

können, zeigte sich ausgerechnet im Thurgau. Als

sich 2014 die Evangelische Landeskirche eine neue

Verfassung gab, griff man nicht ohne Grund auf die

Diskussionen des 19. Jahrhunderts zurück; die

Verfassung leitete man mit den trinitarischen Sätzen des

Thurgauer Bekenntnisses von 1874 ein.194 In zweiter

Lesung wurde das vermittlungstheologische
Bekenntnis durch den Hinweis auf die Verbundenheit

mit den altkirchlichen und reformatorischen
Glaubenstexten ergänzt und damit in einen grösseren

Zusammenhang gestellt.195 Die Geschichte und der

Streit um Freiheit und Verbindlichkeit im Glauben im

Thurgau scheint dadurch nach 140 Jahren zu einem

versöhnlichen Abschluss gekommen zu sein.

Die Notwendigkeit eines immer wieder neuen
Diskurses über den Glauben, die Auseinandersetzung
mit Glaubensinhalten und -formen sowie die Frage

nach der Verbindlichkeit kirchlicher Verkündigung
sind und bleiben virulent. Sowohl das Anliegen einer

gründlichen theologischen Bildung des Kirchenvolkes,

die Vermittlung von Glaubensinhalten in einer

verständlichen Sprache wie auch die Notwendigkeit,
die verschiedenen Akteure in Staat und Gesellschaft,

zu denen auch die divergierenden kirchlichen und

religiösen Richtungen gehören, miteinander ins

Gespräch zu bringen, gehören zu den bleibenden

Herausforderungen der Kirchengeschichte des 19.

Jahrhunderts.

190 Vgl. Vischer, Ökumenische Kirchengeschichte, S. 272-273
und S. 284 ff.

191 So wird etwa der neuesten reformierten Kirchenordnung,

derjenigen der Evangelisch-Reformierten Kirche des

Kantons Solothurn vom 5.11.2016, als Präambel der Bekenntnistext

aus Epheser 4, 3-6 vorangestellt; vgl. Schweizerisches

Jahrbuch für Kirchenrecht 21 (2016), S. 340.
192 Vgl. Krieg, Matthias; Luibl, Hans Jürgen (Hrsg.): In Freiheit

Gesicht zeigen. Zur Wiederaufnahme des liturgischen
Bekennens im reformierten Gottesdienst, Zürich 1999,
S. 5-6.

193 Krieg, Matthias u.a. (Hrsg.): Reformierte Bekenntnisse. Ein

Werkbuch als Grundlage für eine Vernehmlassung zum
reformierten Bekennen in der Schweiz und zugleich als

Geschenk für Jean Calvin zum 500. Geburtstag, Zürich

2009, S. 12.

194 Vgl. Kirchenordnung der Evangelischen Landeskirche des

Kantons Thurgau vom 17.2.2014, in: Schweizerisches

Jahrbuch für Kirchenrecht 20 (2015), S. 309 ff.

195 Vgl. https://www.ref.ch/news/thurgau-evangelische-synode-

ergaenzt-kirchenordnung-praeambel (abgerufen am

10.12.2018).

50


	Frei und fromm : Konflikte um Liberalismus, Glaubensbekenntnis und Einheit der Kirche

