
Zeitschrift: Thurgauer Beiträge zur Geschichte

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Thurgau

Band: 158 (2020)

Artikel: Himmlische und irdische Register : zur Genese des Zivilstandswesens
im 19. Jahrhundert

Autor: Salathé, André

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-869514

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-869514
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


André Salathé

Himmlische und irdische Register
Zur Genese des Zivilstandswesens im 19. Jahrhundert

Dem Andenken an
Claudius Graf-Schelling (1950-2019)

1 Der Star der Sterne

In der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts war der

Zivilstandsbeamte in der kommunalen Verwaltung
des Thurgaus der unbestrittene Star1 - bis Infostar auf
den Plan trat und ihm eins, zwei, drei den Rang ablief.

Das mit Bundesgesetz vom 24. Dezember 1875

betreffend die Feststellung und Beurkundung des

Zivilstandes und der Ehe per 1876 eingeführte
gesamtschweizerische Zivilstandswesen hatte sich für Staat,

Wirtschaft und Gesellschaft schnell unentbehrlich zu

machen gewusst und sich nach und nach geradezu

zu einem Mythos entwickelt.2 Dementsprechend
stark war die Stellung seiner Exponenten. Namentlich

dort, wo sie - wie im Thurgau - durch die Bevölkerung

gewählt und nicht von einer oberen Instanz der

Verwaltungshierarchie ernannt wurden (Wahlbeamtentum).

Von allem Anfang an aber war der
Zivilstandsbeamte nur ein in die Kommunalverwaltung
vorgeschobener Posten der Staatsverwaltung (Durch-

staatlichung); alle Vorgaben für das Zivilstandswesen

wurden auf der Bundes- und der Kantonsebene

ersonnen - von kommunaler Selbstverwaltung keine

Spur. Doch festigte solches die Stellung der
Zivilstandsbeamten in den Kommunalverwaltungen nur

umso mehr; sie waren hochangesehen. Zum einen in

den Verwaltungen selber: weil sie mit der präzisen

Erfassung jedes einzelnen Staatsbürgers ein

ausgetüfteltes Bürgerrechtssystem mit Gemeinde- und

Kantonsbürgerrecht alimentierten und weil sie für die

Schulgemeinden die Schüler und Schülerinnen, für
die Armee die Wehrmänner und zwecks Staatsfinanzierung

die Steuerzahlerinnen und Steuerzahler
minutiös erfassten. So konnten ihre nebengeordneten
Verwaltungsstellen - die Einwohnerkontrollen, die

Schulverwaltungen, die Sektionschefs, die Steuerämter,

die Vormundschaftsbehörden u.a. - auf präzise
Grunddaten zurückgreifen. Dass die Zivilstandsdaten

statistisch ausgewertet wurden, verstand sich schon

bald von selbst, dass sie etwa auch die Stammbaum¬

forschung in den psychiatrischen Kliniken der Schweiz

möglich machten, war dagegen ein gut gehütetes
Geheimnis. Zum anderen waren die Zivilstandsbeamten

auch in der Bevölkerung bestens verankert,
namentlich weil sie als Exponenten der bürgerlichen
Verwaltung emotional befrachtete Ereignisse im

Leben - die Geburt, die Eheschliessung, den Tod -
begleiteten und so zu etwas wie staatlichen Hohepriestern

avancierten, während sie die in der Regel als

traumatisierend erlebten Scheidungen getrost den

Gerichten überlassen durften. Dass sich die
Zivilstandsbeamten - wie etwa die Kreisbeamten - zu

eigenen Berufsverbänden zusammenschlössen und

gelegentlich gegen die eigenen Vorgesetzten mit
Erfolg Standespolitik betrieben, störte so gut wie
niemanden, während man Vereinigungen anderer

Verwaltungsexponenten mit Misstrauen begegnete oder
sie sogar unterband. Zwar war ihre Tätigkeit für das

erfolgreiche Funktionieren der staatlichen und
kommunalen Behörden unentbehrlich, mehr und mehr

jedoch nur eines von vielen Rädchen der im 19. und

20. Jahrhundert dichter und dichter werdenden

Verwaltungsmaschinerie des Sozialstaats mit weiteren
scheinbar unentbehrlichen Exponenten.

Dann, im Jahr 2003, hielt die Informatik Einzug
ins schweizerische Zivilstandwesen - und der Mythos
platzte. Nicht mehr der Zivilstandsbeamte war fortan

1 Über den letzten, der sich bis zum Schluss selber so sah,

vgl. «Mr. Zivilstandsamt geht», in: TZ, 6.10.2018. Mit
seinem Abgang verliess übrigens der letzte Mann ein thur-
gauisches Zivilstandsamt. Bis in die 1970er-Jahre hinein

war das Zivilstandswesen eine rein männliche Domäne

gewesen, dann gab es vereinzelt Zivilstandsbeamtinnen.
Doch mit der Erosion des Nimbus' verflüchtigten sich auch

die Männer - ein Phänomen, das man auch aus anderen

Bereichen kennt...
2 Vgl. für den allgemeinen Hintergrund der folgenden Aus¬

führungen: Jäger, Martin; Siegenthaler, Toni: Das

Zivilstandswesen in der Schweiz, Bern 1998, namentlich die

S. 1-57.

77



dessen Star, sondern das zentrale Informatik-System
selbst wurde zu ihm - und hatte sich in sicherer
Voraussicht seines Erfolgs gleich schon mal selber zu

einem solchen erklärt: Infostar.

Als man Infostar im Thurgau einführen sollte,
kam man zu dem Schluss, dass das System des Bundes

zwar nicht übermässig kompliziert sei, es sich

aber keinesfalls rechne, wenn man es in allen 80
Politischen Gemeinden würde tun müssen. Gescheiter

sei es, die Zivilstandsämter, die ja ohnehin aus
staatlichem und nicht aus kommunalem Auftrag handelten,

zu kantonalisieren und anzahlmässig massiv zu
reduzieren. Doch schien diese Absicht den Thurgau
ein paar Monate lang untergehen zu lassen. Denn

nicht nur waren - kaum verwunderlich - die
Zivilstandsbeamten darüber not amused, auch die

Damen und Herren Gemeindeammänner mochten wenig

Verständnis dafür aufbringen, ausgerechnet das

Aushängeschild ihrer Kommunalverwaltung verlieren

zu sollen. Doch beschloss der Grosse Rat in den Jahren

2003/04 nach langem Hin und Her gleichwohl die

Bildung von acht Zivilstandsämtern auf Bezirksebene.3

Kaum waren sie in Aktion und fütterten
Infostar, trat der bemerkenswerte Fall ein, dass ein

3 StATG 2'00'127, 53/4, 9.4.2003, und StATG 2'30'478,
53/4, 9.4.2003; StATG 2W130, 73/6, 5.5.2004, und

StATG 2'30'481, 73/6, 5.5.2004.

78



kantonaler Chefbeamter, der Leiter des Amts für
Handelsregister und Zivilstandswesen, konstatierte,

er gebiete eigentlich über zu viele Ressourcen: die

Angaben der Gemeinden für den künftigen
Ressourcenbedarf seien zu hoch angesetzt gewesen, Infostar

spare wesentlich mehr ein als erwartet. Sein

Vorschlag, die acht Ämter bald auf eines einzudampfen,
wurde von der Regierung übernommen, in einer

Volksabstimmung 2009 aber versenkt. Doch gingen
im Zuge der Justizreform, die die acht Bezirke auf

fünf reduzierte, per 2011 auch drei Zivilstandsämter

ein: Da waren's nur noch fünf... Bis 2018, als der

Grosse Rat wiederum drei Ämter wegstrich und

bestimmte, deren zwei genügten auch: eines für den

oberen Thurgau in Amriswil, eines für den unteren in

Frauenfeld, jedes mit einem ereignisreichen Spital im

Sprengel.4

Noch nie diskutiert worden ist dagegen, welche

Folgen die Tatsache, dass seit 2003 sämtliche
Zivilstandsämter der Schweiz Infostar bedienen, für das

Bürgerrecht hat. Nach wie vor sind die Schweizerinnen

und Schweizer Bürger einer Heimatgemeinde,
und sie besitzen das entsprechende Kantonsbürgerrecht.

Und obwohl sie de facto doch Bürger von Infostar

sind, gibt es anstelle dieser Bürgerrechte bis zum

heutigen Tag immer noch kein schweizerisches - aber

das ist eine andere Geschichte.5

In diesem Aufsatz geht es um die Genese des

Zivilstandswesens seit der Helvetischen Revolution

1798 im Rahmen der Beziehungen von Kirchen und

Staat im Thurgau. Unter Zivilstandswesen versteht

man im engeren Sinne das Verfahren zur Erfassung

des Personenstands sowie die öffentliche Einrichtung,

die die entsprechenden Urkunden ausstellt. Im

weiteren Sinn sind die von der Kirche bzw. den
Kirchen geführten Pfarr- und Kirchenbücher
miteingeschlossen. Im Folgenden geht es um beides, aber
auch um die Ereignisse, deren Erfassung und Verwaltung

dem Zivilstandswesen aufgetragen sind:
Geburt, Eheschliessung und Tod. Und um die langsame

Veränderung des Verhältnisses der Menschen zu den

Ereignissen und dessen Niederschlag im öffentlichen
Recht und im Zivilrecht.6

2 Ankunft auf Erden

Als am 19. Februar 1829 in Eckartshausen,

Ortsgemeinde Andwil, Maria Magdalena Gimmi zur Welt

kommt, ist es für ihre Eltern Hans Jacob Gimmi und

Maria Barbara Schmidhauser bereits die fünfte
Geburt eines gemeinsamen Kindes. Vermutlich haben

sie Tage oder sogar Wochen vor der Niederkunft der

patentierten Gemeindehebamme der Munizipalgemeinde

Birwinken, Dorothea Nater-Forster,7 Bericht

über das bevorstehende Ereignis gegeben und nun
konkret nach ihr geschickt. Da - zum Glück für die

werdende Mutter - in der weitläufigen Gemeinde

4 StATG 2W166, 5.12.2018; StATG 2'30'58*, 5.12.2018.
5 Immerhin soll im Jahr 2024 der alte Zopf des Heimat¬

scheins abgeschnitten werden, den man bei jedem Umzug
von Einwohnerkontrolle zu Einwohnerkontrolle zu tragen
hat, ohne dass einem ersichtlich würde, was das heute

eigentlich noch soll (TZ, 20.11.2018, S. 5).

6 Vgl. dazu Dietrich, Konfession im Dorf, S. 177-188, der
bei Taufe, Trauung und Begräbnis vor allem auf die

Übergänge zwischen kirchlicher und dörflicher Lebenswelt fo-
kussiert.

7 StATG 4'880'0: Medizinalpersonen, Etats 1799-ca. 1949:

Heft 1799-1840. Dorothea Forster, wohnhaft in Happers-

wil, war seit 1828 Hebamme der Munizipalgemeinde
Birwinken; am 28. Oktober 1828 verheiratete sie sich in

Evang. Sommeri-Amriswil mit Johannes Nater (StATG KE

6: Evang. Amriswil-Sommeri, Tauf-, Konfirmanden-, Ehe-

und Totenregister 1796-1846). Zum Thurgauer
Hebammenwesen im 19. Jahrhundert vgl. Jenny, Franziska
Barbara: «Sie habe 3024 Kinder gehoben». Das Thurgauische
Hebammenwesen 1799-1869, Diss. med. (Zürich), Zürich

2005 (Zürcher medizingeschichtliche Abhandlungen;
298). Vgl. zum Folgenden Dietrich, Konfession im Dorf,
S. 283-290, der zeigt, dass das Geburtsereignis bei den

Eltern die Konfessionszugehörigkeit der zuständigen
Hebamme in den Hintergrund treten liess.

79



gerade keine andere Geburt ansteht, ist die

Hebamme auch rechtzeitig zur Stelle: mit Geburtsstuhl

samt beweglicher Rückenlehne, stumpfer
Nabelschnur-Schere und Klistier- und Mutter-Spritze.8 Die

zwei letzten Kinder, Barbara (1825) und Anna Catha-

rina (1827), waren nur wenige Tage nach ihrer

Geburtgestorben; umso mehr wird Nater-Forster darauf

geachtet haben, die werdende Mutter zu unterstützen.

Wäre eine andere Mutter, reicher oder ärmer als

Maria Barbara Gimmi-Schmidhauser, kurz vor ihr

niedergekommen, hätte sie von Rechts wegen
allerdings zu jener eilen und in Eckartshausen für Ersatz

sorgen müssen. Die Betreuung der Mütter ohne
Ansehen der Person war von der seit 1820 geltenden

Hebammenordnung deutlich zur Pflicht gemacht.9
Ob Nater-Forster, die seit 1816 praktiziert, ausser

der Nabelschere auch die anderen Utensilien zum
Einsatz bringt oder gar zu den Hofmannschen Tropfen,

zum Hirschhorn-Geist, zur Zimt-Tinktur, dem

Hallerschen sauren Elixier oder den Kamillen greift,'0

um damit die leidende Mutter zu stärken, wissen wir
nicht; ebenso wenig, ob sie im Hebammenunterrichtsbuch

nachschlägt und dann, im Rahmen des ihr

Zugestandenen, handgreiflich interveniert, beispielsweise

das Kind bei günstiger Gelegenheit noch wenden

muss." Oder ist sie gar mit Komplikationen
konfrontiert, die so gross sind, dass sie nicht umhin

kommt, einen patentierten Geburtshelfer oder Arzt
herbeirufen zu lassen? Da Mutter und Kind Geburt

und Kindsbett heil überstehen, darf vermutet werden,

dass es nicht der Fall ist und alles relativ problemlos

verläuft. Darauf deutet auch, dass es zu keiner

Nottaufe kommt, für welche die Hebamme prinzipiell
instruiert wäre; Maria Magdalena wird nämlich am

22. Februar 1829 vom Pfarrverweser von Bürglen,
Johann Jakob Schenkel, unter Anwesenheit einer Patin

und eines Paten in der Kirche von Andwil getauft.
Und die Mutter wird noch einmal drei Kinder zur Welt

bringen und erst 1868 im hohen Alter von 72 Jahren

sterben, freilich das nächste Kind, Johann Ulrich

(1831), nach nur dreieinhalb Monaten auch schon

wieder an den Tod verlieren.12

Wären Komplikationen aufgetreten, gingen sie

aus jener Geburtstabelle der Gemeinde Birwinken für
das Jahr 182913 hervor, die die Hebamme ausfüllen

musste, um sie Ende Jahr über den Bezirksarzt dem

Sanitätsrat einzureichen, der sie seiner Medizinalstatistik

mit zugrunde legte; doch haben sich die Tabellen

für den fraglichen Zeitraum leider nicht erhalten.14

Da Hans Jacob Gimmi und Maria Barbara

Schmidhauser seit 1821 verheiratet waren, war die

Hebamme auch nicht der Versuchung ausgesetzt, die

in den Schmerzen liegende Mutter nach dem Namen

des Vaters zu fragen. Ein solches «Geniess-Verhör»

wäre ihr ohne vorhergehenden obrigkeitlichen Auftrag

zwar explizit verboten gewesen, weil man derartige

Methoden seit der Aufklärung als inhuman
betrachtete, doch weiss man, dass neue Rechtsnormen

gelegentlich nur sehr langsam in die Praxis Eingang

finden, und in den Dörfern war man allemal darauf

8 StATG 4'872'2-A: Sanität, Allg. Akten, Hebammenord¬

nung für den Kanton Thurgau vom 25.8.1820, S. 6, § 19.

9 StATG 4'872'2-A: Sanität, Allg. Akten, Hebammenord¬

nung für den Kanton Thurgau vom 25.8.1820, S. 11-12,
§§ 31-34.

10 StATG 4'872'2-A: Sanität, Allg. Akten, Hebammenord¬

nung für den Kanton Thurgau vom 25.8.1820, S. 13-14,
§39.

11 StATG 4'872'2-A: Sanität, Allg. Akten, Hebammenord¬

nung für den Kanton Thurgau vom 25.8.1820, S. 9-10,
§28.

12 Die Angaben zu den Personenstandsdaten von Maria

Magdalena, ihren Eltern und Geschwistern entnehme ich

einem Papier, das, weil das entsprechende Haushaltungsregister

von Andwil nicht auffindbar war, aufgrund der im

StATG liegenden pfarrherrlichen Ereignisregister des

Raums Sulgen-Erlen von meinem Kollegen Beat Oswald in

mühsamer Kleinarbeit zusammengestellt worden ist.

13 StATG 4'872'2-A: Sanität, Allg. Akten, Hebammenord¬

nung für den Kanton Thurgau vom 25.8.1820, S. 19

(Anhang).

14 Für den Zeitraum 1899-1974 sind sie in StATG 9'1 Hebam¬

mentagebücher überliefert.

80



aus, ein schon bestehendes Gerücht bestätigt zu
finden. Doch wie gesagt, im Falle von Maria Magdalena
stand der Vater fest, und der Herr Pfarrverweser

taufte das Kind am 22. Februar 1829 ohne Anstände

und machte pflichtgemäss seinen Eintrag ins

pfarramtliche Taufbuch: aus kirchlichen Gründen - Taufe

und Abendmahl sind auch für die Reformierten
Gnadenmittel -, und aus staatlichen.

Die Anzeige von der Geburt von Maria Magdalena

dürfte dem Flerrn Pfarrverweser vom Vater per¬

sönlich gemacht worden sein - nicht von der Fleb-

amme. In ländlichen Verhältnissen, wo nahezu oder
tatsächlich hundert Prozent der Bevölkerung dem

christlichen Glauben anhingen, durfte man davon

ausgehen, dass eine geburtszeitnahe Taufe der

Neuankömmlinge aus theologischen und gesellschaftlichen

Gründen im Interesse der Eltern lag und sie

deshalb die Ankunft eines neuen Erdenbürgers von
sich aus melden würden - gerade deswegen ja auch

die Möglichkeit der Nottaufe, u.a. durch die Fleb-

81



amme,'5 die bei der damaligen Kindersterblichkeit
eine ungleich höhere Bedeutung hatte als ab der

zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts, als diese dank

medizinischen Errungenschaften massiv sank.

Die Hebamme von 1829 war eine kommunale

Amtsperson mit staatlichem Auftrag. Dieser war
mehrheitlich gesundheitspolitisch definiert, schloss

jedoch auch armenrechtliche und strafrechtliche

Komponenten mit ein. So hatte die Hebamme etwa
den Generalauftrag, «Untersuchungen» zu erledigen,

die ihr «von [irgend] einer Behörde» aufgetragen

wurden und «sich dabey der strengsten Wahrheit»

zu befleissigen.16 Oder es dem Pfarramt

anzuzeigen, sobald sie den Eindruck gewann oder
das Wissen darum hatte, uneheliche Schwangerschaften

würden verheimlicht, uneheliche Kinder

entfernt oder Föten abgetrieben." Der Eid, den sie

abzulegen hatte, verpflichtete sie darauf, die Artikel
der Hebammenordnung getreulich auszuführen, den

armen Frauen ebenso wie den reichen nach bestem

Wissen und Verstand zu helfen und beizustehen, mithin

alles zu tun, «was einer christlichen und
rechtschaffenen Hebamme gebührt» - «wie ihr es gegen
Gott und Euer Gewissen Euch zu verantworten
getrauet, ohne Arglist und Gefährde etc.»18 Der Eid

rekurrierte gleichermassen auf den staatlichen Erlass

der Hebammenordnung selber als auch auf die Tatsache,

dass dieser Staat, obgleich bereits auf dem Weg

zur überkonfessionellen und sogar supra-religiösen
Institution, sich immer noch als pointiert christlich -
und im Thurgau bi-konfessionell - verstand. Das

sollte sich schon bald ändern.

Für unseren Zusammenhang ist im Übrigen

wichtig, dass die oben erwähnte tabellarische Erfassung

der von der Hebamme betreuten Geburten

zwar sanitätspolizeilichen und -statistischen

Überlegungen entsprang, de facto aber die erste rein

staatliche Registrierung der neuen Erdenbürger war,
die dadurch auch zu (künftigen) Staatsbürgern wurden.

Damit war eine Art doppelte Buchhaltung etab¬

liert, für deren andere Seite der Vertreter der Kirche,

der Pfarrer, verantwortlich zeichnete.

3 Eintrittskontrolle

Wenn der Pfarrverweser von Bürglen im Taufbuch

von Andwil das Geburtsdatum, das Taufdatum, den

Paten und die Patin, die Vornamen des Täuflings und

die Vor- und Nachnamen der Eltern samt Wohn- und

Herkunftsort - und zwar in dieser Reihenfolge -
sorgfältig eintrug, so reichten die Wurzeln seines Tuns bis

zum Laterankonzil des Jahres 1215 zurück, als

erstmals die Führung von Taufbüchern dekretiert worden
war.19 Dafür waren theologische Motive massgebend

gewesen. Damals definierte die Kirche die geistliche
Verwandtschaft genauer und rechnete u.a. auch die

Taufzeugenschaft dazu. Indem man die geistliche
Verwandtschaft gleichzeitig zum Ehehindernis erhob,
musste die Trauung durch den Pfarrer, die bisher nicht
üblich gewesen war, durchgesetzt, dem Geistlichen

aber auch ein Mittel an die Hand gegeben werden, in

dem er nachschlagen konnte, ob eine geistliche
Verwandtschaft vorlag oder nicht. Die Schaffung von
Ehe- und Taufbüchern stand also in einem
Wechselverhältnis. Allerdings ist mangels konkreter Quellenbelege

schwer zu sagen, inwieweit den Beschlüssen

des Konzils in den einzelnen Pfarreien dann auch

15 StATG 4'872'2-A: Sanität, Allg. Akten, Hebammenord-

nungfürden Kanton Thurgau vom 25.8.1820, S. 13, § 37.

16 StATG 4'872'2-A: Sanität, Allg. Akten, Hebammenord¬

nung für den Kanton Thurgau vom 25.8.1820, S. 14, § 41.
17 StATG 4'872'2-A: Sanität, Allg. Akten, Hebammenord¬

nung für den Kanton Thurgau vom 25.8.1820, S. 14-15,
§43.

18 StATG 4'872'2-A: Sanität, Allg. Akten, Hebammenord¬

nung für den Kanton Thurgau vom 25.8.1820, S. 16-17.
19 Für das Folgende: Ziegler, Ernst: Die Kirchenbücher im

Stadtarchiv St. Gallen, in: SVGB 97 (1979), S. 53-71, sowie

Meyer, Kirchgemeinden, S. 43-89.

82



tatsächlich nachgelebt wurde; zumindest nördlich

der Alpen dürfte solches aber noch jahrhundertelang
nicht der Fall gewesen sein. In der Diözese Konstanz

machten dann erstmals die Diözesanstatuten von
1435 die Führung solcher Bücher zum Postulat; doch

allein die Tatsache, dass die Forderung in den nachfolgenden

Statuten von 1463 und 1483 wiederholt
werden musste, deutet nicht gerade auf deren Erfüllung

hin. Und jedenfalls wurde das älteste der noch

vorhandenen Taufbücher der Schweiz, dasjenige von
Saint-Germain et Saint-Pierre in Porrentruy, mit dem

26. Dezember 1481 begonnen, das älteste in der
Schweizer Quart der Diözese Konstanz, zu der bis

1814 auch derThurgau gehörte, dasjenige der
Kleinbasier Pfarrei St. Theodor, gar erst im Jahr 1490.20

20 Meyer, Kirchgemeinden, S. 47.

83



Richtig durchgesetzt haben sich die Pfarrbücher

erst mit und durch die Reformation und Gegenreformation,

als beide Konfessionen zunehmend ein

Interesse daran entwickelten, den Bestand ihrer Schäfchen

protokollarisch festgehalten zu wissen - und

mit ihnen der sich pointiert christlich verstehende und

sich mit und gegen die Kirchen immer mehr durchsetzende

moderne Staat.

Im Einzelnen spielten wiederum theologische
Motive eine wichtige Rolle. So auf reformierter Seite

etwa der Kampf gegen die Täufer oder Wiedertäufer,
deren von Zwingli abgelehntes Treiben mit dem

Nachweis der bereits erfolgten Kindestaufe kriminalisiert

werden konnte. Aber auch öffentlich-rechtliche
und privatrechtliche Motive kamen zum Tragen. So

entwickelte sich das Taufbuch zum Tauf- und
Geburtsregister weiter, um bei Eheschliessungen ein

Mindestalter durchzusetzen, oder bildete das

Eheregister die Grundlage, um Konkubinate wirksam

bekämpfen zu können. Entsprechende Vorschriften

ergingen in Zürich 1525, in Bern 1528, in Basel 1529

und in Genf 1541,21

Während auf reformierter Seite ein Staatskir-

chentum entstand, das die politischen Verhältnisse

bis weit ins 19. Jahrhundert hinein prägen sollte,

reagierte die katholische Kirche auf die Herausforderung

durch die Reformation mit der inneren

Erneuerung im Konzil von Trient 1545-1563. Die

Kirchenbuchfrage wurde zwar erst zum Schluss und

eher nur nebenbei aufgegriffen; die Neuerungen

waren aber gleichwohl nachhaltig: 1563 erliess das

Konzil Vorschriften zur Führung der Tauf- und Eheregister

in den Pfarreien, die den reformierten gleichkamen

- und selbst in der katholischen Kirche überliess

man die Umsetzung der Neuerungen nun Provinzial-

synoden, also der Kirche vor Ort.22

Alles in allem kann gesagt werden, dass im

Thurgau die Pfarrbücher auf der evangelischen Seite

in der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts beginnen,
auf der katholischen in den ersten zwei Jahrzehnten

des 17. Jahrhunderts: jeweils zuerst die Tauf- und

Ehebücher, später die Totenbücher. Da der Thurgau
als Gemeine Herrschaft aufgrund der Landfrieden

von 1531, 1653 und 1712 bi-konfessionell organisiert

war, stand es bis zur Revolution von 1798 ausser

Frage, dass die Register als Pfarrbücher vom Pfarrer

geführt wurden - auch wenn sie im 17. und 18.

Jahrhundert in Bezug auf das Bürgerrecht zunehmend
eine weltliche Funktion bekamen.23

Dann die Revolution, die Änderungen
herbeizwingen wollte: Mit Gesetz vom 15. Februar 1799

verpflichteten die Helvetischen Räte die rein bürgerlichen

Munizipalgemeinden, Zivilstandsregister zu führen.

Doch blieb solches, nicht nur im Thurgau, toter
Buchstabe. Am 20. Januar 1801 musste der Helvetische

Vollziehungsrat deshalb anordnen, die Pfarrer

hätten die angestammten Register wieder zu führen
und allfällig entstandene Lücken zu schliessen - die

Verstaatlichung des Registerwesens war gescheitert.24

Doch hat die Geschichte ihre Ironie: Denn

gleichzeitig scheiterte auch die Durchsetzung eines

einheitlichen schweizerischen Staatsbürgerrechts
zugunsten des angestammten Bürgerrechts in einer

Heimatgemeinde. Und damit dieses System aufrechterhalten

werden konnte, musste jedermann dazu

verpflichtet werden, Geburt, Ehe und Tod von

Familienangehörigen seiner Heimatgemeinde anzuzeigen.

Dazu bedurfte er Bescheinigungen, die vom
Pfarrer ausgestellt und vom Präsidenten der

Munizipalgemeinde unterzeichnet waren. Damit avancierte
der Pfarrer doch zu so etwas wie einem staatlichen

Beamten - heute würde man von Auftragsverwaltung

sprechen. Dann brach die Helvetik zusammen.

21 Meyer, Kirchgemeinden, S. 49-50.
22 Meyer, Kirchgemeinden, S. 51-52.
23 Meyer, Kirchgemeinden, S. 53.

24 Meyer, Kirchgemeinden, S. 58; Kundert, Zivilgesetzgebung,
S. 58.

84



Der dank Napoleons Machtwort aus der Taufe

gehobene neue Kanton Thurgau übertrug die

«Verfertigung» von Geburts-, Ehe- und Sterberegistern,
«die ihnen am Ende jeden Jahres von dem Pfarrer

zuzustellen sind», mit Gesetz vom 17. Juni 1803 den

Munizipalgemeinden25 - eine ebenso grossmaulige
wie hilflose Bestimmung, die nur so interpretiert werden

kann, dass im Grunde alles beim Alten blieb.

Zwar war die Buchführung über den Personenstand

dem Wortlaut nach Sache der zivilen Behörden, ohne

die Pfarrämter ging aber gar nichts. Als Aufsichtsinstanz

fungierte auf Seite der Reformierten der 1803

eingesetzte Evangelische Kirchenrat, auf Seite der

Katholiken der zuständige Bischof. In Ignaz Heinrich

von Wessenberg besass das Bistum Konstanz einen

Bischofsverweser, der im Sinne des aufgeklärten
Katholizismus mit den weltlichen Behörden kooperierte
und deshalb seine Pfarrer 1810 ausdrücklich darauf

hinwies, dass sie in Sachen Pfarrbücher sowohl der

Kirche als auch dem Staat verantwortlich seien.26

1836, der Thurgau gehörte mittlerweile zum Bistum

Basel, wurde auch auf der katholischen Seite die
Aufsicht dem Kirchenrat übertragen.

Zwischen 1803 und 1876 übertrug der Kanton

den Pfarrern beiderlei Konfessionen immer mehr
administrative Aufgaben, die auf den Pfarrbüchern
basierten. So legte das Gesetz über die Militärorganisation

vom 8. Mai 1811 fest, der Pfarrer habe dem

zuständigen Quartierkommandanten jeden Januar

einen Auszug aus den Taufbüchern zu übermachen,
der die dienstpflichtigen jungen Männer im Alter von
18 Jahren auswies. Und als die Regeneration mit der

formell schon Jahrzehnte bestehenden allgemeinen

Schulpflicht ab 1831 wirklich ernst machte, waren
auf den Beginn jedes Schuljahrs auch Listen der

schulpflichtigen Kinder zu erstellen. Dass auch die

Verwaltung des Bürgerrechts auf den pfarramtlichen
Büchern beruhte, wurde schon gesagt; mit
zunehmender Mobilität wurden die diesbezüglichen
Aufwendungen der Pfarrer immer grösser.27

Solchermassen präsentierte sich die administrative

Erfassung der Erden- und Staatsbürger, als am
19. Februar 1829 in Eckartshausen Maria Magdalena
Gimmi zur Welt kam.

4 Heirat vor dem Kadi

Am 20. April 1861 feiert das Bezirksgericht Weinfel-
den Hochzeit. Der Tag hat regnerisch begonnen,
doch als zu Beginn seiner Sitzung der Schuster Gallus

Anton Bossart,28 wohnhaft in Heimenhofen, und

Maria Magdalena Gimmi, wohnhaft in Eckartshausen,

vor die Schranken treten, hellt es draussen auf

-Aprilwetter. Auch im Sitzungszimmer herrscht eine

feierlich-positive Stimmung. Die im dunklen Anzug in

Reih und Glied sitzenden respekterheischenden Herren

haben eine erwartungsfrohe Miene aufgesetzt.
Das Gericht hat sich am Vortag stundenlang mit den

üblichen Streitereien um Geld herumgeschlagen und

jetzt alle Aussicht darauf, es auch nach dem ersten

Traktandum nochmals den ganzen Tag lang tun zu

müssen. So ist ihm eine Abwechslung gerade recht.

Denn Bossart und Gimmi in ihrem Sonntagsstaat sind

nicht gekommen, um sich zu streiten, sondern um
auf ewig sich zu lieben. Das Gericht scheint keine

Mühe zu haben, solches festzustellen und es sowohl
in seine Erwägungen miteinzubeziehen als auch im

Urteilsdispositiv zu vermerken. Die jungen Leute wollen

also heiraten und dann «einander in ehelicher

Treue u. Liebe zugethan sein», bis dass der Tod sie

25 Tbl TG 1, S. 170, § 19; vgl. Meyer, Kirchgemeinden, S. 59,

und Hungerbühler III, S. 218.
26 Meyer, Kirchgemeinden, S. 61.

27 Meyer, Kirchgemeinden, S. 63; Hungerbühler III, S. 218;
Fritsche I, S. 112; Fritsche II, S. 112.

28 Die Schreibweisen des Familiennamens wechseln in den

Quellen zwischen Bosshart, Bosshard und Bossart; ich

verwende die Schreibweise, wie sie in der jüngsten Quelle,

einer amtlichen Todesanzeige, verwendet wird.

85



scheiden wird. Jedenfalls geloben sie solches «vermittelst

Handgelübde»,29 als Gerichtspräsident Daniel

Kesselring (1805-1878) danach fragt. Kesselring hat

sich auf den Moment sorgfältig vorbereitet und sich

in den schlaflosen Nächten zuvor eine dem Anlass

angemessene Rede zurechtgelegt und eingeübt, die

er jetzt, vor der gewichtigen Frage an die Liebenden,

vorträgt. Sie hat sich leider nicht erhalten, ist aber

durch das Gerichtsprotokoll belegt. Trauzeugen hat

das Paar übrigens keine mitgebracht, es sitzen auf
den Richterstühlen ja genügend davon. Nach ein paar
Minuten ist die feierliche Zeremonie schon zu Ende

und derThurgau hat seine erste Zivilehe.

Drei Wochen zuvor, am 3. April, hatte Kesselring
die Verkündung der Ehe im Amtsblatt des Kantons

Thurgau publiziert.30 Bossart und Gimmi, schrieb er,

hätten sich verlobt und wollten sich vor Bezirksgericht

nun trauen lassen. Da bis zum 16. April von dritter
Seite keine Ehehindernisse geltend gemacht wurden,
stand dem förmlichen Akt vor den Schranken nichts

entgegen. Der Gerichtsschreiber musste das Urteil

29 Vgl. Kolb, Hans: Das Handgelübde als Beweismittel in der

thurgauischen Zivilprozessordnung, Diss. iur. (Zürich),

Frauenfeld 1940, S. 7-22.
30 Abi TG 12 (1861), S. 130.

86



anschliessend nur noch in sein dickes Buch eintragen,

was er mit seiner krakeligen Schrift mit thurgauischer
Trockenheit auch tat, und den Pfarrämtern von
Gossau SG, woher der katholische Bräutigam

stammte, und Bürglen-Andwil, wo die evangelische
Braut verbürgert war und wohnte, per Auszug mitteilen.3'

Die beiden Pfarrer trugen die Ehe pflichtschuldig

in ihre Ehebücher ein, ganz genau so, als ob sie in

einer anderen Pfarrei geschlossen worden wäre -
nichts deutet darauf hin, dass ein Bezirksgericht
seinen Segen gegeben bzw. sein Urteil gesprochen
hatte.32 Nach dem eigentlichen Trauungsakt noch

eine Unterschrift geben, wie das ab 1876 vor den

staatlichen Zivilstandsbeamten der Fall sein sollte,

mussten die beiden nicht; das Handgelübde und die

Protokollierung des Urteils genügten vollkommen.
Das Brautpaar hatte für seinen Entschluss zur

Zivilehe konfessionell bedingte Hindernisse geltend

gemacht. Tatsächlich war es bis 1876 nicht ohne

Überwindung von Hürden möglich, einen Angehörigen

oder eine Angehörige der anderen Konfession zu

heiraten. Den katholischen Pfarrern verboten nämlich

kirchenrechtliche Bestimmungen, Mischehen

einzusegnen.33 In solchen Fällen waren im Thurgau
aufgrund eines Konkordats mit anderen Kantonen seit

dem 12. Juni 1822 jedoch die evangelischen Pfarrer

von Staates wegen angewiesen, die Trauung
vorzunehmen.34 Warum unser Paar nicht diesen Weg
beschritt, ergab sich daraus, dass die Braut mit den

Gebräuchen der evangelischen Kirche nicht mehr
einverstanden sein konnte und der Bräutigam ähnliche

Mühe mit denjenigen seiner Konfession bekundete.

Jedenfalls trat das Paar kurze Zeit nach seiner

Verehelichung den Neutäufern bei;35 der Entschluss

dazu war wohl schon Monate zuvor gefasst worden.
Trotzdem waren die beiden gesetzeskonform36 zu

den für ihre jeweilige Heimatgemeinde zuständigen
Pfarrern in Gossau SG und Bürglen gegangen, um
die beabsichtigte Ehe promulgieren zu lassen; und sie

hatten dann, am 30. März 1861, beim Bezirks¬

gerichtspräsidenten von Weinfelden - wiederum
gesetzeskonform37 - das Gesuch gestellt, «die Bewilligung

zur Vollziehung einer Civiltrauung zu geben».
Bossart und Gimmi erklärten Kesselring «zu Protokoll»,

«dass sie zwar eine ächte Ehe einzugehen
beabsichtigen, aus religiösen Gründen sich aber der

kirchlichen Trauung nicht unterziehen können».38

31 StATG 5'270'22: Protokoll des Bezirksgerichts Weinfelden

5.2.1861-26.3.1864, S. 23, § 33.

32 StATG KE 13: Evang. Bürglen; Filiale Andwil, Eheregister

1842-1875, 1861/3.
33 Für die Frage der Mischehen, die hier nur gestreift werden

kann, vgl. Hafner, Pius: Die Mischehe und deren Scheidung
kraft Bundesrecht im ersten Bundesstaat (1848-1874), in:

Zeitschrift für schweizerische Kirchengeschichte 73 (1979),
S. 1-168.

34 Offizielle Sammlung der das Schweizerische Staatsrecht

betreffenden Aktenstücke, der in Kraft bestehenden

Eidgenössischen Beschlüsse, Verordnungen und Konkordate

[...], enthaltend den Zeitraum vom Jahr 1820 bis Ende des

Jahres 1836, o. 0 1838, S. 27-28: «Die Verkündung dieser

[Misch-]Ehen soll nöthigen Falls entweder durch den

Reformierten Pfarrer oder durch den Zivilbeamten

vorgenommen werden; und es soll, nach Erfüllung aller gesetzlichen

Vorschriften, den Verlobten die Bewilligung ertheilt

werden, ihre Ehe durch den Reformierten Geistlichen

einsegnen zu lassen.» Das Privatrechtliche Gesetzbuch für
den Kanton Thurgau vom 6.12.1859, schrieb in § 53 diese

Regelung als eine der Möglichkeiten fort, betrachtete es in

§ 57 nun aber als Regelfall, dass Mischehen von Pfarrern

beider Konfessionen vollzogen werden könnten (Kbl TG 8,
S. 122-123); vgl. Kundert, Zivilgesetzgebung, S. 118-119.

35 Keller, J. U., ergänzt bis auf den heutigen Tag von F. W.

Neuenschwander: Chronik von Weinfelden. Eine Sammlung

historischer Tatsachen und Überlieferungen, Weinfelden

1931, S. 271.

36 Kbl TG 8, S. 121, § 47.

37 Kbl TG 8, S. 123-124, § 61.

38 StATG 5'270'22: Protokoll des Bezirksgerichts Weinfelden

5.2.1861-26.3.1864, S. 23, § 33.

87



5 Erwachen

Maria Magdalena Gimmi war, wie wir gesehen
haben, als Baby vom Pfarrverweser von Bürglen in der

Kirche von Andwil getauft worden. Die Eltern schienen

damals kein Problem damit gehabt zu haben.

Wäre Maria Magdalena ein paar Jahre später zur
Welt gekommen, möglicherweise schon. Denn ins

Jahr 1834 fallen die Anfänge jener Bewegung, die

der Geschichtsschreiber des Thurgaus, Johann Adam

Pupikofer, damals Pfarrhelfer in Bischofszell und

Prediger in der Schlosskirche zu Hauptwil, in einer
Streitschrift aus eben diesem Jahr, «Die neue Kirche in der

Schweiz, besonders in Hauptwyl» genannt hat39 und

aus der die Gemeinschaft Evangelisch-Taufgesinnter
(Neutäufer, Fröhlichianer, Nazarener, Apostolic Christian

Church) hervorgehen sollte.

Samuel Heinrich Fröhlich (1803-1857) von

Brugg war zum reformierten Pfarrer ausgebildet worden,

brauchte jedoch zwei Anläufe, bis man ihn am
10. Mai 1827 ins aargauische Ministerium aufnahm.
Fröhlich hatte als Student sein Erweckungserlebnis

gehabt, und in dem Verfahren schlugen nun seine

vom regierenden staatskirchlichen Liberalismus

abweichenden Auffassungen so stark durch, dass man
ihn in eine zweite Runde schickte und ihm schliesslich

keine Kirchgemeinde übertrug, sondern ihn nur
Pfarrverweser in Leutwil sein liess. Dort begannen ihn

die Tauffragen zu beunruhigen, so dass er und seine

Gemeinde bald auf Abwege gerieten - jedenfalls aus

der Sicht der kirchenrätlichen Administration, die den

unbequemen Bussprediger im Jahr 1830 absetzte.

Der funktionslos gewordene Fröhlich wandte sich

daraufhin nach Genf, wo er sich von Ami Bost, einem

der Köpfe der Genfer Erweckungsbewegung, des

«Réveil», im Februar 1832 noch einmal taufen, also

wiedertaufen liess. Sofort kehrte er nach Leutwil
zurück, wo er am Palmsonntag 1832 mit 38
Gleichgesinnten die erste seiner Gemeinschaften von
Taufgesinnten konstituierte.40

1833/34 kam Fröhlich in Kontakt mit dem

Hauptwiler Fabrikantenehepaar Johann Joachim und

Anna Brunschweiler-Brüschweiler, das vorher schon

«erweckt» war.41 So entstand in Hauptwil eine weitere

Gemeinde Fröhlichs. Zu dessen Versammlungen
strömten viele Gläubige, und bald einmal verbreitete
sich die Bewegung im Raum zwischen St. Gallen, Am-
riswil, Sulgen und Hauptwil, sei es, dass es an

verschiedenen Orten vorübergehend täuferische
Zusammenkünfte gab, sei es, dass aus solchen relativ stabile

Täufergemeinden hervorgingen.42
Die Bewegung erhielt nicht nur Zulauf, es

erwuchs ihr auch Opposition. Schon am 19. Februar

1834 kam es in Giezenhaus südlich Amriswil zu einem

mehrhundertköpfigen Volksauflauf, der die dort seit

einiger Zeit im Haus von Jakob Neuhauser zusammenkommende

Gemeinschaft unter der Leitung von
Schuster Johannes Schümperli aus Wäldi sprengen
wollte. Dabei wurde das Haus von Neuhauser demoliert.43

Die Behörden schritten sofort ein und Hessen

Fröhlich als den Urheber der unliebsamen Bewegung
bereits am 20. Februar über die Kantonsgrenze stellen.

In Ennetaach, keine zwei Kilometer südlich von
Eckartshausen, versammelten sich spätestens ab

1835 Anhänger von Fröhlich in der Wohnung des

Schullehrers und Vorsängers Johann Konrad Schmid-

39 Pupikofer, J[ohann] A[dam]: Die neue Kirche in der

Schweiz, besonders in Hauptwyl, oder: Darstellung der
kirchlichen Bewegungen in Hauptwyl, sammt einer Predigt
über Taufe, Kindertaufe und Wiedertaufe und einem
Glaubensbekenntnisse der neuen Glaubensgesellschaft, hrsg.

von J. A. St. Gallen 1834; vgl. auch Pupikofer, Gemälde,
S. 224-225, und Häberlin-Schaltegger I, S. 203.

40 Aider, Fröhlich, S. 19—47.

41 Vgl. Stickelberger, Emanuel: Johann Joachim Brunschwei¬

ler in Hauptwil, 1759-1830, Frauenfeld o. J. [ca. 1961 ].

42 Aider, Fröhlich, S. 49-66.
43 StATG 9'7, 2/1834-103: Strafbare Handlungen einer

Volksversammlung anlässlich einer Sektierergesellschaft
bei Jakob Neuhauser, in Amriswil/Giezenhaus, TG; TZ,

27.2.1834.

88



hauser. Ob Schmidhauser mit unserer Maria Magdalena

bzw. deren Mutter Maria Barbara verwandt war,
muss offenbleiben.44 Aufgrund eines Berichts des

Schulinspektors aus dem Jahr 1832 iässt sich schlies-

sen, dass Schmidhauser schon Pietist war, bevor Fröhlich

im Thurgau auf den Plan trat. Die Versammlungen

dürften in seiner Schulstube im heutigen Haus

Bädlistrasse 5 stattgefunden haben.45

Die Frage einer Verwandtschaft ist deshalb von

einigem Belang, weil die Mutter Maria Magdalenas
am 24. Dezember 1868 auf dem Friedhof von Andwil
«still» beerdigt werden und im Totenbuch als

«Neutäuferin» bezeichnet werden sollte.46 Ob sie es

schon seit längerem gewesen war und ihr deshalb

Tochter und Schwiegersohn 1861 nachgefolgt
waren? Oder ob es genau umgekehrt gewesen ist: dass

die Mutter erst nach dem Tod von Hans Jakob Gimmi,
der am 22. Januar 1863 nämlich nach dem üblichen
reformierten Ritus in Andwil zu Grabe getragen worden

war,47 der Jungmannschaft in die Neutäufergemeinde

nachfolgte? Wir wissen es nicht.

Wie dem auch sei, die fakultative Zivilehe war im

Thurgau mit dem Privatrechtlichen Gesetzbuch vom 6.

Dezember 1859 eingeführt48 und nun also erstmals von
einem Paar geschlossen worden. Die Frage der Zivilehe

hatte seit der Helvetik auf der politischen Traktandenliste

der Schweizer Kantone gestanden, war als Obligatorium

jedoch nur in den Kantonen Genf (1821),

Neuenburg (1853) und Tessin (1855) eingeführt worden,
während in einzelnen der anderen Kantone die Wahl

zwischen ziviler und kirchlicher Trauung bestand.

Wenn nun auch der Kanton Thurgau die fakultative

Zivilehe möglich machte, so deshalb, weil mit
der von der Bundesverfassung von 1848 garantierten
Niederlassungsfreiheit (für Christen) auch hier eine

gewisse Mobilität eingesetzt hatte und mit einem

steigenden Anteil der katholischen Bevölkerung auch

die Mischehen zunahmen.49 Zudem gab es auf der

protestantischen Seite seit den 1830er-Jahren neue
Denominationen (Mennoniten, Baptisten,50 Neutäu¬

fer, Mormonen51 u.a.), deren Auffassungen und
Bedürfnissen der sich fortschreitend als rein bürgerlich
auffassende Staat nicht verschliessen durfte.52

Für das Postulat machten sich im Grossen Rat

des Kantons Thurgau übrigens vor allem Katholiken
wie die nachmaligen Bundesräte Fridolin Anderwert
und Adolf Deucher stark - Radikal-Liberale, die in den

1860er-Jahren die Demokratische Bewegung im Kanton

anführen und 1869 mit der neuen Verfassung
und der Stärkung der Volksrechte die direkte Demokratie

und die Trennung von Staat und Kirchen durchsetzen

sollten. Als die analoge gesamtschweizerische

Bewegung 1874 mit einer total revidierten
Bundesverfassung zum Ziel kam und 1875 das auf deren

44 Kreis, Kirchhöre, S. 231-232; Aider, Fröhlich, S. 63.

45 Zur Qualifikation von Schmidhauser als Lehrer vgl. Leder¬

gerber, Thomas: Aus der Schule geplaudert. Ein Streifzug
durch die Geschichte und den Alltag der Schulgemeinde
Erlen, Riedt, Ennetaach, Erlen 2003, S. 17-18. Der
Schulinspektor meinte 1832: «Der Lehrer ist Pietist, er erkennt
und gesteht seine Schwäche, glaubt aber mit der Frömmelei

genug zu tun.» Vgl. dazu AEKG Sulgen, Reg.-Nr.

4120/1820: Sulgisch-Pfarramtliches Ev[ang], Observanz-

Buch, ca. 1820 ff., S. 39 und 45, wo bemerkt wird, in

Ennetaach bestehe seit 1819 eine «Missionsbruderschaft».
46 StATG KE 13: Evang. Bürglen; Filiale Andwil, Totenregister

1842-1875.
47 StATG KE 13: Evang. Bürglen; Filiale Andwil, Totenregister

1842-1875.
48 KblTG 8, S. 11-184, hier S. 123-124, § 61; vgl. Kundert,

Zivilgesetzgebung, S. 184-185.
49 Kundert, Zivilgesetzgebung, S. 44.
50 Die erste Baptistengemeinde in der Schweiz wurde 1849

in Zürich gegründet; vgl. Aider, Fröhlich, S. 169.

51 Vgl. Lips, Walter: Die thurgauische Auswanderung nach

den USA, Jahre 1855-1862, in: TB 127 (1990), S. 177-
201, namentlich S. 181.

52 Die Bundesverfassung von 1848 (Art. 44) hatte erst den

christlichen Konfessionen die freie Ausübung des

Gottesdienstes gewährleistet, diejenige von 1874 (Art. 49) sollte
die Glaubens- und Gewissensfreiheit für alle für unverletzlich

erklären. Eine historische Studie über die Freikirchen

im Thurgau wäre sehr zu wünschen; ihr Anteil am Säkula-

risierungsprozess ist enorm.

89



Artikel 5353 fussende Bundesgesetz über das

Zivilstandswesen verabschiedet und mit ihm die Zivilehe

zum Obligatorium erklärt werden sollte, waren die

beiden als Nationalräte wiederum vorne mit dabei.

Was man bei oberflächlichem Hinsehen als typisches
Element des 1871 entbrannten Kulturkampfes deuten

möchte, hatte also eine längere nichtkulturkämp-
ferische Vorgeschichte - ausser man dehne die

Zeitspanne des Kulturkampfes nach rückwärts aus, was

man im Falle des Thurgaus vielleicht müsste.

Allerdings wäre dann zu fragen, warum denn nicht
gerade der seit Jahrhunderten konfessionell
durchmischte Thurgau die Zivilehe schon 1803 eingeführt
hatte. Die Antwort darauf müsste wohl lauten, dass

sich gerade in dieser langen Zeitspanne Mechanismen

des Zusammenlebens und Zusammenwirkens

etabliert hatten, die - weil in der Praxis bewährt - im

19. Jahrhundert gegenüber radikalen Neuerungen
durchaus noch lange resistent blieben.

Die Ehe54 war nach germanischem Recht

jahrhundertelang eine Kaufehe gewesen, bevor es der

Kirche gelungen war, sie nach und nach unter ihre

Kontrolle zu bringen. Ab dem 11./12. Jahrhundert
unterstand sie auch im Gebiet der Schweiz dem
kanonischen Recht und der bischöflichen Gerichtsbarkeit.

Unter Papst Alexander III. (1159-1181) setzte

sich die Konsensehe, also die frei ausgesprochene

Einwilligung beider anwesenden Gatten, durch. Als

sich daraufhin die Praxis einbürgerte, Konsensehen

auch heimlich zu schliessen, setzte die Kirche gewisse
Formalitäten wie die öffentliche Bekanntmachung,
das öffentlich ausgesprochene gegenseitige
Einverständnis und die kirchliche Trauung durch. Die Ehe

galt als Sakrament: als Vereinigung von Christus mit
der Kirche. Die Reformation lehnte den Sakramentscharakter

der Ehe dann zwar ab, übernahm aber die

von der (katholischen) Kirche entwickelten administrativen

Kontrollmechanismen durchweg.55

Als im Zuge der Säkularisierung seit der Französischen

Revolution neue Glaubensgemeinschaften

entstanden, begannen deren abweichende
theologische Auffassungen mit der Wahrnehmung von

Aufgaben zu kollidieren, die der Staat den Kirchen

übertragen hatte, namentlich im Bereich des

Personenstands. So lehnten Fröhlich und seine Gemeinde

die Kindstaufe als staatskirchenrechtliches Obligatorium

und damit auch deren Protokollierung im Taufbuch

ab. Der Glaube sei das Zeichen der Erwählten

Gottes, somit sei es klar, «dass auch mit dem Siegel

der Erwählung, das heisst mit der Taufe soll zugewartet

werden, bis Gott selbst die Scheidung zwischen

Gläubigen und Ungläubigen herbeiführt. Denn unter
den Kindern kennen wir die Erwählten nicht.»56

Mit der theologischen Aufwertung der

Erwachsenentaufe als dem entscheidenden Element auf
dem Weg zum Heil wurde bei den Neutäufern die

schon von der Reformation geförderte Profanisierung
der Ehe - «ein weltlich Ding» - noch akzentuiert und

Tod und Bestattung sozusagen zur Nebensache

degradiert; aus dieser Perspektive ist der Ruf der

Neutäufer nach der Zivilehe und ihre Praxis der stillen

Beerdigung nachvollziehbar. Eine ganz andere Sache

war die Volksfrömmigkeit in allen religiösen Lagern.
Sie klammerte den Tod nicht aus, wie das äusserst

reiche Brauchtum zeigt, ganz im Gegenteil.57

53 «Die Feststellung und Beurkundung des Zivilstandes ist

Sache der bürgerlichen Behörden. Die Bundesgesetzgebung

wird hierüber die nähern Bestimmungen treffen.»

Vgl. dazu: Burckhardt, Kommentar, S. 489^195.
54 Vgl. zur Thematik allgemein: Schott, Clausdieter: Trauung

und Jawort. Von der Brautübergabe zur Ziviltrauung, 2.,

völlig neu bearbeitete Aufl., Frankfurt am Main 1992.

55 H LS 4, 2005, S. 99-100: Eherecht (Alfred Dufour).
56 Zitiert nach Aider, Fröhlich, S. 39.
57 Wichtige Überblicksliteratur für die Schweiz: Hauser, Al¬

bert: Von den letzten Dingen. Tod, Begräbnis und Friedhöfe

in der Schweiz 1700-1990, Zürich 1994; Hugger,

Paul; von Arb, Giorgio: Meister Tod. Zur Kulturgeschichte
des Sterbens in der Schweiz und in Liechtenstein, Zürich

2002; vgl. Kundert, Zivilgesetzgebung, S. 75.

90



Dass der Einsatz Fröhlichs für die Zivilehe und
die Erwachsenentaufe wesentlich von seinem Kampf

um die zivilrechtliche Anerkennung der eigenen,
nicht vor dem Pfarrer von Bischofszell, sondern vor
seiner Hauptwiler Gemeinde geschlossenen Ehe

sowie derjenigen seiner nicht getauften Kinder
gekennzeichnet war, hat Aider im Detail gezeigt.58 «Die

kirchliche Copulation steht mit der Kindertaufe auf
einem Fusse, ist aus einem Boden erwachsen», war

Fröhlich der Meinung.59 Während ein Teil seiner
Gemeinde durchaus den Umstand zu akzeptieren bereit

war, dass der Staat die Registrierung des Personenstands

den überkommenen zwei Konfessionen im

Sinne der Auftragsverwaltung delegiert und (leider)

58 Aider, Fröhlich, S. 135-161.
59 Zitiert nach Aider, Fröhlich, S. 138.

91



an den rituellen Vollzug des Tauf- und Trauungsakts
in der Kirche gebunden belassen hatte, lehnte Fröhlich

selber diese Verbindung von Kirchen und Staat

kategorisch ab.

Was die Tauffrage anging, konnten einige mit
Fröhlich einiggehende Mitglieder der Flauptwiler
Gemeinde 1836 allerdings den bemerkenswerten Erfolg

verbuchen, dass die Regierung beschloss, im konkreten

Weigerungsfall «alle Zwangsmassnahmen zu

unterlassen, und sich auf die Bedingung zu beschränken,

dass jedesmahl von der Geburt der Kinder
solcher Sektengenossen dem betreffenden Pfarramt

Anzeige zu geben seie, welches davon in den Pfarr-

Registern Vormerkung zu machen habe». Gleichzeitig

jedoch wies sie das Begehren, auch von der

kirchliche Trauung und vom Militärdienst dispensiert

zu werden, kategorisch ab.60 Im Unterschied zu anderen

Kantonen vermied es der Thurgau also, den

prinzipiellen Taufzwang durch polizeilich durchgeführte
Zwangstaufen durchzusetzen,61 wollte aber den

Registrierzwang unbedingt gewahrt wissen - insgesamt
eine subtile Distanzierung von den Landeskirchen.

Rein rechtlich gesehen irrte Fröhlich, wenn er

glaubte, die Ehe würde erst als reine Zivilehe zum

bürgerlichen Institut, sie war es schon von dem
Moment an, als sie der Staat durch seine Organe und

seine Gesetze zu reglementieren begonnen hatten.

Allerdings ist zuzugeben, dass das Eherecht im Thurgau

bis 1860 noch nicht ganz säkularisiert war62 - wie
das Bestattungswesen, das im Jahr zuvor einen

entscheidenden Schritt hin zur Moderne gemacht hatte.

6 Sanft ruhen

Am 9. Januar 1902, elf Uhr, schliesst in Oberriedt,
heute Götighoferstrasse 15, Maria Magdalena Boss-

art-Gimmi, Flausfrau, seit dem 22. November 1893

Witwe des Gallus Anton Bossart, für immer die

Augen. Noch am gleichen Tag nimmt Albert Bossart,

einer ihrer Söhne, den Weg auf das Zivilstandsamt

der Munizipalgemeinde Sulgen unter die Füsse und

meldet dort pflichtgemäss das Ableben seiner Mutter.

Um es auch noch zu belegen, legt er die

Todesbescheinigung vor, die ihm ein Arzt, in unserem Fall

vermutlich Dr. med. Carl Gimmel in Erlen, ausgestellt
hat. Erst jetzt darf der Zivilstandsbeamte den Eintrag
ins Totenregister vornehmen.63

Am 13. Januar, einem Montag, nachmittags
14 Uhr, wird Maria Magdalena auf dem Friedhof von

Sulgen in Grab Nr. 659 beigesetzt - obgleich
«separatistischer Konfession»64 offenbar nicht ganz so

«still», wie es bei ihrer Mutter in Andwil der Fall

gewesen ist. Jedenfalls sind Tod und Beerdigungszeitpunkt

mit einer amtlichen Todesanzeige der

«Kirchgemeinde Sulgen» am 11. Januar sowohl in der

Thurgauer Zeitung (Frauenfeld) als auch im Thur-

gauer Tagblatt (Weinfelden) bekannt gemacht worden;

eine Anzeige der Trauerfamilie fehlt demgegenüber

- auch im Amriswiler Anzeiger und in der

Bischofszeller Zeitung. Warum im Januar 1902 der
Tod der einen Einwohnerinnen und Einwohner mit
einer amtlichen Todesanzeige der «Munizipalgemeinde

Sulgen» bekannt gemacht wird, derjenige

60 StATG 3W68, § 1677: Regierungsratsbeschluss vom
24.8.1836; StATG 3'21'52, Nr. 363: Regierungsrat an

Evang. Kirchenrat, 24.8.1836. Auch mit einer Petition an

den Grossen Rat betr. Dispensation von der kirchlichen

Trauung vom 4. Juni 1841 kamen die Hauptwiler nicht

zum Ziel. Hingegen akzeptierte der Regierungsrat Ehen,

die ausserhalb des Kantons zivil geschlossen wurden, und

wies die Pfarrämter an, diese als gültig zu registrieren

(Kundert, Zivilgesetzgebung, S. 164).
61 Vgl. Hungerbühler III, S. 218 (Taufzwang); Häberlin-Schal-

tegger I, S. 203; Aider, Fröhlich, S. 57 (Zwangstaufe).
62 Kundert, Zivilgesetzgebung, S. 184-185.
63 Kbl TG 8, S. 92-99: Verordnung betreffend Leichenord¬

nung, Leichenschau, Beerdigungen und Begräbnisplätze

vom 22.10.1859, hier S. 95-96, §§ 13-18.
64 StATG, ohne Sign.: Zivilstandsamt Sulgen, Totenregister A

1899-1901.

92



anderer aber mit einer solchen der «Kirchgemeinde
Sulgen» - Einzahl! -, ist nicht erkennbar. Da Ober-

riedt innerhalb der Munizipalgemeinde Sulgen liegt,
die Kirchgemeinden Sulgen aber vielerorts über deren

Grenzen hinausgehen, ist solches für den Fall der
als «separatistisch» eingestuften Maria Magdalena
Bossart doppelt merkwürdig.

Zur Beerdigung gerufen wird am 13. Januar
durch Läuten sämtlicher Glocken der paritätischen
Pfarrkirche, so ist es Brauch65 und - seit der
Bundesverfassung von 1874 — Recht.66 Anwesend ist sicherlich

ein Vertreter der Munizipalgemeinde Sulgen:
entweder der Leiter des Bestattungsamts, der
sogenannte Friedhofvorsteher - in diesem Fall der
Zivilstandsbeamte von Sulgen, Georg Engeli -, oder der
Lieferant des Sarges, oder der Leichenwagenführer,
oder alle drei zusammen. Am Grab spricht, wenn es

überhaupt jemand tut, wohl der Leiter der Neutäufergemeinde

Ennetaach; vielleicht auch nur der
Zivilstandsbeamte. Anwesend sind wohl auch die Söhne

der Verstorbenen67 und deren Ehegefährtinnen,
vielleicht auch die Enkel. Vermutlich auch einige
Angehörige der Neutäufergemeinde sowie Nachbarn;
Letzteres darf man aus der Danksagung schliessen,
die von der Trauerfamilie am 15. Januar in der Thur-

gauer Zeitung und im Thurgauer Tagblatt geschaltet
wird.68

65 AEKG Sulgen, Reg.-Nr. 4120/1820: Sulgisch-Pfarramtli-
ches Ev[ang], Observanz-Buch, ca. 1820 ff., S. 7.

66 Burckhardt, Kommentar, S. 493-495. Grundlegend:
Mächler, Albert: Das Begräbniswesen nach Schweizerischem

Bundesrecht, Diss. iur. (Bern), Herisau 1892.

67 Dem Ehepaar waren sechs Kinder geschenkt worden, von
denen drei - Johannes Marx (25.4.-5.8.1863), Marie
Emilie (22.4.1868-1.10.1871) und Maria Magdalena
(14.4.-6.6.1869)- noch im Kindesalter ungetauft starben
und still beigesetzt wurden, während Ernst (22.3.1862),
Albert (7.5.1866) und Theodor (10.7.1872) das Erwachsenenalter

erreichten (StATG KE 13.8: Evang. Bürgten; Filiale

Andwil, Totenregister 1842-1875).
68 TZ, 15.1.1902; Thurgauer Tagblatt, 15.1.1902.

93



Maria Magdalena kommt auf den gleichen
Friedhof zu liegen, auf dem acht Jahre zuvor bereits

ihr Mann Gallus Anton in Grab Nr. 307 beigesetzt
worden ist. Der als Katholik Geborene ist zum
Zeitpunkt seines Todes offenbar «evangelischer Konfession»

gewesen, jedenfalls wenn dem damaligen
Zivilstandsbeamten von Sulgen, Johann Konrad Bür-

gis, bei der Eintragung ins Totenregister kein sträflicher

Fehler unterlaufen ist.69 Bossart scheint also

1861, nach seiner Verheiratung, doch nicht der

Neutäufergemeinde beigetreten oder später wieder

aus ihr aus- und der Evangelischen Landeskirche

beigetreten zu sein.70

Nach der Beerdigung geht man zur Tagesordnung

über, denn die Verstorbene kann seit ihrer

Wiedertaufe des Heils gewiss sein - man darf also

getrost seiner Wege gehen; letztlich ist es nur darum

gegangen, die sterblichen Überreste den Anschauungen

der Zeit entsprechend umweltverträglich
beizusetzen. Hermann Burger trifft den Nagel auf den

Kopf, wenn er in seinem Roman «Schiiten» den Helden

dozieren und seinen Schülern diktieren lässt:

«Die Verstorbenen verlassen - geschlossen, in

Viererkolonne - den Kultraum der christlichen Gemeinde,

der neuzeitliche Friedhof entsteht, der sich von der

Verscharrungsstätte für Interdizierte zur staatlich
verwalteten und öffentlich anerkannten Sanitätsanstalt
entwickelt.»71 Genau auf einem solchen Friedhof

liegt nun Maria Magdalena.

7 Ökumene unter Tag

Der Friedhof von Sulgen an der heutigen Rebberg-

strasse lag 1902 noch ausserhalb des historisch

gewachsenen Dorfkerns um die damals noch paritätische

Pfarrkirche und auch abseits des um den

Bahnhof herum sukzessive entstehenden, Richtung
Kradolf wachsenden Unterdorfs. Seine sanitätspolizeilich

bestens untersuchte exponierte Lage bot Ge¬

währ dafür, dass er von den Winden problemlos
bestrichen werden konnte und damit die damals heillos

gefürchteten Miasmen weggeblasen waren, bevor

sie die Nasen der Sulgerinnen und Sulger beleidigen
und sie sogar mit einer Krankheit zu Tode infizieren
konnten.72 Der Friedhof war 1886 in Betrieb genommen

worden.
Pfarreien bzw. Pfarrkirchen sind seit dem 9.

Jahrhundert dadurch definiert, dass in ihnen ein Pfarrer

wirkt und dass sie das Tauf- und Begräbnisrecht
besitzen. Das 4. Laterankonzil von 1215 legte für die

Pfarreiangehörigen den Tauf- und den Begräbniszwang

fest.73 In den meisten, jedoch nicht in allen

Fällen wurden die Bestattungsstätten um die entsprechende

Pfarrkirche herum angelegt («wo man hin-

pfarret, wird man verscharret»), wo sie jahrhundertelang

verblieben - Gottfried Keller hat das auf der

ersten Seite seines «Grünen Heinrich» auf
unvergleichliche Weise in Worte gefasst: «Der kleine

Gottesacker, welcher sich rings an die trotz ihres Alters

immer weiss geputzte Kirche legt und niemals erweitert

worden ist, besteht in seiner Erde buchstäblich

aus den aufgelösten Gebeinen der vorübergegange-

69 StATG, ohne Sign.: Zivilstandsamt Sulgen, Totenregister A
1891-1894.

70 Allerdings findet sich im Totenbuch von Evang. Sulgen

(AEKG Sulgen, Reg.-Nr. 104/1876) die Bestattung von
Bossart nicht vermerkt. Ebenso wenig gelang es, Bossarts

Beitritt zur Evang. Landeskirche nachzuweisen.
71 Burger, Hermann: Schiiten. Schulbericht zuhanden der In¬

spektorenkonferenz, Zürich 1976, S. 136-137 (Zehntes

Quartheft).
72 Der von Burger mit Recht hervorgehobene Aspekt «Sani¬

tätsanstalt» wird im Folgenden nicht weiterverfolgt, er ist

aber wichtig, wenn man verstehen möchte, mit welcher

Konsequenz der bürgerliche Staat sich die Verfügungsgewalt

über die Friedhöfe erstritt; vgl. dazu Uli, Wohin,
S. 137-138 und S. 178, Anm. 3.

73 Hopp, Gottes Männer, S. 13; H LS 9, 2010, S. 669-671:
Pfarrei (Immacolata Saulle Hippenmeyer); Borgolte,
Michael: Die mittelalterliche Kirche, München 1992 (Enzyklopädie

deutscher Geschichte; 17), S. 52-53.

94



_ : / : > - -

nen Geschlechter, es ist unmöglich, dass bis zur Tiefe

von zehn Fuss ein Körnlein sei, welches nicht seine

Wanderung durch den menschlichen Organismus

gemacht und einst die übrige Erde mit umgraben
geholfen hat.»74 Diese Tiefe von zehn Fuss lässt sich

beim ehemaligen Kirchhof in Sulgen, von der Brunngasse

aus, noch heute sinnlich erleben: Die hohen

Mauern umfassen eine über 1200-jährige Dorf- und

Pfarreigeschichte. Bis 1886 wurden dort alle Toten

aus dem weitläufigen Einzugsgebiet der Pfarrkirche

bestattet.75

Das ging gut bis 1535, als aufgrund des 2.
Landfriedens in Sulgen, das geschlossen zur Reformation

übergetreten war, wieder eine kleine katholische Ge-

-

meinde entstand und also Kirche und Kirchhof von
zwei Konfessionen parallel benutzt wurden. Während

andernorts - cuius regio, eius religio - kultuseinheitliche

Territorien entstanden (simultaneum territoriale),

kam es im gemeinherrschaftlich verwalteten

Thurgau in fast jeder einzelnen Pfarrei zur Parallelität

zweier Konfessionen. Dieses simultaneum reale barg

Konfliktpotential, umso mehr, als der 2. Landfriede
die katholische Minderheit rechtlich privilegierte.

74 Keller, Gottfried: Der Grüne Heinrich. Zweite Fassung,

hrsg. von Peter Vollwock, Frankfurt am Main 1996, S. 13.

75 Zum räumlichen Zusammenhang von Pfarrkirche und Be¬

gräbnisplatz vgl. Uli, Wohin, S. 11-35.

95



Letztlich bestand das Problem darin, dass Staatsrecht

und Kirchenrecht miteinander in Widerspruch
standen. Während der Landfriede aus politischer
Notwendigkeit den neuen Glauben akzeptiert hatte, liess

das kanonische Recht die gemeinsame Benutzung
heiliger .Sachen' mit Häretikern, wozu die Reformierten

zählten, nicht zu. Zu diesen Sachen gehörten
sowohl das Kirchengebäude wie der Kirchhof, der als

erweiterte Pfarrkirche aufgefasst wurde. In den
Kirchen selber löste man das Problem vielerorts dadurch,
dass der Chor abgetrennt wurde und den Katholiken
vorbehalten blieb, während die Reformierten ihre

Gottesdienste im Kirchenschiff abhielten.76

Auf dem Sulger Kirchhof kristallisierte sich die

Trennung erst nach Jahrzehnten heraus, wie wir aus
dem Teilungsprotokoll erfahren, das 1713 angelegt
wurde, als nach dem 2. Villmergerkrieg der 4.
Landfriede die Bevorrechtigung der Katholiken aufgehoben

und stattdessen das Paritätsrecht eingeführt
hatte.77 Nun mussten im Thurgau die Kirchhöfe unter
den Konfessionen geteilt und die einzelnen Bezirke

ausgemarcht werden.78 Der Protokolleintrag für
Sulgen lautet: «[...] da sich der ganze Bezirck in 133

Ruthen befunden, darvon denen Catholischen 16

Ruthen an dem bessern Orth, da die meiste Creuzer

sich befunden (: an einem vier Eckhichten Plaz :)

zugemessen, einige wenige Creuzer so der Bezirck bey-
seits erkent, sind in Freundtlichkeit ausgehoben und

auf ihren Plaz gestellt [..,]»79 Im Laufe der Zeit also

hatten sich die wenigen Gräber der Katholiken, die

allesamt mit dem von den Reformierten abgelehnten
Kreuz bezeichnet waren, an einem «bessern Orth»

konzentriert, so dass bei der territorialen Ausscheidung

nur noch zwei oder drei Gräber von Katholiken

verlegt werden mussten. Ein Plan aus dem Jahr 1868

zeigt, wo dieser «bessere Orth» lag: nahe beim Chor

mit dem Altar und den Reliquien.80 Dort verblieb der

Begräbnisplatz der Katholiken bis 1886. Die Vorstellung,

dass die in den Reliquien präsenten Heiligen im

Himmel Fürbitte für einen leisten, die Nähe zu ihnen

also die Chance auf Abkürzung des Fegefeuers

erhöhte, war ein wichtiger Bestandteil der Volksfrömmigkeit.

Bestattungen ad sanctos, in Chornähe, und

sub larmis, unter der südlichen Dachtraufe, waren
deshalb sehr begehrt.81

Auch in Berg, einer Filialgemeinde von Sulgen,

gab es die erwähnten Probleme. Dort hielt um 1640
der katholische Messpriester peinlich darauf, für
seine Schäfchen auf dem Kirchhof ebenfalls die

besseren Plätze in Beschlag zu nehmen; zudem versuchte

er zu verhindern, dass in aufgegebene katholische

Gräber Reformierte zu liegen kamen, es sei denn, das

Grab würde von jenen wiederum mit einem Kreuz

geschmückt.82 Derartige Auseinandersetzungen waren

in und um die thurgauischen Kirchen an der

Tagesordnung und drohten sich gelegentlich zu

gesamteidgenössischen Konflikten auszuweiten, wie
der gut untersuchte Gachnanger Handel zeigt.83

Der 4. Landfriede brachte das Prinzip der Konfessionen

gleichen Rechts (Paritätsrecht); staatsrechtlich

betrachtet war damit auch die reformierte Kirche als

Kirche akzeptiert. Das hiess aber auch, dass die

bislang gültigen kultischen Vorschriften der katholischen

76 Vgl. Kreis, Predigen, S. 109, wo eine Fotografie zeigt, wie

man in Steckborn den Reformierten bis 1963 den Blick in

den Chor verwehrte: mit einem Vorhang.
77 SSRQ TG I/4, S. 1782, Z. 21-23: «Zugleich auch jeder reli¬

gion ein besonderer proportionierter kirchhoff, ihre todten
nach ihrer religions-manier und Übung zubegraben,
verwilliget seyn solle.»

78 SSRQTGI/4, S. 1831, Z. 30-32.
79 AEKG Sulgen, Reg.-Nr. 0/1713: Teilungsprotokoll vom

24.5.1713.
80 AEKG Sulgen, Reg.-Nr. 311/1868; der Plan ist abgebildet

in: Casutt, Marcus; Salathé, André; Stäheli, Cornelia: Die

Kirchen von Sulgen, Bern 2004, S. 23.

81 Uli, Wohin, S. 14-15.
82 Kreis, Kirchhöre, S. 88; vgl. Knittel, Werden und Wachsen,

S. 353.
83 Stösser, Heinrich: Der Gachnanger Handel 1610. Ein Bei¬

trag zur Religionspolitik der Eidgenossenschaft, Diss. phil.
(Freiburg/Schweiz), Villingen 1965.

96



Kirche, etwa das Verbot, ungetaufte Kinder auf dem

Kirchhof zu beerdigen, für die reformierte Seite keine

Gültigkeit mehr hatten. Mit der territorialen Teilung
des Kirchhofs und dessen Ausmarchung konnte der

katholische Pfarrer seinen Beerdigungsplatz vor-

schriftsgemäss weihen, während auf evangelischer
Seite der Beisetzung ungetaufter Kinder nichts mehr
im Weg stand. Die Kirchhofteilungen waren Massnahmen

zur Wahrung der kultischen Integrität der beiden

Kirchen, keine Vermögensaufteilungen.84
Als 1827 ein Dekret des Grossen Rates die

Bezeichnung von Beerdigungsplätzen für Selbstentleibte

innerhalb des Kirchhofs forderte,85 schied man
in Sulgen «einen für beyde Confessionen
gemeinschaftlichen Plaz» aus, «nämlich: an der Kirchhof-

Mauer gegen Morgen auf der Stelle, wo die Beerdi-

gungspläze beyder Confessionen zusammen stossen,

8. Schuh in die Länge und 8. Schuh in die Breite, von
welcher letztern jeder Confession die Hälfte
zugeschieden ist».86 Mit dem Dekret griff der junge Kanton

erstmals in die traditionellen Rechte der Kirchen

ein. Die Einstellungen zum Selbstmord hatten sich

seit der Aufklärung so erheblich gewandelt, dass die

Bestattung von Suizidalen ausserhalb der Kirchhöfe

von der Gesellschaft nicht mehr akzeptiert wurde.
Der Mentalitätswandel hatte sich im Thurgau mit
dem regierungsrätlichen Dekret «Ueber die Behandlung

der Selbstentleibten» vom 28. Mai 1803
erstmals artikuliert87 und sich inzwischen noch weiter
entwickelt. Immerhin hatte die Kantonsregierung
weiterhin die Möglichkeit, die Bestattung ausserhalb

der Kirchhofmauer anzuordnen, wenn es sich beim

Selbstmörder um einen Kriminalverbrecher handelte,
der sich seiner gerechten Strafe durch Suizid entzogen

hatte.88

Auf dem evangelischen Teil des Kirchhofs wurde
in der Reihenfolge des Todes bestattet. Die einzige
Ausnahme betraf die Angehörigen der Pfarrfamilien;
für sie war ein separater Platz ausgeschieden.89 Auf
dem katholischen Teil dagegen wurde - folgt man

einer Aussage des Gemeinderats Sulgen aus dem

Jahr 1886 - nie in der Reihenfolge des Todes bestattet,

«sondern der Stand der Person [fand] immer

Berücksichtigung».90

So präsentierte sich die Situation auf dem Sulger
Kirchhof - und dies dürfte für die Situation auf den

thurgauischen Kirchhöfen derzeit repräsentativ sein

-, als der Kanton mit der «Verordnung betreffend

Leichenordnung, Leichenschau, Beerdigungen und

Begräbnisplätze» vom 22. Oktober 185991 systematisch

in die Materie eingriff - nicht zufällig zeitgleich
mit den neuen Bestimmungen zum Eherecht,
insbesondere zur Zivilehe.

Ab den 1870er-Jahren wuchs Sulgen im Zuge
der Industrialisierung relativ stark, und der über
tausend Jahre alte Kirchhof wurde zu klein. Deshalb be-

schloss am 1. April 1883 die Evangelische Kirchgemeinde,

einen Ergänzungsfriedhof anzulegen und die

Katholiken für das Projekt dadurch zu gewinnen, dass

man ihnen konzedierte, wie auf dem bisherigen Kirchhof

besondere Teile auszuscheiden, damit «die

Beerdigung getrennt nach der Konfession statt finden
dürfe».92 Am 20. Mai 1883 ging die Katholische

Kirchgemeinde auf das Angebot ein, worauf eine

Friedhofkorporation ins Leben trat, die das Projekt vorantrieb.

84 Brüschweiler, Simultanverhältnisse, S. 140.

85 Offizielle Sammlung TG 2, S. 466-467.
86 AEKG Sulgen, Reg.-Nr. 311/1827 Bestattungswesen: Ver¬

trag zwischen dem Kollegiatstift Bischofszell (als Kollator

von Kath. Sulgen) und der Evang. Kirchgemeinde Sulgen,

4.8.1827; der Plan aus dem Jahr 1868 zeigt diesen Platz

nicht mehr.

87 Tbl TG 1, 1803, S. 103-106; Hungerbühler III, S. 222.

88 Offizielle Sammlung TG 2, S. 467, § 4.

89 AEKG Sulgen, Reg.-Nr. 4120/1820: Sulgisch-Pfarramt-
liches Ev[ang], Observanz-Buch, ca. 1820 ff., S. 8.

90 StATG 4'869'0: Gemeinderat Sulgen an Regierungsrat,
17.5.1886.

91 Kbl TG 8, S. 92-99.
92 AEKG Sulgen, Reg.-Nr. 311/1882: Protokollauszug, 1.4.

1883.

97



Allerdings hatten die Kirchgemeinden die Rechnung
ohne den Wirt gemacht. Denn seit der

Bundesverfassung von 1874 stand die Verfügungsgewalt
über die Friedhöfe den bürgerlichen Behörden zu, in

Sulgen also dem Gemeinderat der Munizipalgemeinde.

Folgerichtig bezog das thurgauische
Sanitätsdepartement den Gemeinderat in den Entschei-

dungsfindungsprozess mit ein,93 worauf sich sukzessive

ein später Kulturkampfkonflikt auf dem Dorf

entwickelte, der mit neun Regierungsratsbeschlüssen,
einem Grossratsbeschluss und einem
Bundesgerichtsurteil, von den unzähligen Munizipalgemeinde-,
Kirchgemeinde- und Friedhofkorporationsversammlungen

abgesehen, erkleckliche Ausmasse annahm.94

Am Ende setzte sich der bürgerliche Staat durch und

mit ihm die Reihenfolge der Bestattung ohne Ansehen

des Standes und der Konfession. Die Aussicht,
dass Katholiken neben Reformierte, u. U. auch neben

Konfessionslose und Dissidente zu liegen kamen,
liess die katholische Seite von einer Weihung des

neuen Friedhofs absehen, während die Reformierten
die Einweihung am 31. Mai 1886 vornahmen.

Zweierlei ist an dieser Stelle nachzutragen:
Zum einen: Die Gleichheit im Tod und die

Bestattung in der Reihenfolge des Todes ohne
Unterschied von Person und Konfession fand in der Num-

merierung der Gräber ihren prägnantesten Ausdruck.

Mochten in der Gestaltung der Grabzeichen und in

der Bepflanzung der Gräber ihm Rahmen reglementarischer

Vorschriften95 noch graduelle Unterschiede

erkennbar sein, bei der Nummerierung waren sie es

nicht. Die Frage, wo im Thurgau erstmals Gräber

nummeriert wurden, lässt sich mit der starken

Vermutung beantworten, dies sei auf dem Spitalfriedhof
von Münsterlingen der Fall gewesen. Dort wurden
die Gräber von Anfang an mit Nummern versehen -
wir kommen darauf zurück. Auch handelt es sich bei

diesem Friedhof vermutlich um den ersten im Thurgau,

auf dem in der Reihenfolge des Todes ohne

Berücksichtigung der Konfession und irgendwelchen

kirchenrechtlichen Einschränkungen bestattet worden

ist.

Zum anderen: Das Führen von Totenregistern
wurde lange als eine weltliche Angelegenheit
angesehen. In Genf beispielsweise musste das Totenbuch

nicht von den Prädikanten, sondern vom Spitalmeister

geführt werden. Erst mit der Zeit ergab sich aus

der Praxis, dass im Sonntagsgottesdienst die Namen

der Toten der vergangenen Woche verkündet wurden,

dass die Pfarrer die Notizzettel, die sie dafür von
Dritten erhalten hatten, in das Pfarrbuch übertrugen;
damit war das Totenregister geboren.96 Auch im Thurgau

setzen die Totenregister später ein als die Taufund

Eheregister. Wie die anderen Register wurden sie

bis 1876 von den Pfarrern geführt, seit der Helvetik

explizit aus staatlichem Auftrag. Das Privatrechtliche

Gesetzbuch für den Kanton Thurgau vom 6. Dezember

1859 legte dann klipp und klar fest: «Jede lebendige

Geburt und jeder Tod eines Menschen im hiesigen

Kanton ist mit Angabe der Zeit und des Ortes in

den amtlichen Registern vorzumerken.»97 Die

korrekte Registrierung definierte die Rechtspersönlichkeit

des Individuums.

Der jahrelange Friedhofstreit von Sulgen endete

am 21. Mai 1886 mit dem Beschluss des Regierungs-

93 Das Sanitätsdepartement stützte sich dabei auf Art. 53,

Abs. 2 Bundesverfassung vom 19.5.1874: «Die Verfügung
über die Begräbnisplätze steht den bürgerlichen Behörden

zu. Sie haben dafür zu sorgen, dass jeder Verstorbene
schicklich beerdigt werden kann.» Vgl. dazu: Burckhardt,

Kommentar, S. 489-495.
94 Zum Kulturkampf im Thurgau vgl. Stadler, Kulturkampf,

S. 546-545 (Text Rolf Soland). Kritisch zu den dort
vorgetragenen Ansichten: Salathé, André: Anmerkungen zum

Sulger Friedhofstreit, in: TZ, 4.10.1984. Zum Sulger
Friedhofstreit vgl. Salathé, André: Die Geschichte des Sulger

Friedhofs, in: Thurgauer Anzeiger, 1.11.1983,29.11.1983,
13.12.1983, 13./14.1.1984.

95 StATG 4'869'0: Friedhofordnung der Munizipalgemeinde
Sulgen für den Neuen Friedhof, Frauenfeld 1886.

96 Meyer, Kirchgemeinden, S. 50-51.
97 KblTG8, S. 113.

98



rats, das Begehren der Katholischen Kirchgemeinde

Sulgen, auf dem neuen Friedhof erst beerdigen zu

müssen, wenn der Platz auf dem alten Kirchhof nicht

mehr ausreichte, abzulehnen und diese zu verpflichten,

ab dem 1. Juli 1886 sämtliche Toten auf dem

neuen Friedhof zu bestatten. Vorausgegangen war
am 17. Mai 1886 die sarkastische Bemerkung des

Gemeinderats Sulgen: «Dass der alte Friedhof der

Katholiken zu klein [ist], hat sich auch in den letzten

14 Tagen bewiesen, indem der so loyale Geistliche ja

für ein todtgeborenes kath. Kind keinen Platz auf
seinem Friedhofe fand, resp. eine kirchliche Beerdigung

verweigerte und dieses Kind hat nun für seine

Religionsgenossen den Anfang auf dem neuen Friedhof,

wohin es alsdann beerdigt wurde, gemacht, und

wir sehen aus diesem schönen Zuge der Toleranz, wie

nothwendig die Einführung der bürgerlichen Beerdigung

resp. Oberaufsicht ist, indem wir im Tode

keinen Unterschied weder der Person noch der Religion
kennen wollen.»98 Das Knäblein wurde in Grab Nr. 2

beigesetzt. In Grab Nr. 1 war bereits am 9. April 1886

der zwölfjährige Carl Stark von Fürstenberg,
Grossherzogtum Baden, bestattet worden - «ohne kirchliche

Bethätigung», wie der reformierte Pfarrer in

seinem Totenbuch vermerkte.99 Starks Vater besass zu

diesem Zeitpunkt das Flaus, in dem die Versammlungen

der Neutäufergemeinde Ennetaach abgehalten
wurden. Man darf also annehmen, dass der

ursprünglich katholische Stark ebenfalls Neutäufer war.

Allerdings vermerkt der zuständige Zivilstandsbeamte

von Erlen «evangelisch» als Konfession.100

Auf diesem Friedhof nun, im Grab Nr. 659,
wurde am 13. Januar 1902 auch die «Separatistin»
Maria Magdalena Bossart-Gimmi beigesetzt.

8 Dasselbe in Grün

Das alles führt beim Historiker, der diesen Text im Jahr

2019 verfasst, fast zwangsläufig zu einem Déjà-vu.

War da nicht vor ein paar Jahren in Weinfelden etwas

gewesen? - Ach ja: die Diskussionen um die

Ausscheidung eines Grabfeldes für die muslimischen

Mitbürgerinnen und Mitbürger!
Der neue Friedhof in Sulgen war im Thurgau

nach demjenigen von Florn (1878) der zweite, der

nach Inkrafttreten der Bundesverfassung von 1874

neu angelegt und nach rein bürgerlichen Prinzipien
betrieben wurde. Noch 1871 war in Romanshorn der

alte Friedhof mit zwei separierten Bestattungsfeldern
bei der paritätischen Kirche zugunsten von zwei
konfessionellen, weit auseinander liegenden Friedhöfen

aufgehoben worden.101 Obgleich oder weil das

Ergebnis des Streits in Sulgen dem ganzen Thurgau
bekannt sein musste, machte das Sulger Beispiel

keine Schule. Jedenfalls wurden im Thurgau seither

nur ganz wenige rein kommunale Friedhöfe neu

angelegt: in Arbon (1907), Berg (1908), Dozwil (1906),
Kesswil (1906), Kreuzlingen (1967), Raperswilen

(1937) und Wilen bei Wil (2004). An anderen Orten,

98 StATG 4'869'0: Gemeinderat Sulgen an Regierungsrat,
17.5.1886. Bei dem Totgeborenen handelte es sich um ein

Söhnchen von Josef Anton und Maria Elisa Grassi-Gimmi,

Bürger von Lugano, wohnhaft in Götighofen; es starb bei

der Geburt, weil sich die Nabelschnur um seinen Hals

gelegt und es erwürgt hatte (StATG, ohne Sign.: Zivilstandsamt

Sulgen, Totenregister A 1876-1893). Bestattet wurde

es möglicherweise im Beisein des reformierten Pfarrers,

jedenfalls trug dieser die Bestattung in seinem Totenregister

unter dem 4. Mai 1886 ein, ohne zu vermerken, es sei

eigentlich katholischer Konfession gewesen (AEKG

Sulgen, Reg.-Nr. 104/1876). Zum Dogma von der

Heilsnotwendigkeit der Taufe und damit zum Problem der Bestattung

tot geborener und ungetaufter Kinder für die katholische

Kirche vgl. Hopp, Gottes Männer, S. 187.

99 AEKG Sulgen, Reg.-Nr. 104/1876.
100 StATG, ohne Sign.: Zivilstandsamt Erlen, Totenregister A

1876-1898.
101 SSRQ TG I/4, S. 1903-1907: Über die Einführung des

Landfriedens in den sanktgallischen Malefizgerichten,
3./15.6.1718, v. a. S. 1904, Z. 20-36; Grosse Kirchen,

kleine Stadt. 100 Jahre evangelische und katholische
Kirche Romanshorn, Teil 1, Romanshorn 2012, S. 45.

99



etwa in Bischofszell, Diessenhofen, Ermatingen,
Frauenfeld oder Weinfelden, entwickelten sich aus den

einstigen paritätischen Friedhöfen mit konfessionell

getrennten Begräbnisfeldern solche, wo dies nicht
mehr der Fall ist. Umgekehrt bewilligte der

Regierungsrat im 20. Jahrhundert eine ganze Reihe von

Friedhöfen, die zunächst nur für eine Konfession

bestimmt waren, namentlich dort, wo paritätische
Verhältnisse aufgelöst und neue Gotteshäuser gebaut
wurden - auch wenn auf den meisten dieser Friedhöfe

seither gelegentlich auch Angehörige der
jeweils anderen Konfession und Konfessionslose

bestattet worden sind. Vor allem bei Mischehen ist es im

Zeitalter der Kremation recht üblich, dass beide

Ehepartner im gleichen Grab beigesetzt werden.
Obwohl die Verfügungsgewalt der bürgerlichen

Behörden über die Begräbnisplätze seit über hundert
Jahren unbestritten ist, hat sich das Friedhofwesen

gegenüber den bürgerlichen Prinzipien de facto doch

erstaunlich resistent gezeigt. Während es in der
Gesellschaft zunehmend akzeptiert war, dass Eltern ihre

Kinder nicht mehr zur Taufe in die Kirche trugen oder
dass nur noch zivil geheiratet wurde, hielten und halten

sich im Bereich des Bestattungswesens bis auf
den heutigen Tag Anschauungen und Praktiken, die

aus der Zeit vor der Bundesverfassung datieren. Dass

eine Gemeinde beschliesst, wie das kürzlich Münster-

lingen getan hat, einen der beiden konfessionellen

Friedhöfe bei der zugehörigen Pfarrkirche aufzuheben

und alle ihre Toten auf dem Friedhof bei dem

anderen Gotteshaus zu bestatten, ist eher die
Ausnahme.'02

Wenn die Reformierten von Sulgen den neuen
Friedhof am 31. Mai 1886 einweihten, so nicht in

dem Sinne, dass da ein bestimmtes Stück Land kon-
sekriert worden wäre, sondern eher im landläufigen
Sinn, als festliche Inbetriebnahme einer Sache - eben

als Einweihung, nicht als Weihung. Anders sah die

Angelegenheit für die Katholiken aus. Damals - und
bis heute - durfte ein katholischer Geistlicher einen

Begräbnisplatz nur in globo weihen, wenn er
ausschliesslich den Katholiken zur Verfügung stand. War
solches nicht der Fall, blieb ihm nur die Weihung
jedes einzelnen Grabs - wie es in Sulgen bis auf den

heutigen Tag Praxis ist. Vorstellungen, wie sie um
1640 noch der katholische Priester von Berg gehabt
hatte, nämlich dass katholische Gräber dadurch, dass

später dort Reformierte bestattet würden, entweiht
würden, wurden in den 1880er-Jahren freilich nicht

mehr gehegt - oder nicht mehr formuliert.
Das Problem der Weihung und die Neuerung

der Gräbernummerierung lassen sich am Beispiel des

Spitalfriedhofs von Münsterlingen, der ab 1844

bestand, schön darlegen. Zugleich handelt es sich bei

diesem Beispiel um jenen Friedhof im Thurgau, bei

dem der Staat seine später in der Bundesverfassung
verankerten Prinzipien erstmals konsequent durchsetzte.

1841 zeigte sich, dass die Regelung, die im

Kantonsspital und in der Irrenanstalt Münsterlingen
verstorbenen Patientinnen und Patienten entweder
auf den evangelischen Friedhöfen von Scherzingen
und Altnau oder auf dem katholischen Friedhof bei

der Klosterkirche Münsterlingen zu bestatten,
unzweckmässig und die Anlegung eines kantonalen
Friedhofs für die Krankenanstalten unumgänglich
war. Für den östlich der Klostermauer errichteten

Spitalfriedhof legte der Regierungsrat fest, dass die

Bestattung in der Reihenfolge des Todes und ohne

Unterschied der Konfession stattzufinden habe. Die

katholische Seite wehrte sich zwar zunächst vehement

dagegen, gab den Widerstand 1844, als ihr die

Regierung kein Jota entgegenkam, aber auf. Nachdem

der Friedhof mit der ersten Bestattung am
24. November vom reformierten Spitalpfarrer eingeweiht

worden war, gab der Bischof von Basel, Josef

Anton Salzmann, seine Zustimmung dafür, dass der

katholische Spitalgeistliche anlässlich der Beerdigung

102 Urnenabstimmung vom 23.9.2018; vgl. TZ, 13.9.2018.

100



des ersten Katholiken den gesamten Friedhof nach

dem Benedictionale Constantiensis weihen dürfe.
Dies geschah am 30. Dezember 1844. Bevor der

Leichenzug vom Portal des Spitals her den neuen Friedhof

betrat, wurde der Sarg abgestellt, damit der
katholische Geistliche den bereits mit drei Reformierten

belegten Gottesacker konsekrieren konnte; erst dann

wurde der Leichnam des Knäbleins Simon Studer im

vierten Grab beigesetzt. Am 11. Januar 1845 wurden
die vier Gräber dann mit nummerierten Pfählen

versehen; im Grab von Simon steckte überdies ein
Grabkreuz.103

Mehr Flexibilität zeigte die katholische Seite in

Bezug auf das Grabgeläute, das schon nach damaliger

Auffassung integraler Bestandteil einer
sogenannt schicklichen Beerdigung war, ganz gleich, ob

es sich beim Toten um einen Reformierten, einen

Katholiken oder einen Konfessionslosen handelte.

Dieses Grabgeläute konnte im Fall des Spitalfriedhofs
Münsterlingen eigentlich nur von der Klosterkirche

herkommen. Zwar wollten es Äbtissin und Konvent
den Reformierten verweigern, obgleich es von der

Kantonsregierung angeordnet worden war. Doch

nachdem man bei der Einweihung des Spitalfriedhofs
durch die Reformierten - wenn auch ohne Präjudiz -
sogar mit fünf Glocken geläutet hatte, setzte sich

bald das Grabgeläut mit zwei Glocken durch.104 Der

erfrischend aufgeschlossene katholische Spitalpfarrer,

P. Johann Baptist Stöklin, zugleich Beichtiger der

Klosterfrauen, konnte aufatmen: «So wurde endlich

einmal auch diese Sache zu Ende gebracht, die so viel

Redens u. Schreibens verursacht hatte.»105

Allerdings - zwanzig Jahre später, als der
katholische Spitalgeistliche, ein Nachfolger Stöklins,

vor der Aufgabe stand, den unterdessen an einen

anderen Standort verlegten und wesentlich vergrös-
serten Spitalfriedhof zu weihen, wurde ihm dies

vom Bischof, Eugène Lâchât, untersagt: «Ein als

paritätisch angelegter Kirchhof ohne Separation der
Confessionen soll nicht benedicirt werden; statt der

Benedictio coemeterii ist jedes einzelne Grab bei der

Beerdigungsfeier zu benediciren.»106 Das

konfessionspolitische Klima hatte sich seit 1844 merklich

abgekühlt.
Zeitsprung.
Im Jahr 2006 beabsichtigte der Gemeinderat

Weinfelden, auf dem kommunalen Friedhof Weinfel-
den ein separates Feld für Muslime auszuscheiden.

Dagegen erhob sich in der Öffentlichkeit mancherlei

Opposition.107 Die rechtlich fundierteste und zugleich
einfachste Argumentation trug der Historiker Markus
Schär in einem Leserbrief vor:108 «Wir liegen auf dem

Friedhof nicht als Angehörige eines Glaubens,
sondern der Gemeinde. Seit der Bundesverfassung von
1874 sorgen nicht mehr die Kirchen, sondern die

103 StATG 9'** Kantonsspital Münsterlingen, katholische Spi¬

talseelsorge: Buch «Amtliche Schreiben an und vom kath.

Spitalpfarrer in Münsterlingen», S. 64-67 und S. 81-94;
dazu die entsprechenden Regierungsratsbeschlüsse der

Jahre 1841-1844, die hier nicht einzeln aufgeführt werden

können. Die Nummerierung der Gräber auf den thur-

gauischen Friedhöfen wurde 1859 vom Regierungsrat
dann generell verordnet (Kbl TG 8, S. 97, § 26).

104 StATG 9'** Kantonsspital Münsterlingen, katholische Spi¬

talseelsorge: Buch «Amtliche Schreiben an und vom kath.

Spitalpfarrer in Münsterlingen», S. 64-67 und S. 81-94.
105 StATG 9'** Kantonsspital Münsterlingen, katholische Spi¬

talseelsorge: Buch «Amtliche Schreiben an und vom kath.

Spitalpfarrer in Münsterlingen», S. 67.

106 StATG 9'** Kantonsspital Münsterlingen, katholische Spi¬

talseelsorge: Buch «Amtliche Schreiben an und vom kath.

Spitalpfarrer in Münsterlingen», S. 133: Abschrift des

Schreibens des bischöflichen Kommissars im Thurgau,
Dekan Joseph Georg Meierhans in Arbon, an den katholischen

Spitalpfarrer, 1.5.1864.
107 Vgl. dazu TZ, 4.5.2006, S. 29; 5.5.2006, S. 31; 17.5.2006,

S. 31; 19.5.2006, S. 27; 27.5.2006, S. 29; 31.5.2006,
S. 33; 1.6.2006, S. 27; 2.6.2006, S. 31; 3.6.2006, S. 35;

9.6.2006, S. 19 (Aufzählung der Artikel in der TZ vermutlich

unvollständig); Tagblatt für den Kanton Thurgau,
17.5.2006, S. 45.

108 TZ, 7.3.2007, S. 29, vgl. für die Zeit unmittelbar nach dem

Entscheid TZ, 1.6.2007, S. 13; 15.9.2007, S. 20.

101



Politischen Gemeinden für den Friedhof. Sie dürfen
die Toten nicht nach Religionen trennen; gerade in

Thurgauer Gemeinden musste das Bundesgericht
durchsetzen, dass Reformierte und Katholiken friedlich

nebeneinander die letzte Ruhe finden. Muslime

dürfen - und sollen - auf dem Weinfelder Friedhof

liegen, sogar mit dem Kopf gegen Mekka, aber sie

müssen sich, im Tod wie im Leben, in die geltende

Ordnung einfügen wie alle andern auch.» Die Kritiker

hatten Erfolg: Am 31. Mai 2007 verwarf das

Gemeindeparlament die Schaffung eines muslimischen

Grabfelds. Nach Auskunft von Roger Häfner, Leiter

des Bestattungsamtes Weinfelden, vom 10. Dezember

2018 sind seither zwei muslimische Babys in den

Reihen der Erdbestattungsgräber für Kinder beigesetzt

worden.
In Romanshorn kam im Jahr 2012 das erste

muslimische Grab auf den katholischen Friedhof zu

liegen, ebenfalls in die Reihe; nur die leicht schräge

Ausrichtung nach Südosten und das Grabzeichen in

T-Form deuten darauf hin, dass es sich bei dem Grab

für Necdet Altinbas um ein nichtchristliches handelt.

Mit der Ausrichtung des Grabs nach Mekka sind

Katholische Kirchgemeinde und Politische Gemeinde

Romanshorn den religiösen Gebräuchen der Moslems

ein Stück weit entgegengekommen, umgekehrt
hat die Familie Altinbas sich für ein Familiengrab
entschieden, damit die Ruhezeit von sonst nur 25 Jahren

102



auf 40 und mehr Jahre, wenn auch nicht auf ewig,
wie bei den Muslimen an sich üblich, verlängert werden

kann. Zudem wurde der Verstorbene nicht nur in

Leinen gehüllt in die Erde gelegt, sondern in einem

einfachen Holzsarg. Solches soll auch in Arbon schon

mehrfach so gehandhabt worden sein. Ausser dem

muslimischen Grab gibt es auf dem katholischen

Friedhof Romanshorn ein Bahai-Grab; es ist rein äus-

serlich aber nicht von den christlichen Gräbern zu

unterscheiden.109

Diese Beispiele zeigen, dass die Prinzipien der

vom Bundesrecht vorgegebenen bürgerlichen Bestattung,

wie sie sich im 19. Jahrhundert und namentlich

mit der Bundesverfassung von 1874 herausgebildet
haben, durchaus beibehalten werden können, wenn
es um die Bestattung von Angehörigen anderer

Religionen auf den Thurgauer Friedhöfen geht;
Voraussetzung dafür ist jedoch, dass die Beteiligten bereit

sind, nach so echten Kompromissen zu suchen, dass

diese schon gar nicht mehr als Kompromisse, sondern

als Normalität empfunden werden.110 Dass es

auf den Zivilstandsämtern und Bestattungsämtern
keine Stars ehemaligen Zuschnitts mehr gibt,
sondern Leute, die die Dinge unaufgeregt so sehen, wie
sie sind, dürfte dabei eher von Vorteil sein.

Maria Magdalena Bossart-Gimmi und Necdet

Altinbas - beide Namen stehen für Neuerungen,
beide aber auch für die stabile staatliche Zuständigkeit

im thurgauischen Zivilstandswesen. Wenn es

mehrere Himmel gibt über dem Thurgau, ist eine

einzige staatliche Gewalt unter ihnen nur umso wichtiger.

109 TZ, 28.11.2012, S. 49.
110 Zur Thematik ebenso umfassend wie differenziert: Richner,

Barbara: «Im Tod sind alle gleich.» Die Bestattung
nichtchristlicher Menschen in der Schweiz, Diss. phil. I (Zürich),

Zürich 2006. Anzufügen ist hier, dass der Thurgauer
Regierungsrat am 3. Mai 1938 der seit 1936 bestehenden
jüdischen Friedhofsgemeinschaft Kreuzlingen in Bernrain

einen eigenen Friedhof bewilligt hat (StATG 3'00'309,
Nr. 864), der ebenfalls auf Ewigkeit hin angelegt ist. Die

jüdische Gemeinde selber bestand vom 27. August 1939

bis zum 21. Juni 2009. Seit ihrer Aufhebung sorgt für den

Friedhof die Stiftung zur Erhaltung und Pflege des

Jüdischen Friedhofs Kreuzlingen (Archiv für Zeitgeschichte,

Zürich, Bestand IB Jüd Gemeinde Kreuzlingen, Flauptfor-
mular in der Archivdatenbank). Für die Einrichtung eines

muslimischen Begräbnisplatzes im Thurgau würde es also

durchaus einen Präzedenzfall gegeben haben.

103




	Himmlische und irdische Register : zur Genese des Zivilstandswesens im 19. Jahrhundert

