Zeitschrift: Thurgauer Beitrage zur Geschichte
Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Thurgau

Band: 158 (2020)

Artikel: Himmlische und irdische Register : zur Genese des Zivilstandswesens
im 19. Jahrhundert

Autor: Salathé, André

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-869514

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-869514
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

André Salathé

Himmlische und irdische Register

Zur Genese des Zivilstandswesens im 19. Jahrhundert

1 Der Star der Sterne

In der zweiten Halfte des 20. Jahrhunderts war der
Zivilstandsbeamte in der kommunalen Verwaltung
des Thurgaus der unbestrittene Star’ — bis Infostar auf
den Plan trat und ihm eins, zwei, drei den Rang ablief.

Das mit Bundesgesetz vom 24. Dezember 1875
betreffend die Feststellung und Beurkundung des Zi-
vilstandes und der Ehe per 1876 eingefiihrte gesamt-
schweizerische Zivilstandswesen hatte sich fir Staat,
Wirtschaft und Gesellschaft schnell unentbehrlich zu
machen gewusst und sich nach und nach geradezu
zu einem Mythos entwickelt.? Dementsprechend
stark war die Stellung seiner Exponenten. Namentlich
dort, wo sie — wie im Thurgau — durch die Bevolke-
rung gewahlt und nicht von einer oberen Instanz der
Verwaltungshierarchie ernannt wurden (Wahlbeam-
tentum). Von allem Anfang an aber war der Zivil-
standsbeamte nur ein in die Kommunalverwaltung
vorgeschobener Posten der Staatsverwaltung (Durch-
staatlichung); alle Vorgaben fir das Zivilstandswesen
wurden auf der Bundes- und der Kantonsebene er-
sonnen — von kommunaler Selbstverwaltung keine
Spur. Doch festigte solches die Stellung der Zivil-
standsbeamten in den Kommunalverwaltungen nur
umso mehr; sie waren hochangesehen. Zum einen in
den Verwaltungen selber: weil sie mit der prazisen
Erfassung jedes einzelnen Staatsblrgers ein ausge-
tufteltes Birgerrechtssysterm mit Gemeinde- und
Kantonsburgerrecht alimentierten und weil sie fur die
Schulgemeinden die Schuler und Schlerinnen, fur
die Armee die Wehrmanner und zwecks Staatsfinan-
zierung die Steuerzahlerinnen und Steuerzahler mi-
nutiés erfassten. So konnten ihre nebengeordneten
Verwaltungsstellen — die Einwohnerkontrollen, die
Schulverwaltungen, die Sektionschefs, die Steueram-
ter, die Vormundschaftsbehorden u.a. — auf prazise
Grunddaten zurlckgreifen. Dass die Zivilstandsdaten
statistisch ausgewertet wurden, verstand sich schon
bald von selbst, dass sie etwa auch die Stammbaum-

Dem Andenken an
Claudius Graf-5chelling (1950-2019)

forschung in den psychiatrischen Kliniken der Schweiz
madglich machten, war dagegen ein gut gehttetes
Geheimnis. Zum anderen waren die Zivilstandsbeam-
ten auch in der Bevolkerung bestens verankert, na-
mentlich weil sie als Exponenten der birgerlichen
Verwaltung emotional befrachtete Ereignisse im Le-
ben — die Geburt, die Eheschliessung, den Tod — be-
gleiteten und so zu etwas wie staatlichen Hohepries-
tern avancierten, wdhrend sie die in der Regel als
traumatisierend erlebten Scheidungen getrost den
Gerichten Uberlassen durften. Dass sich die Zivil-
standsbeamten — wie etwa die Kreisbeamten - zu
eigenen Berufsverbanden zusammenschlossen und
gelegentlich gegen die eigenen Vorgesetzten mit Er-
folg Standespolitik betrieben, storte so gut wie nie-
manden, wahrend man Vereinigungen anderer Ver-
waltungsexponenten mit Misstrauen begegnete oder
sie sogar unterband. Zwar war ihre Tatigkeit fur das
erfolgreiche Funktionieren der staatlichen und kom-
munalen Behorden unentbehrlich, mehr und mehr
jedoch nur eines von vielen Radchen der im 19. und
20. Jahrhundert dichter und dichter werdenden Ver-
waltungsmaschinerie des Sozialstaats mit weiteren
scheinbar unentbehrlichen Exponenten.

Dann, im Jahr 2003, hielt die Informatik Einzug
ins schweizerische Zivilstandwesen — und der Mythos
platzte. Nicht mehr der Zivilstandsbeamte war fortan

1 Uber den letzten, der sich bis zum Schluss selber so sah,
vgl. «Mr. Zivilstandsamt geht», in: TZ, 6.10.2018. Mit sei-
nem Abgang verliess tbrigens der letzte Mann ein thur-
gauisches Zivilstandsamt. Bis in die 1970er-Jahre hinein
war das Zivilstandswesen eine rein mannliche Domane
gewesen, dann gab es vereinzelt Zivilstandsbeamtinnen.
Doch mit der Erosion des Nimbus' verfliichtigten sich auch
die Manner — ein Phdnomen, das man auch aus anderen
Bereichen kennt ...

2 Vgl. fur den allgemeinen Hintergrund der folgenden Aus-
flhrungen: Jager, Martin; Siegenthaler, Toni: Das Zivil-
standswesen in der Schweiz, Bern 1998, namentlich die
S. 1-57.

77



dessen Star, sondern das zentrale Informatik-System
selbst wurde zu ihm — und hatte sich in sicherer Vor-
aussicht seines Erfolgs gleich schon mal selber zu ei-
nem solchen erklart: Infostar.

Als man Infostar im Thurgau einfiihren sollte,
kam man zu dem Schluss, dass das System des Bun-
des zwar nicht Ubermadssig kompliziert sei, es sich
aber keinesfalls rechne, wenn man es in allen 80 Po-
litischen Gemeinden wirde tun missen. Gescheiter
sei es, die Zivilstandsamter, die ja ohnehin aus staat-
lichem und nicht aus kommunalem Auftrag handel-
ten, zu kantonalisieren und anzahlmassig massiv zu
reduzieren. Doch schien diese Absicht den Thurgau
ein paar Monate lang untergehen zu lassen. Denn

78

nicht nur waren — kaum verwunderlich — die Zivil-
standsbeamten darUber not amused, auch die Da-
men und Herren Gemeindeammanner mochten we-
nig Verstandnis dafur aufbringen, ausgerechnet das
Aushangeschild ihrer Kommunalverwaltung verlieren
zu sollen. Doch beschloss der Grosse Rat in den Jah-
ren 2003/04 nach langem Hin und Her gleichwohl die
Bildung von acht Zivilstandsdmtern auf Bezirks-
ebene.? Kaum waren sie in Aktion und fitterten
Infostar, trat der bemerkenswerte Fall ein, dass ein

3 StATG 200127, 53/4, 9.4.2003, und StATG 2'30'478,
53/4, 9.4.2003; StATG 2'00'130, 73/6, 5.5.2004, und
StATG 2°30'481, 73/6, 5.5.2004.



kantonaler Chefbeamter, der Leiter des Amts fur
Handelsregister und Zivilstandswesen, konstatierte,
er gebiete eigentlich tber zu viele Ressourcen: die
Angaben der Gemeinden fiir den kiinftigen Ressour-
cenbedarf seien zu hoch angesetzt gewesen, Infostar
spare wesentlich mehr ein als erwartet. Sein Vor-
schlag, die acht Amter bald auf eines einzudampfen,
wurde von der Regierung Ubernommen, in einer
Volksabstimmung 2009 aber versenkt. Doch gingen
im Zuge der Justizreform, die die acht Bezirke auf
funf reduzierte, per 2011 auch drei Zivilstandsamter
ein: Da waren’s nur noch funf... Bis 2018, als der
Grosse Rat wiederum drei Amter wegstrich und be-
stimmte, deren zwei genugten auch: eines fur den
oberen Thurgau in Amriswil, eines fir den unteren in
Frauenfeld, jedes mit einem ereignisreichen Spital im
Sprengel.*

Noch nie diskutiert worden ist dagegen, welche
Folgen die Tatsache, dass seit 2003 samtliche Zivil-
standsamter der Schweiz Infostar bedienen, fur das
Burgerrecht hat. Nach wie vor sind die Schweizerin-
nen und Schweizer Birger einer Heimatgemeinde,
und sie besitzen das entsprechende Kantonsburger-
recht. Und obwohl sie de facto doch Birger von Info-
star sind, gibt es anstelle dieser Biirgerrechte bis zum
heutigen Tag immer noch kein schweizerisches — aber
das ist eine andere Geschichte.’

In diesem Aufsatz geht es um die Genese des
Zivilstandswesens seit der Helvetischen Revolution
1798 im Rahmen der Beziehungen von Kirchen und
Staat im Thurgau. Unter Zivilstandswesen versteht
man im engeren Sinne das Verfahren zur Erfassung
des Personenstands sowie die o6ffentliche Einrich-
tung, die die entsprechenden Urkunden ausstellt. Im
weiteren Sinn sind die von der Kirche bzw. den Kir-
chen gefuihrten Pfarr- und Kirchenbicher miteinge-
schlossen. Im Folgenden geht es um beides, aber
auch um die Ereignisse, deren Erfassung und Verwal-
tung dem Zivilstandswesen aufgetragen sind: Ge-
burt, Eheschliessung und Tod. Und um die langsame

Verdnderung des Verhaltnisses der Menschen zu den
Ereignissen und dessen Niederschlag im 6ffentlichen
Recht und im Zivilrecht.®

2 Ankunft auf Erden

Als am 19. Februar 1829 in Eckartshausen, Orts-
gemeinde Andwil, Maria Magdalena Gimmi zur Welt
kommt, ist es fur ihre Eltern Hans Jacob Gimmi und
Maria Barbara Schmidhauser bereits die finfte Ge-
burt eines gemeinsamen Kindes. Vermutlich haben
sie Tage oder sogar Wochen vor der Niederkunft der
patentierten Gemeindehebamme der Munizipalge-
meinde Birwinken, Dorothea Nater-Forster,” Bericht
Uber das bevorstehende Ereignis gegeben und nun
konkret nach ihr geschickt. Da — zum Gluck fur die
werdende Mutter — in der weitldufigen Gemeinde

4 StATG 2'00'166, 5.12.2018; StATG 2'30'58*, 5.12.2018.

5 Immerhin soll im Jahr 2024 der alte Zopf des Heimat-
scheins abgeschnitten werden, den man bei jedem Umzug
von Einwohnerkontrolle zu Einwohnerkontrolle zu tragen
hat, ohne dass einem ersichtlich wiirde, was das heute ei-
gentlich noch soll (TZ, 20.11.2018, S. 5).

6 Vgl. dazu Dietrich, Konfession im Dorf, S. 177-188, der
bei Taufe, Trauung und Begrabnis vor allem auf die Uber-
gange zwischen kirchlicher und dérflicher Lebenswelt fo-
kussiert.

7 StATG 4'880°0: Medizinalpersonen, Etats 1799—ca. 1949:
Heft 1799-1840. Dorothea Forster, wohnhaft in Happers-
wil, war seit 1828 Hebamme der Munizipalgemeinde Bir-
winken; am 28. Oktober 1828 verheiratete sie sich in
Evang. Sommeri-Amriswil mit Johannes Nater (StATG KE
6: Evang. Amriswil-Sommeri, Tauf-, Konfirmanden-, Ehe-
und Totenregister 1796-1846). Zum Thurgauer Hebam-
menwesen im 19. Jahrhundert vgl. Jenny, Franziska Bar-
bara: «Sie habe 3024 Kinder gehoben». Das Thurgauische
Hebammenwesen 1799-1869, Diss. med. (Zurich), Zurich
2005 (Zurcher medizingeschichtliche Abhandlungen;
298). Vgl. zum Folgenden Dietrich, Konfession im Dorf,
S. 283-290, der zeigt, dass das Geburtsereignis bei den
Eltern die Konfessionszugehdrigkeit der zustandigen Heb-
amme in den Hintergrund treten liess.

79



gerade keine andere Geburt ansteht, ist die Heb-
amme auch rechtzeitig zur Stelle: mit Geburtsstuhl
samt beweglicher Ruckenlehne, stumpfer Nabel-
schnur-Schere und Klistier- und Mutter-Spritze.® Die
zwei letzten Kinder, Barbara (1825) und Anna Catha-
rina (1827), waren nur wenige Tage nach ihrer Ge-
burt gestorben; umso mehr wird Nater-Forster darauf
geachtet haben, die werdende Mutter zu unterstit-
zen. Ware eine andere Mutter, reicher oder armer als
Maria Barbara Gimmi-Schmidhauser, kurz vor ihr
niedergekommen, hatte sie von Rechts wegen aller-
dings zu jener eilen und in Eckartshausen fur Ersatz
sorgen mussen. Die Betreuung der Mutter ohne An-
sehen der Person war von der seit 1820 geltenden
Hebammenordnung deutlich zur Pflicht gemacht.®
Ob Nater-Forster, die seit 1816 praktiziert, aus-
ser der Nabelschere auch die anderen Utensilien zum
Einsatz bringt oder gar zu den Hofmannschen Trop-
fen, zum Hirschhorn-Geist, zur Zimt-Tinktur, dem
Hallerschen sauren Elixier oder den Kamillen greift,™
um damit die leidende Mutter zu starken, wissen wir
nicht; ebenso wenig, ob sie im Hebammenunter-
richtsbuch nachschldagt und dann, im Rahmen des ihr
Zugestandenen, handgreiflich interveniert, beispiels-
weise das Kind bei glinstiger Gelegenheit noch wen-
den muss." Oder ist sie gar mit Komplikationen kon-
frontiert, die so gross sind, dass sie nicht umhin
kommt, einen patentierten Geburtshelfer oder Arzt
herbeirufen zu lassen? Da Mutter und Kind Geburt
und Kindsbett heil tGberstehen, darf vermutet wer-
den, dass es nicht der Fall ist und alles relativ problem-
los verlduft. Darauf deutet auch, dass es zu keiner
Nottaufe kommt, flir welche die Hebamme prinzipiell
instruiert ware; Maria Magdalena wird namlich am
22. Februar 1829 vom Pfarrverweser von Birglen,
Johann Jakob Schenkel, unter Anwesenheit einer Pa-
tin und eines Paten in der Kirche von Andwil getauft.
Und die Mutter wird noch einmal drei Kinder zur Welt
bringen und erst 1868 im hohen Alter von 72 Jahren
sterben, freilich das nachste Kind, Johann Ulrich

80

(1831), nach nur dreieinhalb Monaten auch schon
wieder an den Tod verlieren."

Waren Komplikationen aufgetreten, gingen sie
aus jener Geburtstabelle der Gemeinde Birwinken fur
das Jahr 1829" hervor, die die Hebamme ausfillen
musste, um sie Ende Jahr Giber den Bezirksarzt dem
Sanitdtsrat einzureichen, der sie seiner Medizinalsta-
tistik mit zugrunde legte; doch haben sich die Tabel-
len fUr den fraglichen Zeitraum leider nicht erhalten.™

Da Hans Jacob Gimmi und Maria Barbara
Schmidhauser seit 1821 verheiratet waren, war die
Hebamme auch nicht der Versuchung ausgesetzt, die
in den Schmerzen liegende Mutter nach dem Namen
des Vaters zu fragen. Ein solches «Geniess-Verhor»
ware ihr ohne vorhergehenden obrigkeitlichen Auf-
trag zwar explizit verboten gewesen, weil man derar-
tige Methoden seit der Aufklarung als inhuman be-
trachtete, doch weiss man, dass neue Rechtsnormen
gelegentlich nur sehr langsam in die Praxis Eingang
finden, und in den D&rfern war man allemal darauf

8 StATG 4'872'2-A: Sanitat, Allg. Akten, Hebammenord-
nung fir den Kanton Thurgau vom 25.8.1820, S. 6, § 19.

9 StATG 4'872'2-A: Sanitdt, Allg. Akten, Hebammenord-
nung far den Kanton Thurgau vom 25.8.1820, S. 11-12,
§§ 31-34.

10  StATG 4'872'2-A: Sanitat, Allg. Akten, Hebammenord-
nung far den Kanton Thurgau vom 25.8.1820, S. 13-14,
§ 39.

11 StATG 4'872'2-A: Sanitat, Allg. Akten, Hebammenord-
nung fur den Kanton Thurgau vom 25.8.1820, S. 9-10,
§ 28.

12 Die Angaben zu den Personenstandsdaten von Maria
Magdalena, ihren Eltern und Geschwistern entnehme ich
einem Papier, das, weil das entsprechende Haushaltungs-
register von Andwil nicht auffindbar war, aufgrund der im
StATG liegenden pfarrherrlichen Ereignisregister des
Raums Sulgen—Erlen von meinem Kollegen Beat Oswald in
mihsamer Kleinarbeit zusammengestellt worden ist.

13 StATG 4'872'2-A: Sanitat, Allg. Akten, Hebammenord-
nung fir den Kanton Thurgau vom 25.8.1820, S. 19 (An-
hang).

14 Furden Zeitraum 1899-1974 sind sie in StATG 9’1 Hebam-
mentagebicher Uberliefert.



aus, ein schon bestehendes Gerlicht bestatigt zu fin-
den. Doch wie gesagt, im Falle von Maria Magdalena
stand der Vater fest, und der Herr Pfarrverweser
taufte das Kind am 22. Februar 1829 ohne Anstande
und machte pflichtgemaéss seinen Eintrag ins pfarr-
amtliche Taufbuch: aus kirchlichen Grinden — Taufe
und Abendmahl sind auch fur die Reformierten Gna-
denmittel —, und aus staatlichen.

Die Anzeige von der Geburt von Maria Magda-
lena dirfte dem Herrn Pfarrverweser vom Vater per-

sonlich gemacht worden sein — nicht von der Heb-
amme. In landlichen Verhéltnissen, wo nahezu oder
tatsachlich hundert Prozent der Bevolkerung dem
christlichen Glauben anhingen, durfte man davon
ausgehen, dass eine geburtszeitnahe Taufe der Neu-
ankémmlinge aus theologischen und gesellschaftli-
chen Grinden im Interesse der Eltern lag und sie
deshalb die Ankunft eines neuen Erdenburgers von
sich aus melden wirden — gerade deswegen ja auch
die Méglichkeit der Nottaufe, u.a. durch die Heb-

81



amme,” die bei der damaligen Kindersterblichkeit
eine ungleich héhere Bedeutung hatte als ab der
zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts, als diese dank
medizinischen Errungenschaften massiv sank.

Die Hebamme von 1829 war eine kommunale
Amtsperson mit staatlichem Auftrag. Dieser war
mehrheitlich gesundheitspolitisch definiert, schloss
jedoch auch armenrechtliche und strafrechtliche
Komponenten mit ein. So hatte die Hebamme etwa
den Generalauftrag, «Untersuchungen» zu erledi-
gen, die ihr «von [irgend] einer Behoérde» aufgetra-
gen wurden und «sich dabey der strengsten Wahr-
heit» zu befleissigen.” Oder es dem Pfarramt
anzuzeigen, sobald sie den Eindruck gewann oder
das Wissen darum hatte, uneheliche Schwanger-
schaften wirden verheimlicht, uneheliche Kinder
entfernt oder Féten abgetrieben.” Der Eid, den sie
abzulegen hatte, verpflichtete sie darauf, die Artikel
der Hebammenordnung getreulich auszufiihren, den
armen Frauen ebenso wie den reichen nach bestem
Wissen und Verstand zu helfen und beizustehen, mit-
hin alles zu tun, «was einer christlichen und recht-
schaffenen Hebamme gebiihrt» — «wie ihr es gegen
Gott und Euer Gewissen Euch zu verantworten ge-
trauet, ohne Arglist und Gefdhrde etc.»™ Der Eid
rekurrierte gleichermassen auf den staatlichen Erlass
der Hebammenordnung selber als auch auf die Tatsa-
che, dass dieser Staat, obgleich bereits auf dem Weg
zur Uberkonfessionellen und sogar supra-religiésen
Institution, sich immer noch als pointiert christlich —
und im Thurgau bi-konfessionell — verstand. Das
sollte sich schon bald dandern.

Fir unseren Zusammenhang ist im Ubrigen
wichtig, dass die oben erwdhnte tabellarische Erfas-
sung der von der Hebamme betreuten Geburten
zwar sanitatspolizeilichen und -statistischen Uber-
legungen entsprang, de facto aber die erste rein
staatliche Registrierung der neuen Erdenbilrger war,
die dadurch auch zu (kiinftigen) Staatsblrgern wur-
den. Damit war eine Art doppelte Buchhaltung etab-

82

liert, fir deren andere Seite der Vertreter der Kirche,
der Pfarrer, verantwortlich zeichnete.

3 Eintrittskontrolle

Wenn der Pfarrverweser von Burglen im Taufbuch
von Andwil das Geburtsdatum, das Taufdatum, den
Paten und die Patin, die Vornamen des Tauflings und
die Vor- und Nachnamen der Eltern samt Wohn- und
Herkunftsort — und zwar in dieser Reihenfolge — sorg-
faltig eintrug, so reichten die Wurzeln seines Tuns bis
zum Laterankonzil des Jahres 1215 zurlck, als erst-
mals die Fihrung von Taufbtichern dekretiert worden
war." Daftr waren theologische Motive massgebend
gewesen. Damals definierte die Kirche die geistliche
Verwandtschaft genauer und rechnete u.a. auch die
Taufzeugenschaft dazu. Indem man die geistliche
Verwandtschaft gleichzeitig zum Ehehindernis erhob,
musste die Trauung durch den Pfarrer, die bisher nicht
Ublich gewesen war, durchgesetzt, dem Geistlichen
aber auch ein Mittel an die Hand gegeben werden, in
dem er nachschlagen konnte, ob eine geistliche Ver-
wandtschaft vorlag oder nicht. Die Schaffung von
Ehe- und Taufbuchern stand also in einem Wechsel-
verhaltnis. Allerdings ist mangels konkreter Quellen-
belege schwer zu sagen, inwieweit den Beschlissen
des Konzils in den einzelnen Pfarreien dann auch

15 StATG 4'872'2-A: Sanitat, Allg. Akten, Hebammenord-
nung far den Kanton Thurgau vom 25.8.1820, S. 13, § 37.

16 StATG 4'872'2-A: Sanitat, Allg. Akten, Hebammenord-
nung fir den Kanton Thurgau vom 25.8.1820, S. 14, § 41.

17  StATG 4'872'2-A: Sanitat, Allg. Akten, Hebammenord-
nung fur den Kanton Thurgau vom 25.8.1820, S. 14-15,
§43.

18  StATG 4'872'2-A: Sanitat, Allg. Akten, Hebammenord-
nung fur den Kanton Thurgau vom 25.8.1820, S. 16-17.

19 Fur das Folgende: Ziegler, Ernst: Die Kirchenbtcher im
Stadtarchiv St. Gallen, in: SVGB 97 (1979), S. 53-71, sowie
Meyer, Kirchgemeinden, S. 43-89.



tatsachlich nachgelebt wurde; zumindest nérdlich
der Alpen durfte solches aber noch jahrhundertelang
nicht der Fall gewesen sein. In der Diézese Konstanz
machten dann erstmals die Didzesanstatuten von
1435 die Flihrung solcher Bicher zum Postulat; doch
allein die Tatsache, dass die Forderung in den nachfol-
genden Statuten von 1463 und 1483 wiederholt
werden musste, deutet nicht gerade auf deren Erfil-
lung hin. Und jedenfalls wurde das alteste der noch

vorhandenen Taufbuicher der Schweiz, dasjenige von
Saint-Germain et Saint-Pierre in Porrentruy, mit dem
26. Dezember 1481 begonnen, das alteste in der
Schweizer Quart der Dibzese Konstanz, zu der bis
1814 auch der Thurgau gehorte, dasjenige der Klein-
basler Pfarrei St. Theodor, gar erst im Jahr 1490.%

20 Meyer, Kirchgemeinden, S. 47.

&3



Richtig durchgesetzt haben sich die Pfarrblcher
erst mit und durch die Reformation und Gegenrefor-
mation, als beide Konfessionen zunehmend ein Inte-
resse daran entwickelten, den Bestand ihrer Schaf-
chen protokollarisch festgehalten zu wissen — und
mit ihnen der sich pointiert christlich verstehende und
sich mit und gegen die Kirchen immer mehr durchset-
zende moderne Staat.

Im Einzelnen spielten wiederum theologische
Motive eine wichtige Rolle. So auf reformierter Seite
etwa der Kampf gegen die Taufer oder Wiedertdufer,
deren von Zwingli abgelehntes Treiben mit dem
Nachweis der bereits erfolgten Kindestaufe kriminali-
siert werden konnte. Aber auch 6ffentlich-rechtliche
und privatrechtliche Motive kamen zum Tragen. So
entwickelte sich das Taufbuch zum Tauf- und Ge-
burtsregister weiter, um bei Eheschliessungen ein
Mindestalter durchzusetzen, oder bildete das Ehe-
register die Grundlage, um Konkubinate wirksam
bekampfen zu kénnen. Entsprechende Vorschriften
ergingen in Zurich 1525, in Bern 1528, in Basel 1529
und in Genf 1541.%

Waéhrend auf reformierter Seite ein Staatskir-
chentum entstand, das die politischen Verhaltnisse
bis weit ins 19. Jahrhundert hinein pragen sollte,
reagierte die katholische Kirche auf die Herausforde-
rung durch die Reformation mit der inneren Er-
neuerung im Konzil von Trient 1545-1563. Die Kir-
chenbuchfrage wurde zwar erst zum Schluss und
eher nur nebenbei aufgegriffen; die Neuerungen
waren aber gleichwohl nachhaltig: 1563 erliess das
Konzil Vorschriften zur Fihrung der Tauf- und Ehere-
gister in den Pfarreien, die den reformierten gleichka-
men — und selbst in der katholischen Kirche Uberliess
man die Umsetzung der Neuerungen nun Provinzial-
synoden, also der Kirche vor Ort.*

Alles in allem kann gesagt werden, dass im
Thurgau die Pfarrbiicher auf der evangelischen Seite
in der zweiten Hélfte des 16. Jahrhunderts beginnen,
auf der katholischen in den ersten zwei Jahrzehnten

84

des 17. Jahrhunderts: jeweils zuerst die Tauf- und
Eheblicher, spater die Totenblcher. Da der Thurgau
als Gemeine Herrschaft aufgrund der Landfrieden
von 1531, 1653 und 1712 bi-konfessionell organi-
siert war, stand es bis zur Revolution von 1798 ausser
Frage, dass die Register als Pfarrbtcher vom Pfarrer
gefthrt wurden — auch wenn sie im 17. und 18. Jahr-
hundert in Bezug auf das Birgerrecht zunehmend
eine weltliche Funktion bekamen.”

Dann die Revolution, die Anderungen herbei-
zwingen wollte: Mit Gesetz vom 15. Februar 1799
verpflichteten die Helvetischen Rate die rein burgerli-
chen Munizipalgemeinden, Zivilstandsregister zu fiih-
ren. Doch blieb solches, nicht nur im Thurgau, toter
Buchstabe. Am 20. Januar 1801 musste der Helveti-
sche Vollziehungsrat deshalb anordnen, die Pfarrer
hatten die angestammten Register wieder zu fihren
und allféllig entstandene Lucken zu schliessen — die
Verstaatlichung des Registerwesens war geschei-
tert.®

Doch hat die Geschichte ihre Ironie: Denn
gleichzeitig scheiterte auch die Durchsetzung eines
einheitlichen schweizerischen Staatsburgerrechts zu-
gunsten des angestammten Bulrgerrechts in einer
Heimatgemeinde. Und damit dieses System aufrecht-
erhalten werden konnte, musste jedermann dazu
verpflichtet werden, Geburt, Ehe und Tod von Fa-
milienangehdrigen seiner Heimatgemeinde anzuzei-
gen. Dazu bedurfte er Bescheinigungen, die vom
Pfarrer ausgestellt und vom Prasidenten der Munizi-
palgemeinde unterzeichnet waren. Damit avancierte
der Pfarrer doch zu so etwas wie einem staatlichen
Beamten — heute wirde man von Auftragsverwal-
tung sprechen. Dann brach die Helvetik zusammen.

21 Meyer, Kirchgemeinden, S. 49-50.

22 Meyer, Kirchgemeinden, S. 51-52.

23 Meyer, Kirchgemeinden, S. 53.

24 Meyer, Kirchgemeinden, S. 58; Kundert, Zivilgesetzgebung,
S. 58.



Der dank Napoleons Machtwort aus der Taufe
gehobene neue Kanton Thurgau Ubertrug die «Ver-
fertigung» von Geburts-, Ehe- und Sterberegistern,
«die ihnen am Ende jeden Jahres von dem Pfarrer
zuzustellen sind», mit Gesetz vom 17. Juni 1803 den
Munizipalgemeinden® — eine ebenso grossmaulige
wie hilflose Bestimmung, die nur so interpretiert wer-
den kann, dass im Grunde alles beim Alten blieb.
Zwar war die Buchfiihrung Uber den Personenstand
dem Wortlaut nach Sache der zivilen Behérden, ohne
die Pfarramter ging aber gar nichts. Als Aufsichts-
instanz fungierte auf Seite der Reformierten der 1803
eingesetzte Evangelische Kirchenrat, auf Seite der
Katholiken der zustandige Bischof. In Ignaz Heinrich
von Wessenberg besass das Bistum Konstanz einen
Bischofsverweser, der im Sinne des aufgeklarten Ka-
tholizismus mit den weltlichen Behdrden kooperierte
und deshalb seine Pfarrer 1810 ausdriicklich darauf
hinwies, dass sie in Sachen Pfarrbiicher sowohl der
Kirche als auch dem Staat verantwortlich seien.®
1836, der Thurgau gehorte mittlerweile zum Bistum
Basel, wurde auch auf der katholischen Seite die Auf-
sicht dem Kirchenrat Ubertragen.

Zwischen 1803 und 1876 Ubertrug der Kanton
den Pfarrern beiderlei Konfessionen immer mehr ad-
ministrative Aufgaben, die auf den Pfarrblchern ba-
sierten. So legte das Gesetz Uber die Militarorganisa-
tion vom 8. Mai 1811 fest, der Pfarrer habe dem
zustandigen Quartierkommandanten jeden Januar
einen Auszug aus den Taufblichern zu tbermachen,
der die dienstpflichtigen jungen Manner im Alter von
18 Jahren auswies. Und als die Regeneration mit der
formell schon Jahrzehnte bestehenden allgemeinen
Schulpflicht ab 1831 wirklich ernst machte, waren
auf den Beginn jedes Schuljahrs auch Listen der
schulpflichtigen Kinder zu erstellen. Dass auch die
Verwaltung des Burgerrechts auf den pfarramtlichen
Blichern beruhte, wurde schon gesagt; mit zuneh-
mender Mobilitdt wurden die diesbeztiglichen Auf-
wendungen der Pfarrer immer grésser.”’

Solchermassen prdsentierte sich die administra-
tive Erfassung der Erden- und Staatsblrger, als am
19. Februar 1829 in Eckartshausen Maria Magdalena
Gimmi zur Welt kam.

4 Heirat vor dem Kadi

Am 20. April 1861 feiert das Bezirksgericht Weinfel-
den Hochzeit. Der Tag hat regnerisch begonnen,
doch als zu Beginn seiner Sitzung der Schuster Gallus
Anton Bossart,® wohnhaft in Heimenhofen, und
Maria Magdalena Gimmi, wohnhaft in Eckartshau-
sen, vor die Schranken treten, hellt es draussen auf
— Aprilwetter. Auch im Sitzungszimmer herrscht eine
feierlich-positive Stimmung. Die im dunklen Anzug in
Reih und Glied sitzenden respekterheischenden Her-
ren haben eine erwartungsfrohe Miene aufgesetzt.
Das Gericht hat sich am Vortag stundenlang mit den
ublichen Streitereien um Geld herumgeschlagen und
jetzt alle Aussicht darauf, es auch nach dem ersten
Traktandum nochmals den ganzen Tag lang tun zu
mussen. So ist ihm eine Abwechslung gerade recht.
Denn Bossart und Gimmi in ihrem Sonntagsstaat sind
nicht gekommen, um sich zu streiten, sondern um
auf ewig sich zu lieben. Das Gericht scheint keine
Moiihe zu haben, solches festzustellen und es sowohl
in seine Erwdgungen miteinzubeziehen als auch im
Urteilsdispositiv zu vermerken. Die jungen Leute wol-
len also heiraten und dann «einander in ehelicher
Treue u. Liebe zugethan sein», bis dass der Tod sie

25 TblITG1,S. 170, § 19; vgl. Meyer, Kirchgemeinden, S. 59,
und Hungerbuhler lll, S. 218.

26 Meyer, Kirchgemeinden, S. 61.

27  Meyer, Kirchgemeinden, S. 63; Hungerbthler IIl, S. 218;
Fritsche I, S. 112; Fritsche ll, S. 112.

28 Die Schreibweisen des Familiennamens wechseln in den
Quellen zwischen Bosshart, Bosshard und Bossart; ich ver-
wende die Schreibweise, wie sie in der jingsten Quelle,
einer amtlichen Todesanzeige, verwendet wird.

85



scheiden wird. Jedenfalls geloben sie solches «vermit-
telst Handgeltibde»,” als Gerichtsprasident Daniel
Kesselring (1805-1878) danach fragt. Kesselring hat
sich auf den Moment sorgfaltig vorbereitet und sich
in den schlaflosen Nachten zuvor eine dem Anlass
angemessene Rede zurechtgelegt und eingelibt, die
er jetzt, vor der gewichtigen Frage an die Liebenden,
vortragt. Sie hat sich leider nicht erhalten, ist aber
durch das Gerichtsprotokoll belegt. Trauzeugen hat
das Paar Ubrigens keine mitgebracht, es sitzen auf
den Richterstlhlen ja gentigend davon. Nach ein paar
Minuten ist die feierliche Zeremonie schon zu Ende
und der Thurgau hat seine erste Zivilehe.

86

Drei Wochen zuvor, am 3. April, hatte Kesselring
die Verkiindung der Ehe im Amtsblatt des Kantons
Thurgau publiziert.* Bossart und Gimmi, schrieb er,
hatten sich verlobt und wollten sich vor Bezirksgericht
nun trauen lassen. Da bis zum 16. April von dritter
Seite keine Ehehindernisse geltend gemacht wurden,
stand dem formlichen Akt vor den Schranken nichts
entgegen. Der Gerichtsschreiber musste das Urtell

29  Vqgl. Kolb, Hans: Das Handgellbde als Beweismittel in der
thurgauischen Zivilprozessordnung, Diss. iur. (Zrich),
Frauenfeld 1940, S. 7-22.

30 AbITG12(1861), S. 130.



anschliessend nur noch in sein dickes Buch eintragen,
was er mit seiner krakeligen Schrift mit thurgauischer
Trockenheit auch tat, und den Pfarramtern von
Gossau SG, woher der katholische Brautigam
stammte, und Bulrglen-Andwil, wo die evangelische
Braut verburgert war und wohnte, per Auszug mittei-
len.2' Die beiden Pfarrer trugen die Ehe pflichtschul-
digin ihre Ehebucher ein, ganz genau so, als ob sie in
einer anderen Pfarrei geschlossen worden ware —
nichts deutet darauf hin, dass ein Bezirksgericht sei-
nen Segen gegeben bzw. sein Urteil gesprochen
hatte.>® Nach dem eigentlichen Trauungsakt noch
eine Unterschrift geben, wie das ab 1876 vor den
staatlichen Zivilstandsbeamten der Fall sein sollte,
mussten die beiden nicht; das Handgeltibde und die
Protokollierung des Urteils gentigten vollkommen.
Das Brautpaar hatte fUr seinen Entschluss zur
Zivilehe konfessionell bedingte Hindernisse geltend
gemacht. Tatsachlich war es bis 1876 nicht ohne
Uberwindung von Hiirden moglich, einen Angehori-
gen oder eine Angehdrige der anderen Konfession zu
heiraten. Den katholischen Pfarrern verboten namlich
kirchenrechtliche Bestimmungen, Mischehen einzu-
segnen.” In solchen Fallen waren im Thurgau auf-
grund eines Konkordats mit anderen Kantonen seit
dem 12. Juni 1822 jedoch die evangelischen Pfarrer
von Staates wegen angewiesen, die Trauung vorzu-
nehmen.* Warum unser Paar nicht diesen Weg be-
schritt, ergab sich daraus, dass die Braut mit den
Gebrauchen der evangelischen Kirche nicht mehr
einverstanden sein konnte und der Brautigam ahnli-
che Muhe mit denjenigen seiner Konfession bekun-
dete. Jedenfalls trat das Paar kurze Zeit nach seiner
Verehelichung den Neutdufern bei;® der Entschluss
dazu war wohl schon Monate zuvor gefasst worden.
Trotzdem waren die beiden gesetzeskonform® zu
den fur ihre jeweilige Heimatgemeinde zustandigen
Pfarrern in Gossau SG und Blrglen gegangen, um
die beabsichtigte Ehe promulgieren zu lassen; und sie
hatten dann, am 30. Méarz 1861, beim Bezirks-

gerichtsprasidenten von Weinfelden — wiederum ge-
setzeskonform® — das Gesuch gestellt, «die Bewilli-
gung zur Vollziehung einer Civiltrauung zu geben».
Bossart und Gimmi erklarten Kesselring «zu Proto-
koll», «dass sie zwar eine achte Ehe einzugehen be-
absichtigen, aus religidsen Grinden sich aber der
kirchlichen Trauung nicht unterziehen kénnen».*®

31 StATG 5'27022: Protokoll des Bezirksgerichts Weinfelden
5.2.1861-26.3.1864, S. 23, § 33.

32 StATG KE 13: Evang. Burglen; Filiale Andwil, Eheregister
1842-1875, 1861/3.

33 Fr die Frage der Mischehen, die hier nur gestreift werden
kann, vgl. Hafner, Pius: Die Mischehe und deren Scheidung
kraft Bundesrecht im ersten Bundesstaat (1848-1874), in:
Zeitschrift fur schweizerische Kirchengeschichte 73 (1979),
S. 1-168.

34  Offizielle Sammlung der das Schweizerische Staatsrecht
betreffenden Aktenstiicke, der in Kraft bestehenden Eid-
gendssischen Beschliisse, Verordnungen und Konkordate
[...], enthaltend den Zeitraum vom Jahr 1820 bis Ende des
Jahres 1836, 0. O 1838, S. 27-28: «Die Verktndung dieser
[Misch-]Ehen soll néthigen Falls entweder durch den Re-
formierten Pfarrer oder durch den Zivilbeamten vorge-
noemmen werden; und es soll, nach Erflllung aller gesetz-
lichen Vorschriften, den Verlobten die Bewilligung ertheilt
werden, ihre Ehe durch den Reformierten Geistlichen ein-
segnen zu lassen.» Das Privatrechtliche Gesetzbuch flr
den Kanton Thurgau vom 6.12.1859, schrieb in § 53 diese
Regelung als eine der Moglichkeiten fort, betrachtete es in
§ 57 nun aber als Regelfall, dass Mischehen von Pfarrern
beider Konfessionen vollzogen werden kénnten (Kbl TG &,
S. 122-123); vgl. Kundert, Zivilgesetzgebung, S. 118-119.

35  Keller, J. U., ergénzt bis auf den heutigen Tag von F. W.
Neuenschwander: Chronik von Weinfelden. Eine Samm-
lung historischer Tatsachen und Uberlieferungen, Weinfel-
den 1931, S. 271.

36 KblTGS8,S. 121,8§47.

37 KblTGS8,S. 123-124, § 61.

38  StATG 5'270°22: Protokoll des Bezirksgerichts Weinfelden
5.2.1861-26.3.1864, S. 23, § 33.

87



5 Erwachen

Maria Magdalena Gimmi war, wie wir gesehen ha-
ben, als Baby vom Pfarrverweser von Biirglen in der
Kirche von Andwil getauft worden. Die Eltern schie-
nen damals kein Problem damit gehabt zu haben.
Waére Maria Magdalena ein paar Jahre spater zur
Welt gekommen, mdglicherweise schon. Denn ins
Jahr 1834 fallen die Anfange jener Bewegung, die
der Geschichtsschreiber des Thurgaus, Johann Adam
Pupikofer, damals Pfarrhelfer in Bischofszell und Pre-
diger in der Schlosskirche zu Hauptwil, in einer Streit-
schrift aus eben diesem Jahr, «Die neue Kirche in der
Schweiz, besonders in Hauptwyl» genannt hat* und
aus der die Gemeinschaft Evangelisch-Taufgesinnter
(Neutaufer, Fréhlichianer, Nazarener, Apostolic Chris-
tian Church) hervorgehen sollte.

Samuel Heinrich Frohlich (1803-1857) von
Brugg war zum reformierten Pfarrer ausgebildet wor-
den, brauchte jedoch zwei Anlaufe, bis man ihn am
10. Mai 1827 ins aargauische Ministerium aufnahm.
Fréhlich hatte als Student sein Erweckungserlebnis
gehabt, und in dem Verfahren schlugen nun seine
vom regierenden staatskirchlichen Liberalismus ab-
weichenden Auffassungen so stark durch, dass man
ihn in eine zweite Runde schickte und ihm schliesslich
keine Kirchgemeinde Ubertrug, sondern ihn nur
Pfarrverweser in Leutwil sein liess. Dort begannen ihn
die Tauffragen zu beunruhigen, so dass er und seine
Gemeinde bald auf Abwege gerieten — jedenfalls aus
der Sicht der kirchenratlichen Administration, die den
unbequemen Bussprediger im Jahr 1830 absetzte.
Der funktionslos gewordene Frohlich wandte sich
daraufhin nach Genf, wo er sich von Ami Bost, einem
der Kopfe der Genfer Erweckungsbewegung, des
«Réveil», im Februar 1832 noch einmal taufen, also
wiedertaufen liess. Sofort kehrte er nach Leutwil zu-
rick, wo er am Palmsonntag 1832 mit 38 Gleich-
gesinnten die erste seiner Gemeinschaften von Tauf-
gesinnten konstituierte.”

88

1833/34 kam Frohlich in Kontakt mit dem
Hauptwiler Fabrikantenehepaar Johann Joachim und
Anna Brunschweiler-Briischweiler, das vorher schon
«erweckt» war.*' So entstand in Hauptwil eine wei-
tere Gemeinde Frohlichs. Zu dessen Versammlungen
stromten viele Glaubige, und bald einmal verbreitete
sich die Bewegung im Raum zwischen St. Gallen, Am-
riswil, Sulgen und Hauptwil, sei es, dass es an ver-
schiedenen Orten vorUbergehend tauferische Zusam-
menkinfte gab, sei es, dass aus solchen relativ stabile
Taufergemeinden hervorgingen.*

Die Bewegung erhielt nicht nur Zulauf, es er-
wuchs ihr auch Opposition. Schon am 19. Februar
1834 kam es in Giezenhaus stdlich Amriswil zu einem
mehrhundertkdpfigen Volksauflauf, der die dort seit
einiger Zeit im Haus von Jakob Neuhauser zusammen-
kommende Gemeinschaft unter der Leitung von
Schuster Johannes Schimperli aus Waldi sprengen
wollte. Dabei wurde das Haus von Neuhauser demo-
liert.” Die Behorden schritten sofort ein und liessen
Frohlich als den Urheber der unliebsamen Bewegung
bereits am 20. Februar Uber die Kantonsgrenze stellen.

In Ennetaach, keine zwei Kilometer sldlich von
Eckartshausen, versammelten sich spatestens ab
1835 Anhdnger von Fréhlich in der Wohnung des
Schullehrers und Vorsangers Johann Konrad Schmid-

39 Pupikofer, Jlohann] A[dam]: Die neue Kirche in der
Schweiz, besonders in Hauptwyl, oder: Darstellung der
kirchlichen Bewegungen in Hauptwyl, sammt einer Predigt
Uber Taufe, Kindertaufe und Wiedertaufe und einem Glau-
bensbekenntnisse der neuen Glaubensgesellschaft, hrsg.
von J. A. P, St.Gallen 1834; vgl. auch Pupikofer, Gemalde,
S.224-225, und Haberlin-Schaltegger |, S. 203.

40  Alder, Fréhlich, S. 19-47.

41 Vgl. Stickelberger, Emanuel: Johann Joachim Brunschwei-
ler in Hauptwil, 1759-1830, Frauenfeld o. J. [ca. 1961].

42  Alder, Frohlich, S. 49-66.

43 StATG 9'7, 2/1834-103: Strafbare Handlungen einer
Volksversammlung anlasslich einer Sektierergesellschaft
bei Jakob Neuhauser, in Amriswil/Giezenhaus, TG; TZ,
27.2.1834.



hauser. Ob Schmidhauser mit unserer Maria Magda-
lena bzw. deren Mutter Maria Barbara verwandt war,
muss offenbleiben.* Aufgrund eines Berichts des
Schulinspektors aus dem Jahr 1832 lasst sich schlies-
sen, dass Schmidhauser schon Pietist war, bevor Froh-
lich im Thurgau auf den Plan trat. Die Versammlun-
gen ddrften in seiner Schulstube im heutigen Haus
Badlistrasse 5 stattgefunden haben.®

Die Frage einer Verwandtschaft ist deshalb von
einigem Belang, weil die Mutter Maria Magdalenas
am 24. Dezember 1868 auf dem Friedhof von Andwil
«still» beerdigt werden und im Totenbuch als
«Neutduferin» bezeichnet werden sollte.* Ob sie es
schon seit langerem gewesen war und ihr deshalb
Tochter und Schwiegersohn 1861 nachgefolgt wa-
ren? Oder ob es genau umgekehrt gewesen ist: dass
die Mutter erst nach dem Tod von Hans Jakob Gimmi,
der am 22. Januar 1863 namlich nach dem (blichen
reformierten Ritus in Andwil zu Grabe getragen wor-
den war,” der Jungmannschaft in die Neutauferge-
meinde nachfolgte? Wir wissen es nicht.

Wie dem auch sei, die fakultative Zivilehe war im
Thurgau mit dem Privatrechtlichen Gesetzbuch vom 6.
Dezember 1859 eingefuhrt*® und nun also erstmals von
einem Paar geschlossen worden. Die Frage der Zivilehe
hatte seit der Helvetik auf der politischen Traktanden-
liste der Schweizer Kantone gestanden, war als Obliga-
torium jedoch nur in den Kantonen Genf (1821), Neu-
enburg (1853) und Tessin (1855) eingefiithrt worden,
wahrend in einzelnen der anderen Kantone die Wahl
zwischen ziviler und kirchlicher Trauung bestand.

Wenn nun auch der Kanton Thurgau die fakul-
tative Zivilehe méglich machte, so deshalb, weil mit
der von der Bundesverfassung von 1848 garantierten
Niederlassungsfreiheit (fir Christen) auch hier eine
gewisse Mobilitat eingesetzt hatte und mit einem
steigenden Anteil der katholischen Bevolkerung auch
die Mischehen zunahmen.* Zudem gab es auf der
protestantischen Seite seit den 1830er-Jahren neue
Denominationen (Mennoniten, Baptisten,* Neutdu-

fer, Mormonen®' u.a.), deren Auffassungen und Be-
durfnissen der sich fortschreitend als rein birgerlich
auffassende Staat nicht verschliessen durfte.*

Fur das Postulat machten sich im Grossen Rat
des Kantons Thurgau Ubrigens vor allem Katholiken
wie die nachmaligen Bundesrate Fridolin Anderwert
und Adolf Deucher stark — Radikal-Liberale, die in den
1860er-Jahren die Demokratische Bewegung im Kan-
ton anfuhren und 1869 mit der neuen Verfassung
und der Starkung der Volksrechte die direkte Demo-
kratie und die Trennung von Staat und Kirchen durch-
setzen sollten. Als die analoge gesamtschweizerische
Bewegung 1874 mit einer total revidierten Bundes-
verfassung zum Ziel kam und 1875 das auf deren

44  Kreis, Kirchhore, S. 231-232; Alder, Frohlich, S. 63.

45  Zur Qualifikation von Schmidhauser als Lehrer vgl. Leder-
gerber, Thomas: Aus der Schule geplaudert. Ein Streifzug
durch die Geschichte und den Alltag der Schulgemeinde
Erlen, Riedt, Ennetaach, Erlen 2003, S. 17-18. Der Schul-
inspektor meinte 1832: «Der Lehrer ist Pietist, er erkennt
und gesteht seine Schwache, glaubt aber mit der Frémme-
lei genug zu tun.» Vgl. dazu AEKG Sulgen, Reg.-Nr.
4120/1820: Sulgisch-Pfarramtliches Ev{ang]. Observanz-
Buch, ca. 1820 ff., S. 39 und 45, wo bemerkt wird, in En-
netaach bestehe seit 1819 eine «Missionsbruderschaft».

46  StATG KE 13: Evang. Burglen; Filiale Andwil, Totenregister
1842-1875.

47  StATG KE 13: Evang. Burglen; Filiale Andwil, Totenregister
1842-1875.

48 Kbl TG 8, S. 11-184, hier S. 123-124, § 61; vgl. Kundert,
Zivilgesetzgebung, S. 184—-185.

49  Kundert, Zivilgesetzgebung, S. 44.

50 Die erste Baptistengemeinde in der Schweiz wurde 1849
in Zirich gegrindet; vgl. Alder, Frohlich, S. 169.

51 Vgl. Lips, Walter: Die thurgauische Auswanderung nach
den USA, Jahre 1855-1862, in: TB 127 (1990), S. 177-
201, namentlich S. 181.

52  Die Bundesverfassung von 1848 (Art. 44) hatte erst den
christlichen Konfessionen die freie Ausiibung des Gottes-
dienstes gewahrleistet, diejenige von 1874 (Art. 49) sollte
die Glaubens- und Gewissensfreiheit fir alle fur unverletz-
lich erkléren. Eine historische Studie Uber die Freikirchen
im Thurgau ware sehr zu wiinschen; ihr Anteil am Sékula-
risierungsprozess ist enorm.

89



Artikel 53% fussende Bundesgesetz Uber das Zivil-
standswesen verabschiedet und mit ihm die Zivilehe
zum Obligatorium erkldrt werden sollte, waren die
beiden als Nationalrate wiederum vorne mit dabei.
Was man bei oberflachlichem Hinsehen als typisches
Element des 1871 entbrannten Kulturkampfes deu-
ten mochte, hatte also eine ldngere nichtkulturkdmp-
ferische Vorgeschichte — ausser man dehne die Zeit-
spanne des Kulturkampfes nach rickwarts aus, was
man im Falle des Thurgaus vielleicht musste. Aller-
dings ware dann zu fragen, warum denn nicht ge-
rade der seit Jahrhunderten konfessionell durch-
mischte Thurgau die Zivilehe schon 1803 eingefuhrt
hatte. Die Antwort darauf musste wohl lauten, dass
sich gerade in dieser langen Zeitspanne Mechanis-
men des Zusammenlebens und Zusammenwirkens
etabliert hatten, die — weil in der Praxis bewahrt —im
19. Jahrhundert gegeniber radikalen Neuerungen
durchaus noch lange resistent blieben.

Die Ehe* war nach germanischem Recht jahr-
hundertelang eine Kaufehe gewesen, bevor es der
Kirche gelungen war, sie nach und nach unter ihre
Kontrolle zu bringen. Ab dem 11./12. Jahrhundert
unterstand sie auch im Gebiet der Schweiz dem ka-
nonischen Recht und der bischéflichen Gerichts-
barkeit. Unter Papst Alexander Ill. (1159-1181) setzte
sich die Konsensehe, also die frei ausgesprochene
Einwilligung beider anwesenden Gatten, durch. Als
sich daraufhin die Praxis einbirgerte, Konsensehen
auch heimlich zu schliessen, setzte die Kirche gewisse
Formalitaten wie die &ffentliche Bekanntmachung,
das &ffentlich ausgesprochene gegenseitige Einver-
standnis und die kirchliche Trauung durch. Die Ehe
galt als Sakrament: als Vereinigung von Christus mit
der Kirche. Die Reformation lehnte den Sakraments-
charakter der Ehe dann zwar ab, GUbernahm aber die
von der (katholischen) Kirche entwickelten administ-
rativen Kontrollmechanismen durchweg.>

Als im Zuge der S&kularisierung seit der Franzé-
sischen Revolution neue Glaubensgemeinschaften

90

entstanden, begannen deren abweichende theo-
logische Auffassungen mit der Wahrnehmung von
Aufgaben zu kollidieren, die der Staat den Kirchen
Ubertragen hatte, namentlich im Bereich des Perso-
nenstands. So lehnten Frohlich und seine Gemeinde
die Kindstaufe als staatskirchenrechtliches Obligato-
rium und damit auch deren Protokollierung im Tauf-
buch ab. Der Glaube sei das Zeichen der Erwahlten
Gottes, somit sei es klar, «dass auch mit dem Siegel
der Erwahlung, das heisst mit der Taufe soll zugewar-
tet werden, bis Gott selbst die Scheidung zwischen
Gldubigen und Unglaubigen herbeifthrt. Denn unter
den Kindern kennen wir die Erwahlten nicht.»*®

Mit der theologischen Aufwertung der Erwach-
senentaufe als dem entscheidenden Element auf
dem Weg zum Heil wurde bei den Neutdufern die
schon von der Reformation geférderte Profanisierung
der Ehe — «ein weltlich Ding» — noch akzentuiert und
Tod und Bestattung sozusagen zur Nebensache de-
gradiert; aus dieser Perspektive ist der Ruf der
Neutdufer nach der Zivilehe und ihre Praxis der stillen
Beerdigung nachvollziehbar. Eine ganz andere Sache
war die Volksfrommigkeit in allen religiésen Lagern.
Sie klammerte den Tod nicht aus, wie das dusserst
reiche Brauchtum zeigt, ganz im Gegenteil.*’

53  «Die Feststellung und Beurkundung des Zivilstandes ist
Sache der birgerlichen Behérden. Die Bundesgesetz-
gebung wird hieriber die ndhern Bestimmungen treffen.»
Vgl. dazu: Burckhardt, Kommentar, S. 489-495.

54  Vgl. zur Thematik allgemein: Schott, Clausdieter: Trauung
und Jawort. Von der BrautUibergabe zur Ziviltrauung, 2.,
vollig neu bearbeitete Aufl., Frankfurt am Main 1992.

55  HLS 4, 2005, S. 99-100: Eherecht (Alfred Dufour).

56  Zitiert nach Alder, Frohlich, S. 39.

57  Wichtige Uberblicksliteratur fiir die Schweiz: Hauser, Al-
bert: Von den letzten Dingen. Tod, Begrdbnis und Fried-
hofe in der Schweiz 1700-1990, Zurich 1994; Hugger,
Paul; von Arb, Giorgio: Meister Tod. Zur Kulturgeschichte
des Sterbens in der Schweiz und in Liechtenstein, Zirich
2002; vgl. Kundert, Zivilgesetzgebung, S. 75.



Dass der Einsatz Frohlichs fur die Zivilehe und
die Erwachsenentaufe wesentlich von seinem Kampf
um die zivilrechtliche Anerkennung der eigenen,
nicht vor dem Pfarrer von Bischofszell, sondern vor
seiner Hauptwiler Gemeinde geschlossenen Ehe so-
wie derjenigen seiner nicht getauften Kinder gekenn-
zeichnet war, hat Alder im Detail gezeigt.>® «Die
kirchliche Copulation steht mit der Kindertaufe auf
einem Fusse, ist aus einem Boden erwachsen», war

Frohlich der Meinung.® Wahrend ein Teil seiner Ge-
meinde durchaus den Umstand zu akzeptieren bereit
war, dass der Staat die Registrierung des Personen-
stands den Uberkommenen zwei Konfessionen im
Sinne der Auftragsverwaltung delegiert und (leider)

58  Alder, Frohlich, S. 135-161.
59  Zitiert nach Alder, Fréhlich, S. 138.

91



an den rituellen Vollzug des Tauf- und Trauungsakts
in der Kirche gebunden belassen hatte, lehnte Froh-
lich selber diese Verbindung ven Kirchen und Staat
kategorisch ab.

Was die Tauffrage anging, konnten einige mit
Frohlich einiggehende Mitglieder der Hauptwiler Ge-
meinde 1836 allerdings den bemerkenswerten Erfolg
verbuchen, dass die Regierung beschloss, im konkre-
ten Weigerungsfall «alle Zwangsmassnahmen zu
unterlassen, und sich auf die Bedingung zu beschran-
ken, dass jedesmahl von der Geburt der Kinder sol-
cher Sektengenossen dem betreffenden Pfarramt
Anzeige zu geben seie, welches davon in den Pfarr-
Registern Vormerkung zu machen habe». Gleich-
zeitig jedoch wies sie das Begehren, auch von der
kirchliche Trauung und vom Militérdienst dispensiert
zu werden, kategorisch ab.* Im Unterschied zu ande-
ren Kantonen vermied es der Thurgau also, den prin-
zipiellen Taufzwang durch polizeilich durchgefiihrte
Zwangstaufen durchzusetzen,®' wollte aber den Re-
gistrierzwang unbedingt gewahrt wissen — insgesamt
eine subtile Distanzierung von den Landeskirchen.

Rein rechtlich gesehen irrte Frohlich, wenn er
glaubte, die Ehe wirde erst als reine Zivilehe zum
birgerlichen Institut, sie war es schon von dem Mo-
ment an, als sie der Staat durch seine Organe und
seine Gesetze zu reglementieren begonnen hatten.
Allerdings ist zuzugeben, dass das Eherecht im Thur-
gau bis 1860 noch nicht ganz sékularisiert war® — wie
das Bestattungswesen, das im Jahr zuvor einen ent-
scheidenden Schritt hin zur Moderne gemacht hatte.

6 Sanft ruhen

Am 9. Januar 1902, elf Uhr, schliesst in Oberriedt,
heute Gotighoferstrasse 15, Maria Magdalena Boss-
art-Gimmi, Hausfrau, seit dem 22. November 1893
Witwe des Gallus Anton Bossart, fir immer die
Augen. Noch am gleichen Tag nimmt Albert Bossart,

92

einer ihrer S6hne, den Weg auf das Zivilstandsamt
der Munizipalgemeinde Sulgen unter die Fiisse und
meldet dort pflichtgemadss das Ableben seiner Mut-
ter. Um es auch noch zu belegen, legt er die Todes-
bescheinigung vor, die ihm ein Arzt, in unserem Fall
vermutlich Dr. med. Carl Gimmel in Erlen, ausgestellt
hat. Erst jetzt darf der Zivilstandsbeamte den Eintrag
ins Totenregister vornehmen.®

Am 13. Januar, einem Montag, nachmittags
14 Uhr, wird Maria Magdalena auf dem Friedhof von
Sulgen in Grab Nr. 659 beigesetzt — obgleich «sepa-
ratistischer Konfession»® offenbar nicht ganz so
«still», wie es bei ihrer Mutter in Andwil der Fall ge-
wesen ist. Jedenfalls sind Tod und Beerdigungszeit-
punkt mit einer amtlichen Todesanzeige der «Kirch-
gemeinde Sulgen» am 11. Januar sowohl in der
Thurgauer Zeitung (Frauenfeld) als auch im Thur-
gauer Tagblatt (Weinfelden) bekannt gemacht wor-
den; eine Anzeige der Trauerfamilie fehlt demgegen-
Ober — auch im Amriswiler Anzeiger und in der
Bischofszeller Zeitung. Warum im Januar 1902 der
Tod der einen Einwohnerinnen und Einwohner mit
einer amtlichen Todesanzeige der «Munizipal-
gemeinde Sulgen» bekannt gemacht wird, derjenige

60 StATG 3’0068, § 1677: Regierungsratsbeschluss vom
24.8.1836, StATG 3'21'52, Nr. 363: Regierungsrat an
Evang. Kirchenrat, 24.8.1836. Auch mit einer Petition an
den Grossen Rat betr. Dispensation von der kirchlichen
Trauung vom 4. Juni 1841 kamen die Hauptwiler nicht
zum Ziel. Hingegen akzeptierte der Regierungsrat Ehen,
die ausserhalb des Kantons zivil geschlossen wurden, und
wies die Pfarramter an, diese als gultig zu registrieren
(Kundert, Zivilgesetzgebung, S. 164).

61  Vgl. Hungerbthler Ill, S. 218 (Taufzwang); Haberlin-Schal-
tegger |, S. 203; Alder, Frohlich, S. 57 (Zwangstaufe).

62  Kundert, Zivilgesetzgebung, S. 184-185.

63 Kbl TG 8, S. 92-99: Verordnung betreffend Leichenord-
nung, Leichenschau, Beerdigungen und Begrabnisplatze
vom 22.10.1859, hier S. 95-96, §§ 13-18.

64  StATG, ohne Sign.: Zivilstandsamt Sulgen, Totenregister A
1899-1901.



anderer aber mit einer solchen der «Kirchgemeinde
Sulgen» — Einzahl! —, ist nicht erkennbar. Da Ober-
riedt innerhalb der Munizipalgemeinde Sulgen liegt,
die Kirchgemeinden Sulgen aber vielerorts tber de-
ren Grenzen hinausgehen, ist solches flr den Fall der
als «separatistisch» eingestuften Maria Magdalena
Bossart doppelt merkwiirdig.

Zur Beerdigung gerufen wird am 13. Januar
durch Lauten samtlicher Glocken der paritatischen
Pfarrkirche, so ist es Brauch® und — seit der Bundes-
verfassung von 1874 — Recht.®® Anwesend ist sicher-
lich ein Vertreter der Munizipalgemeinde Sulgen:
entweder der Leiter des Bestattungsamts, der soge-
nannte Friedhofvorsteher — in diesem Fall der Zivil-
standsbeamte von Sulgen, Georg Engeli —, oder der
Lieferant des Sarges, oder der Leichenwagenfuhrer,
oder alle drei zusammen. Am Grab spricht, wenn es
Uberhaupt jemand tut, wohl der Leiter der Neutadufer-
gemeinde Ennetaach; vielleicht auch nur der Zivil-
standsbeamte. Anwesend sind wohl auch die S6hne
der Verstorbenen® und deren Ehegefahrtinnen, viel-
leicht auch die Enkel. Vermutlich auch einige Ange-
horige der Neutaufergemeinde sowie Nachbarn;
Letzteres darf man aus der Danksagung schliessen,
die von der Trauerfamilie am 15. Januar in der Thur-
gauer Zeitung und im Thurgauer Tagblatt geschaltet
wird.®®

65  AEKG Sulgen, Reg.-Nr. 4120/1820: Sulgisch-Pfarramtli-
ches Ev[ang]. Observanz-Buch, ca. 1820 ff., S. 7.

66  Burckhardt, Kommentar, S. 493-495. Grundlegend:
Méchler, Albert: Das Begrabniswesen nach Schweizeri-
schem Bundesrecht, Diss. iur. (Bern), Herisau 1892.

67  Dem Ehepaar waren sechs Kinder geschenkt worden, von
denen drei — Johannes Marx (25.4.-5.8.1863), Marie
Emilie (22.4.1868-1.10.1871) und Maria Magdalena
(14.4.-6.6.1869) — noch im Kindesalter ungetauft starben
und still beigesetzt wurden, wéhrend Ernst (22.3.1862),
Albert (7.5.1866) und Theodor (10.7.1872) das Erwachse-
nenalter erreichten (StATG KE 13.8: Evang. Burglen; Filiale
Andwil, Totenregister 1842-1875).

68 TZ, 15.1.1902; Thurgauer Tagblatt, 15.1.1902.

93



Maria Magdalena kommt auf den gleichen
Friedhof zu liegen, auf dem acht Jahre zuvor bereits
ihr Mann Gallus Anton in Grab Nr. 307 beigesetzt
worden ist. Der als Katholik Geborene ist zum Zeit-
punkt seines Todes offenbar «evangelischer Konfes-
sion» gewesen, jedenfalls wenn dem damaligen
Zivilstandsbeamten von Sulgen, Johann Konrad Bur-
gis, bei der Eintragung ins Totenregister kein strafli-
cher Fehler unterlaufen ist.* Bossart scheint also
1861, nach seiner Verheiratung, doch nicht der
Neutdufergemeinde beigetreten oder spater wieder
aus ihr aus- und der Evangelischen Landeskirche bei-
getreten zu sein.”

Nach der Beerdigung geht man zur Tagesord-
nung Uber, denn die Verstorbene kann seit ihrer
Wiedertaufe des Heils gewiss sein — man darf also
getrost seiner Wege gehen; letztlich ist es nur darum
gegangen, die sterblichen Uberreste den Anschauun-
gen der Zeit entsprechend umweltvertraglich beizu-
setzen. Hermann Burger trifft den Nagel auf den
Kopf, wenn er in seinem Roman «Schilten» den Hel-
den dozieren und seinen Schulern diktieren lasst:
«Die Verstorbenen verlassen — geschlossen, in Vierer-
kolonne — den Kultraum der christlichen Gemeinde,
der neuzeitliche Friedhof entsteht, der sich von der
Verscharrungsstatte fir Interdizierte zur staatlich ver-
walteten und offentlich anerkannten Sanitatsanstalt
entwickelt.»” Genau auf einem solchen Friedhof
liegt nun Maria Magdalena.

7 Okumene unter Tag

Der Friedhof von Sulgen an der heutigen Rebberg-
strasse lag 1902 noch ausserhalb des historisch ge-
wachsenen Dorfkerns um die damals noch paritati-
sche Pfarrkirche und auch abseits des um den
Bahnhof herum sukzessive entstehenden, Richtung
Kradolf wachsenden Unterdorfs. Seine sanitatspoli-
zeilich bestens untersuchte exponierte Lage bot Ge-

94

wahr dafur, dass er von den Winden problemlos be-
strichen werden konnte und damit die damals heillos
gefurchteten Miasmen weggeblasen waren, bevor
sie die Nasen der Sulgerinnen und Sulger beleidigen
und sie sogar mit einer Krankheit zu Tode infizieren
konnten.” Der Friedhof war 1886 in Betrieb genom-
men worden.

Pfarreien bzw. Pfarrkirchen sind seit dem 9. Jahr-
hundert dadurch definiert, dass in ihnen ein Pfarrer
wirkt und dass sie das Tauf- und Begrabnisrecht be-
sitzen. Das 4. Laterankonzil von 1215 legte fir die
Pfarreiangehdrigen den Tauf- und den Begrabnis-
zwang fest.” In den meisten, jedoch nicht in allen
Fallen wurden die Bestattungsstatten um die entspre-
chende Pfarrkirche herum angelegt («wo man hin-
pfarret, wird man verscharret»), wo sie jahrhunderte-
lang verblieben — Gottfried Keller hat das auf der
ersten Seite seines «Grinen Heinrich» auf unver-
gleichliche Weise in Worte gefasst: «Der kleine Got-
tesacker, welcher sich rings an die trotz ihres Alters
immer weiss geputzte Kirche legt und niemals erwei-
tert worden ist, besteht in seiner Erde buchstablich
aus den aufgel6sten Gebeinen der voriibergegange-

69  StATG, ohne Sign.: Zivilstandsamt Sulgen, Totenregister A
1891-1894.

70  Allerdings findet sich im Totenbuch von Evang. Sulgen
(AEKG Sulgen, Reg.-Nr. 104/1876) die Bestattung von
Bossart nicht vermerkt. Ebenso wenig gelang es, Bossarts
Beitritt zur Evang. Landeskirche nachzuweisen.

71 Burger, Hermann: Schilten. Schulbericht zuhanden der In-
spektorenkonferenz, Zurich 1976, S. 136-137 (Zehntes
Quartheft).

72 Der von Burger mit Recht hervorgehobene Aspekt «Sani-
tatsanstalt» wird im Folgenden nicht weiterverfolgt, er ist
aber wichtig, wenn man verstehen méchte, mit welcher
Konsequenz der burgerliche Staat sich die Verfligungs-
gewalt Uber die Friedhofe erstritt; vgl. dazu Illi, Wohin,
S.137-138 und S. 178, Anm. 3.

73  Hopp, Gottes Mdnner, S. 13; HLS 9, 2010, S. 669-671:
Pfarrei (Immacolata Saulle Hippenmeyer); Borgolte, Mi-
chael: Die mittelalterliche Kirche, Minchen 1992 (Enzyklo-
padie deutscher Geschichte; 17), S. 52-53.



nen Geschlechter, es ist unmdéglich, dass bis zur Tiefe
von zehn Fuss ein Koérnlein sei, welches nicht seine
Wanderung durch den menschlichen Organismus
gemacht und einst die Gbrige Erde mit umgraben
geholfen hat.»™ Diese Tiefe von zehn Fuss lasst sich
beim ehemaligen Kirchhof in Sulgen, von der Brunn-
gasse aus, noch heute sinnlich erleben: Die hohen
Mauern umfassen eine tber 1200-jahrige Dorf- und
Pfarreigeschichte. Bis 1886 wurden dort alle Toten
aus dem weitldufigen Einzugsgebiet der Pfarrkirche
bestattet.”

Das ging gut bis 1535, als aufgrund des 2. Land-
friedens in Sulgen, das geschlossen zur Reformation
Ubergetreten war, wieder eine kleine katholische Ge-

meinde entstand und also Kirche und Kirchhof von
zwei Konfessionen parallel benutzt wurden. Wah-
rend andernorts — cuius regio, eius religio — kultusein-
heitliche Territorien entstanden (simultaneum territo-
riale), kam es im gemeinherrschaftlich verwalteten
Thurgau in fast jeder einzelnen Pfarrei zur Parallelitat
zweier Konfessionen. Dieses simultaneum reale barg
Konfliktpotential, umso mehr, als der 2. Landfriede
die katholische Minderheit rechtlich privilegierte.

74 Keller, Gottfried: Der Grline Heinrich. Zweite Fassung,
hrsg. von Peter Vollwock, Frankfurt am Main 1996, S. 13.

75  Zum raumlichen Zusammenhang von Pfarrkirche und Be-
grabnisplatz vgl. llli, Wohin, S. 11-35.

95



Letztlich bestand das Problem darin, dass Staats-
recht und Kirchenrecht miteinander in Widerspruch
standen. Wahrend der Landfriede aus politischer Not-
wendigkeit den neuen Glauben akzeptiert hatte, liess
das kanonische Recht die gemeinsame Benutzung
heiliger ,Sachen’ mit Haretikern, wozu die Reformier-
ten zahlten, nicht zu. Zu diesen Sachen gehérten so-
wohl das Kirchengebdude wie der Kirchhof, der als
erweiterte Pfarrkirche aufgefasst wurde. In den Kir-
chen selber I6ste man das Problem vielerorts dadurch,
dass der Chor abgetrennt wurde und den Katholiken
vorbehalten blieb, wahrend die Reformierten ihre
Gottesdienste im Kirchenschiff abhielten.”

Auf dem Sulger Kirchhof kristallisierte sich die
Trennung erst nach Jahrzehnten heraus, wie wir aus
dem Teilungsprotokoll erfahren, das 1713 angelegt
waurde, als nach dem 2. Villmergerkrieg der 4. Land-
friede die Bevorrechtigung der Katholiken aufgeho-
ben und stattdessen das Paritdtsrecht eingefiihrt
hatte.”” Nun mussten im Thurgau die Kirchhofe unter
den Konfessionen geteilt und die einzelnen Bezirke
ausgemarcht werden.”® Der Protokolleintrag fur
Sulgen lautet: «[...] da sich der ganze Bezirck in 133
Ruthen befunden, darvon denen Catholischen 16
Ruthen an dem bessern Orth, da die meiste Creuzer
sich befunden (: an einem vier Eckhichten Plaz :) zu-
gemessen, einige wenige Creuzer so der Bezirck bey-
seits erkent, sind in Freundtlichkeit ausgehoben und
auf ihren Plaz gestellt [...]»™ Im Laufe der Zeit also
hatten sich die wenigen Graber der Katholiken, die
allesamt mit dem von den Reformierten abgelehnten
Kreuz bezeichnet waren, an einem «bessern Orth»
konzentriert, so dass bei der territorialen Ausschei-
dung nur noch zwei oder drei Graber von Katholiken
verlegt werden mussten. Ein Plan aus dem Jahr 1868
zeigt, wo dieser «bessere Orth» lag: nahe beim Chor
mit dem Altar und den Reliquien.® Dort verblieb der
Begrdbnisplatz der Katholiken bis 1886. Die Vorstel-
lung, dass die in den Reliquien prasenten Heiligen im
Himmel Furbitte fur einen leisten, die Ndhe zu ihnen

96

also die Chance auf Abkirzung des Fegefeuers er-
hohte, war ein wichtiger Bestandteil der Volksfrom-
migkeit. Bestattungen ad sanctos, in Chornahe, und
sub larmis, unter der sudlichen Dachtraufe, waren
deshalb sehr begehrt.*'

Auch in Berg, einer Filialgemeinde von Sulgen,
gab es die erwahnten Probleme. Dort hielt um 1640
der katholische Messpriester peinlich darauf, fur
seine Schafchen auf dem Kirchhof ebenfalls die bes-
seren Platze in Beschlag zu nehmen; zudem versuchte
er zu verhindern, dass in aufgegebene katholische
Graber Reformierte zu liegen kamen, es sei denn, das
Grab wiirde von jenen wiederum mit einem Kreuz
geschmuickt.® Derartige Auseinandersetzungen wa-
ren in und um die thurgauischen Kirchen an der
Tagesordnung und drohten sich gelegentlich zu ge-
samteidgendssischen Konflikten auszuweiten, wie
der gut untersuchte Gachnanger Handel zeigt.*

Der 4. Landfriede brachte das Prinzip der Konfes-
sionen gleichen Rechts (Paritatsrecht); staatsrechtlich
betrachtet war damit auch die reformierte Kirche als
Kirche akzeptiert. Das hiess aber auch, dass die bis-
lang gultigen kultischen Vorschriften der katholischen

76  Vgl. Kreis, Predigen, S. 109, wo eine Fotografie zeigt, wie
man in Steckborn den Reformierten bis 1963 den Blick in
den Chor verwehrte: mit einem Vorhang.

77 SSRQTG 1/4,S. 1782, Z. 21-23: «Zugleich auch jeder reli-
gion ein besonderer proportionierter kirchhoff, ihre todten
nach ihrer religions-manier und Gbung zubegraben, ver-
williget seyn solle.»

78 SSRQTG I/4,S. 1831, Z. 30-32.

79  AEKG Sulgen, Reg.-Nr. 0/1713: Teilungsprotokoll vom
245.1713.

80 AEKG Sulgen, Reg.-Nr. 311/1868; der Plan ist abgebildet
in: Casutt, Marcus; Salathé, André; Staheli, Cornelia: Die
Kirchen von Sulgen, Bern 2004, S. 23.

81 llli, Wohin, S. 14-15.
82  Kreis, Kirchhore, S. 88; vgl. Knittel, Werden und Wachsen,
S.353.

83  Stdsser, Heinrich: Der Gachnanger Handel 1610. Ein Bei-
trag zur Religionspolitik der Eidgenossenschaft, Diss. phil.
(Freiburg/Schweiz), Villingen 1965.



Kirche, etwa das Verbot, ungetaufte Kinder auf dem
Kirchhof zu beerdigen, fur die reformierte Seite keine
Gultigkeit mehr hatten. Mit der territorialen Teilung
des Kirchhofs und dessen Ausmarchung konnte der
katholische Pfarrer seinen Beerdigungsplatz vor-
schriftsgemadss weihen, wahrend auf evangelischer
Seite der Beisetzung ungetaufter Kinder nichts mehr
im Weg stand. Die Kirchhofteilungen waren Massnah-
men zur Wahrung der kultischen Integritat der beiden
Kirchen, keine Vermogensaufteilungen.®

Als 1827 ein Dekret des Grossen Rates die Be-
zeichnung von Beerdigungsplatzen fur Selbstent-
leibte innerhalb des Kirchhofs forderte,® schied man
in Sulgen «einen fir beyde Confessionen gemein-
schaftlichen Plaz» aus, «namlich: an der Kirchhof-
Mauer gegen Morgen auf der Stelle, wo die Beerdi-
gungsplaze beyder Confessionen zusammen stossen,
8. Schuh in die Lange und 8. Schuh in die Breite, von
welcher letztern jeder Confession die Halfte zuge-
schieden ist».®® Mit dem Dekret griff der junge Kan-
ton erstmals in die traditionellen Rechte der Kirchen
ein. Die Einstellungen zum Selbstmord hatten sich
seit der Aufklérung so erheblich gewandelt, dass die
Bestattung von Suizidalen ausserhalb der Kirchhofe
von der Gesellschaft nicht mehr akzeptiert wurde.
Der Mentalitdtswandel hatte sich im Thurgau mit
dem regierungsratlichen Dekret «Ueber die Behand-
lung der Selbstentleibten» vom 28. Mai 1803 erst-
mals artikuliert?” und sich inzwischen noch weiter
entwickelt. Immerhin hatte die Kantonsregierung
weiterhin die Moglichkeit, die Bestattung ausserhalb
der Kirchhofmauer anzuordnen, wenn es sich beim
Selbstmorder um einen Kriminalverbrecher handelte,
der sich seiner gerechten Strafe durch Suizid entzo-
gen hatte.®

Auf dem evangelischen Teil des Kirchhofs wurde
in der Reihenfolge des Todes bestattet. Die einzige
Ausnahme betraf die Angehorigen der Pfarrfamilien;
fur sie war ein separater Platz ausgeschieden.® Auf
dem katholischen Teil dagegen wurde — folgt man

einer Aussage des Gemeinderats Sulgen aus dem
Jahr 1886 - nie in der Reihenfolge des Todes bestat-
tet, «sondern der Stand der Person [fand] immer Be-
rucksichtigung».®

So présentierte sich die Situation auf dem Sulger
Kirchhof — und dies durfte fur die Situation auf den
thurgauischen Kirchhtfen der Zeit reprasentativ sein
—, als der Kanton mit der «Verordnung betreffend
Leichenordnung, Leichenschau, Beerdigungen und
Begrabnisplatze» vom 22. Oktober 1859 systema-
tisch in die Materie eingriff — nicht zufallig zeitgleich
mit den neuen Bestimmungen zum Eherecht, insbe-
sondere zur Zivilehe.

Ab den 1870er-Jahren wuchs Sulgen im Zuge
der Industrialisierung relativ stark, und der tber tau-
send Jahre alte Kirchhof wurde zu klein. Deshalb be-
schloss am 1. April 1883 die Evangelische Kirchge-
meinde, einen Erganzungsfriedhof anzulegen und die
Katholiken fiir das Projekt dadurch zu gewinnen, dass
man ihnen konzedierte, wie auf dem bisherigen Kirch-
hof besondere Teile auszuscheiden, damit «die Beer-
digung getrennt nach der Konfession statt finden
durfe».* Am 20. Mai 1883 ging die Katholische Kirch-
gemeinde auf das Angebot ein, worauf eine Friedhof-
korporation ins Leben trat, die das Projekt vorantrieb.

84  Brischweiler, Simultanverhéltnisse, S. 140.

85  Offizielle Sammlung TG 2, S. 466-467.

86  AEKG Sulgen, Reg.-Nr. 311/1827 Bestattungswesen: Ver-
trag zwischen dem Kollegiatstift Bischofszell (als Kollator
von Kath. Sulgen) und der Evang. Kirchgemeinde Sulgen,
4.8.1827; der Plan aus dem Jahr 1868 zeigt diesen Platz
nicht mehr.

87 TblTG 1, 1803, S. 103-106; Hungerblhler IIl, S. 222.

88  Offizielle Sammlung TG 2, S. 467, § 4.

89  AEKG Sulgen, Reg.-Nr. 4120/1820: Sulgisch-Pfarramt-
liches Evlang]. Observanz-Buch, ca. 1820 ff., S. 8.

90 StATG 4'869'0: Gemeinderat Sulgen an Regierungsrat,
17.5.1886.

91 Kbl TG 8, S. 92-99.

92  AEKG Sulgen, Reg.-Nr. 311/1882: Protokollauszug, 1.4.
1883.

97



Allerdings hatten die Kirchgemeinden die Rechnung
ohne den Wirt gemacht. Denn seit der Bundes-
verfassung von 1874 stand die Verfiigungsgewalt
Uber die Friedhéfe den birgerlichen Behérden zu, in
Sulgen also dem Gemeinderat der Munizipalge-
meinde. Folgerichtig bezog das thurgauische Sani-
tatsdepartement den Gemeinderat in den Entschei-
dungsfindungsprozess mit ein,** worauf sich sukzes-
sive ein spater Kulturkampfkonflikt auf dem Dorf
entwickelte, der mit neun Regierungsratsbeschlissen,
einem Grossratsbeschluss und einem Bundesge-
richtsurteil, von den unzahligen Munizipalgemeinde-,
Kirchgemeinde- und Friedhofkorporationsversamm-
lungen abgesehen, erkleckliche Ausmasse annahm.**
Am Ende setzte sich der burgerliche Staat durch und
mit ihm die Reihenfolge der Bestattung ohne Anse-
hen des Standes und der Konfession. Die Aussicht,
dass Katholiken neben Reformierte, u. U. auch neben
Konfessionslose und Dissidente zu liegen kamen,
liess die katholische Seite von einer Weihung des
neuen Friedhofs absehen, wahrend die Reformierten
die Einweihung am 31. Mai 1886 vornahmen.

Zweierlei ist an dieser Stelle nachzutragen:

Zum einen: Die Gleichheit im Tod und die Be-
stattung in der Reihenfolge des Todes ohne Unter-
schied von Person und Konfession fand in der Num-
merierung der Graber ihren pragnantesten Ausdruck.
Mochten in der Gestaltung der Grabzeichen und in
der Bepflanzung der Graber ihm Rahmen reglemen-
tarischer Vorschriften® noch graduelle Unterschiede
erkennbar sein, bei der Nummerierung waren sie es
nicht. Die Frage, wo im Thurgau erstmals Graber
nummeriert wurden, lasst sich mit der starken Ver-
mutung beantworten, dies sei auf dem Spitalfriedhof
von Minsterlingen der Fall gewesen. Dort wurden
die Graber von Anfang an mit Nummern versehen —
wir kommen darauf zurtick. Auch handelt es sich bei
diesem Friedhof vermutlich um den ersten im Thur-
gau, auf dem in der Reihenfolge des Todes ohne Be-
rucksichtigung der Konfession und irgendwelchen

98

kirchenrechtlichen Einschréankungen bestattet wor-
den ist.

Zum anderen: Das Fuhren von Totenregistern
wurde lange als eine weltliche Angelegenheit ange-
sehen. In Genf beispielsweise musste das Totenbuch
nicht von den Pradikanten, sondern vom Spitalmeis-
ter geflhrt werden. Erst mit der Zeit ergab sich aus
der Praxis, dass im Sonntagsgottesdienst die Namen
der Toten der vergangenen Woche verkiindet wur-
den, dass die Pfarrer die Notizzettel, die sie daftr von
Dritten erhalten hatten, in das Pfarrbuch Gbertrugen;
damit war das Totenregister geboren.* Auch im Thur-
gau setzen die Totenregister spater ein als die Tauf-
und Eheregister. Wie die anderen Register wurden sie
bis 1876 von den Pfarrern gefuhrt, seit der Helvetik
explizit aus staatlichem Auftrag. Das Privatrechtliche
Gesetzbuch fur den Kanton Thurgau vom 6. Dezem-
ber 1859 legte dann klipp und klar fest: «Jede leben-
dige Geburt und jeder Tod eines Menschen im hiesi-
gen Kanton ist mit Angabe der Zeit und des Ortes in
den amtlichen Registern vorzumerken.»” Die kor-
rekte Registrierung definierte die Rechtspersdnlich-
keit des Individuums.

Der jahrelange Friedhofstreit von Sulgen endete
am 21. Mai 1886 mit dem Beschluss des Regierungs-

93 Das Sanitatsdepartement stiitzte sich dabei auf Art. 53,
Abs. 2 Bundesverfassung vom 19.5.1874: «Die Verfiigung
Uber die Begrabnisplatze steht den burgerlichen Behérden
zu. Sie haben daflr zu sorgen, dass jeder Verstorbene
schicklich beerdigt werden kann.» Vgl. dazu: Burckhardt,
Kommentar, S. 489-495.

94 Zum Kulturkampf im Thurgau vgl. Stadler, Kulturkampf,
S. 546-546 (Text Rolf Soland). Kritisch zu den dort vorge-
tragenen Ansichten: Salathé, André: Anmerkungen zum
Sulger Friedhofstreit, in: TZ, 4.10.1984. Zum Sulger Fried-
hofstreit vgl. Salathé, André: Die Geschichte des Sulger
Friedhofs, in: Thurgauer Anzeiger, 1.11.1983,29.11.1983,
13.12.1983, 13./14.1.1984.

95  StATG 4'869'0: Friedhofordnung der Munizipalgemeinde
Sulgen fur den Neuen Friedhof, Frauenfeld 1886.

96  Meyer, Kirchgemeinden, S. 50-51.

97 KblTGS, S. 113.



rats, das Begehren der Katholischen Kirchgemeinde
Sulgen, auf dem neuen Friedhof erst beerdigen zu
missen, wenn der Platz auf dem alten Kirchhof nicht
mehr ausreichte, abzulehnen und diese zu verpflich-
ten, ab dem 1. Juli 1886 samtliche Toten auf dem
neuen Friedhof zu bestatten. Vorausgegangen war
am 17. Mai 1886 die sarkastische Bemerkung des
Gemeinderats Sulgen: «Dass der alte Friedhof der
Katholiken zu klein [ist], hat sich auch in den letzten
14 Tagen bewiesen, indem der so loyale Geistliche ja
fur ein todtgeborenes kath. Kind keinen Platz auf
seinem Friedhofe fand, resp. eine kirchliche Beerdi-
gung verweigerte und dieses Kind hat nun fur seine
Religionsgenossen den Anfang auf dem neuen Fried-
hof, wohin es alsdann beerdigt wurde, gemacht, und
wir sehen aus diesem schénen Zuge der Toleranz, wie
nothwendig die Einfiihrung der birgerlichen Beerdi-
gung resp. Oberaufsicht ist, indem wir im Tode kei-
nen Unterschied weder der Person noch der Religion
kennen wollen.»* Das Knablein wurde in Grab Nr. 2
beigesetzt. In Grab Nr. 1 war bereits am 9. April 1886
der zwolfjghrige Carl Stark von Flrstenberg, Gross-
herzogtum Baden, bestattet worden — «ohne kirchli-
che Bethatigung», wie der reformierte Pfarrer in sei-
nem Totenbuch vermerkte.” Starks Vater besass zu
diesem Zeitpunkt das Haus, in dem die Versammlun-
gen der Neutdufergemeinde Ennetaach abgehalten
wurden. Man darf also annehmen, dass der ur-
sprunglich katholische Stark ebenfalls Neutdufer war.
Allerdings vermerkt der zustandige Zivilstandsbeamte
von Erlen «evangelisch» als Konfession.'®

Auf diesem Friedhof nun, im Grab Nr. 659,
wurde am 13. Januar 1902 auch die «Separatistin»
Maria Magdalena Bossart-Gimmi beigesetzt.

8 Dasselbe in Griin

Das alles fuhrt beim Historiker, der diesen Textim Jahr
2019 verfasst, fast zwangslaufig zu einem Déja-vu.

War da nicht vor ein paar Jahren in Weinfelden etwas
gewesen? — Ach ja: die Diskussionen um die Aus-
scheidung eines Grabfeldes fur die muslimischen
Mitbirgerinnen und Mitbdrger!

Der neue Friedhof in Sulgen war im Thurgau
nach demjenigen von Horn (1878) der zweite, der
nach Inkrafttreten der Bundesverfassung von 1874
neu angelegt und nach rein blrgerlichen Prinzipien
betrieben wurde. Noch 1871 war in Romanshorn der
alte Friedhof mit zwei separierten Bestattungsfeldern
bei der paritatischen Kirche zugunsten von zwei kon-
fessionellen, weit auseinander liegenden Friedhéfen
aufgehoben worden."' Obgleich oder weil das Er-
gebnis des Streits in Sulgen dem ganzen Thurgau
bekannt sein musste, machte das Sulger Beispiel
keine Schule. Jedenfalls wurden im Thurgau seither
nur ganz wenige rein kommunale Friedhéfe neu an-
gelegt: in Arbon (1907), Berg (1908), Dozwil (1906),
Kesswil (1906), Kreuzlingen (1967), Raperswilen
(1937) und Wilen bei Wil (2004). An anderen Orten,

98 StATG 4'869'0: Gemeinderat Sulgen an Regierungsrat,
17.5.1886. Bei dem Totgeborenen handelte es sich um ein
Séhnchen von Josef Anton und Maria Elisa Grassi-Gimmi,
Burger von Lugano, wohnhaft in G&tighofen; es starb bei
der Geburt, weil sich die Nabelschnur um seinen Hals ge-
legt und es erwiirgt hatte (StATG, ohne Sign.: Zivilstands-
amt Sulgen, Totenregister A 1876-1893). Bestattet wurde
es moglicherweise im Beisein des reformierten Pfarrers,
jedenfalls trug dieser die Bestattung in seinem Totenregis-
ter unter dem 4. Mai 1886 ein, ohne zu vermerken, es sei
eigentlich katholischer Konfession gewesen (AEKG Sul-
gen, Reg.-Nr. 104/1876). Zum Dogma von der Heilsnot-
wendigkeit der Taufe und damit zum Problem der Bestat-
tung tot geborener und ungetaufter Kinder fur die katho-
lische Kirche vgl. Hopp, Gottes Manner, S. 187.

99  AEKG Sulgen, Reg.-Nr. 104/1876.

100 StATG, ohne Sign.: Zivilstandsamt Erlen, Totenregister A
1876-1898.

101 SSRQ TG I/4, S. 1903-1907: Uber die Einfiihrung des
Landfriedens in den sanktgallischen Malefizgerichten,
3./15.6.1718, v. a. S. 1904, Z. 20-36; Grosse Kirchen,
kleine Stadt. 100 Jahre evangelische und katholische Kir-
che Romanshorn, Teil 1, Romanshorn 2012, S. 45.

99



etwa in Bischofszell, Diessenhofen, Ermatingen, Frau-
enfeld oder Weinfelden, entwickelten sich aus den
einstigen paritatischen Friedhofen mit konfessionell
getrennten Begrabnisfeldern solche, wo dies nicht
mehr der Fall ist. Umgekehrt bewilligte der Regie-
rungsrat im 20. Jahrhundert eine ganze Reihe von
Friedhdfen, die zunachst nur fur eine Konfession be-
stimmt waren, namentlich dort, wo paritatische Ver-
haltnisse aufgelost und neue Gotteshduser gebaut
wurden — auch wenn auf den meisten dieser Fried-
hofe seither gelegentlich auch Angehérige der je-
weils anderen Konfession und Konfessionslose be-
stattet worden sind. Vor allem bei Mischehen ist es im
Zeitalter der Kremation recht (blich, dass beide Ehe-
partner im gleichen Grab beigesetzt werden.

Obwohl die Verfligungsgewalt der birgerlichen
Behorden Gber die Begrabnisplatze seit Uber hundert
Jahren unbestritten ist, hat sich das Friedhofwesen
gegenuber den burgerlichen Prinzipien de facto doch
erstaunlich resistent gezeigt. Wahrend es in der Ge-
sellschaft zunehmend akzeptiert war, dass Eltern ihre
Kinder nicht mehr zur Taufe in die Kirche trugen oder
dass nur noch zivil geheiratet wurde, hielten und hal-
ten sich im Bereich des Bestattungswesens bis auf
den heutigen Tag Anschauungen und Praktiken, die
aus der Zeit vor der Bundesverfassung datieren. Dass
eine Gemeinde beschliesst, wie das ktirzlich MUnster-
lingen getan hat, einen der beiden konfessionellen
Friedhofe bei der zugehérigen Pfarrkirche aufzuhe-
ben und alle ihre Toten auf dem Friedhof bei dem
anderen Gotteshaus zu bestatten, ist eher die Aus-
nahme.'®

Wenn die Reformierten von Sulgen den neuen
Friedhof am 31. Mai 1886 einweihten, so nicht in
dem Sinne, dass da ein bestimmtes Stlck Land kon-
sekriert worden ware, sondern eher im landlaufigen
Sinn, als festliche Inbetriebnahme einer Sache — eben
als Einweihung, nicht als Weihung. Anders sah die
Angelegenheit fur die Katholiken aus. Damals — und
bis heute — durfte ein katholischer Geistlicher einen

100

Begrabnisplatz nur in globo weihen, wenn er aus-
schliesslich den Katholiken zur Verfligung stand. War
solches nicht der Fall, blieb ihm nur die Weihung je-
des einzelnen Grabs — wie es in Sulgen bis auf den
heutigen Tag Praxis ist. Vorstellungen, wie sie um
1640 noch der katholische Priester von Berg gehabt
hatte, namlich dass katholische Graber dadurch, dass
spater dort Reformierte bestattet wirden, entweiht
wirden, wurden in den 1880er-Jahren freilich nicht
mehr gehegt — oder nicht mehr formuliert.

Das Problem der Weihung und die Neuerung
der Grdbernummerierung lassen sich am Beispiel des
Spitalfriedhofs von Munsterlingen, der ab 1844 be-
stand, schén darlegen. Zugleich handelt es sich bei
diesem Beispiel um jenen Friedhof im Thurgau, bei
dem der Staat seine spater in der Bundesverfassung
verankerten Prinzipien erstmals konsequent durch-
setzte. 1841 zeigte sich, dass die Regelung, die im
Kantonsspital und in der Irrenanstalt Minsterlingen
verstorbenen Patientinnen und Patienten entweder
auf den evangelischen Friedhofen von Scherzingen
und Altnau oder auf dem katholischen Friedhof bei
der Klosterkirche Mdinsterlingen zu bestatten, un-
zweckmassig und die Anlegung eines kantonalen
Friedhofs fur die Krankenanstalten unumganglich
war. Fur den o6stlich der Klostermauer errichteten
Spitalfriedhof legte der Regierungsrat fest, dass die
Bestattung in der Reihenfolge des Todes und ohne
Unterschied der Konfession stattzufinden habe. Die
katholische Seite wehrte sich zwar zunachst vehe-
ment dagegen, gab den Widerstand 1844, als ihr die
Regierung kein Jota entgegenkam, aber auf. Nach-
dem der Friedhof mit der ersten Bestattung am
24. November vom reformierten Spitalpfarrer einge-
weiht worden war, gab der Bischof von Basel, Josef
Anton Salzmann, seine Zustimmung dafir, dass der
katholische Spitalgeistliche anlasslich der Beerdigung

102 Urnenabstimmung vom 23.9.2018; vgl. TZ, 13.9.2018.



des ersten Katholiken den gesamten Friedhof nach
dem Benedictionale Constantiensis weihen durfe.
Dies geschah am 30. Dezember 1844. Bevor der Lei-
chenzug vom Portal des Spitals her den neuen Fried-
hof betrat, wurde der Sarg abgestellt, damit der ka-
tholische Geistliche den bereits mit drei Reformierten
belegten Gottesacker konsekrieren konnte; erst dann
wurde der Leichnam des Knableins Simon Studer im
vierten Grab beigesetzt. Am 11. Januar 1845 wurden
die vier Graber dann mit nummerierten Pfahlen ver-
sehen; im Grab von Simon steckte Uiberdies ein Grab-
kreuz.'®

Mehr Flexibilitét zeigte die katholische Seite in
Bezug auf das Grabgeldute, das schon nach damali-
ger Auffassung integraler Bestandteil einer soge-
nannt schicklichen Beerdigung war, ganz gleich, ob
es sich beim Toten um einen Reformierten, einen
Katholiken oder einen Konfessionslosen handelte.
Dieses Grabgeldute konnte im Fall des Spitalfriedhofs
Miunsterlingen eigentlich nur von der Klosterkirche
herkommen. Zwar wollten es Abtissin und Konvent
den Reformierten verweigern, obgleich es von der
Kantonsregierung angeordnet worden war. Doch
nachdem man bei der Einweihung des Spitalfriedhofs
durch die Reformierten — wenn auch ohne Prdjudiz -
sogar mit funf Glocken gelautet hatte, setzte sich
bald das Grabgeldut mit zwei Glocken durch.'™ Der
erfrischend aufgeschlossene katholische Spitalpfar-
rer, P. Johann Baptist Stoklin, zugleich Beichtiger der
Klosterfrauen, konnte aufatmen: «So wurde endlich
einmal auch diese Sache zu Ende gebracht, die so viel
Redens u. Schreibens verursacht hatte.»'®

Allerdings — zwanzig Jahre spater, als der ka-
tholische Spitalgeistliche, ein Nachfolger Stoklins,
vor der Aufgabe stand, den unterdessen an einen
anderen Standort verlegten und wesentlich vergros-
serten Spitalfriedhof zu weihen, wurde ihm dies
vom Bischof, Eugene Lachat, untersagt: «Ein als
paritatisch angelegter Kirchhof ohne Separation der
Confessionen soll nicht benedicirt werden; statt der

Benedictio coemeterii ist jedes einzelne Grab bei der
Beerdigungsfeier zu benediciren.»' Das konfes-
sionspolitische Klima hatte sich seit 1844 merklich
abgekihlt.

Zeitsprung.

Im Jahr 2006 beabsichtigte der Gemeinderat
Weinfelden, auf dem kommunalen Friedhof Weinfel-
den ein separates Feld fir Muslime auszuscheiden.
Dagegen erhob sich in der Offentlichkeit mancherlei
Opposition.’” Die rechtlich fundierteste und zugleich
einfachste Argumentation trug der Historiker Markus
Schér in einem Leserbrief vor:'® «Wir liegen auf dem
Friedhof nicht als Angehdrige eines Glaubens, son-
dern der Gemeinde. Seit der Bundesverfassung von
1874 sorgen nicht mehr die Kirchen, sondern die

103 StATG 9'** Kantonsspital Munsterlingen, katholische Spi-
talseelsorge: Buch «Amtliche Schreiben an und vom kath.
Spitalpfarrer in Munsterlingen», S. 64-67 und S. 81-94;
dazu die entsprechenden Regierungsratsbeschliisse der
Jahre 1841-1844, die hier nicht einzeln aufgefiihrt wer-
den koénnen. Die Nummerierung der Gréber auf den thur-
gauischen Friedhofen wurde 1859 vom Regierungsrat
dann generell verordnet (Kbl TG 8, S. 97, § 26).

104 StATG 9'** Kantonsspital Minsterlingen, katholische Spi-
talseelsorge: Buch «Amtliche Schreiben an und vom kath.
Spitalpfarrer in Munsterlingen», S. 64—-67 und S. 81-94.

105 StATG 9'** Kantonsspital Minsterlingen, katholische Spi-
talseelsorge: Buch «Amtliche Schreiben an und vom kath.
Spitalpfarrer in Munsterlingen», S. 67.

106 StATG 9'** Kantonsspital Minsterlingen, katholische Spi-
talseelsorge: Buch «Amtliche Schreiben an und vom kath.
Spitalpfarrer in Munsterlingen», S. 133: Abschrift des
Schreibens des bischéflichen Kommissars im Thurgau, De-
kan Joseph Georg Meierhans in Arbon, an den katholi-
schen Spitalpfarrer, 1.5.1864.

107 Vgl. dazu TZ, 4.5.2006, S. 29; 5.5.2006, S. 31; 17.5.2006,
S. 31; 19.5.2006, S. 27; 27.5.2006, S. 29; 31.5.2006,
S. 33; 1.6.2006, S. 27; 2.6.2006, S. 31; 3.6.2006, S. 35;
9.6.2006, S. 19 (Aufzahlung der Artikel in der TZ vermut-
lich unvollstdndig); Tagblatt fur den Kanton Thurgau,
17.5.2006, S. 45.

108 TZ,7.3.2007,S. 29, vgl. fur die Zeit unmittelbar nach dem
Entscheid TZ, 1.6.2007, S. 13; 15.9.2007, S. 20.

101



Politischen Gemeinden fur den Friedhof. Sie durfen
die Toten nicht nach Religionen trennen; gerade in
Thurgauer Gemeinden musste das Bundesgericht
durchsetzen, dass Reformierte und Katholiken fried-
lich nebeneinander die letzte Ruhe finden. Muslime
diirfen — und sollen — auf dem Weinfelder Friedhof
liegen, sogar mit dem Kopf gegen Mekka, aber sie
mussen sich, im Tod wie im Leben, in die geltende
Ordnung einfligen wie alle andern auch.» Die Kritiker
hatten Erfolg: Am 31. Mai 2007 verwarf das Ge-
meindeparlament die Schaffung eines muslimischen
Grabfelds. Nach Auskunft von Roger Hafner, Leiter
des Bestattungsamtes Weinfelden, vom 10. Dezem-
ber 2018 sind seither zwei muslimische Babys in den

102

Reihen der Erdbestattungsgraber flr Kinder beige-
setzt worden.

In Romanshorn kam im Jahr 2012 das erste
muslimische Grab auf den katholischen Friedhof zu
liegen, ebenfalls in die Reihe; nur die leicht schrage
Ausrichtung nach Stdosten und das Grabzeichen in
T-Form deuten darauf hin, dass es sich bei dem Grab
fur Necdet Altinbas um ein nichtchristliches handelt.
Mit der Ausrichtung des Grabs nach Mekka sind Ka-
tholische Kirchgemeinde und Politische Gemeinde
Romanshorn den religitsen Gebrauchen der Mos-
lems ein Stlick weit entgegengekommen, umgekehrt
hat die Familie Altinbas sich flr ein Familiengrab ent-
schieden, damit die Ruhezeit von sonst nur 25 Jahren



auf 40 und mehr Jahre, wenn auch nicht auf ewig,
wie bei den Muslimen an sich Ublich, verldngert wer-
den kann. Zudem wurde der Verstorbene nicht nurin
Leinen gehullt in die Erde gelegt, sondern in einem
einfachen Holzsarg. Solches soll auch in Arbon schon
mehrfach so gehandhabt worden sein. Ausser dem
muslimischen Grab gibt es auf dem katholischen
Friedhof Romanshorn ein Bahai-Grab; es ist rein dus-
serlich aber nicht von den christlichen Grabern zu
unterscheiden.'®

Diese Beispiele zeigen, dass die Prinzipien der
vom Bundesrecht vorgegebenen birgerlichen Bestat-
tung, wie sie sich im 19. Jahrhundert und namentlich
mit der Bundesverfassung von 1874 herausgebildet
haben, durchaus beibehalten werden kénnen, wenn
es um die Bestattung von Angehdérigen anderer Reli-
gionen auf den Thurgauer Friedhdfen geht; Voraus-
setzung daflr ist jedoch, dass die Beteiligten bereit
sind, nach so echten Kompromissen zu suchen, dass
diese schon gar nicht mehr als Kompromisse, son-
dern als Normalitat empfunden werden."” Dass es
auf den Zivilstandsamtern und Bestattungsamtern
keine Stars ehemaligen Zuschnitts mehr gibt, son-
dern Leute, die die Dinge unaufgeregt so sehen, wie
sie sind, durfte dabei eher von Vorteil sein.

Maria Magdalena Bossart-Gimmi und Necdet
Altinbas - beide Namen stehen fur Neuerungen,
beide aber auch fur die stabile staatliche Zustandig-
keit im thurgauischen Zivilstandswesen. Wenn es
mehrere Himmel gibt Gber dem Thurgau, ist eine
einzige staatliche Gewalt unter ihnen nur umso wich-
tiger.

109 TZ,28.11.2012, S. 49.

110 Zur Thematik ebenso umfassend wie differenziert: Richner,
Barbara: «Im Tod sind alle gleich.» Die Bestattung nicht-
christlicher Menschen in der Schweiz, Diss. phil. | (Zrich),
Zurich 2006. Anzuflgen ist hier, dass der Thurgauer Regie-
rungsrat am 3. Mai 1938 der seit 1936 bestehenden judi-
schen Friedhofsgemeinschaft Kreuzlingen in Bernrain ei-
nen eigenen Friedhof bewilligt hat (StATG 3'00'309,
Nr. 864), der ebenfalls auf Ewigkeit hin angelegt ist. Die
judische Gemeinde selber bestand vom 27. August 1939
bis zum 21. Juni 2009. Seit ihrer Authebung sorgt fur den
Friedhof die Stiftung zur Erhaltung und Pflege des Judi-
schen Friedhofs Kreuzlingen (Archiv fur Zeitgeschichte,
Zurich, Bestand IB Jid Gemeinde Kreuzlingen, Hauptfor-
mular in der Archivdatenbank). Fur die Einrichtung eines
muslimischen Begrabnisplatzes im Thurgau wirde es also
durchaus einen Prazedenzfall gegeben haben.

103






	Himmlische und irdische Register : zur Genese des Zivilstandswesens im 19. Jahrhundert

