
Zeitschrift: Thurgauer Beiträge zur Geschichte

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Thurgau

Band: 158 (2020)

Artikel: Facetten der Partnerschaft von Kirche und Staat : eine Einleitung

Autor: Friedmann, Reto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-869511

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-869511
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Reto Friedmann

Facetten der Partnerschaft von Kirche und Staat
Eine Einleitung

Jesus? Doch, doch, den kenne er, meint der Kanti-

schüler mit nachdenklich hochgezogenen Augenbrauen,

das sei der mit dem Kreuz. So ganz spontan
hätte er aber über Lara Gut-Behrami mit der Schoggi-

stängeli-Werbung auf der Dächlikappe oder über

Roger Federers Mobile-Abonnement wohl besser

Auskunft geben können. Und das Kreuz? Wofür dieses

wohl stehen mag? Die grosse Mehrheit der
Schülerinnen und Schüler an den Thurgauer Gymnasien
wird diese Frage noch beantworten können. Aber als

selbstverständlich kann dieses Wissen nicht mehr

vorausgesetzt werden. Denn nicht wenige Schüler

wachsen heute ganz ohne Religion auf. Eine

Religion? Wozu eine solche gut sein soll? Es gibt Leute

mit Religion und solche ohne. Beide Gruppen scheinen

gut zu leben. Aber Gründe für eine Religionszugehörigkeit

erschliessen sich nicht mehr allen Kanti-
schülern von selbst.

Ein ungleich grösseres Interesse an Religion

zeigen dagegen oft Kantischüler islamischer

Religionszugehörigkeit. Jesus? Doch, doch, den kenne sie sehr

gut. Der spiele im Koran als zweitletzter Prophet eine

wichtige Rolle. Er würde wiederkommen für das

Gericht über die guten und die schlechten Taten der

Menschen. Aber das Kreuz? Nein, das könne nicht
sein. Gott sei allmächtig, hätte eine Kreuzigung nicht

zugelassen.

Gott? Ob es einen Gott gäbe? Fifty-fifty, meint
die 93-jährige traditionell katholisch sozialisierte

Kirchgängerin. Womit sie natürlich Recht hat. Denn

Gott gibt es nur mit 50-prozentiger Wahrscheinlichkeit,

schliesslich bewegen wir uns bei diesem Thema

im Bereich des Glaubens und nicht des Wissens. Aber
das meinte sie mit dieser Aussage nicht. Vielmehr
wollte sie der persönlichen Verunsicherung im Glauben

Ausdruck verleihen. Denn seit ihrer Kindheit in

den 1930er-Jahren beobachtet sie eine Erosion der

ihr bekannten Ausdruckformen des Religiösen. So

fehlen bei Todesanzeigen oft religiöse Symbole, unter
dem Weihnachtsbaum wird nicht mehr gebetet, und

ihre beiden erwachsenen Enkel sind noch immer
nicht getauft. Schlägt sie die Zeitung auf, so wird
über Religion zumeist als Störfaktor berichtet, etwa
über Kirchenglocken als Nachtruhestörung oder über
Missbrauchsskandale. Und schaut sie sich in der
Kirchenbank während des Credos verschämt um, so

scheint sie zu den letzten Mohikanern zu gehören.
Ihre Verunsicherung ist nachvollziehbar.

Aber nicht nur die religiöse Landschaft verändert

sich, die gesellschaftlichen Auswirkungen zeigen
sich ebenso bei einem Spaziergang durch die

Thurgauer Landschaft. Als schön wird der Thurgau besungen.

Sanfte Flügel, Wiesen, Äcker - und die Weite
des Bodensees. Die fetten Böden sind schön für den

Bauern, und die gekräuselte Wasseroberfläche ist

schön für die Wassersportler. Aber ist der Thurgau
auch aus religiöser Sicht schön?' Anfangs des 15.

Jahrhunderts lässt sich der walisische Geistliche

Adam de Usk die Augen verbinden, damit er die

schreckliche Schöllenenschlucht nicht anzusehen

braucht. Natur und Kultur stehen sich gegenüber.
Und natürlich auch Natur und Religion als Bestandteil

und Träger von Kultur. Wie würde der Geistliche wohl
reagieren, wenn er heute in Frauenfeld aus dem Zug

steigen müsste? Von verbundenen Augen wäre ihm

eher abzuraten, da der Platz nach rein verkehrstechnischen

Kriterien funktional organisiert ist. Plätte er
aber den Bahnhofplatz wohlbehalten überquert, so

würde er nicht einen stillen Ort für das Dankesgebet
antreffen, sondern stünde mitten in einem Shopping-
Center voller Dinge, die ein materiell gestimmtes
Plerz zur Belohnung begehrt. Also nicht Gott gebührt
der Dank für das sichere Leiten, sondern ihm selber

kommt das Verdienst zu, den Platz auf eine vernünftige

Weise überquert zu haben - und so darf er sich

nun materiell belohnen.

1 Vgl. Burkhardt, Lucius: Warum ist Landschaft schön? Die

Spaziergangswissenschaft, hrsg. von Markus Ritter und

Martin Schmitz, Berlin 2006.

9



Ein ähnliches Bild zeigte sich unserem Geistlichen

bei einem Spaziergang in der mehrheitlich
reformatorisch geprägten Umgebung von Frauenfeld.

Eigentlich würde man eine von allem Sakralen

befreite Landschaft erwarten. Und tatsächlich sind hier

seit der Reformation keine religiösen Symbole mehr

anzutreffen, wie etwa Wegkreuze oder Bildstöckli mit

Heiligenfiguren. «Wo früher das Kreuz hing, hängt
heute das Rauchverbot», meint der Schweizer Schriftsteller

Thomas Hürlimann in einem Interview mit dem

Tages-Anzeiger. Und weiter führt er aus, dass wenn
die Zeichen sterben, wir ihnen hintendrein sterben

werden.2 Mit dem Verschwinden der religiösen Symbole

stirbt auch die Religion selber. - Unser Spaziergang

durch den Thurgau zeigt aber, dass dort, wo der

Geistliche ein Wegkreuz erwarten würde, heute oft
nicht nichts steht, sondern ein Robidog, meist kombiniert

mit einem Verkehrsschild. Thomas Hürlimann

würde mit Recht entgegnen, dass es sich bei einem

Robidog nicht um ein religiöses Symbol handelt. Und

trotzdem gibt es einen Zusammenhang zwischen

katholischem Wegkreuz, reformatorischem Nichts und

staatlichem Robidog, zwischen katholischem
Nachsinnen über die Endlichkeit des diesseitigen Jammertals,

evangelischer Gewissheit über Gottes Beistand

im alltäglichen Leben und staatlicher Erziehung zu

einem guten Miteinander. Diesen Zusammenhang
will der einleitende Beitrag in das Buch «Zwei Himmel

über dem Thurgau» ausfalten, um die Ergebnisse der

Beiträge zur Säkularisierung der verschiedenen

gesellschaftlichen Teilbereiche aus der Distanz zu

betrachten und die Erkenntnisse auf diese Weise für die

Diskussion aktueller Themen fruchtbar zu machen.

1 Republikanischer Zeitgeist

Unsere 93-jährige Kirchgängerin empfindet subjektiv
einen Verlust des Religiösen und gerät deswegen in

eigene Glaubenszweifel. Aufgewachsen in einem

bäuerlichen Milieu, erlebte sie in ihrer Kindheit noch

eine Zeit, als nur einige wagemutige «Ketzer» sich

aus dem religiös gefügten Weltbild mehr oder weniger

erfolgreich zu lösen versuchten und nicht selten

bis ins hohe Alter mit der Gottesfrage haderten. Die

grosse Mehrheit in der Landgemeinde besuchte noch

den sonntäglichen Gottesdienst und nahm an den

religiösen Bräuchen teil. An diesem Sonntagmorgen
im Jahr 2019 ist für unsere Kirchgängerin aber alles

anders. Sie realisiert, dass eine steigende Anzahl

Zeitgenossen ohne kirchliche und womöglich auch ohne

religiöse Anbindung auskommt.

Der Schweizer Historiker Urs Altermatt bezeichnet

diesen Vorgang als «subjektive» Säkularisierung.3

Der zu dieser Zeit in den Urbanen Gebieten schon

fortgeschrittene Prozess der Verweltlichung des

Alltags und damit einer «Entzauberung der Welt», wie
sich der deutsche Soziologe Max Weber ausdrückte,

ergreift im 20. Jahrhundert auch die Bewohner der

ländlichen Gebiete der Schweiz und zeigt sich

entsprechend auch im Kanton Thurgau in der Abnahme
der kirchlichen Praxis.

Parallel dazu findet auf der institutionellen
Ebene seit der Französischen Revolution eine «objektive»

Säkularisierung statt, mit der ein gesellschaftlicher

und politischer Bedeutungsverlust der institutionellen

Kirchen einhergeht. Das Nebeneinander von

religiösen und nichtreligiösen Glaubens- und

Weltanschauungen bedingt nun einen Systemwechsel hin

zu einem liberalen Staat, in dem die Kirchen nicht
mehr über politische Macht und die Deutungshoheit
in gesellschaftlichen Sinnfragen verfügen, sondern
sich neben anderen Institutionen am gesellschaftlichen

und politischen Leben beteiligen. Diese aus

einem Nebeneinander verschiedener Akteure
resultierende Pluralisierung hat einerseits die Privatisie-

2 Interview mit Thomas Hürlimann, in: Tages-Anzeiger, 20.10.

2016, S. 33.

3 Vgl. Altermatt, Moderne, S. 119 ff.

10



rung des Religiösen und andererseits die Verkirchli-

chung der kirchlichen Institutionen zur Folge. Denn

für ihre neue Rolle in einem gesellschaftlichen Teilbereich

müssen sich die Kirchen aus dem gesellschaftlichen

Ganzen herauslösen und neu organisieren. Das

Ergebnis dieses Prozesses ist die Bildung einer
katholischen und einer evangelisch-reformierten Landeskirche

im Kanton Thurgau. Die Kirchen sind seither nicht
mehr Teil des politischen Systems, sondern ein eigen¬

ständiges Gegenüber des Staates. Dreh- und Angelpunkt

dieser Entwicklung ist im Kanton Thurgau das

Jahr 1869, als der noch junge Kanton aus dem damaligen

republikanischen Zeitgeist heraus mit der
Verabschiedung der Verfassung visionär ein Neben- und

Miteinander von Staat und Kirche beschliesst. Die

Entwicklung dieser Beziehung bahnte sich freilich
schon früher an und entwickelte sich zudem über
mehrere Jahrzehnte. Trotzdem kann das Jahr 1869

11



als jenes Jahr gelten, das für eine Regelung steht, die
bis heute Bestand hat. Der vorliegende Band des

Historischen Vereins des Kantons Thurgau nimmt
zusammen mit den beiden Landeskirchen das Jubiläum

zum Anlass, den Prozess dieser Neuformierung der

Beziehung von Staat und Kirche im politischen und

innerkirchlichen Prozess und in den gesellschaftlichen
Bereichen des Schul-, Sozial- und Zivilstandwesens

nachzuzeichnen und zu deuten.

Mit der Feier des Jubiläums «150 Jahre Landeskirchen

im Kanton Thurgau» thematisieren die beiden

Landeskirchen ihre Rolle bei der Säkularisierung
des Kantons. Auf den ersten Blick scheint es sich dabei

um ein Verlustgeschäft der Kirchen zu handeln.
Bis zur Helvetik ist die Kirche auch Schulamt, Sozialamt

und Zivilstandsamt. Diese Zuständigkeiten gehen
im 19. und 20. Jahrhundert sukzessive an den Staat

über. Gewinner dieser Machtverschiebung ist der

Staat und nicht die Kirche. Was haben also die beiden

Landeskirchen, bei dieser Entwicklung, zu feiern?

Etwa, dass der Bedeutungsverlust der Kirchen im

ländlichen Kanton Thurgau noch nicht so schlimm ist

wie andernorts? Webers Säkularisierungsthese
verweist auf einen theologischen Ursprung dieser

Entwicklung. Diesem christlichen Ursprung geht der

kanadische Religionsphilosoph Charles Taylor in seinem

Werk «Ein säkulares Zeitalter» nach.4 Er öffnet den

zeitlichen Horizont und fragt, mit welcher theologischen

Idee die Zuwendung der Religion zur Welt

begann und wie sich diese zur heutigen säkularen
Gesellschaft entwickelte. Mein Beitrag will die konkrete
Situation im Kanton Thurgau auf der Folie der

religionsphilosophischen Analyse Taylors betrachten, um

herauszufinden, wie sich der von ihm beschriebene

Prozess im Kanton Thurgau konkret ausformte. Dabei

wird sich herausstellen, dass die Kirchen in diesem

Prozess, aus einem anderen Blickwinkel besehen,

durchaus auch Gewinner sind. Und die Entwicklung
hin zur heutigen Situation kann auch als

Erfolgsgeschichte des Christentums gelesen werden.

2 Vom christlichen zum weltlichen
Reformeifer

Die einleitend erzählte Impression zur religiösen
Befindlichkeit im Kanton Thurgau deutet auf eine

zunehmend immanente Weltsicht und eine Verflüchtigung

der Transzendenz. Nach Charles Taylor ist es die

Religion selber, die den Boden für eine rein immanente

Welt legt.5 Schlüsseltext dazu ist der für Judentum,

Christentum und Islam programmatische
Schöpfungshymnus Genesis 1,1-2,4a, worin Gott die

Welt als Gegenüber schafft und dem Menschen

Verantwortung zugesteht. Zugespitzt wird der Gedanke

durch die spätere jüdische Interpretation der

Schöpfungserzählung als «creatio ex nihilo», durch die

«Gott ganz aus dem Kosmos herausgenommen und

darüber platziert wird.»6 Transzendenz kann nun
ausserhalb des Kosmos gedacht werden, Gott und Welt
stehen sich gegenüber.7 Der Schöpfergott ist dem

Heil des Menschen gegenüber eindeutig positiv
eingestellt. Zur Erlangung des Heils bedarf der Mensch

jedoch entweder der Erlösung durch Gott in die Ewigkeit8,

oder der Mensch verändert die Ordnung der

Dinge im Sinne der Güte Gottes in der weltlichen

linearen Zeit.9 Mit der Fleischwerdung Gottes und der

Kreuzigung begibt sich Gott nun selber in die lineare

Zeit. So gerät die säkulare Zeit in den Fokus des religiösen

Heilwirkens. Ein Hindernis für das christliche
Heil in der linearen Zeit stellt im Mittelalter die
«zweistufige Religion» dar, die durch eine kleine geistliche

4 Vgl. Taylor, Zeitalter.
5 Vgl. Taylor, Zeitalter, S. 249.
6 Taylor, Zeitalter, S. 262.

7 Vgl. Taylor, Zeitalter, S. 262-263.
8 Ewigkeit im Sinne Augustinus als Sammelpunkt von Ver¬

gangenheit, Gegenwart und Zukunft. Ewigkeit ist für
Augustinus Teilhabe am göttlichen Augenblick. Vgl. Taylor,

Zeitalter, S. 101 ff.
9 Vgl. Taylor, Zeitalter, S. 102 ff. Taylor unterscheidet dabei

zwischen einer horizontalen säkularen Zeit und einer
vertikalen göttlichen Dimension. Vgl. Taylor, Zeitalter, S. 106.

12



Elite und ein in vorchristlichen Vorstellungen verbliebenes

ungebildetes Volk gekennzeichnet ist.10 Die

Elite gestaltet nun mit der Bewegung der Bettelmönche,

oder wie es Taylor formuliert, mit einer
«spätmittelalterlichen Agitprop-Truppe», die religiös ungebildete

Basis um. Das einfache Volk soll religiös mündig
werden. Ein Instrument dazu ist die Ohrenbeichte,
die seit dem Laterankonzil von 1275 auch für Laien

einmal im Jahr obligatorisch ist." Durch diese

Bestrebungen entsteht eine Laienfrömmigkeit, die

durch die Betonung einer innerlich erlebten
Gottesbeziehung und dem Bedürfnis, selber die Bibel

meditieren zu können, mit der damaligen klerikalen Kirche

nur noch teilweise kompatibel ist. Bis zur Reformation

mit ihrer Idee der Erlösung durch den Glauben

des Einzelnen, ist es nun nur noch ein kleiner Schritt.'2

Bei Calvin findet das Reformwerk der Bettelmönche

eine gesellschaftspolitische Fortsetzung. Nicht nur
offenbart sich der von Gott geschenkte Glauben im

sündenfreien und guten Leben des einzelnen
Menschen, auch die Gesellschaft als Ganzes soll durch

Disziplin in eine gottgefällige Ordnung gebracht
werden.13 Mit dem von Gott geschenkten Glauben als

Zeichen für dessen Wirken löst sich die Unterscheidung

von Heiligem und Profanem auf, denn Gott

zeigt sich nun überall, auch im Alltag." «Was die

Erlösten betrifft, werden sie allerorten von Gott geheiligt,

also auch im Alltag, bei der Arbeit, in der Ehe und

so fort.»'5 An dieser Stelle kommt es zu einem

anthropologischen Wandel.16 Gott wird nur noch die

Verwirklichung des eigenen Wohls geschuldet, die Ziele

von Politik und Religion werden deckungsgleich und

die Gnade wird durch Vernunft und Disziplin

verdrängt. Religion wird auf die Moral verengt.'7 Das

ordnende Handeln löst sich nun zunehmend von der

Nachfolge Gottes und wird bald als rein menschliche

Fähigkeit wahrgenommen mit dem Ziel, ausschliesslich

das menschliche Gedeihen zu fördern.'8 Das Wirken

in der Welt wird damit zu einem materiellen

Selbstzweck, die Rückkoppelung zu Gott entschwin¬

det aus dem Blickfeld. An dieser Stelle emanzipiert
sich das ursprünglich christliche Reformwerk von der

religiösen Anbindung und wird säkular. An die Stelle

der Kirche tritt der Staat als Konstrukteur von Moral

und sozialer Praxis.'9 Waren Bildung und Sozialwesen

bis dahin vornehmlich ein kirchliches Anliegen, so

übernimmt nun der Staat die Hoheit über das Schul-,

Zivilstands- und Armenwesen. Auch wenn der Staat
als Institution nicht religiös fundiert ist, so bleibt im

Kanton Thurgau die christliche Herleitung des
moralischen und sozialen Strebens doch bis heute deutlich
erkennbar. Auch in den ersten Jahren nach der neuen

Verfassung von 1869 zeigt sich dies etwa darin, dass

die Regierung die Kirchen für die moralische Erziehung

der Bürgerinnen und Bürger des liberalen Staats

in die Pflicht nehmen will. Die Kirchen sollen für das

Funktionieren dieses Staates eine gesellschaftlichmoralische

Grundlage schaffen. Dabei kommt es zu

massiven Eingriffen des Kantons in innerkirchliche

Angelegenheiten mit dem Ziel, die kirchliche

Bildungsarbeit mit dem liberalen Staat kompatibel zu

machen. Die Rolle des Staats ähnelt darin in gewissem

Sinne einer Religionsbehörde, wie wir sie heute

von der Türkei her kennen. Erklärbar ist dieser

anfängliche Zwischenschritt zur Religionsfreiheit nur
durch die von Taylor beschriebene Entwicklung seit

der Bildungsoffensive der mittelalterlichen
Bettelmönche. Aus den zur religiösen Mündigkeit erzogenen

Gläubigen sollen nun als logische Fortsetzung
des Bildungsprojekts politisch mündige Bürger wer-

10 Vgl. Taylor, Zeitalter, S. 116 ff.
11 Vgl. Taylor, Zeitalter, S. 128-129.
12 Vgl. Taylor, Zeitalter, S. 135-136.
13 Vgl. Taylor, Zeitalter, S. 146-147.
14 Vgl. Taylor, Zeitalter, S. 142.

15 Taylor, Zeitalter, S. 142.

16 Vgl. Taylor, Zeitalter, S. 380 ff.
17 Vgl. Taylor, Zeitalter, S. 387.
18 Vgl. Taylor, Zeitalter, S. 151.

19 Vgl. Taylor, Zeitalter, S. 201-202.

13



den. Aus diesem Anliegen ergibt sich eine neue

Beziehung von Staat und Kirche. Es sollen nun nicht

mehr die Kirchen sein, die sich sozial und politisch

engagieren, sondern die von den Kirchen christlichmoralisch

gefestigten Staatsbürger. Für die Kirchen

hat dies zur Folge, dass auch sie sich neu erfinden

müssen. Dieser Neuerfindung der Kirchen hin zu
Landeskirchen geht der evangelische Theologe Rudolf

Gebhard in seinem Beitrag «Frei und fromm.
Konflikte um Liberalismus, Glaubensbekenntnis und
Einheit der Kirche» nach.

3 Staat und Kirchen erfinden sich neu

Die Entstehung der beiden Landeskirchen erzählt
Rudolf Gebhard als Freiheitsgeschichte. Wie die Freiheit

das prägende Schlagwort der Bundesverfassung

von 1848 und der Verfassung des Kantons Thurgau

von 1869 ist, so prägt das Streben nach Freiheit in

unterschiedlicherweise auch Bildung und Ausgestaltung

der beiden Landeskirchen. Doch wie es der

Freiheitsbegriff an sich hat, befördert die Freiheit des

einen nicht unbedingt die Freiheit des andern. Gebhard

spricht daher von entgegenstehenden und
konkurrierenden Freiheitsbemühungen.

Für die katholische Kirche im Kanton Thurgau ist

das 19. Jahrhundert keine gute Zeit. Die nach der

Reformation verbliebenen Klöster werden
eingeschränkt und schliesslich aufgehoben, die Politik setzt

den auch für die Thurgauer Katholiken zuständigen
Bischof von Basel zwangsweise ab, und nicht zuletzt
hinterlassen die kriegerischen Auseinandersetzungen

um den Sonderbund bei vielen Katholiken ein tiefes

Misstrauen gegenüber den republikanischen Umtrieben

der Zeit. Paradoxerweise sind es aber gerade die

in der liberal-demokratischen Verfassung des

Kantons Thurgau garantieren neuen Freiheiten, welche

die katholische Kirche mehr oder weniger erfolgreich

nutzt, um sich gegen Eingriffe des Staats in die ihre

inneren Angelegenheiten zu wehren und ihre Eigenart

gegenüber den säkularen Tendenzen zu wahren.
Eine erste solche Gelegenheit zur Nutzung der

neuen Freiheiten bietet sich, als der Staat seine

Suprematie über die Katholische Kirche mit der Absetzung

von Bischof Lachat demonstriert und durchsetzt.

Damit ist zwar klar, dass sich die Katholische

Kirche von nun an in die staatliche Ordnung einzufügen

hat. Die neuen von der Verfassung gewährten
Rechte nutzend, protestiert diese mit Verweis auf die

in der liberalen Verfassung garantierten Glaubensund

Gewissensfreiheit jedoch sofort dagegen - wenn
auch erfolglos.

Mit der neuen Verfassung öffnet sich der Katholischen

Kirche jedoch noch eine weitere Freiheit,

nämlich jene zur Gründung von Vereinen und
Parteien. So baut sie mit der Gründung von Piusvereinen

ein alle Lebensbereiche umfassendes katholisches

Milieu auf und schafft dadurch eine eigentliche
Parallelgesellschaft. Mit gregorianischen Gesängen stimmen

neu geschaffene Gesangsvereine die Katholiken
auf einen neuen Katholizismus ein; es werden katholische

Bibliotheken zur Bildung der katholischen

Bevölkerung gegründet, und mit einem grossen
katholischen Volksfest in Tobel demonstrieren die zu einem

Kantonalverband zusammengeschlossenen Piusvereine

1872 Einheit und Stärke der Katholischen Kirche

im Kanton Thurgau. Also bereits wenige Jahre nach

der formellen Gründung der Katholischen Landeskirche

nutzen die Katholiken erfolgreich die neuen
Freiheiten und treten wirkmächtig in Erscheinung.

Die Nutzung der liberalen Verfassung durch die

Katholische Kirche bedeutet jedoch nicht, dass diese

dadurch selber liberaler geworden wäre, das Gegenteil

ist der Fall. Die Katholische Kirche, auch im Kanton

Thurgau, sieht sich zu dieser Zeit als Bollwerk

gegen die Säkularisierung. Ihre Stärke gegen den als

antikirchlich wahrgenommenen Staat schöpfen die

politisch marginalisierten Katholiken aus ihrer

Zuwendung zum Papsttum (Ultramontanismus), und sie

14



findet in einer stark gewichteten Marienfrömmigkeit
ihren Ausdruck. Der Verlust des Kirchenstaates 1870

und die zeitweilige Flucht des Papstes aus Rom lassen

diesen als Märtyrer erscheinen und bestärken die

Bindung zum Vatikan. Bei aller Kritik an der
Kirchenfeindlichkeit des Staats und der Treue zum Papsttum
betonen die Thurgauer Piusvereine jedoch auch mit
Nachdruck die Liebe zum Vaterland.

Die Katholiken geraten im Kanton Thurgau also

politisch, kirchlich und kulturell unter Druck und

reagieren darauf vermeintlich paradox: sie ziehen sich

zwar in ein Ghetto zurück, um sich spirituell, kulturell
und politisch zu festigen, nutzen dazu aber geschickt

die neuen rechtlichen Möglichkeiten. Mit ihrer Betonung

der Treue zum Vaterland senden sie jedoch
gleichzeitig ein klares Signal in Richtung politischer
Partizipation. Das neue System wird also nicht in

Frage gestellt. Die Katholiken wollen jedoch in ihrer

kirchlichen Eigenheit Bestandteil des Kantons Thurgau

sein. Das bedingt partielle Opposition zum
Liberalismus.

Kommt es also zwischen dem Kanton Thurgau
und der Katholischen Kirche zu heftigen Spannungen,

so entwickelt sich die Beziehung zwischen Staat

und Kirche auf der evangelischen Seite harmonischer.

Dieser Befund überrascht nicht, da die Reformation

15



gemäss den gängigen Säkularisierungstheorien als

ein Zwischenglied auf dem Weg Richtung Aufklärung
und Säkularisierung interpretiert werden kann.

Allerdings sorgt die liberale Welle bei der Evangelischen

Kirche innerkirchlich für Spannungen und

Verwerfungen. Ausgelöst werden diese internen Spannungen

durch die Einführung des Thurgauer Bekenntnisses.

Der Staatschreiber, liberale Politiker und Theologe
Ulrich Guhl will eine Reformtheologie durchsetzen,
die Gottes Offenbarung in Geschichte, Natur und

Sittlichkeit verortet und die auf Vernunft und Gewissen

des einzelnen Menschen baut. Guhl will die
Glaubens- und Gewissensfreiheit des Einzelnen innerhalb

der Evangelischen Kirche mehr gewichten und die

Rolle der theologischen Laien stärken. Mit einer
solchen freien Volkskirche soll auch eine zeitgemässe
kirchliche Sprache gefördert werden, um von der

Kirche abgewandte Gläubige wieder ansprechen zu

können. Für die heutige Lektüre mag es überraschen,

dass das Thema einer verständlichen Sprache schon

damals in der Kirche diskutiert wurde. Aber wenn
wir genauer hinschauen, dann steht auch Guhls

Strategie in der Tradition der mittelalterlichen
Bettelmönche. Dominikanermönche, wie der Konstanzer

Mystiker Heinrich Seuse, wechselten damals in ihren

Predigten und Schriften von Latein auf Deutsch, damit

die «Laien» in den Beginengemeinschaften, wie

etwa in St. Katharinental, religiös gebildet werden

konnten. Guhl geht nun aber einen Schritt weiter,
indem er die inzwischen ins Deutsche übersetzte
Bibel im Sinne der Aufklärung mit der Vernunft in

Einklang bringen möchte.

Allerdings kommt es beim Vorschlag, das

Apostolikum durch ein zeitgemässes Bekenntnis zu ersetzen,

zu erbittertem Widerstand. Kritisiert wird, dass

sich die Evangelische Kirche mit dem Thurgauer
Bekenntnis von einer 1400-jährigen Tradition und der

gesamten christlichen Kirche lossage und dem
modernen Unglauben in die Elände spiele. Wie beim

Streit um die Absetzung von Bischof Lachat die ka¬

tholische Seite argumentiert auch der konservative

Flügel der Evangelischen Kirche bereits kurz nach

Inkrafttreten der Kantonsverfassung mit der darin

verbürgten Glaubens- und Gewissensfreiheit, in diesem

Fall gegen das Verbot des Apostolikums. Da es sich

bei diesem Streit um eine innerkirchliche Angelegenheit

handelt, bleibt diese Argumentation jedoch
folgenlos. Ein glückloser Versuch zur Vermittlung
zwischen Befürwortern und Gegnern der liberalen

Kirchenreform befeuert schliesslich eine Kirchenspaltung.

Eine spätere Lockerung der Vorschrift kann die

Spaltung nicht mehr rückgängig machen.

4 Christliche Erziehung für den
liberalen Staat

Als eigentlicher Brennpunkt der Säkularisierung im

Kanton Thurgau entpuppt sich das Schulwesen. Die

Erziehungswissenschaftlerin Carla Aubry zeigt in

ihrem Beitrag «Schule im Kreuzfeuer von Kirche und

Staat» auf, dass neben der Auflösung der konfessionellen

Schulen vor allem auch die Frage um die

Hoheit über den Religionsunterricht Mitte des 19.

Jahrhunderts zu einem veritablen Konflikt zwischen Staat

und Kirche führte. Verbannte das französische Vorbild

zur Neuordnung des Schulwesens die Religion

gänzlich aus der Schule und gründete es die Moral

einzig auf der Vernunft, so will man sich im Kanton

Thurgau der christlichen Wurzel der Moral nicht
entledigen. An beiden Orten steht ausser Frage, dass es

für das Funktionieren eines demokratischen Staates

der moralischen Erziehung der Bevölkerung bedarf.
Im Kanton Thurgau soll aber im Unterschied zu

Frankreich der Religionsunterricht diese für den Staat

wichtige Aufgabe übernehmen. So macht sich der

Erziehungsrat 1840 zum Ziel, den Menschen nicht

nur sittlich, sondern auch religiös, das heisst zu dieser

Zeit christlich, zu bilden. Doch wie wird nun die

Grenze zwischen staatlicher und kirchlicher Zustän-

16



digkeit bei der religiösen Bildung gezogen? Sollen die

Pfarrer mit der Erteilung des staatlichen
Religionsunterrichts beauftragt werden? Und was geschieht,

wenn sich die Ziele der religiösen Bildung von Staat

und Kirche widersprechen? Ein Gerangel um
Zuständigkeiten und Haltungen rund um den

Religionsunterricht ist damit schon fast vorprogrammiert.
Die Säkularisierung der Schule hat aber in der

Helvetik mit einem noch viel grundsätzlicheren Prob¬

lem zu kämpfen: Dem Staat fehlt es im Bildungswesen

an fachlich geschultem Personal. So werden
die Pfarrer schon bald wieder in das Schulwesen

eingebunden, nach 1840 gar Kraft ihres Amtes - auch

wenn sie teilweise als Vertreter der alten Ordnung

gelten. Von einer Versöhnung von Staat und Kirche

kann in diesem Zusammenhang allerdings nicht
gesprochen werden, vielmehr handelt es sich um eine

der Not gehorchende vorübergehende Lösung.

17



Inhaltlich wird schon bald einmal zwischen

staatlich erteilter biblischer Geschichte und
kirchlichkonfessionellem Religionsunterricht unterschieden.

Was theoretisch sauber aufgeteilt erscheint, ist im

Alltag gegenseitiger Einflussnahme ausgesetzt.
So ärgert man sich auf evangelischer Seite über

die - ihrer Ansicht nach - sprachlichen Vereinfachungen

der biblischen Geschichten im staatlichen Unterricht.

Für die evangelische Kirche handelt es sich dabei

um ein ernstes Problem, da sie die Biblische

Geschichte in der staatlichen Schule als Vorbildung
für den eigenen konfessionellen Unterricht betrachtet.

Am staatlichen Lehrmittel etwas zu ändern,

vermag sie aber nicht. Immerhin erreicht die Evangelische

Kirche einen Lehrauftrag von Pfarrern vor

angehenden Lehrern am seit 1833 bestehenden

staatlichen Lehrerseminar in Kreuzlingen.

Umgekehrt nimmt der Kanton erfolgreich Ein-

fluss auf den konfessionellen Religionsunterricht der

Evangelischen Kirche. Eine geplante Ausdehnung
desselben von zwei auf drei Jahre wird durch den

Staat verhindert, obwohl die Zuständigkeit bei der

Kirche liegt und die Mehrkosten durch diese getragen

worden wären. Kaum besser ergeht es der

Katholischen Kirche. Als sie einen neuen Katechismus

des Diözesanbischofs einführen will, wird ihr dies

vom Kanton aufgrund pädagogischer, religiöser,
sittlicher und konfessioneller Bedenken verboten. In der

Begründung eines Gutachtens ist von Gedächtnisquälerei

und fehlender Toleranz die Rede. Der Staat

setzt seine Grundsätze also auch innerhalb der
kirchlichen Bildung konsequent durch. Von einer Entlassung

der Kirchen in die Freiheit kann zu diesem

Zeitpunkt also noch nicht gesprochen werden.
Eine einvernehmliche Lösung wird dagegen bei

einem anderen Problem gefunden. Die Lektionen für
den konfessionellen Religionsunterricht und die
Gottesdienste kollidieren zeitlich oft mit dem staatlichen

Schulunterricht, was Absenzen der Schülerinnen und

Schüler zur Folge hat. Auch mit Bussen gegenüber

den Schülerinnen und Schülern ist dem Problem nicht
beizukommen. Mit der Einführung des schulfreien

Mittwochnachmittags können die Kirchen nun frei
über eigene Unterrichtszeiten verfügen. Damit ist das

Modell geschaffen, wie wir es zum Thema Religion im

Kanton Thurgau auch heute noch kennen.

Aktuell wird das Thema Schule und Religion

wieder öffentlich debattiert. Auf der einen Seite
fordern Freidenker gegenüber dem Schulfach «Ethik,

Religionen, Gemeinschaften», dass Religionen und

Weltanschauungen gleichberechtigt thematisiert
werden sollten. Auf der anderen Seite sieht sich der
Staat mit dem Problem konfrontiert, dass eine grosse
Zahl von Kindern und Jugendlichen kaum mehr
religiöse Erfahrungen und nur noch spärliches Wissen

über das die hiesige Kultur prägende Christentum

mitbringen. Religiöses Unwissen ist dem religiösen
Frieden aber bekanntlich abträglich. Damit kehren

sich die Rollen im Verhältnis von Staat und Kirche im

schulischen Bereich um. Sollten vor 150 Jahren die

Kirchen christlich-moralisch gefestigte Staatsbürger
heranziehen, so sieht sich der Staat heute in der

Pflicht, mit Bildung zur religiösen Toleranz und damit

zum religiösen Frieden beizutragen. Folgerichtig will
der Kanton Thurgau in seinem aktuellen Bildungsauftrag

die «christlich-humanistischen-demokratischen

Wertvorstellungen» fördern. Gemeint ist damit wohl
nicht eine Sonderstellung des Christentums, sondern

die christliche-humanistische Vorgeschichte des
liberalen Staates, wie sie Taylor beschreibt.20

5 Neue Anforderungen an das
Zivilstandswesen

Kann man beim Bildungswesen noch davon ausgehen,

dass die meisten in der Schule unterrichteten
Fächer nicht direkt etwas mit dem Glauben zu tun

20 Vgl. Taylor, Zeitalter, S. 272.

18



haben und sich der Konflikt zwischen Staat und
Kirche auf die Hoheit über die moralische und sittliche

Bildung beschränkt, so trifft die Säkularisierung des

Zivilstandswesens mit den Bereichen Geburt, Ehe und
Tod Kernbereiche des Religiösen. Weit gefehlt ist

jedoch die Annahme, dass es bei der Säkularisierung
dieses Bereichs des vormals kirchlichen Wirkens zu

besonders heftigen Auseinandersetzungen gekommen

wäre. Selbstverständlich kam es auch in diesem

Bereich zu Irritationen, aber von eigentlichen Verwerfungen

wie im Bildungswesen kann nicht gesprochen
werden. Doch wo liegen die Gründe für diesen im

Vergleich milden Verlauf der Säkularisierung des

Zivilstandswesens?

Der Historiker André Salathé erzählt die
Geschichte der Säkularisierung des Zivilstandwesens

entlang der Lebensgeschichte einer zu den
Neutäufern konvertierten Thurgauerin. Diese stellt die

Behörden sowohl bei der Trauung wie bei der Bestattung

vor Probleme, die gelöst werden müssen. Im

pragmatischen Umgang mit solchen praktischen

Fragen liegt der Schlüssel für die relativ unaufgeregte
Säkularisierung dieses Bereichs des sozialen Lebens

im Thurgau.
Die am 4. Laterankonzil 1215 eingeführte

verbindliche Registrierung getaufter Christen wird im

Zuge der Reformation und Gegenreformation
perfektioniert und gerät im Zuge der Französischen Re-

19



volution und der Helvetik aus weltlichen Gründen in

den Fokus des Staates. Denn für die Einführung der

Schulpflicht, der Wehrpflicht und der Steuerpflicht
bedarf es eines verlässlichen Registers der Bürger. So

wird 1799 ein bürgerliches Zivilstandsregister eingeführt.

Wie bei der Säkularisierung der Schule ist der

Staat mit der neuen Aufgabe aber schon bald
überfordert und greift auf die Pfarrer zurück, die nun im

Auftrag des Staates bis 1876 das Zivilstandsregister
führen. Aus einer vorerst ideologischen Neuerung
entsteht eine pragmatische Zusammenarbeit von
Staat und Kirche.

Pragmatischer Lösungen bedarf es aber auch

auf anderen Ebenen des Zivilstandswesens, wie etwa
bei den Trauungen. So verändert sich die religiöse
Landschaft im Kanton Thurgau im 19. Jahrhundert
markant. Mit der Industrialisierung kommt es zu einer

Migration von Katholiken auch in traditionell evangelisch

geprägte Gemeinden. Dadurch steigt das

Bedürfnis nach gemischtkonfessionellen Trauungen. Zu

Veränderungen der konfessionellen Zugehörigkeit
kommt es auch innerhalb der reformatorischen Tradition.

Die stark liberalen Tendenzen innerhalb der

Evangelischen Kirche des Kantons Thurgau verstärken

am entgegengesetzten Rand der Kirche die

Abspaltung von Freikirchen, insbesondere jene der

Neutäufer, für welche die Ehe eine weltliche Angelegenheit

darstellt. So entsteht eine heterogene Gruppe
aus radikalen Liberalen, liberalen Katholiken und

Neutäufern, welche die Einführung der Zivilehe als

Antwort auf gesellschaftliche Veränderungen befördert.

Als deutlich sensibler erweist sich bei der
Säkularisierung der Bereich des Bestattungswesens. Der

Übergang der Verfügungsgewalt über die Friedhöfe

von den Kirchgemeinden auf die politischen Gemeinden

- im Thurgau die Munizipalgemeinden - stösst

bei der Katholischen Kirche auf einigen Widerstand.

Flatten sich die beiden Kirchen im Umgang mit
gemischtkonfessionellen Friedhöfen seit der Reforma¬

tion eher schlecht als recht gefunden, so stellten die

Neuerungen durch den Kanton die Katholische
Kirche vor neue Probleme, so etwa durch die Reihung
und Nummerierung der Gräber ohne Unterscheidung
der Konfession. Doch setzt sich der Staat nicht überall
sofort durch. In einigen Fällen, wie in Sulgen,

erzwingt er seine FHoheit über den Friedhof, an anderen

Orten belässt er es noch Jahrzehnte bei dem Herkom-

men. Aber auch die Katholische Kirche reagiert in

diesem Bereich uneinheitlich und mehrheitlich
pragmatisch. Dieser Pragmatismus findet heute im

Umgang mit Verstorbenen verschiedener Religionszugehörigkeiten

seine Fortsetzung, wie André Salathé in

seinem Beitrag an einem konkreten Beispiel aufzeigt.
Wahrscheinlich ist es gerade dieser unaufgeregte
Umgang des Kantons Thurgau mit neuen religiösen

Herausforderungen, der auch für künftige Fragestellungen

in diesem Bereich wegweisend sein könnte.

6 Wende zum Besseren im Armenwesen

Steht das Zivilstandswesen im Vergleich zum
Schulwesen bereits weniger im Fokus der Säkularisierung,
so scheint sich um das Armenwesen niemand streiten

zu wollen. Der Kanton Thurgau schlägt in diesem

Bereich jedenfalls einen für die Schweiz einmaligen
Sonderweg ein: Das Armenwesen verbleibt bis 1966
in der Zuständigkeit der Landeskirchen.

Die Historikerin Heidi Witzig zeichnet anhand

von drei Beispielen in den Dörfern Evangelisch-

Aadorf, Katholisch-Wuppenau und Evangelisch-

Aawangen den Umgang der Behörden mit verarmten
Familien nach. Zwischen den Dörfern können diesbezüglich

graduelle Unterschiede in der Handhabung
festgestellt werden. Die finanziellen Möglichkeiten
einer Gemeinde spielen dabei oft die entscheidende
Rolle. Einen anderen Ansatz im Armenwesen vertritt
hingegen das städtische und industrialisierte Arbon,

wo die Ursachen für Armut anders gedeutet werden

20



als auf dem Land. Die von Armut Betroffenen sind

hier materiell deutlich bessergestellt als in den

Landgemeinden, und sie werden weniger stigmatisiert.
Diese Verbesserung der Armenunterstützung ist auf
die Veränderungen seit der Französischen Revolution

zurückzuführen, zu denen auch die Ablösung des

Gebots der christlichen Mildtätigkeit durch einen

Rechtsanspruch gehört. Im Kanton Thurgau wird
dieser Anspruch 1861 mit einem Armengesetz einge¬

führt. Die Aufgabe und die Zahlungspflicht werden

aber, anders als in den anderen Kantonen, an die

evangelischen und katholischen Kirchenbehörden

delegiert.
Wirkt sich nun eine solche kirchliche Zuständigkeit

positiv oder negativ auf die Armengenössigen
aus? Für die Beantwortung dieser Frage müsste ein

Vergleich zwischen der Regelung im Kanton Thurgau
und Vorgehensweisen in anderen Kantonen ange-

21



strengt werden, was die Möglichkeiten des vorliegenden

Buches jedoch gesprengt hätte. Aber ein vertiefter

Einblick in die Situation von Arbon könnte einen

Hinweis für die Beantwortung der Frage liefern. In

Arbon sind nämlich von der Evangelischen Kirche seit

1913 ein «freisinniger» und ein sozialdemokratisch

eingestellter Pfarrer zur gegenseitigen Ergänzung
angestellt. Die politische Ausrichtung der amtsführenden

Personen, die finanziellen Möglichkeiten und der

Grad der Urbanität einer Gemeinde sind für die Art
der Armenhilfe womöglich entscheidender als die

Frage, ob diese in staatlicher oder kirchlicher Zuständigkeit

liegt. Sowohl Staat wie Kirche sind in einer

verbreiteten Denkweise verhaftet, wenn etwa der

Staat den Armen die politischen Rechte verwehrt und

in der Kirche die Namen der Armengenössigen verlesen

werden. Arme und Bettler sind nun nicht mehr

Figuren des Evangeliums, sondern ein Problem.21 Die

Schande gilt aber in diesem System nicht allen Armen

gleichermassen. Es wird zwischen «würdigen» und

«unwürdigen» Armen unterschieden, wie Heidi

Witzig ausführt. Sogenannt würdige Arme sind

Witwen, Waisen, Kranke und Arme. Als «unwürdige»

gelten jene, die durch psychische Krankheiten wie
Alkoholsucht den bürgerlichen Tugenden nicht

entsprechen. Zur Prävention und Bekämpfung von
«unwürdiger» Armut werden von Staat und Kirchen

gleichermassen zahlreiche Einrichtungen und Angebote

geschaffen. Auf der Folie von Taylor gelesen,

verfolgen sie beide das reformatorische Projekt der

Nacherziehung und Disziplinierung zu einer

besseren - einst gottgefälligen, später liberalen - Gesellschaft.

Einen neuen Ansatz verfolgen hingegen die

Gewerkschaften und die Sozialdemokraten. Diese

bauen ein umfassendes Hilfsangebot für Bedürftige
auf und kritisieren das Nacherziehen und Disziplinieren.

Mit der Einführung der AHV 1948 entspannt sich

die Situation für die Armengenössigen schliesslich

grundlegend. Der Wandel führt also von der christ¬

lichen Mildtätigkeit zur Bildung, von da zur
Nacherziehung und Disziplinierung und schliesslich zum
Sozialstaat.

Wie beim Zivilstandswesen fällt auch beim

Armenwesen im Zusammenspiel von Staat und Kirche

ein ausgesprochener Pragmatismus auf. So kommt
den Kirchen bis über die Mitte des 20. Jahrhunderts

eine aktive Rolle im Armenwesen zu.

7 Resümee

Eine Fortsetzung findet dieses Zusammenwirken von
Staat und Landeskirchen im heutigen Flüchtlingswesen.

In diesem Bereich engagieren sich die beiden

Landeskirchen in der Peregrina-Stiftung mit fünf
Vertretern der Landeskirchen sowie einem Regierungsrat
für die Unterbringung und Begleitung der Flüchtlinge
im Kanton Thurgau. Dabei handelt es sich nicht um
einen Rückfall in die Zeit vor 1869. Denn im

Unterschied zu früher sind die Landeskirchen in diesem Fall

vertraglich beauftragte externe Partner des Staates.

Voraussetzung für eine solche Zusammenarbeit ist

eine klare Trennung von Staat und Kirche. Dank der

Neugestaltung der Beziehung von Staat und Kirche

wird eine punktuelle Zusammenarbeit in Bereichen

möglich, in denen die Kirchen seit je eine wichtige
gesellschaftliche Funktion wahrnehmen. Zu erwähnen

sind an dieser Stelle etwa die kirchlichen
Hilfswerke, die sich für die Schwächsten der Gesellschaft

einsetzen und somit die staatlichen Leistungen

ergänzen.

Staat und Kirche bzw. Staat und Religion stehen

immer in einer Beziehung zueinander. Diese Beziehung

verändert sich mit dem Wandel der Gesellschaft.

Das kann gegenwärtig beim Thema Religion
in der Schule beobachtet werden. In diesem Bereich

sieht sich der Staat derzeit herausgefordert, neue

21 Vgl. Taylor, Zeitalter, S. 154.

22



Aufgaben zu übernehmen. Dabei stellt sich die Frage,

ob Kirchen und religiöse Gemeinschaften dazu als

Partner miteinbezogen werden sollen. Ein

herausragendes Beispiel für ein kirchliches Wirken in der

Gesellschaft stellte etwa Pfarrer Ernst Sieber mit
seinem Sozialwerk dar. In diesem Fall sah sich die Kirche

veranlasst, gesellschaftlich aktiv zu werden, um Not

zu lindern. Solche Beispiele, wie auch die oben
skizzierte Flüchtlingshilfe, zeigen, dass die Beziehung von
Staat und Kirche im Detail immer wieder neu justiert
werden muss. Dabei ist gerade die gegenseitige
Unabhängigkeit von Staat und Kirche die Voraussetzung

dafür, dass ein Repertoire an Möglichkeiten des

Zusammenspiels in Betracht gezogen werden kann.




	Facetten der Partnerschaft von Kirche und Staat : eine Einleitung

