
Zeitschrift: Thurgauer Beiträge zur Geschichte

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Thurgau

Band: 156 (2018)

Artikel: Konfessioneller Krieg und literarischer Dialog : die "Thurgauer
Gespräche" zum Ersten Villmergerkrieg 1655/1656

Autor: Niederhäuser, Hans Peter

Kapitel: 7: Die "Thurgauer Gespräche" und die interreligiöse Medialität

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-813648

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-813648
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


7 Die «Thurgauer Gespräche» und die interreligiöse
Medialität

Wenn nun die «Thurgauer Gespräche» unter dem

Aspekt der interreligiösen Medialität betrachtet werden

und wenn damit eine Verbindung zwischen

ihnen und dem «interreligiösen Dialog» als einer

drängenden Thematik der Gegenwart hergestellt wird, ist

noch einmal auf den archäologischen Ansatz dieser

Arbeit zu verweisen. Insbesondere muss festgehalten
werden, inwiefern er sich neben allen Gemeinsamkeiten

vom historischen unterscheidet. Der historische

Zugang sucht nach geschichtlichen Abläufen,
will die Einzelphänomene in Entwicklungszusammenhänge

einfügen, fragt nach dem Weg, der von
der Vergangenheit zur Gegenwart führt. Der

archäologische Ansatz ist ein punktueller Zugriff mit Bezug

zur Gegenwart. Damit wird die teleologische
Betrachtungsweise in Frage gestellt, was Siegfried
Zielinski mit dem Begriff der An-Archäologie zu fassen

versucht. Seine Medientheorie widerspricht
grundsätzlich einem Fortschrittsdenken. Er vollzieht
damit einen Bruch mit traditioneller Geschichtsschreibung

und nimmt in Kauf, dass seine Art der

«Geschichtsschreibung als schwärmerisch kritisiert
wird».' Es handelt sich dabei nicht um eine «beschauliche

Retrospektive»2: «Ganz im Gegenteil, wir werden

dabei mit Situationen konfrontiert, in denen sich

die Dinge und Verhältnisse noch nicht verfestigt hatten,

in denen es Optionen für unterschiedlichste

Entwicklungsrichtungen gab [...]. Und wir begegnen
Personen, die eine experimentelle und risikofreudige
Haltung auszeichnet.»3 Bei dieser Art des archäologischen

Vorgehens handelt es sich um Suchbewegungen,

welche «in der abgelegten Vergangenheit
dynamische Momente ausfindig machen, die kraftvoll in

Heterogenität schwelgten und dadurch Spannungen
zu den anderen, gegenwärtigen Augenblicken erzeugen,

sie relativieren und entscheidungsfähiger
machen können».4 Mit einem solchen Zugang zu

Vergangenem werden Kräfte der Einbildung und der

Poesie aktiviert, die «nicht Altes, das schon immer

Dagewesene, im Neuen suchen, sondern Neues,

Überraschendes im Alten entdecken»5. Das letzte

Kapitel dieser Arbeit orientiert sich an einer

Forschungshaltung, wie sie Zielinski bezüglich der

Mediengeschichte vertritt. Die «Thurgauer Gespräche»
sollen nicht zu einem endlich gefundenen fehlenden
Glied in einer Evolutionskette stilisiert werden.
Vielmehr sollen sie in ihrer ganzen Heterogenität auf

Möglichkeiten befragt werden, die unweigerlich in

Spannung oder in Schwingung geraten mit dem

gegenwärtigen Diskurs über die multireligiöse Gesellschaft

und den «Clash of Civilizations»6.

7.1 Spiel und Ernst

7.1.1 Ein neues Medium und eine neue
Öffentlichkeit

Wenn als Medium zuerst und vorab einmal der mate-
riale Träger der Botschaft verstanden wird, haben wir
es bei den «Thurgauer Gesprächen» in dieser Hinsicht

mit Drucken in Form von achtseitigen Flugschriften zu

tun. Sie stehen damit in einer Tradition, die ihren

Anfang in der Reformationszeit genommen hat.

Unter dem Titel «Beyssig sein ist nutz und not»
fand 2010 auf der Wartburg eine Ausstellung über

Flugschriften zur Lutherzeit statt. Diese Druck-

Erzeugnisse wurden als «Zugpferde der Reformation»7

bezeichnet. Sie spielten eine wichtige Rolle, in

einer Zeit, die nicht nur durch unerbittliche geistige

Auseinandersetzungen gekennzeichnet war, sondern

die ebenso stark auf bewaffnete Konfrontationen

1 Zielinski 2002, S. 49.

2 Zielinski 2002, S. 21.
3 Zielisnki 2002, S. 21.

4 Zielinski 2002, S. 21 f.
5 Zielinski 2002, S. 12.

6 Huntington 1996.

7 Krauss2010, S. 16.

383



hinführte. Die besondere Funktion der Flugschriften in

diesem Kontext sieht Andreas Keller in seiner
literaturwissenschaftlichen Darstellung der Frühen Neuzeit

geradezu als eine kriegerische: «Die eigentliche Novität

lag darin, dass Kriege nun auch publizistisch
geführt wurden. [...] Flugblätter waren ein quasi
militärisches Hilfsmittel, um das öffentliche Meinungsbild
zu steuern.»8 Dieser Tradition sind im weitesten Sinne

auch die «Thurgauer Gespräche» zuzuordnen. Sie

griffen in einen aktuellen religiös-politischen Konflikt
ein und gingen eine enge Verbindung mit einer
konkreten militärischen Auseinandersetzung, dem Ersten

Villmergerkrieg, ein. Allerdings unterscheiden sie

sich, wie bereits gezeigt werden konnte, fundamental

von den Reformationsdialogen, da sie gerade
nicht als Krieg mit anderen Mitteln bezeichnet werden

können.
Doch bleiben wir noch bei den Flugschriften der

Reformationszeit. Es sind drei Faktoren, welche das

neue Medium auszeichnen: Erstens bedient es sich

der aktuellen Drucktechnik mit beweglichen Lettern,
die eine viel schnellere und grössere Produktion
erlaubt. Die Meinungen über die Menge dieser Drucke

gehen weit auseinander. So spricht Keller von 3000

Flugschriften, die in den ersten beiden Reformationsjahrzehnten

den Markt überflutet hätten.9 In der

Ausstellung auf der Wartburg setzte man eine Schätzung
für die ersten drei Jahrzehnte des 16. Jahrhunderts
bei 10 000 Ausgaben an, was sich auf mehrere Millionen

Einzelexemplare belaufen dürfte.10 Die Bezeichnung

«Flugschrift» deutet zudem auf die Schnelligkeit

der Verbreitung hin. Wenn auch Luthers Aussage,
seine Thesen seien in 14 Tagen durch ganz Deutschland

gelaufen," kaum beim Wort genommen werden

kann, so ist sie doch ein Ausdruck für das neue

Verbreitungstempo. Unbestritten ist jedenfalls, dass

wir es bei den Flugschriften seit der Reformationszeit
mit einem Phänomen der Massenkommunikation zu

tun haben.12 Dazu tragen nicht nur die Vielzahl, die

Auflagenstärke und das Verbreitungstempo bei. Min¬

destens ebenso wichtig ist der zweite Faktor, der die

Flugschriften auszeichnet, nämlich ihre Volkssprach-
lichkeit. Damit ist nicht nur die Verständlichkeit in

breiten Bevölkerungsschichten garantiert, sondern
sie ermöglicht auch eine Volksnähe der Botschaft. Die

«Thurgauer Gespräche» gehen diesbezüglich noch

einen Schritt weiter und bedienen sich einer
mundartlichen Annäherung an die Sprache der Adressaten.
Ein drittes Merkmal der Flugschriften ist deren

Anonymität. Damit tritt der Verfasser hinter die Botschaft

zurück, die vermittelt werden will. Er spricht nicht als

Einzelner, sondern er repräsentiert einen Teil der
Gesellschaft, eine Meinung, die von vielen anderen

mitgetragen wird und sich in Opposition zu einer

antagonistischen Haltung befindet.
Dank dieser Merkmale ist die Flugschrift der Frühen

Neuzeit in hohem Masse ein Medium, das dazu

geeignet ist, hierarchische in heterarchische Ordnung
von Kommunikation zu verwandeln und damit auch

die hierarchische Gliederung der Gesellschaft zu
unterlaufen.13 «Mit den wie aus dem Nichts kommenden

Flugschriften tauchten ein neuer Raum, eine

neue Dimension des Informativen und Politischen

empor.»14 Dagegen führen die hierarchischen Kräfte

einen zum Scheitern verurteilten Kampf, wie er zum

8 Keller 2008, S. 158 f.

9 Keller 2008, S. 139.

10 Krauss2010, S. 16.

11 Krauss 2010, S. 37, mit Verweis auf: Luther, Martin:
Werke. Kritische Gesamtausgabe, Weimar, 1883ff„ Bd. 51,
S. 540.

12 Köhler 1981, S. 17 ff.
13 Darin sieht Volker Depkat das Gemeinsame in den medien-

und kommunikationstheoretischen Ansätzen von Jürgen
Habermas und Niklas Luhmann (Depkat 2003, S. 42 f.).

14 Schneider 2014, S. 100. McLuhan weist darauf hin, dass es

sich hier um grundsätzliche Interessenkonflikte handle,
welche durch das Wesen des Buchdrucks geschaffen worden

seien, «den Interessenkonflikt zwischen Produzenten

und Konsumenten wie auch denjenigen zwischen
Regierenden und Regierten» (McLuhan 2011/1962, S. 308).

384



Beispiel in der von Erzherzog Ferdinand von Österreich

am 05.11.1528 eingesetzten Zensurbehörde

oder im berühmten «Index Librorum Prohibitorum»

zum Ausdruck kommt, den Papst Paul III. mit der

Konstitution «Licet ab Initio» (21.07.1 542) ins Leben

rief.15 Der Weg in eine neue Welt war geebnet.
Die Fiktion des ersten Kunkelstuben-Gesprächs

setzt noch in der alten Welt der oralen Medialität ein:

Jockel sucht seinen Nachbarn Barthel in dessen

Gaststube auf, weil dort stets frembd Lüth vnd Gastunge16

vorbeikommen und eben kürzlich ein Hausierer

abgestiegen sei, von dem neue Nachrichten zu erwarten
sind. Das Wort Zittige", das Jockel in diesem

Zusammenhang verwendet, trägt noch die alte Bedeutung,
wie sie sich vom mittelniederdeutschen Wort «tiden»

(sich ereignen) ableitet. Erst spater wird der Ausdruck

auf die zuerst mündliche, dann schriftliche Nachricht
über die Ereignisse transferiert. Um Neuigkeiten zu

verbreiten, müssen Menschen als deren Träger bzw.

Medien wirken - hier der Hausierer, der in der
Gaststube Bartheis eingekehrt ist, Jockels Frau, die diesem

davon berichtet hat, und schliesslich Jockel und

Barthel selbst, die sich im Gespräch als Vermittler

wichtiger Informationen herausstellen. Was das

Medium der Flugschrift, als welches das Gespräch
daherkommt, bereits geleistet hat, ist im Dialog selbst noch

nicht vollständig nachvollzogen. Die argumentative
Überlegenheit Jockels gründet allerdings auf dem,

was dem stärker im Oralen verhafteten Barthel

abgeht, nämlich auf der Schriftlichkeit, die er als Waffe
in der Argumentation einsetzt, indem er aus den

eidgenössischen Verträgen zu zitieren weiss. In der Replik

des Baschi-Uli-Gesprächs wird dieser Schritt in die

neue mediale Zeit dann insofern konsequent
durchgeführt, als nicht mehr mündliche Informationen den

Gesprächsanlass bilden, sondern die als Requisit
auftretende Flugschrift, nämlich der Druck des ersten

Kunkelstuben-Gesprächs, den Uli aus Luzern

mitgebracht hat. Damit wird deutlich, dass wir uns medial

gesehen in einer Übergangszeit befinden: Die Vor¬

herrschaft des Oralen wird von derjenigen des

Skripturen abgelöst, handschriftliche Medien weichen
dem neuen Medium des Drucks. Gerade die Tatsache,

dass in diese Drucke immer wieder verändernd,
korrigierend und ergänzend eingegriffen wurde und

dass neben ihnen auch Handschriften der «Thur-

gauer Gespräche» vorliegen, zeigt, dass nicht einfach

von einem linearen Übergang vom handgeschriebenen

zum gedruckten Wort am Ende des 15. Jahrhunderts

ausgegangen werden kann, sondern dass in der

Frühen Neuzeit eben bis ins 17. Jahrhundert hinein

interessante «Dynamisierungs- und Pluralisierungs-
prozesse»18 beobachtbar sind.

Wir befinden uns mit den «Thurgauer Gesprächen»

also in einer Übergangszeit, in der sich ein neuer
medialer Raum ausgestaltet, nämlich das, was im

modernen Sinn als Öffentlichkeit bezeichnet werden

kann,19 oder um es mit McLuhan auszudrücken: Wir
treten ein in die «Gutenberg-Galaxis»20. Sie ist

gekennzeichnet durch «die Öffnung geschlossener
Gesellschaften»21, dadurch, dass sich «dem Individuum die

Freiheit der inneren Abweichung»22 eröffnet, sich aber

auch eine «Fragmentierung der menschlichen Psyche

durch die Buchdruckkultur»23 anbahnte. Gerade diese

Aspekte waren es, die in der Interpretation unserer

Dialoge sichtbar gemacht werden konnten.

15 Manfred Schneider bezeichnet diesen «Index der verbote¬

nen Bücher» als das «grösste Denkmal aller fruchtlosen

Anstrengungen, die Gläubigen vor falschen, häretischen,
übersetzten Büchern, vor törichten Deutungen, wahren
Erkenntnissen zu schützen» (Schneider 2014, S. 45).

16 TG1Z. 6.

17 TG1 Z. 6, TG2Z. 5.

18 Kiening 2007, S. 303 f.
19 «Die Öffentlichkeit war der neue Raum» (Schneider 2014,

S. 53).

20 McLuhan 2011/1962.
21 McLuhan 2011/1962, S. 11.

22 McLuhan 2011/1962, S. 26; vgl. S. 206 f.: «Der Buchdruck

ist die Technik des Individualismus».

23 McLuhan 2011/1962/, S. 43.

385



7.1.2 Die «Politik des Aussageaktes»

Die Übergangszeit auf dem Weg zur «Gutenberg-
Galaxis» brachte Umwälzungen mit sich, die erst aus

heutiger Sicht in ihrem ganzen Ausmass abgeschätzt
werden können, und mit ihnen einher gingen
entsprechende Verunsicherungen. Rhetorik in der Frühen

Neuzeit kann verstanden werden als eine
Reaktion auf eben diese für eine Übergangszeit

typischen Unsicherheiten.
Die Welt, auf die im Sprechen unzweideutig

verwiesen werden möchte, existiert so nicht mehr. Weder

auf eine religiöse Wahrheit noch auf ein

sozialpolitisches Gefüge lässt sich referenziell verweisen,
ohne dass in einer solchen Art des Sprechens Risse

und Brüche sich auftäten. In der Reformationszeit

entstand daraus ein starker Dualismus, in dem die je
eigene Wahrheit durch die Abwertung und Bekämpfung

der antagonistischen Wirklichkeitssicht ausgebaut

und gestärkt wurde. So waren die reformatorischen

Flugblätter Teile einer neuen Wirklichkeit, die
sie in ihrer kontradiktorischen Dialogizität abbildeten.
In der Mitte des 17. Jahrhunderts sind diese Antagonismen,

in deren Dienst die Flugschriften der
Reformationszeit noch gestanden haben, nicht mehr wie
damals in der Lage, den neuen Raum der Öffentlichkeit

auszufüllen. So kommen die «Thurgauer Gespräche»

zwar noch in der Druck- und Verbreitungsform
des bekannten Mediums Flugschrift daher, doch ist es

nicht mehr denkbar, dass sie als Pamphlete oder als

Dialoge, wie sie die Reformationszeit geprägt hatte,

neue Impulse hätten setzen können. Die Schwarz-

weiss-Zeichnung würde der Komplexität der Situation

in keiner Weise mehr gerecht. Neben die

Argumentation, die starke referenzielle Bezüge zu

geschichtlichen Ereignissen und zu schriftlich fixierten

Bündnisverträgen herstellt, tritt in den «Thurgauer

Gesprächen» eine weitere mediale Funktion,

mit der ein neuer sprachlicher Raum eröffnet wird.
Das Was, das im referenziellen Bezug zur Sprache

kommt, ist eingebettet in das Wie des Dialogischen in

einem neuen Sinn, nämlich so, dass das Ganze des

Textes einen performativen Charakter bekommt: In

und mit dem Gespräch wird nicht mehr nur auf die

Wirklichkeit verwiesen, vielmehr wird der Dialog
selbst zu einem Sprechakt, der die Wirklichkeit, auf

die er sich bezieht, in einem neuen Licht zeigt und

damit verändert.
Was damit gemeint ist, kann uns Certeaus

Begriff von der Politik des Aussageaktes verdeutlichen.

In seinem Spätwerk «Mystische Fabel. 16. bis

17. Jahrhundert» untersucht Michel de Certeau im

dritten Teil «Die Szenerie des mystischen Aussageaktes»24.

Dabei geht es ihm darum, das Dialogische
des mystischen Sprechens aufzuzeigen. Er sieht darin

die Reaktion auf eine «soziopolitische Unsicherheit»,
die mit einem «Verfall des Referenzrahmens»25

verbunden ist. «Man braucht Konventionen, die Orte

umreissen, an denen eine Kommunikation
wiederhergestellt werden kann.»26 Diese Konventionen
schafft sich mystisches Sprechen selbst und tritt damit
«in eine Politik des Aussageaktes ein»22. Certeau

weist darauf hin, dass eine solche Politik «in Kontinuität
mit den Zielen, die sich die Theoretiker der Rhetorik

setzten»28, stehe. Es gehe eben darum, «neue Plätze

der Kommunikation zu schaffen, da wo das System

zerfällt, das die Beziehung durch ein hierarchisch

geordnetes kosmologisches Netzwerk garantierte, in

dem ontologische Positionen mit stabilen Bündnissen

verbunden waren».29 Damit wird das möglich, was
wir auch in den «Thurgauer Gesprächen» beobachten

können: An die Stelle einer Logik der Wahrheit,
die der denominativen Funktion der Sprache inhärent

24 Certeau 2010/1982, S. 257 ff.
25 Certeau 2010/1982, S. 251.
26 Certeau 2010/1982, S. 268.
27 Certeau 2010/1982, S. 269.

28 Certeau 2010/1982, 5. 269.
29 Certeau 2010/1982, 5. 269.

386



ist, tritt das Knüpfen beziehungsweise Verändern

sozialer Kontakte, wie sie bei Jockel und Barthel, bei

Baschi und Uli und bei Madleni und dem Ober-

thurgauer Landrichter gestaltet werden. Es wird ein

sprachlicher Raum geschaffen, der das möglich
macht, und dem Dialog wird ein paradigmatischer
Charakter verliehen, wie er bei den Kunkelstuben-

Gesprächen auch im Verständnis des Textes als

Emblem aufleuchtet. Damit ist ein Medium definiert,
das in höchstem Mass der Situation in der Mitte des

17. Jahrhunderts adäquat ist, einer Situation des

Übergangs und der Suche nach neuen Lösungen.

7.1.3 Das mediale Spiel

Der Spielbegriff soll uns nun helfen, dieser Adäquatheit

auf die Spur zu kommen. «Wo immer menschliche

Interaktion stattfindet, wird ein Spiel ausgetragen.»30

Mit dieser nahezu lapidaren Aussage beginnt
Ken Binmore seine Einführung in die Spieltheorie. Er

warnt dann allerdings davor, diese Theorie auf alles

menschliche Handeln anwenden zu wollen, denn sie

«funktioniert nur dann, wenn die Menschen ihre

Spiele rational spielen»31. Es ist auch nicht unsere

Absicht, die «Thurgauer Gespräche» mit Hilfe
spieltheoretischer Modelle zu untersuchen. Was wir aber

von der Spieltheorie lernen können, ist die Tatsache,

dass bei allen Spielen zwei Aspekte menschlichen

Interagierenszu berücksichtigen sind, nämlich sowohl

die Kooperation als auch der Konflikt: «Kooperation
und Konflikt sind zwei Seiten derselben Medaille.

Man versteht keine von beiden richtig, wenn man
nicht auch die andere berücksichtigt.»32

Wie kaum eine andere Textgattung ist der
literarische Dialog ein Spiel. Diese Aussage rückt ihn in die

Nähe des Dramas, von dem immer schon gesagt
wurde, dass es Spiel sei, so dass die Wörter «Spiel»

und «Drama» in dieser spezifischen Bedeutung zu

Synonymen geworden sind. Oberflächlich betrachtet

lässt ihn auch die Tatsache, dass wir es beim literarischen

Dialog mit im Reden handelnden Personen zu

tun haben, als eine Untergattung des Dramas
erscheinen. Diese Nähe zum Drama ist jedoch nicht der

Fokus, unter dem hier der literarische Dialog als Spiel

betrachtet werden soll. Gerade in der Eidgenossenschaftwird

deutlich, wie unterschiedlich diese beiden

medialen Formen zutage treten. Das Zentrum der

dramatischen Literatur im 17. Jahrhundert ist in der
katholischen Innerschweiz zu suchen. In den
reformierten Gebieten spielt das Drama unter dem

theaterfeindlichen Einfluss von Zürich33 eine äusserst

marginale Rolle.34 Demgegenüber kann der Dialog, wie er
in den «Thurgauer Gesprächen» Gestalt gewinnt,
gerade eine zwischen den konfessionell getrennten
Gebieten vermittelnde Rolle einnehmen. Nicht der

Spielbegriff, der mit dem Drama verbunden wird, soll

also hier Verwendung finden. Vielmehr ist es der

kulturanthropologische Begriff, wie er vom niederländischen

Kulturhistoriker Johan Huizinga35 begründet
wurde, der wesentliche und spezifische Aspekte

unserer Texte erschliessen kann.
Es wurde bereits gezeigt, inwiefern die «Thurgauer

Gespräche» einen Raum bilden, in dem die

relevanten Fragen kontrovers diskutiert werden

konnten, ohne dass Gefahr drohte, dass Menschen in

ihren Lebenszusammenhängen in die Auseinandersetzung

verwickelt und in Mitleidenschaft gezogen
wurden. Mit diesem Raum wurde ein ungefährlicher

Austragungsort des Kampfes geschaffen, genauso

30 Binmore 2007, S. 9.

31 Binmore 2007, S. 10.

32 Binmore 2007, S. 16.

33 Brunnschweiler 1989, 2009.

34 Auch Hans Trümpy weist darauf hin, dass in der reformier¬

ten Schweiz «unter kirchlichem Einflüsse nach 1590 das

Theaterspielen für lange Zeit fast völlig unterbunden
wurde» (Trümpy 1955, S. 162).

35 Johan Huizinga (1872-1945): niederländischer Kultur¬

historiker und Sprachwissenschaftler.

387



wie ihn jedes Spiel bildet: «Spiel ist nicht das

gewöhnliche) oder das (eigentliche) Leben. Es ist

vielmehr das Heraustreten aus ihm in eine zeitweilige
Sphäre von Aktivität mit einer eigenen Tendenz.»36

Die Abgeschlossenheit und Begrenztheit ist für
Huizinga ein wesentliches Merkmal des Spiels. Es hat
seine eigene Ordnung, funktioniert nach eigenen

Regeln, aber immer ist es auch eine Form des

Kampfes: «Gemeinsames Spielen hat in seinen
wesentlichen Zügen antithetischen Charakter. Meistens

spielt es sich .zwischen' zwei Parteien ab.»37 Worauf,

wenn nicht auf den literarischen Dialog, trifft eine

solche Wesensbeschreibung in höchstem Masse zu?

Die geistigen Auseinandersetzungen der Frühen Neuzeit

sind in einer oft gefährlichen Weise antithetisch.
Die Positionen zwischen dem alten und dem neuen
Glauben oder zwischen den unterschiedlichen
Bekenntnissen auf der evangelischen Seite wurden mit
einer unvorstellbaren Unerbittlichkeit, ja oft
Grausamkeit ausgetragen. Das rief nach einem Raum, in

dem der Kampf ohne Gefährdung an Leib und Leben

als freies Handeln ausgetragen werden konnte, das

rief, mit andern Worten, nach dem Spiel: «Alles Spiel

ist zunächst und vor allem ein freies Handeln.»38 So

kann man sagen, dass der literarische Dialog, der
einen solchen freien Raum schuf, aus der existenziellen

Notwendigkeit derZeit heraus geboren worden ist.

Worum aber ging es in diesem Spiel des literarischen

Dialogs? Dass es in einem umfassenden Sinn

zwecklos war, wie das oft von Spielen behauptet
wird, ist schon deshalb ausgeschlossen, weil es aus
einer geschichtlichen Notwendigkeit heraus entstanden

ist. Die Zeit suchte nach Wahrheit, und die
Kontrahenten glaubten, in ihrem Besitz zu sein. Das Böse

ortete man beim Gegner, und wenn er nicht

abgrundtief böse war, so musste er doch zumindest von
Torheit geblendet sein. Im Spiel des literarischen
Dialogs wurden diese Gegensätze ausgetragen - und
transzendiert. «Das Spiel liegt ausserhalb der

Disjunktion Weisheit - Torheit, es liegt aber auch ebenso

gut ausserhalb der von Wahrheit und Unwahrheit
und der von Gut und Böse.»39 Das heisst nun aber

nicht, dass es im Spiel nicht mehr darauf ankommt,
was wahr oder falsch, was gut oder böse sei. Den

Gesprächspartnern im literarischen Dialog ist es

ernst. Es ist der notwendige Ernst des Spiels als

Wettkampf. Wer sich nicht an ihn hält, wem es im Spiel

um nichts geht, ist ein Spielverderber. «Am Anfang
allen Wettkampfes steht das Spiel, d.h. eine Abmachung,

innerhalb einer räumlichen und zeitlichen

Begrenzung nach bestimmten Regeln, in bestimmter
Form etwas fertigzubringen, was die Lösung einer

Spannung bewirkt und ausserhalb des gewöhnlichen
Verlaufs des Lebens steht.»40

Doch es geht noch um mehr. «Es ,geht um
etwas': in diesem Satz ist eigentlich das Wesen des

Spiels am bündigsten ausgedrückt.»4' Auf den ersten
Blick könnte man zwar meinen, es gehe um nichts:

«Wie jedes andere Spiel muss man den Wettkampf
als bis zu einem gewissen Grade zwecklos bezeichnen.

Das will heissen: er läuft in sich selber ab, und

sein Ausgang ist nicht an dem notwendigen Lebens-

prozess der Gruppe beteiligt.»42 Genau das lässt sich

auch von den literarischen Dialogen sagen. Sie knüpfen

zwar an den virulenten Fragen der Zeit an, generieren

dann aber eigene Regeln, innerhalb derer im

Gespräch der Wettkampf um eben diese Fragen

ausgetragen wird, und der Sieg der einen Partei vollzieht
sich ebenso wie der Wettkampf im räumlich und

zeitlich von der Lebenswirklichkeit ausgegrenzten
Raum, der durch das Spiel konstituiert wird. Dabei

bleibt es aber nicht - und darin liegt das Mehr, um

36 Huizinga 1956/1938, S. 17.

37 Huizinga 1956/1938, S. 53.

38 Huizinga 1956/1938, S. 15.

39 Huizinga 1956/1938, S. 14.

40 Huizinga 1956/1938, S. 106.

41 Huizinga 1956/1938, 5. 54.

42 Huizinga 1956/1938, S, 54.

388



das es im Spiel wie im literarischen Dialog geht. Der

Sieg findet innerhalb des Spiels statt, er ist an die

Grenzen des Spiels gebunden. Aber dennoch hat der

Sieger «etwas mehr gewonnen, als das Spiel selbst.

Man hat Ansehen gewonnen, Ehre davongetragen,
und diese Ehre und dieses Ansehen kommen stets

unmittelbar der ganzen Gruppe zugute, der der
Gewinnende angehört.»43 Wenn im ersten Thurgauer
Gespräch der katholische Jockel als Sieger aus dem

dialogischen Wettstreit hervorgeht, dann ist damit
die Wahrheitsfrage, um die es geht, zwar im Spiel

gewonnen, längst aber noch nicht im Lebensvollzug
der im paritätischen Miteinander lebenden

Thurgauer Bevölkerung. Dennoch aber ist etwas gewonnen:

Das Gefühl der Überlegenheit, die Jockel im

Spiel des Gesprächs erlangt hat, kann sich auf die

Gruppe in der Bevölkerung übertragen, die auf seiner

Seite steht, die sich mit seiner Wahrheit identifiziert.
«Die Gültigkeit dieser offenbar gewordenen
Überlegenheit hat jedoch die Neigung, sich zu einem

Überlegenscheinen im allgemeinen auszuweiten.»44 So

darf es einen nicht wundern, dass auf die erste Partie

des Spiels eine zweite folgen musste, in welcher der

evangelische Barthel der Gewinner war.

Der Spielaspekt in den literarischen Dialogen
macht in zweifacher Weise unsere Herangehensweise

an die «Thurgauer Gespräche» verständlich. Einesteils

musste es immer darum gehen, die Grenzen des vom
Spiel vorgegebenen Raums auszuloten, die

Spielregeln zu erforschen, nach denen gespielt wird, und

nachzuzeichnen, mit welchen Spielzügen einer der

Gesprächsteilnehmer zum Sieg gelangt. Das wurde in

der Analyse der einzelnen Dialoge versucht. Andern-
teils muss das Spiel in seiner gesellschaftlichen Funktion

untersucht werden, und das heisst immer auch,

den Zusammenhang mit anderen Spielen herzustellen.

Dem dienten unsere archäologischen Rundgänge,
welche den «Thurgauer Gesprächen» in Abgrenzung
gegenüber dem Reformationsdialog und den
zeitgenössischen Dialogen ihren spezifischen Ort im Kontext

des Ersten Villmergerkrieges und seiner Herausforderungen

an die Eidgenossenschaft zuwiesen. Wie sehr

sich da die «Thurgauer Gespräche» in ihrer

Einzigartigkeitabheben, wird im Kontrast zu Jürgen Kampes

Schlussfolgerung in seinen Untersuchungen zum
«Problem Reformationsdialog» deutlich, in der er

feststellt, dass es im Reformationsdialog «niemals zu

einem argumentativen Gefecht [kommt], bei dem

nicht schon vorher klar ist, dass die gegnerische Seite

unterliegen muss».45 Im Gegensatz dazu bilden die

«Thurgauer Gespräche» nicht lediglich gesellschaftliche

Antagonismen ab, auch führen sie nicht einfach

den Krieg mit literarischen Mitteln weiter. Vielmehr
nehmen sie ihren Ausgang beim jetzigen Lauft vnnd
Zustandt Hochlöblicher Eydtgnosschafft"6, der als

notvoll wahrgenommen wird und den es zu wenden

gilt.

7.1.4 Der freie Raum als not-wendiges
Medium

In den «Thurgauer Gesprächen» wird eine mediale

Funktion greifbar, die man mit dem Begriff der

Notwendigkeit fassen könnte. Dabei handelt es sich um
eine Funktion, die so, wie sie in diesen Texten realisiert

ist, eine Verbindung zwischen den konfessionellen

Kontrahenten und ihren Gegensätzen herstellt. Das

Medium der Not-wendigkeit eröffnet einen freien

Raum, in welchem spielerisch und doch mit höchstem

Ernst Annäherungen versucht und Lösungen gesucht
werden können. Damit entspricht es dem, was Siegfried

Zielinski grundsätzlich für sein Verständnis des

Mediums in Anspruch nimmt: «Medien sind

Handlungsräume für gebaute Versuche der Verbindung

43 Huizinga 1956/1938, S. 55.

44 Huizinga 1956/1938, S. 55.

45 Kampe 1997, 5. 323.

46 TG1 Titelseite.

389



von Getrenntem. Es gab Zeiträume, in denen diese

Verbindungsarbeit besonders intensiv war und sein

musste, unter anderem um das Verrücktwerden der

Leute zu verhindern.»47 Der archäologische Schnitt,
den wir in das Umfeld des Ersten Villmergerkrieges

geführt haben, zeigt uns einen solchen Zeitraum. Es

ist die Eskalation der religiös gefärbten Antagonismen
in der Eidgenossenschaft bis hin zur bewaffneten

Auseinandersetzung, welche die Menschen zwischen

Bangen und Hoffen gefangen hält. So äussert Jockel

am Anfang des ersten Kunkelstuben-Gesprächs die

Befürchtung: fryli woI wills gräuli Händel abgeben'".
Am Schluss des Dialogs wagt Barthel dann die

Hoffnung auf ein stilles/rüwigs/fridlich/frommes Leben'9.

Im ersten Bechtelistag-Gespräch und im Bantli-Gé-

spräch, die beide ein gewisses aufrührerisches Potenzial

haben, wird der unerträglichen, verrückt machenden

Wirklichkeit mit Ironisierung begegnet, wenn
beispielsweise Barthel auf den Glauben verweist, der

ausreiche, um ein Mass Wein zu bezahlen,50 oder

wenn Madleni sich über den Verlust ihres Bantli damit

hinwegtröstet, dass sie schon einen anderen Mann

fände, wenn sie nur Ross und Wagen wieder hätte.5'

Doch auch nach Beendigung des Ersten Villmergerkrieges

ist es noch zum Verrückwerden, denn woher
soll man wissen, auf welchen Glauben nun Verlass

ist? So mündet im zweiten Bechtelistag-Gespräch
Bartheis Verzweiflung in den Ausruf: das ding macht
mir muggen.52

Es ist diese unmittelbare Betroffenheit, eine

echte Not, welche den «Thurgauer Gesprächen» bis

heute ihre Lebendigkeit und Authentizität verleiht.
Sie weisen damit weit über das rein Agitatorische
vieler Flugschriften oder das Akademische der an der

Disputation anknüpfenden Dialoge hinaus. Sie müssen

tatsächlich in dem Sinn als Medien verstanden

werden, dass sie «Handlungsräume für gebaute
Versuche der Verbindung von Getrenntem» sind. Wenn
in dem damit geschaffenen freien Raum eine Begegnung

der beiden Konfessionen stattfindet, kann we¬

sentlich mehr entstehen als nur diese Begegnung.
Das macht der Blick auf die Gesprächspartner deutlich,

deren Funktion viel umfassender ist, als dass sie

nur Repräsentanten ihrer jeweiligen Konfession
darstellen würden. Vielmehr konstituiert sich durch sie,

die sie selbst als Medien Teil der beiden medial zu

verbindenden Bereiche sind, ein unabhängiges Drittes,

ein Dazwischen53. So vertritt beispielsweise Jockel

als Katholik zwar die Position der katholischen Orte,
als Thurgauer aber ist er Teil der Gemeinen
Herrschaft, als Übermittler der alten eidgenössischen
Verträge und Bündnisse fungiert er als Bindeglied zur
Vergangenheit und dadurch, dass er Gast im Wirtshaus

des evangelischen Barthel ist, bildet er auch mit
seinem Körper ein raumgreifendes Medium. Wo im

freien Raum ein solches Dazwischen in seiner ganzen
Komplexität möglich wird, entsteht eine Bewegung,
welche die zwei Konfessionen in einen dialektischen
Prozess zueinander stellt.54

Wir befinden uns mit den «Thurgauer Gesprächen»

an einem Ort, wie ihn Zielinski als «Tiefenzeit

medialer Konstellationen»55 bezeichnet. Damit meint

er Situationen, «in denen sich die Dinge und Verhältnisse

noch nicht verfestigt hatten, in denen es Optionen

für unterschiedlichste Entwicklungsrichtungen
gab».56 Es wundert auf dem Hintergrund unserer

Überlegungen zum medialen Spiel nicht, dass Zielin-

47 Zielinski 2002, S. 16 f.

48 TG1Z. 15.

49 TG1 Z. 206 f.
50 TG3 Z. 208 ff.
51 TG6 Z. 230 ff.

52 TG4Z. 123.

53 Vgl. Aristoteles: «das Dazwischen» (Kiening 2007, S. 328).

54 «Medialität ist nicht einfach das Prinzip von Vermitt¬

lung und Übertragung, sie zeigt sich vielmehr an dem
P r o z e s s, der zwei Entitäten aufeinander bezieht» (Kiening

2007, S. 331).

55 Zielinski 2002, S. 21.
56 Zielinski 2002, 5. 21.

390



ski gerade in diesem Zusammenhang auf Dietmar

Kampers Verständnis des Verbs illudere hinweist, das

sich nicht in der Bedeutung, etwas vorzutäuschen,

erschöpfe, «sondern dass in ihm etwas mitschwinge,
was von höchster Brisanz für mediales Handeln ist:

etwas aufs Spiel zu setzen, inklusive der eigenen
Position».57 Ein Spiel mit Regeln, wie wir sie in den

«Thurgauer Gesprächen» ausmachen können, birgt
ein Risiko in sich. Es signalisiert eine Wende, einen

offenen Raum, der noch keine deutliche Richtung
weist, der aber das Potenzial für Neues enthält, für
eine Bewegung, welche in der medialen Verbindung
die Not wenden könnte.

Im Spannungsfeld von Spiel und Ernst gelang es

den «Thurgauer Gesprächen», einen öffentlichen
und freien Raum zu schaffen, in dem das möglich

wurde, was wir heute als «interreligiösen Dialog»
bezeichnen würden. Damit unterliegen sie wesentlich

anderen Spielregeln als die Reformationsdialoge.
Auch wenn Jockel im ersten und Barthel im zweiten

Kunkelstuben-Gespräch jeweils als Sieger bezeichnet

werden können, so ist die Spielanordnung doch
komplexer, als dass man sich mit dieser Feststellung

begnügen dürfte. Das Spiel basiert auf einer den

Mitspielenden gemeinsamen Wertebasis, und es ist so

angelegt, dass der Verlierer weder in seiner Ehre

gekränkt noch als Mensch zerstört wird. Die wesentliche

Grenzziehung zwischen Spiel und Wirklichkeit

geht entlang dem Vertrauen, das immer wieder
thematisiert wird und dessen sich die Gesprächspartner

je neu versichern müssen. In der Realität ist gerade
diese jede Beziehung und jedes Zusammenleben

konstituierende Verbindung zwischen den Menschen

und den Religionsparteien gefährdet, während sie im

freien Raum des Spiels garantiert ist.

An dieser Stelle sollen nochmals die zentralen

Aspekte menschlichen Interagierens aufgenommen
werden, auf die uns die Spieltheorie hinweist, nämlich

der Konflikt und die Kooperation. Im Rahmen der

Spieltheorie wurde das Verhältnis von Konflikt und

Kooperation wohl nirgends intensiver diskutiert als

mit Hilfe des sogenannten Gefangenendilemmas58.

Douglas R. Hofstatter stellt seine prägnante Darstellung

des Dilemmas und der von Robert Axelrod59

durchgeführten Computer-Turniere60 dazu unter die

Frage: «Kann sich in einer Welt voller Egoisten

kooperatives Verhalten entwickeln?»6' In Axelrods

Computerspielen erwies sich ein Programm62 als am

erfolgreichsten, das «keinen einzigen seiner Rivalen im

direkten (Zweikampf) besiegt hat»63, jedoch in

unterschiedlichen Milieus mit vielen anderen Strategien
zurechtkam und bei ihnen Kooperationsbereitschaft
zu wecken vermochte. Betrachtet man die

Charaktereigenschaften dieses Programms - als da sind:

«Nettigkeit», «Provozierbarkeit», «Versöhnlichkeit»

und «Klarheit»64 - leuchten unmittelbar Parallelen zu

wesentlichen Charakteristika der «Thurgauer
Gespräche» auf. Die «Nettigkeit» zeigt sich darin, dass

sich die Thurgauer Dialogpartner konsequent als

«Nachbarn» ansprechen, die «Provozierbarkeit» in

der Kriegsthematik, die «Versöhnlichkeit» in der

steten Bereitschaft, im dialogischen Spiel aufeinander

einzugehen, und die «Klarheit», die im Kontext von
Axelrods Versuchen eher als «Verlässlichkeit»

bezeichnet werden müsste, in der unablässigen Suche

57 Zielinski 2002, S. 21 ; vgl. Kamper, Dietmar: Zur Geschichte

der Einbildungskraft, Reinbek b. Hamburg 1990.

58 Das Gefangenendilemma wurde 1950 von Merrill M. Food

und Melvin Dresher erfunden und später von Albert W.

Trucker formalisiert.
59 Axelrod, Robert Marshall (*1943): amerikanischer Politik¬

wissenschaftler am Institute for Public Policy Studies der

Universität von Michigan USA.

60 Axelrod 1987/1984.
61 Hofstadter 1983, S. 8.

62 Es handelt sich um das Programm TIT FOR TAT. Seine Taktik

ist sehr simpel: «Kooperiere beim Zug 1; danach tue stets

das, was der andere Spieler im Zug davor getan hat»

(Hofstadter 1983, S. 11).

63 Hofstadter 1983, S. 13.

64 Hofstadter 1983, S. 14.

391



nach Vertrauen als dialogischer Basis. Auf diesem

spieltheoretischen Hintegrund erstaunt es nicht, dass

in den «Thurgauer Gesprächen» die aktuellen
Konflikte nicht ausgeblendet, sondern so ausgetragen
werden, dass immer wieder Möglichkeiten von
Kooperation aufleuchten.

7.2 Das diskriminierende Sprechen

7.2.1 Die Schmähung als mediale Brücke

In den Flugschriften der Reformationszeit stellten sich

die Kontrahenten gegenseitig oft in tierischer Gestalt

dar, was sich in einer Ausstellung, wie sie 2010 auf der

Wartburg gezeigt wurde, besonders sinnfällig illustrieren

lässt. Doch auch sprachlich nahm kaum einer der

Flugschriftenautoren ein Blatt vor den Mund. Wenn
Luther seinen Gegnern Beinamen wie «Scheiss-

bischof» (Albrecht von Brandenburg), «Doctor Ochsenfurz»

(Johann Eck), «Blutsäufer» (Papst Julius II.) oder

«Zwingel» (Ulrich Zwingli) zulegte, so musste auch er
selbst schmähliche Bezeichnungen einstecken: Paul

Bachmann verfasste eine Schrift «Wider das wild
geifernde Eberschwein Luther», Thomas Müntzer nannte
ihn «das geistlose, sanftlebende Fleisch zu Wittenberg»,

und nicht selten wurde er als «fleischgewordener

Teufel» tituliert.65 Jutta Krauss geht in ihrem Aufsatz

im Ausstellungskatalog dem «Grobianismus in

Luthers Schriften»66 nach. Sie kommt zu folgendem
Schluss: «Je heftiger Luthers Lehre angegriffen worden

ist, um so leidenschaftlicher zog er gegen die

Angreifer zu Felde. [...] Herabsetzende Spottnamen
und blossstellende Metaphern waren ein probates
Mittel der Auseinandersetzung.»67

Wir haben es hier mit Antagonisten zu tun,
zwischen denen die Kluft so gross war, dass keine

Verständigung, ja kaum ein eigentlicher Diskurs mehr

möglich war. Was aber dennoch sich einstellte und
sich als mediale Brücke zwischen die Kontrahenten

legte, wurde als «Schmähung» bezeichnet. Das Wort
schmähen lässt sich auf das althochdeutsche Adjektiv
smähi (mhd. smaehe) zurückführen, das soviel wie

gering bzw. verächtlich heisst. Diese Grundsemantik

schwingt dann auch noch in der neueren Bedeutung
beleidigen, schelten, Böses nachsagen mit, denn wo
immer geschmäht wird, geht es darum, jemanden
klein und gering zu machen, jemanden verächtlich zu

behandeln, letztlich zu erniedrigen.68 Was in der
Reformationszeit offensichtlich bedenkenlos getan
wurde, nämlich den Gegner mit allen erdenklichen
Mitteln zu schmähen, wurde dann in der nach-

reformatorischen Zeit und in den Auseinandersetzungen
während der Gegenreformation reflektiert und

immer deutlicher abgelehnt.
Wir begegnen der Sache sowohl in den offiziellen

Schreiben zum Ersten Villmergerkrieg wie auch in

den «Thurgauer Gesprächen». In der Kriegserklärung
der Zürcher wird den katholischen Orten nicht nur

vorgeworfen, dass sie jedes Entgegenkommen der

Zürcher ausgeschlagen hätten, sondern auch, dass

sie selber zu gegenwärtiger zeit mehr alß iemahlen

von den Catholisch-genanten/auch den Geistlichen

selbs/ab öffentlicher Cantzel/ohn einich erfolgte ab-

straaffung/vnchristenlich verketzeret/auf das
äusserte verspottet vnd getratzet/mit allerhand bößwil-

ligsten vnd vnwaarhafften Zulagen vnseren Glauben

vnd Stand betreffend/geschändt vnd verlästeret/vnd
inmaassen übel angesehen vnd gehalten worden69

seien. Hier wird umschrieben, was dann in der
Gegenschrift der katholischen Orte mit dem Begriff der

Schmäheworte auf den Punkt gebracht und als An-
lass zum Gegenvorwurf gebraucht wird: Betreffendt
Jhre angezogene Vnchristliche Schmähewort/Verspottung/vnd

Bößwilligste Zulagen/wider Jhren

65 Krauss 2010, S. 108-112.
66 Krauss 2010, S. 154 ff.

67 Krauss 2010, S. 160.

68 Grimm 15.903.
69 MANIFEST 1655, Bl.)(4a.

392



Glauben vnd Standt: So hat man Vnser seyts

hingegen vil mehrere Klägden zuführen: Jnn dem nicht
allein wider Vnsern Glauben vnnd Standt/sonder wider
die Ehr Gottes/vnd seiner Gebenedeyten Jungfräwli-
chen Mutter Mariae vnd aller Heyligen [...] mit vilen

Vnwarhafften /Spott- Trotz- vnd Schmachworten/die
vor Christlichen Ohren nit zumeiden /außbrochen
vnd verfahren wirdt.70 Was man sich hier gegenseitig

vorwirft, tritt in den historischen Quellen insbesondere

bezüglich der Gemeinen Herrschaften häufig in

Erscheinung. Es findet sich im Zürcher Staatsarchiv

eine spezielle Aktensammlung «Schmähungen der

Religion»71, in der im zeitlichen Umfeld des Ersten

Villmergerkrieges gerade aus dem Thurgau etliche
Fälle von Schmähschriften und öffentlichen Schmähreden

behandelt werden.
So wurden immer wieder von der Kanzel herab

die nicht anwesenden Angehörigen der anderen

Konfession geschmäht. Solche Reden haben einen

populistischen Charakter und können sich des
Beifalls aus den eigenen Reihen sicher sein. Ebenso eignen

sich anonyme Pamphlete in Form von Flugschriften,

den konfessionellen Gegner anzugreifen, indem

man ihn erniedrigt, seine religiösen Praktiken lächerlich

macht und das für ihn Heilige in den Schmutz

zieht - kurz: ihn schmäht.

Die Schmähschrift wurde schon im römischen

Recht als libellus famosus bezeichnet und als Schrift

verstanden, die das Ansehen eines anderen verletzt:
«Die libelli famosi gehörten danach zur Kategorie der

Verbalinjurien, die auf den guten Ruf abzielten.»72

Vom lateinischen Fachbegriff abgeleitet ist dann die

deutsche Famosschrift. Wie das Pasquill zielt sie aber

auf eine Bedeutung des Schmähens im weiteren
Sinne. Der Ausdruck bezieht sich auf eine römische

Statue, an die seit dem 16. Jahrhundert spöttische
und schmähende Verse geheftet wurden.73 Das

Pasquill wurde dann im deutschsprachigen Raum in der

Frühen Neuzeit bald auch generell als Bezeichnung
für Flugschriften und Flugblätter verwendet. Davon

ist die Schmähung im engeren Sinne abzugrenzen:
«Es bleibt festzuhalten, dass die Begriffe libelli famosi

und Schmähschrift in der Folgezeit im engeren Sinn

verwandt wurden. Sie bezeichneten eine in bleibenden

Zeichen verfasste Invektive, in der einem anderen

der Vorwurf eines (peinlichen, schweren, ehrlos

machenden) Verbrechens gemacht wird, und die (anonym

oder pseudonym) vorsätzlich verbreitet wird.»74

In der bereits vorgestellten Sammlung von
Drucken und Abschriften aus dem Umfeld des Ersten

Villmergerkrieges bei Erhard Dürsteier findet sich eine

Abteilung von Texten, die der Sammler als rauhe vnd

räßeproductionen Pasquini vnd MarforiFs ankündigt.
In der erst nach dem Zweiten Villmergerkrieg von
1712 entstandenen Sammlung werden unter dieser

Bezeichnung Texte wie die «Thurgauer Gespräche»,

historische Ereignislieder, Philipp Harsdörffers Schrift

Parnassi Trutina76 und das handschriftlich überlieferte

Schwytzerische Evangelium77 zusammengestellt. In

Dürstelers Rückschau handelt es sich dabei
ausnahmslos um Schriften, welche die mediale Brücke

der Schmähung zwischen den konfessionellen Gegnern

herstellen. Das schliesst er aus der Tatsache, dass

in allen Texten eine Tendenz auszumachen ist, denn

er gibt bei jedem Text an, gegen wen er gerichtet ist.78

70 WAHRHAFTE 1656, S. 11 f.

71 StAZH E I 10: Schmähungen der Religion (1523-1797).
72 Schmidt 1985, 5. 13.

73 Schmidt 1985, S. 16.

74 Schmidt 1985, S. 18.

75 Zürich ZB Handschriftenabteilung: Ms E 31, Bl. 159".

76 HARSDÖRFFER 1656.

77 SCHWEIZERISCHE EVANGELIUM [1656].
78 So wird die Tendenz des Bantli-Gesprächs folgendermas-

sen angegeben: Den Züricheren vnd Schaffhauseren vor-

nemlich ward gestellt daß bekannte also lautende Madleni
(Zürich ZB Handschriftenabteilung: Ms E 31, Bl. 171'),

diejenige des zweiten Kunkelstuben-Gesprächs mit: Denen V.

Catholischen orthen ward gestellt die sogenannte Thur-

goüische Kunkelstuben (Zürich ZB Handschriftenabteilung:

Ms E 31, Bl. 189").

393



Dass allerdings allein die Tendenz einer Schrift nicht

reicht, um sie der Schmähung zu zeihen, wurde
anhand der «Thurgauer Gespräche» hinreichend
gezeigt. Dürsteier hat also bei dem, was er glaubte, in
eine Pfefferbuden einpacken79 zu müssen, einen sehr

weiten Schmähbegriff verwendet. Auf einen Text aus

seiner Sammlung muss nun an dieser Stelle allerdings
noch eingegangen werden, da er in mancherlei
Hinsicht einen Höhepunkt diskriminierenden Sprechens
im Kontext des Ersten Viilmergerkrieges bildet.

7.2.2 Das schweizerische Evangelium

Der handschriftlich überlieferte Text Das Schwytzeri-
sche Evangelium ist nicht nur bei Dürsteier, sondern
bei allen historiografischen Sammlern auf evangelischer

Seite zu finden.80 Er umfasst fünf bis acht
Seiten, ist also von seinem Umfang, aber auch von
seinem Inhalt her als Entwurf für eine Flugschrift zu
deuten. Inhaltlich bezieht er sich auf den Ersten Vill-

mergerkrieg. Der Verfasser hat eine prokatholische
Haltung und macht sich über die Evangelischen und
ihre Niederlage lustig. Der Text dürfte unmittelbar
nach den kriegerischen Auseinandersetzungen
entstanden sein. Formal zeichnet ihn sein einzigartiger
Aufbau als Framework aus. Als Rahmenelemente

werden bekannte Texte aus den Evangelien benutzt.
Darauf spielt auch schon der Titel an. In sie eingebaut
finden sich dann parodistisch-satirische Umdeutun-

gen. Anstelle der ursprünglich handelnden Personen

werden die Akteure des Ersten Viilmergerkrieges
eingesetzt.

So beginnt der Text mit dem Missionsbefehl als

erstem Rahmenelement, welches umgedeutet wird
auf die Zürcher Pfarrer, die verkleidet als Viehhändler
und Metzger ins Schwyzer Gebiet eingedrungen sein

sollen: Jn der zeit sandten die herren von Zürich ihre

jünger aus, vnd sprachend: Gehend hin in alle Land,

vnnd sonderlich in Schwytz.'" Der Text kippt dann in

den zweiten Referenzrahmen, den die Weihnachtsgeschichte

bildet, welche parodierend in den Arther
Handel umgestaltet wird: Es begab sich in denselben

tagen, das ein gebott ausgieng von den herren von

Schwytz, das die ausgetrettnen jhres habs vnd guts
soltend confisciert werden 82 Als drittes Frame folgt
das vom französischen Ambassador erzählte Gleichnis

vom Unkraut im Acker, der als Eidgenossenschaft

gedeutet wird, in dem die Evangelischen das Unkraut
darstellen: das vnkrutsind die vncatholischen der find
der es seyetsind die predicanten, vnd die ernd ist das

end dises kriegs,83 Um die Isolation der Schwyzer in

den Verhandlungen darzustellen, wird als nächstes

Rahmenelement aus den Evangelien das Erscheinen

des Auferstandenen bei den Jüngern verwendet. Der

abwesende Thomas steht für den Stand Schwyz. Der

Kriegsausbruch mit dem Einfall der Zürcher in den

Thurgau wird in die Erzählung von der Austreibung
der bösen Geister eingebaut und mit Elementen aus

der Geschichte vom Hauptmann von Kapernaum und

der Engelsbotschaft bei den Hirten ergänzt: fürchtend

euch nit, dann sihe ich verkündigen eüch ein

grosse freuwd die allem volk widerfahren, dan heut
sind im Turgeüw alle Catholischen erschlagen alsbald

versamletend sich by den predicanten ein menge
schnyder vnd Schumacher die lobtend Gott."4 Für die

Belagerung von Rapperswil werden als Referenzrahmen

die Versuchung Jesu und der Gang nach

79 Zürich ZB Flandschriftenabteilung: Ms E 31, Bl. 148'.

Grimm weist die Vorstellung, jemanden dahin zu
wünschen, wo der Pfeffer wächst, schon bei Thomas Murner

(1475-1537, elsässischer Dichter, Satiriker und Flumanist)
nach (Grimm 13.1633).

80 In der Flandschriftenabteilung der ZB Zürich bei Dürsteier

(Ms E 31 Flottinger (Ms F 67) und Simler (Ms S 299) und

in der Burgerbibliothek von Bern bei Steiner (Mss.h.h.VI.67).
81 Zürich ZB Flandschriftenabteilung: Ms F 67, Bl. 6', Z. 2-4.
82 Zürich ZB Flandschriftenabteilung: Ms F 67, Bl. 6', Z. 10-13.
83 Zürich ZB Flandschriftenabteilung: Ms F 67, Bl. 6", Z. 24-26.
84 Zürich ZB Flandschriftenabteilung:Ms F 67, Bl. 7V, Z. 6-11.

394



Emmaus benutzt und endlich für die Niederlage der
Berner bei Villmergen das Gleichnis von den klugen
und törichten Jungfrauen: es haftend aber die im

läger kein öel in jhren ampelen da es nun der brüti-

gamm verzoche wurdend sy alle hungerig vnd
entschliefend. Aber zu mitter nacht ward ein geschrey in

dem läger, wie das die feynd die Berner erschlagen,

jhnen alles geschütz munition sampt des kriegs

cantzley bekamend, da bekam einer vnder jhnen das

buchwee, das es jhme in die hosen gieng.as

Was wir hier antreffen, mutet äusserst modern

an. Das Schwytzerische Evangelium ist eine raffinierte
Satire. Es kann dem Text nicht der Vorwurf plumper
Schmähung gemacht werden. Sein Humor entlockt

jedem Leser ein Lächeln, auch dem, der vom
satirischen Pfeil getroffen worden ist, Warum sonst wäre
der Text, der nie gedruckt wurde, ausgerechnet auf

evangelischer Seite von Abschreibern der Nachwelt
überliefert worden? Und doch gleicht er in gewisser
Weise der Mohammedkarikatur, in welcher dem
Propheten eine Bombe in den Turban gewickelt wurde.
Es ist das Evangelium, das karikiert wird. Das, was für
die Evangelischen Zeugnis für ihren Glauben und

wichtigste Argumentationsbasis ist, wird hier zur
Darstellung des Kriegsgeschehens missbraucht. Damit

wird implizit der Vorwurf erhoben, dass die zürcherische

und die bernerische Seite in diesem Konflikt

gegen ihre eigene religiöse Überzeugung gehandelt
hätten, so dass ihnen dasselbe widerfährt wie dem

Unkraut im Gleichnis: also wird's disen fridenhasse-

ren ergehen vnd sy werdend wider in das leere land

geschikt werden da nichts ist dan heülen vnd zänkla-
fen.s6 Die politische Lösung, die damit intendiert ist,

zielt wenn nicht auf die Vernichtung des Gegners, so

doch auf eine Trennung von ihm. Nur so kann der
Wunsch nach einem monoreligiösen Staatswesen,
mit dem der Text schliesst, in Erfüllung gehen: es

werde bald im land ein glaub, ein herd, ein stahl ein

hirt syn.87 Die satirische Darstellungsweise entzieht
den Text jeder Möglichkeit für eine argumentative

Entgegnung. Wir haben es beim «Schweizerischen

Evangelium» ähnlich wie bei den historischen

Ereignisliedern mit einer monologischen Kommunikationssituation

zu tun. Gerade dadurch, dass hier die

Entgegnung praktisch verunmöglicht wird, wird die

diskriminierende Kraft des Textes aufs äusserste

verschärft.

7.2.3 Wider das diskriminierende Sprechen

Wo immer in den «Thurgauer Gesprächen»
diskriminierendes Sprechen zum Thema wird, treffen sich die

fiktiven Kommunikationspartner in der übereinstimmenden

Haltung, dass dies nicht akzeptiert werden
könne. So wird beispielsweise in den beiden

Kunkelstuben-Gesprächen eine die Zürcher kompromittierende

Schmäh-Urkunde thematisiert, die angeblich
im Wasserturm von Luzern aufbewahrt wurde.88 Das

wird zum Anlass genommen, die Nahtstelle zwischen

Wahrheit und Lüge, zwischen Tatsache und Gerücht,
zwischen Vertrauen und Misstrauen auszuloten.
Unter demselben Aspekt kommen auch die anderen

Konfliktbereiche wie der Arther Handel, die

Stadtbefestigung Zürichs und der Goldene Bund der
katholischen Orte zur Sprache, denn beide

Gesprächspartner wend gute liebe nachberen syn"9 und

hoffen, dass sie on den krieg syn könnincP".

Im Gegensatz zum diskriminierenden Sprechen
sind die «Thurgauer Gespräche» paradigmatisch für
einen Diskurs, in dem der Kontrahent als Mensch und

Nachbar respektiert wird. Sie bilden damit ein
Bollwerk gegen die Schmähung, die den Gegner meist

85 Zürich ZB Handschriftenabteilung: Ms F 67, Bl. 7", Z. 20-26.
86 Zürich ZB Handschriftenabteilung: Ms F 67, Bl. T, Z. 2-4.
87 Zürich ZB Handschriftenabteilung: Ms F 67, Bl. 8", Z. 13-14.
88 TG1 Z. 130 ff./TG2 Z. 136 ff.
89 TG2Z. 100.

90 TG2Z. 176.

395



karikierend zum Beispiel auf seine

Konfessionszugehörigkeit reduziert und letztlich immer auf seine

Entwürdigung, wenn nicht gar auf seine Vernichtung
abzielt. Im Spiel-Arrangement, dem die «Thurgauer

Gespräche» verpflichtet sind, bekommt der Mensch

die Freiheit, sich zu äussern, Stellung zu beziehen,
aber auch die Freiheit, Unsicherheit zu zeigen und

seine Ansicht zu modifizieren, ohne um seine Ehre

oder sein Leben bangen zu müssen. Die Vertraulichkeit

und das Vertrauen bilden den notwendigen
Schutz gegen aussen, und die Spielregeln sind die

Garantie für eine friedliche und freie Interaktion.
Damit stehen die «Thurgauer Gespräche» in grösst-
möglicher Opposition zu denjenigen Flugschriften,
welche Träger für die mediale Brücke der Schmähung
sind. Günther Schmidt stellt in seiner Untersuchung

zu den Schmähschriften fest, dass zwar die Zahl der

Kontroversschriften im 17. gegenüber dem 16.

Jahrhundert nicht zurückgegangen, dass aber der Anteil
der eigentlichen «libelli famosi» geringer geworden
sei, «so dass man nicht mehr die Flugschriften synonym

als Schmähschriften ansehen darf».9' Insofern

können die «Thurgauer Gespräche» auch als Teil und

Ausdruck einer Trendwende verstanden werden.

7.2.4 Der freie Mensch ohne monolithische
Identität

Die aus der Geschichtswissenschaft bekannte Kon-

fessionalisierungsthese92 geht davon aus, dass nach

der Reformation ein gesellschaftlicher Prozess der

Homogenisierung und Uniformierung stattgefunden
habe. Diesem Ansatz widerspricht die neuere
Forschung insbesondere mit Hilfe von historischen

Mikrountersuchen, wie sie für den Thurgau von Frauke

Volkland durchgeführt worden sind.93 Auch Lorenz

Heiligensetzer kann in seiner Untersuchung der
Pfarrbücher des 17. Jahrhunderts eine viel intensivere

Verbindung von konfessionellem Gegeneinander und

überkonfessionellem Miteinander nachweisen. Für

den Thurgau wird das greifbar im Kirchenbuch des

Scherzinger Pfarrers Johann Balthasar Collinus

(1623-1704), in dem auch dessen Erfahrungen während

des Ersten Villmergerkrieges aufgezeichnet
sind.94 Dass die Grenzziehung zwischen den Konfessionen

komplex und in mancherlei Hinsicht äusserst

porös war, bestätigt sich auch auf der fiktiven Ebene

der «Thurgauer Gespräche». Zwar haben wir es mit
Gesprächspartnern zu tun, die eindeutig einer der

beiden Konfessionen zugeordnet werden. Auch können

wir davon ausgehen, dass die Verfasser zumindest

der Kunkelstuben-Gespräche von einer herr-

schaftsbezogenen, also eindeutigen Grenzziehung

ausgehen. Und dennoch entgleiten ihnen

ihre-Protagonisten immer wieder, bekommen eine

Eigendynamik, mutieren von Typen zu Individuen. Das hat

verschiedene Gründe.
Ein erster Grund für dieses Aufbrechen der

konfessionellen Grenzziehung liegt in der literarischen

Form des Dialogs. Wo er zu einem tatsächlichen
Gespräch wird, entfaltet er die der Kommunikation
innewohnende verändernde Kraft. Kein Kommunikationspartner

ist am Ende eines Gesprächs der gleiche wie

am Anfang. Er hat sich auf einen Anderen eingelassen,

hat sich dessen Ansichten ausgesetzt und sieht

sowohl sich selbst wie den Andern mit neuen Augen.

91 Schmidt 1985, S. 141.

92 Die Konfessionalisierungsthese wurde insbesondere von
Heinz Schilling und Wolfgang Reinhard vertreten; vgl.

Schilling, Heinz: Die Konfessionalisierung im Reich.

Religiöser und gesellschaftlicher Wandel in Deutschland
zwischen 1555 und 1520, in: Historische Zeitschrift 246

(1988), S. 1-45; Reinhard, Wolfgang: Zwang zur
Konfessionalisierung? Prolegomena zu einer Theorie des

konfessionellen Zeitalters, in: Zeitschrift für historische

Forschung 10(1983), S. 257-277.
93 Volkland 1997, 2005.

94 Heiligensetzer 2006, S. 238 ff.

396



«Die Bedeutung des Anderen für die Ausbildung

von (konfessionellen) Selbst- und
Fremdverständnissen bildet den zentralen Bezugspunkt.»95

Von dieser Feststellung Volklands ist auch bei den

«Thurgauer Gesprächen» auszugehen. Allerdings

muss damit gerechnet werden, dass Menschen in

Konfliktsituationen zu monolithischen Selbst- und

Fremdbildern greifen. Das war der Ausgangspunkt
der jahrzehntelangen Friedens- und Verständigungsarbeit

des israelischen Psychologen Dan Bar-On.%

«Monolithische Repräsentationen scheinen auch ihre

Vorteile zu haben: Man benötigt keine Energie, um
sich selbst zu definieren, und schafft damit eine
Illusion von Stabilität und Kontinuität in der Weltordnung.»97

In seiner Arbeit in Israel mit palästinensischen

und israelischen Studenten und in Deutschland

mit Nachkommen von NS-Tätern und NS-Opfern
entwickelte Bar-On die Methode des «Storytelling»,
die er ganz einfach als «das Erzählen persönlicher
Geschichten»98 definiert. In diesem Erzählen zerbricht
die «doppelte Mauer»99, welche durch ein monolithisches

Selbstbild und ein ebensolches Bild des Anderen

errichtet wird. Wären Barthel und Jockel
ausschliesslich als konfessionelle Identitäten gestaltet,
würden ihre Gespräche in einer Personalisierung des

religiösen Antagonismus enden. Doch stattdessen

bewegen sie sich aufeinander zu. Am Ende des ersten

Kunkelstuben-Gesprächs orientieren sich die

Gesprächspartner nicht mehr an ihrer konfessionellen

Zugehörigkeit, sondern an Werten wie Einigkeit100

und Friedfertigkeit101. Das erste Bechtelistag-
Gespräch macht deutlich, wie durch einen Wechsel von
der Aussen- zur Innenperspektive ein herrschaftlich

instrumentalisierter konfessioneller Antagonismus in

einen Protest der Untertanen gegen die Machthaber

gewandelt werden kann.102 Und im Baschi-Uli-

Gespräch sind die Protagonisten näher an der

realpolitischen Situation und bilden die komplexen Formen

des Mit- und Gegeneinanders in einem bi-konfessio-
nellen Gemeinwesen ab.

Ein zweiter Grund dafür, dass der konfessionelle

Unterschied in den «Thurgauer Gesprächen» nicht

zum Flauptfaktor werden kann, ist darin zu sehen,
dass die fiktiven Personen in einen unmittelbaren,
aktuellen, geografisch und zeitgeschichtlich verorteten

Lebenskontext gestellt sind. Sie begegnen uns als

Menschen, die verschiedenste Zugehörigkeiten
haben. Jockel beispielsweise ist Bauer, verheiratet,
Bartheis Nachbar, des Lesens kundig, Thurgauer,
Untertan der Eidgenossen und Katholik. Etwa in dieser

prioritären Reihenfolge dürfte er selbst seine Identität
wahrnehmen.103 Für ihn als fiktive Figur gilt dasselbe,

was Volkland für das historische Subjekt postuliert:
«Die Kontexte sind miteinander verwoben und
beeinflussen sich gegenseitig, bilden aber für das

historische Subjekt im alltäglichen Leben auch eigene

Handlungsräume. [...] Die Konfession bildet eine

Zugehörigkeit in den Lebenszusammenhängen der
historischen Subjekte. Welcher Stellenwert ihr zukam,

muss in den konkreten Kontexten immer wieder neu

95 Volkland 2005, S. 20 f.

96 Bar-On, Dan (1938-2008): bis 2007 Professor für Psycho¬

logie an der Ben-Gurion-Universität in Beerscheba ISR. Er

entwickelte das «Dan Bar-On Dialogue-Training - Storytelling

in Conflict».
97 Bar-On 2004, S. 229.

98 Bar-On 2004, S. 32.

99 Bar-On 2004, S. 33.

100 TG1Z. 200.

101 TGI Z. 203.

102 Eine Parallele dazu bildet das «Garngrämpier Lied» (VL8).

Es steht damit quer zu den historischen Ereignisliedern,
denn mit seiner pazifistischen Tendenz hat es sich nicht

von einer der kriegführenden Parteien instrumentalisieren
lassen. Indem es mit seiner Kritik am kriegerischen Ansatz

der Konfliktlösung bei der eigenen evangelisch-berneri-
schen Seite ansetzt, widersetzt es sich einer monolithischen

Selbstwahrnehmung.
103 «Die meisten Menschen der Frühen Neuzeit fühlen sich in

erster Linie der eigenen Familie und dem darum geschichteten

Netzwerk nützlicher Freundschaften verpflichtet, das

steht durch eine Vielzahl von Zeugnissen fest» (Reinhardt

2014, S. 21).

397



Abb. 38: Philipp Harsdörffer: Parnassi Trutina,
1656: Eine Reflexion des Ersten Villmergerkrieges und der
damit verbundenen konfessionell-politischen Problematik
aus deutscher Sicht (Titelseite).

verortet werden. Konfession generell zur Nebenoder

Hauptsache zu erklären, wäre damit genauso
verfehlt, wie den historischen Subjekten <konfessio-

nelle Identitäten) zuzuschreiben.»104

Wo religiöse Grenzziehungen aufgebrochen
werden und sich die Beziehungen Andersgläubiger
an der Komplexität realer Lebenswirklichkeit zu
orientieren beginnen, wandelt sich diskriminierendes

Sprechen in einen Dialog, in dem in interreligiöser
Medialität die Gesprächspartner in ihrer Freiheit

respektiert werden.

7.3 Die religiöse Wahrheitsfrage

7.3.1 Eine Aussensicht

Gespräche im Parnass haben eine lange Tradition. So

ist es nicht weiter verwunderlich, dass auch im

17. Jahrhundert eine Schrift auftaucht, die daran

anknüpft. Erstaunlich aber ist, dass sich darin ein

bekannter deutscher Autor mit dem Ersten Villmerger-
krieg und insbesondere mit dem auf ihn folgenden
Friedensschluss befasst, einer an sich innereidgenössischen

Angelegenheit. Philipp Harsdörffers105

Absicht ist leicht zu erkennen: Die Ereignisse in der

Eidgenossenschaft verwendet er als Spiegel für die

konfessionell-politischen Probleme im Deutschen

Reich und nutzt den Dritten Landfrieden und dessen

Zustandekommen als Vorbild, das er dem deutschen

Reichstag vorhalten will. So entstand ein Dokument
für eine interessante zeitgenössische Aussensicht.

Das parnassische Gespräch trägt den Titel: PARNASSI

TRUTINA Oder RELATION Was über den in der Eyd-

genossenschafft jüngst geführten Krieg/vnd bald
darauff gefolgten Frieden in Parnasso für Diseurs

vnd Gedancken geschöpfft.
Der zweiteilige Titel hat emblematischen

Charakter. Als pictura kann Parnassi Trutina, also die
parnassische Waage, betrachtet werden. Diesubscriptio

PARNASSI TRUTINA
06«

RELATION

i«6 Wer fcot «t &cr
£|i>genoUenfc6afff jftnpfï Kne$i
but £>alî> tflrauffggclgtcn giictm .i P.umflo fur Dit

curs vno y5<9<mcfrii0r|c!!ii|)rtt/

2fn batf Seutfcf e Jg. Çuvmtfcfk^vTcij bctfcti
gtaat ont) gemràenTîuÇeti jum tieften ton Apol-

line furmtt^fctrtung t>nb Inftru&ion reiol-
virctporPfn.

©et>rutf'( juParnafTopoli
16 S6.

ist dann der restliche Teil des Titels, der mit dem

Begriff der Relatio eingeleitet wird. Dieser findet sich im

17. Jahrhundert häufig als Titel periodischer Zeitungen'06

und ist auch hier in diesem Sinne zu verstehen:
Es wird wieder einmal darüber Bericht erstattet, welche

Diskurse auf dem Parnass geführt werden und

worüber man sich dort Gedanken macht. Die Götter
und die verstorbenen Herrscher im Parnass sind der

104

105

106

Volkland 2005, S. 21 f.

Harsdörffer, Philipp (1607-1658): gehörte einem Nürnberger

Patriziergeschlecht an, Jurist und Politiker; begründete
als deutscher Barockdichter den Pegnesischen Blumenorden.

Lat. relatio Bericht; vgl. Bollinger, Relation, in: e-HLS,
Version vom 18.08.2010.

398



Waage (trutina) der Gerechtigkeit verpflichtet. So findet

man in den Emblembüchern zahlreiche bildliche

Darstellungen einer Waage, die von einer Hand aus

den Wolken gehalten wird.107 Im Kontext der
konfessionellen Auseinandersetzungen steht die Waage für
die Unparteilichkeit der Parnassischen. Zugunsten
eines Friedens nehmen sie weder für die evangelische
noch für die katholische Seite Stellung, sondern
plädieren dafür, dass die Konfliktparteien die Passionen

überwinden /gutes Vertrauen stifften [...] in Brüderlicher

Einträchtigkeit sich zusammen halten [...] vnd

einen offenen gebahnten Weg finden sollen""'. Die

Schrift besteht aus zwei Teilen. Im ersten Teil wird ein

Gespräch auf dem Parnass referiert, das in einer

langen Rede Julius Caesars gipfelt und mit dem Be-

schluss der Anwesenden endet, eine eidgenössische
Gesandtschaft zum Reichstag in Regensburg zu
entsenden, wozu ihr eine Instruction übergeben wird,
welche die zweite Hälfte der Schrift ausmacht.

Das Gespräch im Parnass setzt mit einem
doppelten Erstaunen ein: Einesteils ist es der Erste Vill-

mergerkrieg, der nach 130 Jahren des Friedens die

Eidgenossenschaft in ein Blutvergiessen gestürzt hat,

andernteils und mehr noch aber wundert sich der

durch Apollo einberufene göttliche Rat über den

unerwartet schnellen Friedensschluss. Schon die mehr
als 130 Jahre friedlichen Zusammenlebens von
Menschen mit unterschiedlichen Religionen scheint aus

parnassischer Sicht ein Ding der Unmöglichkeit.
Argumentiert wird mit einer Körpermetaphorik:
Genauso wie ein Körper mit widerstreitenden humorn
krank wird, also auch der Leib eines gemeinen
Wesens in ruhigen [sie! ] Stand deß Friedens nicht beharren

möge /wann desselben Glieder in der Meynung
geistlicher Sachen zwispaltig vnd strittig seyn.109 Dann

überlegt man sich aber doch, weshalb es denn jetzt
zum Krieg gekommen sei. Archimedes mutmasst, es

müsse an einer astrologischen Konstellation gelegen
haben, die Staatserfahrenen vermuten Anstiftung
durch Verbündete, die so der Bezahlung der für emp¬

fangene Söldnerdienste geschuldeten Gelder

entgehen könnten. Doch Apollo relativiert diese Gedanken

als reine Mutmassungen und führt das Gespräch

wieder auf die Ausgangsfrage zurück, indem er
verlangt, dieser politischen Herrn Gemüthsmeynungen
vnd Gedancken zuvernehmen/warumben doch ein

so hitziger Krieg mit solcher Behendigkeit
geendet/vnd der Frieden in wenigen Tagen tractiert, vnd

ehender beschlossen worden /als die Westphalischen
tractat nur in praeliminaribus einen Anfang gehabt. '10

Das gibt Gaius Julius Caesar Gelegenheit, zu einer

langen Rede auszuholen. Er setzt ein bei seinen eigenen

Erfahrungen mit den Helvetiern, zeigt aber auch,
dass er sich in der parnassischen Bibliothek über die

Kriege der alten Eidgenossen bestens informiert hat.

Er stellt fest, die Nachfahren der Helvetier seien zwar
noch streitbar, hätten aber jetzt anstatt einer

Kleinmütigkeit/vielmehr eine sonderbahre Vernunfft vnd

Eyfferin gemeinnützlichen Sachen der ehrbaren Welt

vorgestelltObwohl die Schweiz wegen ihrer
Unfruchtbarkeit unattraktiv für potenzielle Eroberer und

die Schweizer auf Import angewiesen seien, bestehe

doch ein gewisses Interesse fremder Potentaten an

der Eidgenossenschaft, und zwar wegen der Pässe

und der Söldner. Um sich gegen mögliche Eindringlinge

zu wehren, hätten die Eidgenossen deshalb die

Einigkeit zur Grundveste der Republic gemacht, denn

sie hätten erkannt, dass wann die Schweitzer vnge-
trennt zusammen halten/selbe durch ein eyssere
Macht zu überwinden vnmüglich."2 So sei es eben

auch ausgeschlossen, dass der eine Konfessionsteil

den andern unterdrücke, da sich der unterdrückte Teil

107 Zum Beispiel Emblem 155 in: Neugebauer, Salomon: Seles-

torum Symbolorum Heroicorum, Frankfurt 1619.

108 HARSDÖRFFER 1656, S. 19.

109 HARSDÖRFFER 1656a, S. 3.

110 HARSDÖRFFER 1656a, S. 6.

111 HARSDÖRFFER 1656a, S. 8.

112 HARSDÖRFFER 1656a, S. 8.

399



mit anderen verbünden und damit die Einigkeit der

Eidgenossen gefährden würde. Der eben geführte
Krieg sei ein Krieg der Obrigkeiten gewesen. Hätte er

länger gedauert, wäre ein Aufstand der Untertanen

zu befürchten gewesen. Deshalb habe die kriegerische

Auseinandersetzung schnellstmöglich beendet

werden müssen.

Nach der Rede Caesars kommt der parnassische
Rat zur Schlussfolgerung, es sei für andere ein löbliches

Exempel, wie die Schweizer durch Vnterdru-

ckung der Religions- vnd anderer Passionen ein grosse
Lieb gegen dem Vatterland1,3 gewonnen hätten.

Apollo befiehlt dem Secretarius Troianus Boccalini ein

Lobschreiben an die Eidgenossenschaft zu verfassen

und sie gleichzeitig zu beauftragen, eine Gesandtschaft

an den Deutschen Reichstag zu entsenden.

Allerdings ist auch auf dem Parnass bereits bekannt,
dass die Schweizer, wenn sie ein Anliegen vorbringen,
keine sonderbahre Zier- vnd Höfflichkeit brauchen,

sondern, wie aus Beispielen bekannt, gar zu gut
teutsch herauß geredt14 haben. Damitaiso der Schuss

wegen der eidgenössischen Ungehobeltheit nicht hinten

hinaus geht und Apollos Ruf geschädigt würde,

beauftragt dieser den Boccalini, dem Lobschreiben

auch gerade eine Instruction beizufügen.
In dieser Instruction1,5 wird nun dem Deutschen

Reichstag ins Gewissen geredet. Der Westfälische
Friede hat noch nicht das gebracht, was man sich von
ihm erhofft hat. Deshalb wünsche man sich herzlich,
daß neben dem Rathauß der Tempel deß Friedens

erhebt stunde."6 Es wird festgestellt, daß die mehriste

Schwierigkeiten auß der Religion-Spaltung herflies-

sen.'" Das Kernanliegen ist deshalb ein beständiger
und verlässlicher Friede, der nur auf der Basis des

paritätischen Denkens eine Chance hat. Die Parität

wird als newe Medicin bezeichnet, die allerdings
schädlicher als die alte Kranckheit sei, wann keiner
höhern Obrigkeit über die gespalte Meinungen
zuerkennen verstattet werden wollte"' Damit wird die

politische Vernunft über die religiösen Interessen

gesetzt. Um das zu erreichen, müssen sowohl die

katholischen wie auch die evangelischen Vertreter im

Reichstag vor jeder Person vnd Religion die Augen
verbinden/vnd vnpartheyisch auffrecht das jenige
handelen was dem Gewissen vnnd Gottliebender

Gerechtigkeit ehnlich."9
In der Instruction, die sich inhaltlich an den

Deutschen Reichstag richtet, formal jedoch die

eidgenössischen Abgesandten instruiert, damit sie ihren

parnassischen Diplomatendienst angemessen
ausführen können, wird das eidgenössische Vorbild nicht
mehr in den Vordergrund gerückt. Das mag ein

gewisser Bruch in der Fiktion des Textes sein. Bezogen
auf den realen Leser der Flugschrift aber bedarf es

solcher Ausführungen in der Instruction nicht, da ihm

der Spiegel der Eidgenossenschaft ja vorgängig schon

im Gespräch auf dem Parnass vorgehalten worden
ist.

Eine zwar immer noch auf 1656 datierte
Ausgabe der Parnassi Trutina'20 enthält einen Einschub,

der als Polnisches SchawspilP21 ironisierend die

kriegerischen Auseinandersetzungen um Polen122 thematisiert,

und ein Postscriptuml23. In dieser Nachschrift

wenden sich die Parnassischen mahnend an die

Eidgenossen, ja sie ziehen in Erwägung, ob nicht alles

Vorangehende und der Auftrag an die Schweizer

zurückgezogen werden müsse, da in Parnasso einiger
vnverhoffter Bericht eingeloffen'2"sei. Diese Nach-

113 HARSDÖRFFER 1656a, S. 11.

114 HARSDÖRFFER 1656a, S. 11.

115 HARSDÖRFFER 1656a, S. 11-19.
116 HARSDÖRFFER 1656a, S. 17.

117 HARSDÖRFFER 1656a, S. 16.

118 HARSDÖRFFER 1656a, S. 17.

119 HARSDÖRFFER 1656a, S. 17.

120 HARSDÖRFFER 1656b.

121 HARSDÖRFFER 1656b, S. 25-28.
122 In den 1. Nordischen Krieg war seit 1655 auch Kurfürst

Friedrich Wilhelm I. von Brandenburg verwickelt.
123 HARSDÖRFFER 1656b, S. 30-34.
124 HARSDÖRFFER 1656b, S. 30.

400



richten beziehen sich auf die Tagsatzung, in der das,

was der Frieden in Aussicht gestellt hatte, nicht
erreicht und umgesetzt worden war, so dass im Parnass

die Absendung der eidgenössischen Kommission an
die Bedingung geknüpft wird, dass beydseits alles

das/warzu euch der gemelte Frieden verbindet/in
der That vollzohen/vnd die Feindstelligkeit gäntzlich
niedergelegt125 werden müsse. Es wird darauf
hingewiesen, wie viel Schaden ein Bürgerkrieg mit sich

bringe, ja dass er gar zum Untergang eines Staatswesens

führen könne, wie das am Beispiel des ägyptischen

Reiches vor Augen geführt wird. Auch wird
darauf hingewiesen, dass der neue Friede nichts
wesentlich Neues gegenüber dem Zweiten Landfrieden

von 1531 darstelle. Um so wichtiger sei es, dass die

Passiones Verstössen/vnnd der Vernunfft platz126

gemacht werde, da sonst erneut Bündnisse zustande

kämen, welche die Eidgenossen in neue Dienstbarkeiten

führen würden. Damit dies nicht geschehe,
wird am Schluss der Befehl ausgesprochen, nachfolgende

Sprüch in ewrer Rathstuben zu Baden an
sichtbaren Orthen in Stein hawen zu lassenF"

Bellum Civile, mare calamitatum, quod susurrantium
venti infiant, cœci furoris procellœ agitant, promis-
cuae caedes cruore tingunt, & naufragantis Reipub-
ticae infamat ruina.128

Am andern Orth.

In bello Civili omnia misera, sed ipsa victoria miser-

rima, talisque exitus, utnon fiant quae vetit Victor, sed

quae Uli imperant, quibus adjutoribus victoria parta
est:29

Auf dem Hintergrund der Aussensicht, welche

man in der Parnassi Trutina antrifft, interpretiert
Randolph C. Head,130 ein amerikanischer Historiker mit
Schweizer Wurzeln, die «Thurgauer Gespräche».
Allerdings bezieht er sich in seinen Analysen lediglich
auf die in der Thurgauer Kantonsbibliothek in Frauenfeld

befindlichen Drucke und stützt sich in all seinen

Aussagen auf Trümpy131. Head zeigt im parnassischen

Gespräch die «Rhetorik der Koexistenz»132 auf, um
dann in den «Thurgauer Gesprächen» mit Hilfe
einzelner Textstellen die «Argumentation für die
Koexistenz»133 herauszuarbeiten. Egal, ob das Gespräch
katholisch oder evangelisch geprägt ist, die Botschaft
ist dieselbe, nämlich der Aufruf zum friedlichen
Nebeneinander.134 In seiner Schlussfolgerung stellt Head

dem alten Sprachmodell der «Verketzerung»135 eine

neue Möglichkeit gegenüber, wie über religiöse
Unterschiede gesprochen werden kann. Obwohl die

Tendenz im 17. Jahrhundert noch gross war, religiöse
Unterschiede als gefährlich und unnatürlich
darzustellen, kommt durch die Diskrepanz zwischen der
traditionellen orthodoxen Rhetorik und der Wirklichkeit

der Koexistenz, wie sie in der Eidgenossenschaft

- und in der Gemeinen Herrschaft Thurgau im Speziellen

- anzutreffen ist, Bewegung in die Sache, so

125 HARSDÖRFFER 1656b, S. 30.

126 HARSDÖRFFER 1656b, S. 32.

127 HARSDÖRFFER 1656b, S. 34.

128 Übersetzung: Der Bürgerkrieg, ein Meer des Verderbens,

das die Winde der Einflüsterer anschwellen lassen, das die

Stürme des blinden Wütens aufpeitschen, das wahlloses

Morden mit Blut färbt und das der Untergang des

schiffbrüchigen Staates in Verruf bringt.
129 Übersetzung: Im Bürgerkrieg ist alles schlimm, aber am

schlimmsten ist der Sieg selbst, und das Ende ist so, dass

nicht geschieht, was der Sieger will, sondern was jene
befehlen, mit deren Hilfe der Sieg errungen wurde.

130 «It is these voices and the ways they chose to present their

understanding of the proper relationship between spiritual

an political priorities, that this paper will explore in detail»

(Head 2007).
131 Trümpy 1955.

132 «The Rhetoric of Coexistence» (Head 2007, S. 245 ff).

133 «Arguing for Coexistence» (Head 2007, S. 248 ff).
134 «The Swiss pamphlets we are discussing conveyed a simi¬

lar message: Catholics and Protestants could and should
live in peace, in the Thurgau and in the Confederation as

a whole» (Head 2007, S. 248).

135 «the old model of verkätzern» (Head 2007, S. 256).

401



dass Head diese Zeit als «Kipp-Punkt»136 bezeichnet.

In den «Thurgauer Gesprächen» findet er das geeignete

Setting, das erlaubte, trotz religiöser
Unterschiede von Frieden zu reden.'37

7.3.2 Dissens oder Konsens

Die Mehrheit der Reformationsdialoge war auf
Dissens angelegt. Ziel war es stets, den religiös
Andersdenkenden von der eigenen Wahrheit zu überzeugen
oder zumindest die von ihm in Anspruch genommene
Wahrheit zu widerlegen oder lächerlich zu machen.

Die «Thurgauer Gespräche» widerspiegeln diesbezüglich

einen ganz anderen Dialogansatz. Einzig das

zweite Bechtelistag-Gespräch nähert sich der religiösen

Wahrheitsfrage an und bringt damit Barthel, den

evangelischen Gesprächspartner, in die Bredouille,

weil er plötzlich daran zu zweifeln beginnt, ob ihn

sein Glaube auch in den Himmel führt. In den anderen

«Thurgauer Gesprächen» jedoch wird mit der

Wahrheitsfrage so verfahren, wie es auch in der
politisch-konfessionellen Kultur der Eidgenossenschaft
im 17. Jahrhundert beobachtbar ist. Die Argumentation

bewegt sich im Spannungsfeld «Zwischen Konflikt

und Konsens»'38, wie es Daniela Hacke in ihrem

so betitelten Aufsatz herausgearbeitet hat.

Die konfessionellen Divergenzen waren gerade
in den bi-konfessionellen Gemeinen Herrschaften

besonders virulent. Das zeigt sich auch daran, dass

die Streitigkeiten in diesen Gebieten einen beachtlichen

Teil der Geschäfte an den Tagsatzungen
ausmachten.139 Die Untersuchung zweier Beispiele aus

der Grafschaft Baden durch Daniela Hacke zeigt, wie

komplex die Verfahren waren, da die Konflikte auf
verschiedenen politischen und diplomatischen Ebenen

ausgehandelt werden mussten. Standen auf der

lokalen Ebene religiös akzentuierte Auseinandersetzungen

im Vordergrund, waren politische Akteure
darum bemüht, sie als politische Konflikte zu definie¬

ren. So gelangt Hacke zu folgendem Fazit: «Theologische

Wahrheitsfragen wurden jedoch in der
zeitgenössischen politischen Kommunikation von
theologischen Argumenten getrennt und als ein
politischrechtliches Konfliktfeld verhandelt. Diese strikte Trennung

der argumentativen Verfahren erleichterte es,

auch bei harten konfessionellen Auseinandersetzungen

über konfessionellen Dissens zu verhandeln

und nach einem politischen Konsens zu streben.»140

Eine solche Trennung kann als frühaufklärerischer

Ansatz bezeichnet werden. Er wird im parnassischen

Gespräch thematisiert und bewundert. Caesar

attestiert den Eidgenossen Vernunft, und in der
Instruction wird für den Deutschen Reichstag ebenso wie
im Postscriptum für die Realisierung der Friedensordnung

in der Eidgenossenschaft postuliert, dass die

politische Vernunft über die religiösen Interessen
gesetzt werden müsse. Wie viel schwieriger sich die

Sache dort ausnimmt, wo Menschen unterschiedlicher

«Religion» - wie damals die Konfession bezeichnet

wurde - im gleichen Gemeinwesen zusammenleben,

wird in den «Thurgauer Gesprächen» greifbar.
Da wird die Dialogebene vom eidgenössischen
Tagsatzungsdiskurs auf die lokale Gesprächsebene in der

Gemeinen Herrschaft Thurgau heruntergebrochen.
Der evangelische Barthel schlussfolgert aus dem

Arther Handel gleich am Anfang des ersten Kunkel-

stuben-Gesprächs, dass nun für den katholischen

136 «tilt point» (Head 2007, S. 258).
137 «One way that authors could change their perspective,

moreover, was by finding appropriate settings - like the

Thurgau relative to Switzerland or Switzerland relative to
the Empire - that allowed them to talk about a society at

peace despite religious division» (Head 2007, S. 257 f.).

138 Hacke 2005.
139 Auch Lorenz Heiligensetzer zeigt in seiner Untersuchung

der Thurgauer Pfarrbücher, wie sich Thurgauer Lokalkonflikte

immer wieder «zu innereidgenössischen Streitfällen

auswuchsen» (Heiligensetzer 2006, S. 249).
140 Hacke 2005, S. 604.

402



Jockel die Konversion anstehe.141 Doch schon der

argumentative Einstieg Jockels bringt ihn zu einem

Einbezug der rechtlich-politischen Ebene, wo er sich

dagegen wehrt, dass der evangelische Glaube rechtswidrig

sei und mit dem Tod bestraft werden dürfe.142

In seiner Begründung, sie würden ja an den gleichen
Gott glauben,143 zeigt er allerdings, dass die beiden

Ebenen für ihn untrennbar miteinander verbunden
sind. Jockel zieht wieder die politische Ebene vor,

wenn er erklärt, die Arther seien nicht nur ihres

Religionswechsels wegen bestraft worden, sondern weil
sie einen Meineid geleistet hätten.144 Alierdings
schliesst er dann daraus, dass man die Leute am besten

des Landes verwiesen hätte145 und greift damit
auf das Prinzip des cuius regio eius religio zurück, das

für den Thurgau als Gemeine Herrschaft längst
untauglich geworden war. Diese Ausgangssituation im

ersten Kunkelstuben-Gespräch macht deutlich, wie

komplex der Diskurs ist, wenn er im schwierigsten der

möglichen Kontexte geführt wird, nämlich in dem

der bi-konfessionellen Bevölkerung einer Gemeinen

Herrschaft, und dennoch oder gerade deshalb auf
Konsens abzielen soll. Immer wieder müssen dabei

die Gesprächspartner ihre Emotionen in den Griff
bekommen.146 Das wird auch in der Aussensicht des

parnassischen Rates festgestellt, dass gerade das den

Eidgenossen gelungen sei, nämlich die religiösen
Emotionen zu unterdrücken und an ihre Stelle die

Liebe zum Vaterland zu setzen und die Einigkeit zu

einer grundveste der Republic147 zu machen.

Die wohl späteste Bearbeitung des Bantli-Ge-

sprächs enthält einen Zweizeiler als Titelschmuck, auf
den in diesem Zusammenhang verwiesen werden soll:

Die Einigkeit hat grosse Krafft/
Wo vil sind eins, der Feind nichts schaft""

Es ist nicht anzunehmen, dass der Vers auf die Einigkeit

der Rapperswiler in diesem Dialog abzielt, zumal

der Druck sprachlich wie druckgrafisch am ehesten

Zürich zuzuordnen ist. Vielmehr wird hier auf die eid¬

genössische Einigkeit im Sinne eines übergeordneten
Wertes149 rekurriert, der den Frieden ermöglicht. Der

Andelfinger Pfarrer ist im Bantli-Gespräch schon in

der ersten Fassung der Vertreter des Friedensgedankens,

und Madleni attestiert ihm, dass hetme jhm
folgt/der Chrig wer nit angangen. Diese Tendenz

wird in der späteren Bearbeitung noch verstärkt,
indem der Landrichter ergänzend über den Prädikan-

ten sagt, er häd lieber Frid den Krieg. Damit
verdeutlicht diese in der Rückschau bearbeitete Fassung
das Bewusstsein, das alle «Thurgauer Gespräche»
miteinander verbindet, nämlich dass ein die religiösen
Interessen übersteigender Wert die einzige Möglichkeit

schafft, dass Evangelische und Katholische in

Frieden zusammenleben können.

7.3.3 Der freie Wert als verhandelbare
Gemeinsamkeit

In seiner Untersuchung über «Werte und Normen in

eidgenössischen Konflikten des 17. Jahrhunderts»152

stellt Marco Gavran fest, dass sich die evangelische

141 TG 1 z. 31 f.
142 TG1 Z. 64 f.

143 TG1Z. 66.

144 TG1Z. 68-71.
145 TG1Z. 75.

146 Vgl. z.B. TG1 Z. 72 Jockle/Jockle/du bist schier zhitzig)
TG3 Z. 112 Nit so Kriegerisch guotter Bartle.

147 HARSDÖRFFER 1656a, 5. 8.

148 TG6 E2 Titelseite Bl. 1a.

149 Der in diesem Kontext zentrale Wert der Einigkeit ist stets

zu denken auf dem Hintergrund der Friedens- und

Existenzsicherung. Auf keinen Fall ist ein Einigkeitsgedanke im

Sinne der nationalen Geschichtsschreibung des 19.

Jahrhunderts als «Manifestation eines nationalen Bewusst-

seins» (Domeisen 1978, S. 81) in ihn hineinzuprojizieren.
150 TG6 Z. 206 f.

151 TG6E2, Bl. 4b.

152 Gavran 2009.

403



und die katholische Seite in ihren Verlautbarungen
rund um den Ersten Villmergerkrieg bezüglich des

Wertesystems, auf das sie sich bezogen, nicht
grundsätzlich unterschieden. Er zeigt, dass für beide die

Gerechtigkeit der Wert mit der grössten Bedeutung

war: «Die Gerechtigkeit verdankt ihre wichtige Rolle

im Villmergerkrieg der Tatsache, dass die Interessen

beider Parteien um bestehende Verträge und Rechte

kreisten.»153

Ein wesentlicher Unterschied in diesem semantischen

Feld zeigt sich allerdings darin, dass ein je
anderer Bezug zu diesem Wert hergestellt wurde, um
der Gegenpartei ungerechtes Verhalten vorwerfen zu

können. Die Katholiken konnten sich auf die alten
Rechte berufen, insbesondere auf den Zweiten
Ländfrieden von 1531, während die Evangelischen auf die

Billigkeit rekurrierten: «Der Begriff Billigkeit ist in den

reformierten Quellen deutlich häufiger anzutreffen
als in den katholischen.»'54 Ferner beanspruchten
beide Parteien das Recht auf Freiheit. Es kann jedoch
gerade im Kontext des Arther Handels gezeigt werden,

dass die katholische Seite, insbesondere Schwyz,
mit Verweis auf diesen Begriff die Souveränität des

Standes forderte, während Zürich sein Handeln damit

rechtfertigte, es habe die Freiheit der aus Arth Geflohenen

zu schützen, wobei es um eine individuelle
Freiheit ging, welche auf die Selbstbestimmung der

Konfessionszugehörigkeit und auf das Auswande-

rungsrecht155 abzielte. «Insgesamt ist für den Ersten

Villmergerkrieg zwischen den Konfliktparteien ein

regelrechter Kampf um die zentralen Begriffe im Umfeld

der Gerechtigkeit festzustellen.»156

Die Bedeutung der Gerechtigkeit fällt insbesondere

in den beiden Kunkelstuben-Gesprächen ins

Auge. Anders als in den von Gavran untersuchten

Quellen1" dient der Rekurs auf diesen Wert jedoch
nicht primär dazu, der Gegenpartei dessen Missachtung

vorzuwerfen. Vielmehr bildet er eine Art
Gesprächsrahmen, der von beiden Seiten akzeptiert
wird. So werden bereits in der Überschrift die Dialog¬

partner als wäselich158 bezeichnet. Ein Wertediskurs,
wie er zu jedem interreligiösen Dialog gehört, kann

nur gelingen, wenn dem andern ein zur Debatte
stehender Wert nicht grundsätzlich abgesprochen wird.
So nehmen beide Gesprächspartner im ersten Kun-

kelstuben-Gespräch die Rechtmässigkeit für sich in

Anspruch, der evangelische Barthel für seinen Glauben,

der nicht malefitzisch159 sein könne, und der

katholische Jockel für das Handeln der Innerschweizer,

die sich schon immer i/ff Gott vnd Grechte Gute
Sach verlassen160 hätten. Es gehört offensichatlich zu

den Spielregeln, dass dieser Anspruch keinem von
der Gegenpartei abgesprochen wird. Dennoch muss
die Diskussion geführt werden, denn gerade weil die

Gerechtigkeit als zentraler Wert von beiden Seiten

anerkannt wird, muss ausgelotet werden, wo er
gefährdet ist. Interessant ist in unserem Zusammenhang
die Stelle im zweiten Kunkelstuben-Gespräch, wo die

impliziten Spielregeln missachtet werden. Barthel
erhebt den Vorwurf, der Borromäische Bund führe

dazu, dass es den Katholiken egal sei, ob sie rächt aid
lätzm hätten. Damit begründet er seine Forderung,
das vnparteyisch Eydtgnössische Rächt walten zelas-
ser?.162 Da fühlt sich der katholische Jockel angegriffen,

und er verweist Barthel mit seinem Nit zgäch
nachher Würth]63 an die Spielregeln. Diese besagen

153 Gavran 2009, S. 25.

154 Gavran 2009, S. 27.

155 freyer zug: ius emigrandi.
156 Gavran 2009, S. 28.

157 Gavran verweist auf das «Manifest», die «Widerlegung»
und das «Contra-Manifest» (Gavran 2009, S. 15, Anm. 3).

Wo er auch TG3 zu Rathe zieht, kommt es zu
Missverständnissen, da er die literarische Form des Dialogs für die

Interpretation unberücksichtigt lässt (Gavran 2009, S. 26).

158 TG1 Z. 2; TG2 Z. 2.

159 TG1Z. 65.

160 TG1Z. 161.
161 TG2Z. 88.

162 TG2Z. 92.

163 TG2Z. 95.

404



offensichtlich, dass der Gegenpartei das grundsätzliche

Bemühen um einen wichtigen gemeinsamen
Wert wie die Gerechtigkeit nicht abgesprochen werden

dürfe, da man sich damit selber ins Unrecht

setze: du wilt üseren Herren von Schwytz gar vnrächt

gen/sy werdend sich wol wüssen ze verantwor-
ten/vnd nit solche lüth syn/die das Rächt vßschla-

hind/wänn es aber also wäre/könt ich ouch nit jhrer
mänung syn.,6i

Damit interreligiöse Medialität zustande kommt,
muss der religiöse Wahrheitsanspruch freien und von
beiden Gesprächsseiten verhandelbaren Werten
untergeordnet werden. In diesem Sinne sind die «Thur-

gauer Gespräche» auf eine überraschende Weise

verdiesseitigt. Die Zugehörigkeit zu verschiedenen

Konfessionen führt zwar zu Konflikten. Deren Lösung

jedoch kann nicht durch den Rekurs auf die eine oder

die andere religiöse Wahrheit herbeigeführt werden.
Bereits im ersten Kunkeistuben-Gespräch wird der

zentrale Wert einer geeinten Eidgenossenschaft in

den Diskurs eingeführt. Jockel weist darauf hin, dass

man bereits 124 Jahre also Fridly vnd Eynig le-

ben/handlen vnd wandten können, und seine

anschliessende Frage hat geradezu auffordernden
Charakter: warumb nit auch länger?165 Die gerade in

dieser Zeit so eminent gefährdete Einigkeit in der

Eidgenossenschaft wird zum zentralen Wert. Jockel

erkennt einerseits, dass für das Zustandekommen

beziehungsweise die Bewahrung dieser Einigkeit
Vertrauen notwendig ist, und andererseits, dass sie einen

wirksamen Schutz gegen aussen bildet.166 Auch

daran, dass Einigkeit und Frieden in einen unmittelbaren

Zusammenhang gestellt werden,167 erkennt man,
wie sehr der Wert der Einigkeit auf seine konfliktlösende

Wirkung hin gedacht wird. Die religiöse
Wahrheitsfrage ist damit nicht obsolet geworden. Im zweiten

Bechtelistag-Gespräch, nachdem der Friede in

der Eidgenossenschaft eingekehrt ist, tritt sie wieder
in den Vordergrund. Sie behält ihre Virulenz, wenn
Barthel von ihr sagt: Es lasset sich in einer sömlichen

Sach nit schertzen,168 Aber religiöse Wahrheit
bekommt in der interreligiösen Medialität einen neuen
Platz zugewiesen, nämlich den des Privaten, und es

wird in einem frühaufklärerischen169 Sinn der Fokus

nicht auf ihren Besitz, sondern auf die Suche nach ihr

gerichtet:

Die Waarheit bleibt niemahl verborgen/
wann man jhro nachsucht mit Sorgen

7.4 Und noch einmal David Hautt d. Ä.

Wir wenden uns zum Schluss dieses Kapitels noch
einmal David Hautt d. Ä. zu, in dessen Luzerner Offizin

das erste Kunkelstuben-Gespräch gedruckt worden

war und der später nach Konstanz übersiedelte.
In seiner Untersuchung des Konstanzer Druck- und

Verlagswesens belegt Hermann Fiebing die in

Konfessionsfragen moderate Haltung dieses Druckers.

Bei Hautt erschien bereits 1639 Johann Wilhelm
Gotthards «Augspiegel».171 Bezüglich dieses Werks

macht Fiebing den retrospektiven Vergleich: «Das ist

ein anderer Ton als etwa, ein Jahrhundert vorher, bei

Thomas Murner177 in seiner Luzerner Zeit.»173 Auf der

Titelseite dediziert Gotthard sein Werk Allen Liebha-

164 TG2Z. 95-98.
165 TG 1 Z. 157 f.

166 TG1 Z. 199 f.

167 TG1 Z. 157;TG6Z. 202.

168 TG4 Z. 190 f.

169 Gerd Theissen (Prof. em. für Neues Testament, Universität

Heidelberg D) beschrieb in seinem Referat «Religionskritik
in der Kirchenlehre» vom 23.09.2016 in Weinfelden die

Frühaufklärung als «eine Zeit, in der die Vernünftigen
fromm und die Frommen vernünftig sein wollten».

170 TG4 Z. 196 f.

171 GOTTHARD 1639.

172 Murner, Thomas (1475-1537): Franziskaner, satirischer

Kontroverstheologe der frühen Reformationszeit.

173 Fiebing 1974, S. 80.

405



bern der Warheit vnd Vnpartheyischen Erforschern

der Wahren Religion. Der Wahrheitsanspruch bleibt
bei Gotthard bestehen. Doch er richtet sich im

Vorwort an die Leser als Menschen, und nicht als

Angehörige einer Konfession. Noch deutlicher zeigt
Fiebings prospektiver Vergleich die gemässigte
Sonderstellung Hautts: «Bisher ist mir kein Druck von

Hautt d. Ä. bekannt, auch nicht aus seiner Luzerner

Zeit, in der ein ähnlich aggressiver Ton angeschlagen
worden ist wie etwa ein Jahrhundert später von Weis-

linger'74 oder Bändel'75.»"6

Fiebing führt Hautts gemässigte Haltung auf
seine Herkunft und seine Kontakte zurück. Er kam

aus dem evangelischen Strassburg nach Luzern. In

seinen frühen Jahren lässt sich eine Tätigkeit für den

Prinzen Julius Heinrich von Sachsen-Lauenburg
nachweisen, dessen Familie offensichtlich im Dreissigjähri-

gen Krieg zwischen Gustav Adolf und Wallenstein zu

vermitteln versuchte. Schon in Luzern pflegte Hautt
Kontakte zu Johann Leonhard Pappus, dem gemässigten

Domherrn von Konstanz,177 und nach seiner

Übersiedlung dorthin distanzierte er sich immer mehr

von den Jesuiten.'78 David Hautt d. Ä. muss gewürdigt

werden als ein Mensch, der im Kontext des Ersten

Villmergerkrieges in einem doppelten Sinn medial

vermittelt hat: Als Drucker und Verleger kann ihm mit
Sicherheit die Herstellung des ersten Kunkelstuben-

Gesprächs, mit grosser Wahrscheinlichkeit auch dessen

Verbreitung im ganzen deutschen Sprachraum

zugeschrieben werden. Als Inhaber einer Offizin
verantwortete er ein Programm, das seiner offensichtlich
moderaten Haltung in interkonfessionellen Fragen

entsprach. In ihm begegnen wir einer Person, die

«eine experimentelle und risikofreudige Haltung
auszeichnet».'79

Wahrscheinlich sind es immer wieder Einzelne,

die erstens einen freien Raum des öffentlichen
Gesprächs schaffen, die zweitens den frei sich äussernden

Menschen ernst nehmen und die drittens mit der
Suche nach frei verhandelbaren und verbindenden

Werten ein Zusammenleben von Menschen mit
divergenten Ansichten und Haltungen fördern. Das sind

die drei Aspekte, unter denen die «Thurgauer
Gespräche» in diesem letzten Kapitel hinsichtlich ihrer

interreligiösen Medialität ausgelotet wurden. Damit
konnte gezeigt werden, dass der archäologische
Ansatz dieser Arbeit nicht allein in tiefere Schichten der

Vergangenheit führt und die zu Tage geförderten
Kuriositäten sorgfältig präsentiert, sondern dass er

gleichzeitig eine Suchbewegung darstellt, die das

Gefundene mit seiner eigenen Heterogenität und
seinen inneren Spannungen unweigerlich in ein

dynamisches Verhältnis zur Gegenwart setzt. Auf diese

Weise lassen sich die «Thurgauer Gespräche» nicht
anders lesen, als dass sie auch ihr Potenzial für den

«interreligiösen Dialog» unserer Zeit entfalten,

174 Weislinger, Johann Nikodemus (1691-1755): römisch¬

katholischer Pfarrer und Kontroverstheologe in Kappelrodeck.

«Weislinger hat in ebenso saftiger wie drastischer

Sprache gegen das Luthertum gewettert (Fiebing 1974,
S. 29).

175 Bändel, Joseph Anton von (1714-1771): Dr. iur., gründete
in Konstanz 1750 die Zeitschrift «Der stumme Advokat».
«Bändel hat eine ähnlich scharfe Klinge geführt wie der

Pfarrer Weislinger von Cappel Rodeck» (Fiebing 1974,
S- 31).

176 Fiebing 1974, S. 80.

177 Fiebing 1974, S. 83.

178 Fiebing 1974, S. 80.

179 Zielinski 2002, S. 21.

406


	Die "Thurgauer Gespräche" und die interreligiöse Medialität

