Zeitschrift: Thurgauer Beitrage zur Geschichte
Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Thurgau

Band: 156 (2018)

Artikel: Konfessioneller Krieg und literarischer Dialog : die "Thurgauer
Gespréache" zum Ersten Villmergerkrieg 1655/1656

Autor: Niederhauser, Hans Peter

Kapitel: 7: Die "Thurgauer Gesprache" und die interreligiose Medialitat

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-813648

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-813648
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

7 Die «Thurgauer Gesprache» und die interreligiose

Medialitat

Wenn nun die «Thurgauer Gesprache» unter dem
Aspekt der interreligidsen Medialitat betrachtet wer-
den und wenn damit eine Verbindung zwischen
ihnen und dem «interreligiésen Dialog» als einer dran-
genden Thematik der Gegenwart hergestellt wird, ist
noch einmal auf den archaologischen Ansatz dieser
Arbeit zu verweisen. Insbesondere muss festgehalten
werden, inwiefern er sich neben allen Gemeinsam-
keiten vom historischen unterscheidet. Der histori-
sche Zugang sucht nach geschichtlichen Ablaufen,
will die Einzelphanomene in Entwicklungszusam-
menhdnge einfligen, fragt nach dem Weg, der von
der Vergangenheit zur Gegenwart flhrt. Der archdo-
logische Ansatz ist ein punktueller Zugriff mit Bezug
zur Gegenwart. Damit wird die teleologische Be-
trachtungsweise in Frage gestellt, was Siegfried
Zielinski mit dem Begriff der An-Archdologie zu fas-
sen versucht. Seine Medientheorie widerspricht
grundsatzlich einem Fortschrittsdenken. Er vollzieht
damit einen Bruch mit traditioneller Geschichtsschrei-
bung und nimmt in Kauf, dass seine Art der «Ge-
schichtsschreibung als  schwarmerisch  kritisiert
wird».' Es handelt sich dabei nicht um eine «beschau-
liche Retrospektive»®: «Ganz im Gegenteil, wir wer-
den dabei mit Situationen konfrontiert, in denen sich
die Dinge und Verhaltnisse noch nicht verfestigt hat-
ten, in denen es Optionen fr unterschiedlichste Ent-
wicklungsrichtungen gab [...]. Und wir begegnen
Personen, die eine experimentelle und risikofreudige
Haltung auszeichnet.»’ Bei dieser Art des archaologi-
schen Vorgehens handelt es sich um Suchbewegun-
gen, welche «in der abgelegten Vergangenheit dyna-
mische Momente ausfindig machen, die kraftvoll in
Heterogenitat schwelgten und dadurch Spannungen
zu den anderen, gegenwartigen Augenblicken erzeu-
gen, sie relativieren und entscheidungsfahiger ma-
chen kdnnen».* Mit einem solchen Zugang zu Ver-
gangenem werden Krafte der Einbildung und der
Poesie aktiviert, die «nicht Altes, das schon immer
Dagewesene, im Neuen suchen, sondern Neues,

Uberraschendes im Alten entdecken»®. Das letzte
Kapitel dieser Arbeit orientiert sich an einer For-
schungshaltung, wie sie Zielinski bezlglich der Me-
diengeschichte vertritt. Die «Thurgauer Gesprache»
sollen nicht zu einem endlich gefundenen fehlenden
Glied in einer Evolutionskette stilisiert werden. Viel-
mehr sollen sie in ihrer ganzen Heterogenitat auf
Maoglichkeiten befragt werden, die unweigerlich in
Spannung oder in Schwingung geraten mit dem ge-
genwartigen Diskurs Uber die multireligitse Gesell-
schaft und den «Clash of Civilizations»®.

7.1 Spiel und Ernst
7.1.1 Ein neues Medium und eine neue
Offentlichkeit

Wenn als Medium zuerst und vorab einmal der mate-
riale Trager der Botschaft verstanden wird, haben wir
es bei den «Thurgauer Gesprachen» in dieser Hinsicht
mit Drucken in Form von achtseitigen Flugschriften zu
tun. Sie stehen damit in einer Tradition, die ihren An-
fang in der Reformationszeit genommen hat.

Unter dem Titel «Beyssig sein ist nutz und not»
fand 2010 auf der Wartburg eine Ausstellung Uber
Flugschriften zur Lutherzeit statt. Diese Druck-
Erzeugnisse wurden als «Zugpferde der Reforma-
tion»’ bezeichnet. Sie spielten eine wichtige Rolle, in
einer Zeit, die nicht nur durch unerbittliche geistige
Auseinandersetzungen gekennzeichnet war, sondern
die ebenso stark auf bewaffnete Konfrontationen

Zielinski 2002, S. 49.
Zielinski 2002, S. 21.
Zielisnki 2002, S. 21.
Zielinski 2002, S. 21 f.
Zielinski 2002, S. 12.
Huntington 1996.
Krauss 2010, S. 16.

~N oy ks WwN =

383



hinfuhrte. Die besondere Funktion der Flugschriften in
diesem Kontext sieht Andreas Keller in seiner litera-
turwissenschaftlichen Darstellung der Frithen Neuzeit
geradezu als eine kriegerische: «Die eigentliche Novi-
tat lag darin, dass Kriege nun auch publizistisch ge-
fahrt wurden. [...] Flugblatter waren ein quasi milita-
risches Hilfsmittel, um das 6ffentliche Meinungsbild
zu steuern.»® Dieser Tradition sind im weitesten Sinne
auch die «Thurgauer Gesprache» zuzuordnen. Sie
griffen in einen aktuellen religids-politischen Konflikt
ein und gingen eine enge Verbindung mit einer kon-
kreten militdrischen Auseinandersetzung, dem Ersten
Villmergerkrieg, ein. Allerdings unterscheiden sie
sich, wie bereits gezeigt werden konnte, fundamen-
tal von den Reformationsdialogen, da sie gerade
nicht als Krieg mit anderen Mitteln bezeichnet wer-
den kdnnen.

Doch bleiben wir noch bei den Flugschriften der
Reformationszeit. Es sind drei Faktoren, welche das
neue Medium auszeichnen: Erstens bedient es sich
der aktuellen Drucktechnik mit beweglichen Lettern,
die eine viel schnellere und grossere Produktion er-
laubt. Die Meinungen Uber die Menge dieser Drucke
gehen weit auseinander. So spricht Keller von 3000
Flugschriften, die in den ersten beiden Reformations-
jahrzehnten den Markt Uberflutet hatten.’ In der Aus-
stellung auf der Wartburg setzte man eine Schatzung
fur die ersten drei Jahrzehnte des 16. Jahrhunderts
bei 10 000 Ausgaben an, was sich auf mehrere Millio-
nen Einzelexemplare belaufen dirfte.” Die Bezeich-
nung «Flugschrift» deutet zudem auf die Schnellig-
keit der Verbreitung hin. Wenn auch Luthers Aussage,
seine Thesen seien in 14 Tagen durch ganz Deutsch-
land gelaufen,” kaum beim Wort genommen wer-
den kann, so ist sie doch ein Ausdruck fir das neue
Verbreitungstempo. Unbestritten ist jedenfalls, dass
wir es bei den Flugschriften seit der Reformationszeit
mit einem Phanomen der Massenkommunikation zu
tun haben.” Dazu tragen nicht nur die Vielzahl, die
Auflagenstarke und das Verbreitungstempo bei. Min-

384

destens ebenso wichtig ist der zweite Faktor, der die
Flugschriften auszeichnet, namlich ihre Volkssprach-
lichkeit. Damit ist nicht nur die Verstandlichkeit in
breiten Bevdlkerungsschichten garantiert, sondern
sie ermdglicht auch eine Volksnahe der Botschaft. Die
«Thurgauer Gesprache» gehen diesbeziiglich noch
einen Schritt weiter und bedienen sich einer mund-
artlichen Anndherung an die Sprache der Adressaten.
Ein drittes Merkmal der Flugschriften ist deren Ano-
nymitat. Damit tritt der Verfasser hinter die Botschaft
zurtick, die vermittelt werden will. Er spricht nicht als
Einzelner, sondern er reprasentiert einen Teil der
Gesellschaft, eine Meinung, die von vielen anderen
mitgetragen wird und sich in Opposition zu einer
antagonistischen Haltung befindet. '
Dank dieser Merkmale ist die Flugschrift der Frii-
hen Neuzeit in hohem Masse ein Medium, das dazu
geeignet ist, hierarchische in heterarchische Ordnung
von Kommunikation zu verwandeln und damit auch
die hierarchische Gliederung der Gesellschaft zu un-
terlaufen.” «Mit den wie aus dem Nichts kommen-
den Flugschriften tauchten ein neuer Raum, eine
neue Dimension des Informativen und Politischen
empor.»" Dagegen fuhren die hierarchischen Krafte
einen zum Scheitern verurteilten Kampf, wie er zum

8 Keller 2008, S. 158 f.

°] Keller 2008, S. 139.

10 Krauss 2010, S. 16.

11 Krauss 2010, S. 37, mit Verweis auf: Luther, Martin:
Werke. Kritische Gesamtausgabe, Weimar, 1883 ff., Bd. 51,
S. 540.

12 Kéhler 1981, S. 17 ff,

13 Darinsieht Volker Depkat das Gemeinsame in den medien-
und kommunikationstheoretischen Ansatzen von Jirgen
Habermas und Niklas Luhmann (Depkat 2003, S. 42 f.).

14 Schneider 2014, S. 100. McLuhan weist darauf hin, dass es
sich hier um grundsétzliche Interessenkonflikte handle,
welche durch das Wesen des Buchdrucks geschaffen wor-
den seien, «den Interessenkonflikt zwischen Produzenten
und Konsumenten wie auch denjenigen zwischen Regie-
renden und Regierten» (McLuhan 2011/1962, S. 308).



Beispiel in der von Erzherzog Ferdinand von Oster-
reich am 05.11.1528 eingesetzten Zensurbehorde
oder im beriihmten «Index Librorum Prohibitorum»
zum Ausdruck kommt, den Papst Paul lll. mit der
Konstitution «Licet ab Initio» (21.07.1542) ins Leben
rief.”® Der Weg in eine neue Welt war geebnet.

Die Fiktion des ersten Kunkelstuben-Gespréchs
setzt noch in der alten Welt der oralen Medialitat ein:
Jockel sucht seinen Nachbarn Barthel in dessen Gast-
stube auf, weil dort stets frembd Lith vnd Gastunge'®
vorbeikommen und eben kirzlich ein Hausierer abge-
stiegen sei, von dem neue Nachrichten zu erwarten
sind. Das Wort Zittige", das Jockel in diesem Zusam-
menhang verwendet, tragt noch die alte Bedeutung,
wie sie sich vom mittelniederdeutschen Wort «tiden»
(sich ereignen) ableitet. Erst spater wird der Ausdruck
auf die zuerst mundliche, dann schriftliche Nachricht
Uber die Ereignisse transferiert. Um Neuigkeiten zu
verbreiten, missen Menschen als deren Trdger bzw.
Medien wirken — hier der Hausierer, der in der Gast-
stube Barthels eingekehrt ist, Jockels Frau, die diesem
davon berichtet hat, und schliesslich Jockel und
Barthel selbst, die sich im Gesprach als Vermittler
wichtiger Informationen herausstellen. Was das Me-
dium der Flugschrift, als welches das Gesprach daher-
kommt, bereits geleistet hat, ist im Dialog selbst noch
nicht vollstandig nachvollzogen. Die argumentative
Uberlegenheit Jockels griindet allerdings auf dem,
was dem starker im Oralen verhafteten Barthel ab-
geht, namlich auf der Schriftlichkeit, die er als Waffe
in der Argumentation einsetzt, indem er aus den eid-
gengssischen Vertragen zu zitieren weiss. In der Rep-
lik des Baschi-Uli-Gesprachs wird dieser Schritt in die
neue mediale Zeit dann insofern konsequent durch-
gefuhrt, als nicht mehr mindliche Informationen den
Gesprachsanlass bilden, sondern die als Requisit auf-
tretende Flugschrift, namlich der Druck des ersten
Kunkelstuben-Gesprachs, den Uli aus Luzern mit-
gebracht hat. Damit wird deutlich, dass wir uns medial
gesehen in einer Ubergangszeit befinden: Die Vor-

herrschaft des Oralen wird von derjenigen des Skrip-
turalen abgelést, handschriftliche Medien weichen
dem neuen Medium des Drucks. Gerade die Tatsache,
dass in diese Drucke immer wieder verandernd, kor-
rigierend und erganzend eingegriffen wurde und
dass neben ihnen auch Handschriften der «Thur-
gauer Gesprache» vorliegen, zeigt, dass nicht einfach
von einem linearen Ubergang vom handgeschriebe-
nen zum gedruckten Wort am Ende des 15. Jahrhun-
derts ausgegangen werden kann, sondern dass in der
Frihen Neuzeit eben bis ins 17. Jahrhundert hinein
interessante «Dynamisierungs- und Pluralisierungs-
prozesse»'® beobachtbar sind.

Wir befinden uns mit den «Thurgauer Gespra-
chen» also in einer Ubergangszeit, in der sich ein neuer
medialer Raum ausgestaltet, namlich das, was im
modernen Sinn als Offentlichkeit bezeichnet werden
kann,' oder um es mit McLuhan auszudricken: Wir
treten ein in die «Gutenberg-Galaxis»™. Sie ist gekenn-
zeichnet durch «die Offnung geschlossener Gesell-
schaften»?', dadurch, dass sich «dem Individuum die
Freiheit der inneren Abweichung»?® eroffnet, sich aber
auch eine «Fragmentierung der menschlichen Psyche
durch die Buchdruckkultur»®® anbahnte. Gerade diese
Aspekte waren es, die in der Interpretation unserer
Dialoge sichtbar gemacht werden konnten.

15  Manfred Schneider bezeichnet diesen «Index der verbote-
nen Bucher» als das «grésste Denkmal aller fruchtlosen
Anstrengungen, die Glaubigen vor falschen, haretischen,
Ubersetzten Bichern, vor térichten Deutungen, wahren
Erkenntnissen zu schitzen» (Schneider 2014, S. 45).

16 TG1Z. 6.

17 TG1Z.6,TG2Z. 5.

18  Kiening 2007, S. 303 f.

19  «Die Offentlichkeit war der neue Raum» (Schneider 2014,
S.53).

20  McLuhan 2011/1962.

21 MclLuhan 2011/1962, S. 11.

22 Mcluhan 2011/1962, S. 26; vgl. S. 206 f.: «Der Buchdruck
ist die Technik des Individualismus».

23 Mcluhan 2011/1962/, S. 43.

385



7.1.2 Die «Politik des Aussageaktes»

Die Ubergangszeit auf dem Weg zur «Gutenberg-
Galaxis» brachte Umwalzungen mit sich, die erst aus
heutiger Sicht in ihrem ganzen Ausmass abgeschatzt
werden koénnen, und mit ihnen einher gingen ent-
sprechende Verunsicherungen. Rhetorik in der Fru-
hen Neuzeit kann verstanden werden als eine Re-
aktion auf eben diese fur eine Ubergangszeit
typischen Unsicherheiten.

Die Welt, auf die im Sprechen unzweideutig ver-
wiesen werden mochte, existiert so nicht mehr. We-
der auf eine religidse Wahrheit noch auf ein sozial-
politisches Geflige 13sst sich referenziell verweisen,
ohne dass in einer solchen Art des Sprechens Risse
und Briche sich auftaten. In der Reformationszeit
entstand daraus ein starker Dualismus, in dem die je
eigene Wahrheit durch die Abwertung und Bekdamp-
fung der antagonistischen Wirklichkeitssicht ausge-
baut und gestarkt wurde. So waren die reformatori-
schen Flugblatter Teile einer neuen Wirklichkeit, die
sie in ihrer kontradiktorischen Dialogizitat abbildeten.
In der Mitte des 17. Jahrhunderts sind diese Antago-
nismen, in deren Dienst die Flugschriften der Refor-
mationszeit noch gestanden haben, nicht mehr wie
damals in der Lage, den neuen Raum der Offentlich-
keit auszufillen. So kemmen die «Thurgauer Gespra-
che» zwar noch in der Druck- und Verbreitungsform
des bekannten Mediums Flugschrift daher, doch ist es
nicht mehr denkbar, dass sie als Pamphlete oder als
Dialoge, wie sie die Reformationszeit gepragt hatte,
neue Impulse hatten setzen kénnen. Die Schwarz-
weiss-Zeichnung wirde der Komplexitdt der Situa-
tion in keiner Weise mehr gerecht. Neben die Ar-
gumentation, die starke referenzielle Bezlige zu
geschichtlichen Ereignissen und zu schriftlich fixier-
ten Blndnisvertragen herstellt, tritt in den «Thur-
gauer Gesprachen» eine weitere mediale Funktion,
mit der ein neuer sprachlicher Raum er&ffnet wird.
Das Was, das im referenziellen Bezug zur Sprache

386

kommt, ist eingebettet in das Wie des Dialogischen in
einem neuen Sinn, namlich so, dass das Ganze des
Textes einen performativen Charakter bekommt: In
und mit dem Gesprach wird nicht mehr nur auf die
Wirklichkeit verwiesen, vielmehr wird der Dialog
selbst zu einem Sprechakt, der die Wirklichkeit, auf
die er sich bezieht, in einem neuen Licht zeigt und
damit verandert.

Was damit gemeint ist, kann uns Certeaus
Begriff von der Politik des Aussageaktes verdeutli-
chen. In seinem Spatwerk «Mystische Fabel. 16. bis
17. Jahrhundert» untersucht Michel de Certeau im
dritten Teil «Die Szenerie des mystischen Aussage-
aktes»®. Dabei geht es ihm darum, das Dialogische
des mystischen Sprechens aufzuzeigen. Er sieht darin
die Reaktion auf eine «soziopolitische Unsicherheit»,
die mit einem «Verfall des Referenzrahmens»* ver-
bunden ist. «Man braucht Konventionen, die Orte
umreissen, an denen eine Kommunikation wieder-
hergestellt werden kann.»*® Diese Konventionen
schafft sich mystisches Sprechen selbst und tritt damit
«in eine Politik des Aussageaktes ein»®. Certeau
weist darauf hin, dass eine solche Politik «in Kontinuitat
mit den Zielen, die sich die Theoretiker der Rhetorik
setzten»®®, stehe. Es gehe eben darum, «neue Plitze
der Kommunikation zu schaffen, da wo das System
zerféllt, das die Beziehung durch ein hierarchisch
geordnetes kosmologisches Netzwerk garantierte, in
dem ontologische Positionen mit stabilen Blindnissen
verbunden waren».”® Damit wird das mdglich, was
wir auch in den «Thurgauer Gesprachen» beobach-
ten kénnen: An die Stelle einer Logik der Wahrheit,
die der denominativen Funktion der Sprache inhdrent

24 Certeau 2010/1982, S. 257 ff.
25  Certeau 2010/1982, S. 251.
26 Certeau 2010/1982, S. 268.
27  Certeau 2010/1982, S. 269.
28  Certeau 2010/1982, S. 269.
29  Certeau 2010/1982, S. 269.



ist, tritt das Knipfen beziehungsweise Verandern
sozialer Kontakte, wie sie bei Jockel und Barthel, bei
Baschi und Uli und bei Madleni und dem Ober-
thurgauer Landrichter gestaltet werden. Es wird ein
sprachlicher Raum geschaffen, der das mdglich
macht, und dem Dialog wird ein paradigmatischer
Charakter verliehen, wie er bei den Kunkelstuben-
Gesprachen auch im Verstandnis des Textes als
Emblem aufleuchtet. Damit ist ein Medium definiert,
das in hochstem Mass der Situation in der Mitte des
17. Jahrhunderts adaquat ist, einer Situation des
Ubergangs und der Suche nach neuen Lésungen.

7.1.3 Das mediale Spiel

Der Spielbegriff soll uns nun helfen, dieser Adaguat-
heit auf die Spur zu kommen. «Wo immer menschli-
che Interaktion stattfindet, wird ein Spiel ausgetra-
gen.»”* Mit dieser nahezu lapidaren Aussage beginnt
Ken Binmore seine Einfihrung in die Spieltheorie. Er
warnt dann allerdings davor, diese Theorie auf alles
menschliche Handeln anwenden zu wollen, denn sie
«funktioniert nur dann, wenn die Menschen ihre
Spiele rational spielen»®. Es ist auch nicht unsere
Absicht, die «Thurgauer Gesprache» mit Hilfe spiel-
theoretischer Modelle zu untersuchen. Was wir aber
von der Spieltheorie lernen kénnen, ist die Tatsache,
dass bei allen Spielen zwei Aspekte menschlichen
Interagierens zu berticksichtigen sind, namlich sowohl
die Kooperation als auch der Konflikt: «Kooperation
und Konflikt sind zwei Seiten derselben Medaille.
Man versteht keine von beiden richtig, wenn man
nicht auch die andere berlcksichtigt.»*

Wie kaum eine andere Textgattung ist der litera-
rische Dialog ein Spiel. Diese Aussage ruckt ihn in die
Nahe des Dramas, von dem immer schon gesagt
wurde, dass es Spiel sei, so dass die Worter «Spiel»
und «Drama» in dieser spezifischen Bedeutung zu
Synonymen geworden sind. Oberflachlich betrachtet

lasst ihn auch die Tatsache, dass wir es beim literari-
schen Dialog mit im Reden handelnden Personen zu
tun haben, als eine Untergattung des Dramas er-
scheinen. Diese Nahe zum Drama ist jedoch nicht der
Fokus, unter dem hier der literarische Dialog als Spiel
betrachtet werden soll. Gerade in der Eidgenossen-
schaft wird deutlich, wie unterschiedlich diese beiden
medialen Formen zutage treten. Das Zentrum der
dramatischen Literatur im 17. Jahrhundert ist in der
katholischen Innerschweiz zu suchen. In den refor-
mierten Gebieten spielt das Drama unter dem thea-
terfeindlichen Einfluss von Zirich® eine ausserst mar-
ginale Rolle.* Demgegenuber kann der Dialog, wie er
in den «Thurgauer Gesprachen» Gestalt gewinnt,
gerade eine zwischen den konfessionell getrennten
Gebieten vermittelnde Rolle einnehmen. Nicht der
Spielbegriff, der mit dem Drama verbunden wird, soll
also hier Verwendung finden. Vielmehr ist es der kul-
turanthropologische Begriff, wie er vom niederlandi-
schen Kulturhistoriker Johan Huizinga® begrindet
wurde, der wesentliche und spezifische Aspekte
unserer Texte erschliessen kann.

Es wurde bereits gezeigt, inwiefern die «Thur-
gauer Gesprache» einen Raum bilden, in dem die
relevanten Fragen kontrovers diskutiert werden
konnten, ohne dass Gefahr drohte, dass Menschen in
ihren Lebenszusammenhdngen in die Auseinander-
setzung verwickelt und in Mitleidenschaft gezogen
wurden. Mit diesem Raum wurde ein ungefahrlicher
Austragungsort des Kampfes geschaffen, genauso

30 Binmore 2007, S. 9.

31 Binmore 2007, S. 10.

32  Binmore 2007, S. 16.

33  Brunnschweiler 1989, 2009.

34 Auch Hans Triimpy weist darauf hin, dass in der reformier-
ten Schweiz «unter kirchlichem Einflusse nach 1590 das
Theaterspielen fur lange Zeit fast vollig unterbunden
wurde» (Trimpy 1955, S. 162).

35 Johan Huizinga (1872-1945): niederléndischer Kultur-
historiker und Sprachwissenschaftler.

387



wie ihn jedes Spiel bildet: «Spiel ist nicht das «ge-
wohnliche> oder das «eigentliche> Leben. Es ist viel-
mehr das Heraustreten aus ihm in eine zeitweilige
Sphéare von Aktivitdt mit einer eigenen Tendenz.»*®
Die Abgeschlossenheit und Begrenztheit ist fur
Huizinga ein wesentliches Merkmal des Spiels. Es hat
seine eigene Ordnung, funktioniert nach eigenen
Regeln, aber immer ist es auch eine Form des
Kampfes: «Gemeinsames Spielen hat in seinen we-
sentlichen Zugen antithetischen Charakter. Meistens
spielt es sich ,zwischen’ zwei Parteien ab.»* Worauf,
wenn nicht auf den literarischen Dialog, trifft eine
solche Wesensbeschreibung in héchstem Masse zu?
Die geistigen Auseinandersetzungen der Friihen Neu-
zeit sind in einer oft gefahrlichen Weise antithetisch.
Die Positionen zwischen dem alten und dem neuen
Glauben oder zwischen den unterschiedlichen Be-
kenntnissen auf der evangelischen Seite wurden mit
einer unvorstellbaren Unerbittlichkeit, ja oft Grau-
samkeit ausgetragen. Das rief nach einem Raum, in
dem der Kampf ohne Gefahrdung an Leib und Leben
als freies Handeln ausgetragen werden konnte, das
rief, mit andern Worten, nach dem Spiel: «Alles Spiel
ist zundchst und vor allem ein freies Handeln.»*® So
kann man sagen, dass der literarische Dialog, der
einen solchen freien Raum schuf, aus der existenziellen
Notwendigkeit der Zeit heraus geboren worden ist.
Worum aber ging es in diesem Spiel des literari-
schen Dialogs? Dass es in einem umfassenden Sinn
zwecklos war, wie das oft von Spielen behauptet
wird, ist schon deshalb ausgeschlossen, weil es aus
einer geschichtlichen Notwendigkeit heraus entstan-
den ist. Die Zeit suchte nach Wahrheit, und die Kon-
trahenten glaubten, in ihrem Besitz zu sein. Das Bose
ortete man beim Gegner, und wenn er nicht ab-
grundtief bdse war, so musste er doch zumindest von
Torheit geblendet sein. Im Spiel des literarischen Dia-
logs wurden diese Gegensatze ausgetragen — und
transzendiert. «Das Spiel liegt ausserhalb der Dis-
junktion Weisheit — Torheit, es liegt aber auch ebenso

388

gut ausserhalb der von Wahrheit und Unwahrheit
und der von Gut und Bése.»”® Das heisst nun aber
nicht, dass es im Spiel nicht mehr darauf ankommt,
was wahr oder falsch, was gut oder bdse sei. Den
Gesprachspartnern im literarischen Dialog ist es
ernst. Es ist der notwendige Ernst des Spiels als Wett-
kampf. Wer sich nicht an ihn halt, wem es im Spiel
um nichts geht, ist ein Spielverderber. «Am Anfang
allen Wettkampfes steht das Spiel, d.h. eine Abma-
chung, innerhalb einer rdumlichen und zeitlichen
Begrenzung nach bestimmten Regeln, in bestimmter
Form etwas fertigzubringen, was die Lésung einer
Spannung bewirkt und ausserhalb des gewdhnlichen
Verlaufs des Lebens steht.»*

Doch es geht noch um mehr. «Es-,geht um
etwas’: in diesem Satz ist eigentlich das Wesen des
Spiels am bundigsten ausgedrickt.»*' Auf den ersten
Blick kdbnnte man zwar meinen, es gehe um nichts:
«Wie jedes andere Spiel muss man den Wettkampf
als bis zu einem gewissen Grade zwecklos bezeich-
nen. Das will heissen: er lauft in sich selber ab, und
sein Ausgang ist nicht an dem notwendigen Lebens-
prozess der Gruppe beteiligt.»** Genau das lasst sich
auch von den literarischen Dialogen sagen. Sie kniip-
fen zwar an den virulenten Fragen der Zeit an, gene-
rieren dann aber eigene Regeln, innerhalb derer im
Gesprach der Wettkampf um eben diese Fragen aus-
getragen wird, und der Sieg der einen Partei vollzieht
sich ebenso wie der Wettkampf im raumlich und
zeitlich von der Lebenswirklichkeit ausgegrenzten
Raum, der durch das Spiel konstituiert wird. Dabei
bleibt es aber nicht — und darin liegt das Mehr, um

36  Huizinga 1956/1938, S. 17.
37  Huizinga 1956/1938, S. 53.
38 Huizinga 1956/1938, S. 15.
39  Huizinga 1956/1938, S. 14.
40  Huizinga 1956/1938, S. 106.
41 Huizinga 1956/1938, S. 54.
42  Huizinga 1956/1938, S, 54.



das es im Spiel wie im literarischen Dialog geht. Der
Sieg findet innerhalb des Spiels statt, er ist an die
Grenzen des Spiels gebunden. Aber dennoch hat der
Sieger «etwas mehr gewonnen, als das Spiel selbst.
Man hat Ansehen gewonnen, Ehre davongetragen,
und diese Ehre und dieses Ansehen kommen stets
unmittelbar der ganzen Gruppe zugute, der der Ge-
winnende angehort.»” Wenn im ersten Thurgauer
Gespréach der katholische Jockel als Sieger aus dem
dialogischen Wettstreit hervorgeht, dann ist damit
die Wahrheitsfrage, um die es geht, zwar im Spiel
gewonnen, langst aber noch nicht im Lebensvollzug
der im paritatischen Miteinander lebenden Thur-
gauer Bevolkerung. Dennoch aber ist etwas gewon-
nen: Das Gefiihl der Uberlegenheit, die Jockel im
Spiel des Gesprachs erlangt hat, kann sich auf die
Gruppe in der Bevolkerung Ubertragen, die auf seiner
Seite steht, die sich mit seiner Wahrheit identifiziert.
«Die Giiltigkeit dieser offenbar gewordenen Uberle-
genheit hat jedoch die Neigung, sich zu einem Uber-
legenscheinen im allgemeinen auszuweiten.»* So
darf es einen nicht wundern, dass auf die erste Partie
des Spiels eine zweite folgen musste, in welcher der
evangelische Barthel der Gewinner war.

Der Spielaspekt in den literarischen Dialogen
macht in zweifacher Weise unsere Herangehensweise
an die «Thurgauer Gesprache» verstandlich. Einesteils
musste es immer darum gehen, die Grenzen des vom
Spiel vorgegebenen Raums auszuloten, die Spiel-
regeln zu erforschen, nach denen gespielt wird, und
nachzuzeichnen, mit welchen Spielziigen einer der
Gesprachsteilnehmer zum Sieg gelangt. Das wurde in
der Analyse der einzelnen Dialoge versucht. Andern-
teils muss das Spiel in seiner gesellschaftlichen Funk-
tion untersucht werden, und das heisst immer auch,
den Zusammenhang mit anderen Spielen herzustel-
len. Dem dienten unsere archdologischen Rundgénge,
welche den «Thurgauer Gesprachen» in Abgrenzung
gegenlber dem Reformationsdialog und den zeitge-
néssischen Dialogen ihren spezifischen Ort im Kontext

des Ersten Villmergerkrieges und seiner Herausforde-
rungen an die Eidgenossenschaft zuwiesen. Wie sehr
sich da die «Thurgauer Gesprache» in ihrer Einzig-
artigkeit abheben, wird im Kontrast zu Jirgen Kampes
Schlussfolgerung in seinen Untersuchungen zum
«Problem Reformationsdialog» deutlich, in der er
feststellt, dass es im Reformationsdialog «niemals zu
einem argumentativen Gefecht [kommt], bei dem
nicht schon vorher klar ist, dass die gegnerische Seite
unterliegen muss».* Im Gegensatz dazu bilden die
«Thurgauer Gesprache» nicht lediglich gesellschaftli-
che Antagonismen ab, auch fihren sie nicht einfach
den Krieg mit literarischen Mitteln weiter. Vielmehr
nehmen sie ihren Ausgang beim jetzigen Lauff vnnd
Zustandt Hochloblicher Eydtgnosschafft®®, der als
notvoll wahrgenommen wird und den es zu wenden

gilt.

7.1.4 Der freie Raum als not-wendiges
Medium

In den «Thurgauer Gesprachen» wird eine mediale
Funktion greifbar, die man mit dem Begriff der Not-
wendigkeit fassen kénnte. Dabei handelt es sich um
eine Funktion, die so, wie sie in diesen Texten realisiert
ist, eine Verbindung zwischen den konfessionellen
Kontrahenten und ihren Gegensatzen herstellt. Das
Medium der Not-wendigkeit erdffnet einen freien
Raum, in welchem spielerisch und doch mit héchstem
Ernst Annaherungen versucht und Lésungen gesucht
werden kénnen. Damit entspricht es dem, was Sieg-
fried Zielinski grundsatzlich fir sein Verstandnis des
Mediums in Anspruch nimmt: «Medien sind Hand-
lungsréume fir gebaute Versuche der Verbindung

43 Huizinga 1956/1938, S. 55.
44  Huizinga 1956/1938, S. 55.
45  Kampe 1997, S. 323.

46 TG1 Titelseite.

389



von Getrenntem. Es gab Zeitraume, in denen diese
Verbindungsarbeit besonders intensiv war und sein
musste, unter anderem um das Verrlcktwerden der
Leute zu verhindern.»* Der arch3ologische Schnitt,
den wir in das Umfeld des Ersten Villmergerkrieges
gefUhrt haben, zeigt uns einen solchen Zeitraum. Es
ist die Eskalation der religids gefarbten Antagonismen
in der Eidgenossenschaft bis hin zur bewaffneten Aus-
einandersetzung, welche die Menschen zwischen
Bangen und Hoffen gefangen halt. So dussert Jockel
am Anfang des ersten Kunkelstuben-Gesprachs die
Beflrchtung: fryli wol wills gréuli Hande! abgeben®.
Am Schluss des Dialogs wagt Barthel dann die Hoff-
nung auf ein stilles/riwigs/fridlich / frommes Leben®.

Im ‘ersten Bechtelistag-Gesprach und im Bantli-Ge- -

sprach, die beide ein gewisses aufrihrerisches Poten-
zial haben, wird der unertraglichen, verriickt machen-
den Wirklichkeit mit Ironisierung begegnet, wenn
beispielsweise Barthel auf den Glauben verweist, der
ausreiche, um ein Mass Wein zu bezahlen,”® oder
wenn Madleni sich Gber den Verlust ihres Bantli damit
hinwegtrdstet, dass sie schon einen anderen Mann
fande, wenn sie nur Ross und Wagen wieder hatte '
Doch auch nach Beendigung des Ersten Villmerger-
krieges ist es noch zum Verriickwerden, denn woher
soll man wissen, auf welchen Glauben nun Verlass
ist? So mundet im zweiten Bechtelistag-Gesprach
Barthels Verzweiflung in den Ausruf: das ding macht
mir muggen.®

Es ist diese unmittelbare Betroffenheit, eine
echte Not, welche den «Thurgauer Gesprachen» bis
heute ihre Lebendigkeit und Authentizitat verleiht.
Sie weisen damit weit Uber das rein Agitatorische
vieler Flugschriften oder das Akademische der an der
Disputation anknipfenden Dialoge hinaus. Sie mis-
sen tatsdchlich in dem Sinn als Medien verstanden
werden, dass sie «Handlungsraume fur gebaute Ver-
suche der Verbindung von Getrenntem» sind. Wenn
in dem damit geschaffenen freien Raum eine Begeg-
nung der beiden Konfessionen stattfindet, kann we-

390

sentlich mehr entstehen als nur diese Begegnung.
Das macht der Blick auf die Gesprachspartner deut-
lich, deren Funktion viel umfassender ist, als dass sie
nur Reprasentanten ihrer jeweiligen Konfession dar-
stellen warden. Vielmehr konstituiert sich durch sie,
die sie selbst als Medien Teil der beiden medial zu
verbindenden Bereiche sind, ein unabhangiges Drit-
tes, ein Dazwischen®. So vertritt beispielsweise Jockel
als Katholik zwar die Position der katholischen Orte,
als Thurgauer aber ist er Teil der Gemeinen Herr-
schaft, als Ubermittler der alten eidgendssischen Ver-
trdge und Bindnisse fungiert er als Bindeglied zur
Vergangenheit und dadurch, dass er Gast im Wirts-
haus des evangelischen Barthel ist, bildet er auch mit
seinem Koérper ein raumgreifendes Medium. Wo im
freien Raum ein solches Dazwischen in seiner ganzen
Komplexitat moglich wird, entsteht eine Bewegung,
welche die zwei Konfessionen in einen dialektischen
Prozess zueinander stellt.>

Wir befinden uns mit den «Thurgauer Gespra-
chen» an einem Ort, wie ihn Zielinski als «Tiefenzeit
medialer Konstellationen»*® bezeichnet. Damit meint
er Situationen, «in denen sich die Dinge und Verhalt-
nisse noch nicht verfestigt hatten, in denen es Optio-
nen fur unterschiedlichste Entwicklungsrichtungen
gab».*® Es wundert auf dem Hintergrund unserer
Uberlegungen zum medialen Spiel nicht, dass Zielin-

47 Zielinski 2002, S. 16 1.

48 TG1Z.15.

49  TG1Z. 206f.

50 TG3Z. 208 ff.

51 TG6Z.230ff.

52 TG47Z. 123.

53  Vgl. Aristoteles: «das Dazwischen» (Kiening 2007, S. 328).

54  «Medialitat ist nicht einfach das Prinzip von Vermitt-
lung und Ubertragung, sie zeigt sich vielmehr an dem
Prozess, der zwei Entitaten aufeinander bezieht» (Kie-
ning 2007, S. 331).

55  Zielinski 2002, S. 21.

56  Zielinski 2002, S. 21.



ski gerade in diesem Zusammenhang auf Dietmar
Kampers Verstandnis des Verbs ifludere hinweist, das
sich nicht in der Bedeutung, etwas vorzutduschen,
erschopfe, «sondern dass in ihm etwas mitschwinge,
was von hdchster Brisanz fur mediales Handeln ist:
etwas aufs Spiel zu setzen, inklusive der eigenen
Position».*” Ein Spiel mit Regeln, wie wir sie in den
«Thurgauer Gesprachen» ausmachen kénnen, birgt
ein Risiko in sich. Es signalisiert eine Wende, einen
offenen Raum, der noch keine deutliche Richtung
weist, der aber das Potenzial fir Neues enthalt, fur
eine Bewegung, welche in der medialen Verbindung
die Not wenden konnte.

Im Spannungsfeld von Spiel und Ernst gelang es
den «Thurgauer Gesprachen», einen offentlichen
und freien Raum zu schaffen, in dem das moglich
wurde, was wir heute als «interreligiosen Dialog»
bezeichnen wirden. Damit unterliegen sie wesent-
lich anderen Spielregeln als die Reformationsdialoge.
Auch wenn Jockel im ersten und Barthel im zweiten
Kunkelstuben-Gesprach jeweils als Sieger bezeichnet
werden kénnen, so ist die Spielanordnung doch kom-
plexer, als dass man sich mit dieser Feststellung be-
gnugen durfte. Das Spiel basiert auf einer den Mit-
spielenden gemeinsamen Wertebasis, und es ist so
angelegt, dass der Verlierer weder in seiner Ehre ge-
krdnkt noch als Mensch zerstért wird. Die wesentli-
che Grenzziehung zwischen Spiel und Wirklichkeit
geht entlang dem Vertrauen, das immer wieder the-
matisiert wird und dessen sich die Gesprachspartner
je neu versichern missen. In der Realitat ist gerade
diese jede Beziehung und jedes Zusammenleben
konstituierende Verbindung zwischen den Menschen
und den Religionsparteien gefahrdet, wahrend sie im
freien Raum des Spiels garantiert ist.

An dieser Stelle sollen nochmals die zentralen
Aspekte menschlichen Interagierens aufgenommen
werden, auf die uns die Spieltheorie hinweist, nam-
lich der Konflikt und die Kooperation. Im Rahmen der
Spieltheorie wurde das Verhaltnis von Konflikt und

Kooperation wohl nirgends intensiver diskutiert als
mit Hilfe des sogenannten Gefangenendilemmas™.
Douglas R. Hofstatter stellt seine pragnante Darstel-
lung des Dilemmas und der von Robert Axelrod*
durchgeftihrten Computer-Turniere® dazu unter die
Frage: «Kann sich in einer Welt voller Egoisten ko-
operatives Verhalten entwickeln?»®" In Axelrods Com-
puterspielen erwies sich ein Programm® als am er-
folgreichsten, das «keinen einzigen seiner Rivalen im
direkten Zweikampf> besiegt hat»®, jedoch in unter-
schiedlichen Milieus mit vielen anderen Strategien
zurechtkam und bei ihnen Kooperationsbereitschaft
zu wecken vermochte. Betrachtet man die Charakter-
eigenschaften dieses Programms — als da sind:
«Nettigkeit», «Provozierbarkeit», «Versghnlichkeit»
und «Klarheit»® - leuchten unmittelbar Parallelen zu
wesentlichen Charakteristika der «Thurgauer Ge-
sprache» auf. Die «Nettigkeit» zeigt sich darin, dass
sich die Thurgauer Dialogpartner konsequent als
«Nachbarn» ansprechen, die «Provozierbarkeit» in
der Kriegsthematik, die «Verséhnlichkeit» in der
steten Bereitschaft, im dialogischen Spiel aufeinander
einzugehen, und die «Klarheit», die im Kontext von
Axelrods Versuchen eher als «Verldsslichkeit» be-
zeichnet werden musste, in der unabldssigen Suche

57  Zielinski 2002, S. 21; vgl. Kamper, Dietmar: Zur Geschichte
der Einbildungskraft, Reinbek b. Hamburg 1990.

58 Das Gefangenendilemma wurde 1950 von Merrill M. Food
und Melvin Dresher erfunden und spéter von Albert W.
Trucker formalisiert.

59  Axelrod, Robert Marshall (*1943): amerikanischer Politik-
wissenschaftler am Institute for Public Policy Studies der
Universitdt von Michigan USA.

60 Axelrod 1987/1984.

61  Hofstadter 1983, S. 8.

62  Eshandelt sich um das Programm TIT FOR TAT. Seine Taktik
ist sehr simpel: «Kooperiere beim Zug 1; danach tue stets
das, was der andere Spieler im Zug davor getan hat»
(Hofstadter 1983, S. 11).

63 Hofstadter 1983, S. 13.

64  Hofstadter 1983, S. 14.

391



nach Vertrauen als dialogischer Basis. Auf diesem
spieltheoretischen Hintegrund erstaunt es nicht, dass
in den «Thurgauer Gesprachen» die aktuellen Kon-
flikte nicht ausgeblendet, sondern so ausgetragen
werden, dass immer wieder Méglichkeiten von Ko-
operation aufleuchten.

7.2 Das diskriminierende Sprechen

7.2.1 Die Schmahung als mediale Briicke
In den Flugschriften der Reformationszeit stellten sich
die Kontrahenten gegenseitig oft in tierischer Gestalt
dar, was sich in einer Ausstellung, wie sie 2010 auf der
Wartburg gezeigt wurde, besonders sinnfallig illustrie-
ren lasst. Doch auch sprachlich nahm kaum einer der
Flugschriftenautoren ein Blatt vor den Mund. Wenn
Luther seinen Gegnern Beinamen wie «Scheiss-
bischof» (Albrecht von Brandenburg), «Doctor Ochsen-
furz» (Johann Eck), «Blutsdufer» (Papst Julius II.) oder
«Zwingel» (Ulrich Zwingli) zulegte, so musste auch er
selbst schmahliche Bezeichnungen einstecken: Paul
Bachmann verfasste eine Schrift «Wider das wild gei-
fernde Eberschwein Luther», Thomas Mintzer nannte
ihn «das geistlose, sanftlebende Fleisch zu Witten-
berg», und nicht selten wurde er als «fleischgeworde-
ner Teufel» tituliert.®® Jutta Krauss geht in ihrem Auf-
satz im Ausstellungskatalog dem «Grobianismus in
Luthers Schriften»® nach. Sie kommt zu folgendem
Schluss: «Je heftiger Luthers Lehre angegriffen wor-
den ist, um so leidenschaftlicher zog er gegen die
Angreifer zu Felde. [...] Herabsetzende Spottnamen
und blossstellende Metaphern waren ein probates
Mittel der Auseinandersetzung.»®

Wir haben es hier mit Antagonisten zu tun, zwi-
schen denen die Kluft so gross war, dass keine Ver-
standigung, ja kaum ein eigentlicher Diskurs mehr
maoglich war. Was aber dennoch sich einstellte und
sich als mediale Briicke zwischen die Kontrahenten

392

legte, wurde als «Schmahung» bezeichnet. Das Wort
schméhen lasst sich auf das althochdeutsche Adjektiv
smahi (mhd. smaehe) zurlckfihren, das soviel wie
gering bzw. verdchtlich heisst. Diese Grundsemantik
schwingt dann auch noch in der neueren Bedeutung
beleidigen, schelten, B6ses nachsagen mit, denn wo
immer geschmaht wird, geht es darum, jemanden
klein und gering zu machen, jemanden verachtlich zu
behandeln, letztlich zu erniedrigen.®® Was in der
Reformationszeit offensichtlich bedenkenlos getan
wurde, namlich den Gegner mit allen erdenklichen
Mitteln zu schmahen, wurde dann in der nach-
reformatorischen Zeit und in den Auseinandersetzungen
wahrend der Gegenreformation reflektiert und
immer deutlicher abgelehnt. o

Wir begegnen der Sache sowohl in den offiziel-
len Schreiben zum Ersten Villmergerkrieg wie auch in
den «Thurgauer Gesprachen». In der Kriegserklarung
der Zurcher wird den katholischen Orten nicht nur
vorgeworfen, dass sie jedes Entgegenkommen der
Zircher ausgeschlagen hatten, sondern auch, dass
sie selber zu gegenwdirtiger zeit mehr al3 iemahlen
von den Catholisch-genanten/auch den Geistlichen
selbs/ab offentlicher Cantzel/ohn einich erfolgte ab-
straaffung/vnchristenlich verketzeret/auf das &us-
serste verspottet vnd getratzet/ mit allerhand béBwil-
ligsten vnd vnwaarhafften Zulagen vnseren Glauben
vnd Stand betreffend/geschdndt vnd verldsteret/vnd
inmaassen (Ubel angesehen vnd gehalten worden®
seien. Hier wird umschrieben, was dann in der Ge-
genschrift der katholischen Orte mit dem Begriff der
Schméaheworte auf den Punkt gebracht und als An-
lass zum Gegenvorwurf gebraucht wird: Betreffendt
Jhre angezogene Vnchristliche Schmdahewort/Ver-
spottung/vnd BoBwilligste Zulagen/wider Jhren

65  Krauss 2010, S. 108-112.
66  Krauss 2010, S. 154 ff.
67 Krauss 2010, S. 160.

68  Grimm 15.903.

69  MANIFEST 1655, BI. )(4a.



Glauben vnd Standt: So hat man Vnser seyts hin-
gegen vil mehrere Kldgden zufihren: Jnn dem nicht
allein wider Vnsern Glauben vnnd Standt/sonder wider
die Ehr Gottes/vnd seiner Gebenedeyten Jungfrawli-
chen Mutter Mariae vnd aller Heyligen [...] mit vilen
Vnwarhafften/Spott- Trotz- vnd Schmachworten / die
vor Christlichen Ohren nit zumelden/auBbrochen
vnd verfahren wirdt.”® Was man sich hier gegenseitig
vorwirft, tritt in den historischen Quellen insbeson-
dere bezlglich der Gemeinen Herrschaften haufig in
Erscheinung. Es findet sich im Zurcher Staatsarchiv
eine spezielle Aktensammlung «Schmahungen der
Religion»™, in der im zeitlichen Umfeld des Ersten
Villmergerkrieges gerade aus dem Thurgau etliche
Falle von Schmahschriften und offentlichen Schmah-
reden behandelt werden.

So wurden immer wieder von der Kanzel herab
die nicht anwesenden Angehdrigen der anderen
Konfession geschmaht. Solche Reden haben einen
populistischen Charakter und kénnen sich des Bei-
falls aus den eigenen Reihen sicher sein. Ebenso eig-
nen sich anonyme Pamphlete in Form von Flugschrif-
ten, den konfessionellen Gegner anzugreifen, indem
man ihn erniedrigt, seine religiésen Praktiken lacher-
lich macht und das fur ihn Heilige in den Schmutz
zieht — kurz: ihn schmaht.

Die Schmahschrift wurde schon im rémischen
Recht als libellus famosus bezeichnet und als Schrift
verstanden, die das Ansehen eines anderen verletzt:
«Die libelli famosi gehérten danach zur Kategorie der
Verbalinjurien, die auf den guten Ruf abzielten.»”
Vom lateinischen Fachbegriff abgeleitet ist dann die
deutsche Famosschrift. Wie das Pasquill zielt sie aber
auf eine Bedeutung des Schméhens im weiteren
Sinne. Der Ausdruck bezieht sich auf eine rémische
Statue, an die seit dem 16. Jahrhundert spéttische
und schméahende Verse geheftet wurden.” Das Pas-
quill wurde dann im deutschsprachigen Raum in der
Frihen Neuzeit bald auch generell als Bezeichnung
fur Flugschriften und Flugblatter verwendet. Davon

ist die Schmahung im engeren Sinne abzugrenzen:
«Es bleibt festzuhalten, dass die Begriffe libelli famosi
und Schmahschrift in der Folgezeit im engeren Sinn
verwandt wurden. Sie bezeichneten eine in bleiben-
den Zeichen verfasste Invektive, in der einem anderen
der Vorwurf eines (peinlichen, schweren, ehrlos ma-
chenden) Verbrechens gemacht wird, und die (ano-
nym oder pseudonym) vorsatzlich verbreitet wird.»"

In der bereits vorgestellten Sammlung von Dru-
cken und Abschriften aus dem Umfeld des Ersten
Villmergerkrieges bei Erhard Dursteler findet sich eine
Abteilung von Texten, die der Sammler als rauhe vnd
raBe productionen Pasquini vnd Marfori”™ ankindigt.
In der erst nach dem Zweiten Villmergerkrieg von
1712 entstandenen Sammlung werden unter dieser
Bezeichnung Texte wie die «Thurgauer Gesprachey,
historische Ereignislieder, Philipp Harsdorffers Schrift
Parnassi Trutina’® und das handschriftlich Gberlieferte
Schwytzerische Evangelium’ zusammengestellt. In
Durstelers Rickschau handelt es sich dabei aus-
nahmslos um Schriften, welche die mediale Briicke
der Schmahung zwischen den konfessionellen Geg-
nern herstellen. Das schliesst er aus der Tatsache, dass
in allen Texten eine Tendenz auszumachen ist, denn
er gibt bei jedem Text an, gegen wen er gerichtet ist.”

70  WAHRHAFTE 1656, S. 11 f.

71 StAZH E | 10: Schmé&hungen der Religion (1523-1797).

72 Schmidt 1985, S. 13.

73 Schmidt 1985, S. 16.

74 Schmidt 1985, S. 18.

75  Zirich ZB Handschriftenabteilung: Ms E 31, BI. 159,

76  HARSDORFFER 1656.

77  SCHWEIZERISCHE EVANGELIUM [1656].

78  So wird die Tendenz des Bantli-Gesprachs folgendermas-
sen angegeben: Den Ziiricheren vnd Schaffhauseren vor-
nemlich ward gestellt dal3 bekannte also lautende Madieni
(Zurich ZB Handschriftenabteilung: Ms E 31, Bl. 1717), die-
jenige des zweiten Kunkelstuben-Gesprachs mit: Denen V.
Catholischen orthen ward gestellt die sogenannte Thur-
gotische Kunkelstuben (Zurich ZB Handschriftenabtei-
lung: Ms E 31, BI. 189Y).

393



Dass allerdings allein die Tendenz einer Schrift nicht
reicht, um sie der Schmahung zu zeihen, wurde an-
hand der «Thurgauer Gesprache» hinreichend ge-
zeigt. Dursteler hat also bei dem, was er glaubte, in
eine Pfefferbuden einpacken’ zu mussen, einen sehr
weiten Schmahbegriff verwendet. Auf einen Text aus
seiner Sammlung muss nun an dieser Stelle allerdings
noch eingegangen werden, da er in mancherlei Hin-
sicht einen Hohepunkt diskriminierenden Sprechens
im Kontext des Ersten Villmergerkrieges bildet.

7.2.2 Das schweizerische Evangelium

Der handschriftlich Uberlieferte Text Das Schwytzeri-
sche Evangelium ist nicht nur bei Dirsteler, sondern
bei allen historiografischen Sammlern auf evangeli-
scher Seite zu finden.® Er umfasst funf bis acht Sei-
ten, ist also von seinem Umfang, aber auch von sei-
nem Inhalt her als Entwurf fir eine Flugschrift zu
deuten. Inhaltlich bezieht er sich auf den Ersten Vill-
mergerkrieg. Der Verfasser hat eine prokatholische
Haltung und macht sich tber die Evangelischen und
ihre Niederlage lustig. Der Text durfte unmittelbar
nach den kriegerischen Auseinandersetzungen ent-
standen sein. Formal zeichnet ihn sein einzigartiger
Aufbau als Framework aus. Als Rahmenelemente
werden bekannte Texte aus den Evangelien benutzt.
Darauf spielt auch schon der Titel an. In sie eingebaut
finden sich dann parodistisch-satirischne Umdeutun-
gen. Anstelle der urspriinglich handelnden Personen
werden die Akteure des Ersten Villmergerkrieges ein-
gesetzt.

So beginnt der Text mit dem Missionsbefehl als
erstem Rahmenelement, welches umgedeutet wird
auf die Zurcher Pfarrer, die verkleidet als Viehhandler
und Metzger ins Schwyzer Gebiet eingedrungen sein
sollen: Jn der zeit sandten die herren von Ziirich ihre
junger aus, vnd sprachend: Gehend hin in alle Land,
vnnd sonderlich in Schwytz®' Der Text kippt dann in

394

den zweiten Referenzrahmen, den die Weihnachts-
geschichte bildet, welche parodierend in den Arther
Handel umgestaltet wird: Es begab sich in denselben
tagen, das ein gebott ausgieng von den herren von
Schwytz, das die ausgetrettnen jhres habs vnd guts
soltend confisciert werden.® Als drittes Frame folgt
das vom franzésischen Ambassador erzahlte Gleich-
nis vorn Unkraut im Acker, der als Eidgenossenschaft
gedeutet wird, in dem die Evangelischen das Unkraut
darstellen: das vnkrut sind die vncatholischen der find
der es seyet sind die predicanten, vnd die ernd ist das
end dises kriegs.*> Um die Isolation der Schwyzer in
den Verhandlungen darzustellen, wird als nachstes
Rahmenelement aus den Evangelien das Erscheinen
des Auferstandenen bei den Jingern verwendet. Der
abwesende Thomas steht fur den Stand Schwyz. Der
Kriegsausbruch mit dem Einfall der Zircher in den
Thurgau wird in die Erzahlung von der Austreibung
der bosen Geister eingebaut und mit Elementen aus
der Geschichte vom Hauptmann von Kapernaum und
der Engelsbotschaft bei den Hirten erganzt: forch-
tend euch nit, dann sihe ich verkiindigen elich ein
grosse freuwd die allem volk widerfahren, dan heut
sind im Turgelw alle Catholischen erschlagen alsbald
versamletend sich by den predicanten ein menge
schnyder vnd schumacher die lobtend Gott.* Fir die
Belagerung von Rapperswil werden als Referenz-
rahmen die Versuchung Jesu und der Gang nach

79  Zirich ZB Handschriftenabteilung: Ms E 31, Bl. 148"
Grimm weist die Vorstellung, jemanden dahin zu win-
schen, wo der Pfeffer wéachst, schon bei Thomas Murner
(1475-1537, elséssischer Dichter, Satiriker und Humanist)
nach (Grimm 13.1633).

80 In der Handschriftenabteilung der ZB Ziirich bei Dirsteler
(Ms E 31), Hottinger (Ms F 67) und Simler (Ms S 299) und
in der Burgerbibliothek von Bernbei Steiner (Mss.h.h.VI.67).

81  Zurich ZB Handschriftenabteilung:Ms F 67,BI. 6, Z. 2-4.

82  Zurich ZB Handschriftenabteilung: MsF 67,Bl. 6,Z. 10-13.

83  Zirich ZB Handschriftenabteilung: MsF 67, Bl. €Y, Z. 24-26.

84  Zurich ZB Handschriftenabteilung:Ms F 67,Bl. 7, Z. 6-11.



Emmaus benutzt und endlich fur die Niederlage der
Berner bei Villmergen das Gleichnis von den klugen
und torichten Jungfrauen: es hattend aber die im 13-
ger kein el in jhren ampelen da es nun der briiti-
gamm verzoche wurdend sy alle hungerig vnd ent-
schliefend. Aber zu mitter nacht ward ein geschrey in
dem lager, wie das die feynd die Berner erschlagen,
jhnen alles geschiitz munition sampt des kriegs
canizley bekamend, da bekam einer vnder jhnen das
buchwee, das es jhme in die hosen gieng.®

Was wir hier antreffen, mutet dusserst modern
an. Das Schwytzerische Evangelium ist eine raffinierte
Satire. Es kann dem Text nicht der Vorwurf plumper
Schmdhung gemacht werden. Sein Humor entlockt
jedem Leser ein Lacheln, auch dem, der vom satiri-
schen Pfeil getroffen worden ist. Warum sonst ware
der Text, der nie gedruckt wurde, ausgerechnet auf
evangelischer Seite von Abschreibern der Nachwelt
uberliefert worden? Und doch gleicht er in gewisser
Weise der Mohammedkarikatur, in welcher dem Pro-
pheten eine Bombe in den Turban gewickelt wurde.
Es ist das Evangelium, das karikiert wird. Das, was fur
die Evangelischen Zeugnis fur ihren Glauben und
wichtigste Argumentationsbasis ist, wird hier zur Dar-
stellung des Kriegsgeschehens missbraucht. Damit
wird implizit der Vorwurf erhoben, dass die zircheri-
sche und die bernerische Seite in diesem Konflikt
gegen ihre eigene religitse Uberzeugung gehandelt
hdtten, so dass ihnen dasselbe widerfahrt wie dem
Unkraut im Gleichnis: also wird’s disen fridenhasse-
ren ergehen vnd sy werdend wider in das leere land
geschikt werden da nichts ist dan hellen vnd zénkla-
fen.* Die politische Losung, die damit intendiert ist,
zielt wenn nicht auf die Vernichtung des Gegners, so
doch auf eine Trennung von ihm. Nur so kann der
Wunsch nach einem monoreligidsen Staatswesen,
mit dem der Text schliesst, in Erflllung gehen: es
werde bald im land ein glaub, ein herd, ein stahl ein
hirt syn.* Die satirische Darstellungsweise entzieht
den Text jeder Mdglichkeit fir eine argumentative

Entgegnung. Wir haben es beim «Schweizerischen
Evangelium» dhnlich wie bei den historischen Er-
eignisliedern mit einer monologischen Kommunikati-
onssituation zu tun. Gerade dadurch, dass hier die
Entgegnung praktisch verunméglicht wird, wird die
diskriminierende Kraft des Textes aufs dusserste
verscharft.

7.2.3 Wider das diskriminierende Sprechen

Wo immer in den «Thurgauer Gesprachen» diskrimi-
nierendes Sprechen zum Thema wird, treffen sich die
fiktiven Kommunikationspartner in der (bereinstim-
menden Haltung, dass dies nicht akzeptiert werden
kdnne. So wird beispielsweise in den beiden Kunkel-
stuben-Gesprachen eine die Zurcher kompromittie-
rende Schmah-Urkunde thematisiert, die angeblich
im Wasserturm von Luzern aufbewahrt wurde.® Das
wird zum Anlass genommen, die Nahtstelle zwischen
Wahrheit und Luge, zwischen Tatsache und Gerlcht,
zwischen Vertrauen und Misstrauen auszuloten.
Unter demselben Aspekt kommen auch die anderen
Konfliktbereiche wie der Arther Handel, die Stadt-
befestigung Zurichs und der Goldene Bund der
katholischen Orte zur Sprache, denn beide Ge-
sprachspartner wend gute liebe nachberen syn® und
hoffen, dass sie on den krieg syn kénnind®.

Im Gegensatz zum diskriminierenden Sprechen
sind die «Thurgauer Gesprache» paradigmatisch fur
einen Diskurs, in dem der Kontrahent als Mensch und
Nachbar respektiert wird. Sie bilden damit ein Boll-
werk gegen die Schmahung, die den Gegner meist

85  Zurich ZB Handschriftenabteilung: MsF 67, Bl. 7¥, Z. 20-26.
86  ZUrich ZB Handschriftenabteilung:Ms F 67, Bl. 71, Z. 2-4,
87  Zurich ZB Handschriftenabteilung: MsF 67, BI. 8/, Z. 13-14.
88 TG1Z.130ff/TG2Z. 136 ff.

89 TG2Z. 100.

90 TG2Z 176.

395



karikierend zum Beispiel auf seine Konfessions-
zugehorigkeit reduziert und letztlich immer auf seine
Entwirdigung, wenn nicht gar auf seine Vernichtung
abzielt. Im Spiel-Arrangement, dem die «Thurgauer
Gesprache» verpflichtet sind, bekommt der Mensch
die Freiheit, sich zu aussern, Stellung zu beziehen,
aber auch die Freiheit, Unsicherheit zu zeigen und
seine Ansicht zu modifizieren, ohne um seine Ehre
oder sein Leben bangen zu mussen. Die Vertraulich-
keit und das Vertrauen bilden den notwendigen
Schutz gegen aussen, und die Spielregeln sind die
Garantie fur eine friedliche und freie Interaktion.
Damit stehen die «Thurgauer Gesprache» in grésst-
moglicher Opposition zu denjenigen Flugschriften,
welche Trager fur die mediale Briicke dér Schmahung
sind. GUnther Schmidt stellt in seiner Untersuchung
zu den Schmahschriften fest, dass zwar die Zahl der
Kontroversschriften im 17. gegenlber dem 16. Jahr-
hundert nicht zuriickgegangen, dass aber der Anteil
der eigentlichen «libelli famosi» geringer geworden
sei, «so dass man nicht mehr die Flugschriften syno-
nym als Schmahschriften ansehen darf».*" Insofern
kdnnen die «Thurgauer Gesprache» auch als Teil und
Ausdruck einer Trendwende verstanden werden.

7.2.4 Der freie Mensch ohne monolithische
Identitat

Die aus der Geschichtswissenschaft bekannte Kon-
fessionalisierungsthese® geht davon aus, dass nach
der Reformation ein gesellschaftlicher Prozess der
Homogenisierung und Uniformierung stattgefunden
habe. Diesem Ansatz widerspricht die neuere For-
schung insbesondere mit Hilfe von historischen
Mikrountersuchen, wie sie fir den Thurgau von Frauke
Volkland durchgefuhrt worden sind.*® Auch Lorenz
Heiligensetzer kann in seiner Untersuchung der Pfarr-
bucher des 17. Jahrhunderts eine viel intensivere Ver-
bindung von konfessionellem Gegeneinander und

396

Uberkonfessionellem Miteinander nachweisen. Fir
den Thurgau wird das greifbar im Kirchenbuch des
Scherzinger Pfarrers Johann Balthasar Collinus
(1623-1704), in dem auch dessen Erfahrungen wah-
rend des Ersten Villmergerkrieges aufgezeichnet
sind.* Dass die Grenzziehung zwischen den Konfes-
sionen komplex und in mancherlei Hinsicht dusserst
pords war, bestatigt sich auch auf der fiktiven Ebene
der «Thurgauer Gesprache». Zwar haben wir es mit
Gesprachspartnern zu tun, die eindeutig einer der
beiden Konfessionen zugeordnet werden. Auch kén-
nen wir davon ausgehen, dass die Verfasser zumin-
dest der Kunkelstuben-Gesprache von einer herr-
schaftsbezogenen, also eindeutigen Grenzziehung
ausgeher. Und dennoch entgleiten ihnen ihre Pro-
tagonisten immer wieder, bekommen eine Eigen-
dynamik, mutieren von Typen zu Individuen. Das hat
verschiedene Grinde.

Ein erster Grund fur dieses Aufbrechen der kon-
fessionellen Grenzziehung liegt in der literarischen
Form des Dialogs. Wo er zu einem tatsachlichen Ge-
sprach wird, entfaltet er die der Kemmunikation inne-
wohnende verandernde Kraft. Kein Kommunikations-
partner ist am Ende eines Gesprachs der gleiche wie
am Anfang. Er hat sich auf einen Anderen eingelas-
sen, hat sich dessen Ansichten ausgesetzt und sieht
sowohl sich selbst wie den Andern mit neuen Augen.

91 Schmidt 1985, S. 141.

92 Die Konfessionalisierungsthese wurde insbesondere von
Heinz Schilling und Wolfgang Reinhard vertreten; vgl.
Schilling, Heinz: Die Konfessionalisierung im Reich. Reli-
gitser und gesellschaftlicher Wandel in Deutschland zwi-
schen 1555 und 1620, in: Historische Zeitschrift 246
(1988), S. 1-45; Reinhard, Wolfgang: Zwang zur
Konfessionalisierung? Prolegomena zu einer Theorie des
konfessionellen Zeitalters, in: Zeitschrift fir historische
Forschung 10 (1983), S. 257-277.

93  Volkland 1997, 2005.

94  Heiligensetzer 2006, S. 238 ff.



«Die Bedeutung des Anderen fur die Ausbil-
dung von (konfessicnellen) Selbst- und Fremdver-
standnissen bildet den zentralen Bezugspunkt.»®
Von dieser Feststellung Volklands ist auch bei den
«Thurgauer Gesprachen» auszugehen. Allerdings
muss damit gerechnet werden, dass Menschen in
Konfliktsituationen zu monolithischen Selbst- und
Fremdbildern greifen. Das war der Ausgangspunkt
der jahrzehntelangen Friedens- und Verstandigungs-
arbeit des israelischen Psychologen Dan Bar-On.*
«Monolithische Reprasentationen scheinen auch ihre
Vorteile zu haben: Man benétigt keine Energie, um
sich selbst zu definieren, und schafft damit eine Illu-
sion von Stabilitat und Kontinuitat in der Weltord-
nung.»” In seiner Arbeit in Israel mit palastinensi-
schen und israelischen Studenten und in Deutschland
mit Nachkommen von NS-Tatern und NS-Opfern
entwickelte Bar-On die Methode des «Storytelling»,
die er ganz einfach als «das Erzahlen personlicher
Geschichten»®® definiert. In diesem Erzahlen zerbricht
die «doppelte Mauer»®, welche durch ein monolithi-
sches Selbstbild und ein ebensolches Bild des Ande-
ren errichtet wird. Waren Barthel und Jockel aus-
schliesslich als konfessionelle Identitdten gestaltet,
wirden ihre Gesprache in einer Personalisierung des
religidsen Antagonismus enden. Doch stattdessen
bewegen sie sich aufeinander zu. Am Ende des ersten
Kunkelstuben-Gesprachs orientieren sich die Ge-
sprachspartner nicht mehr an ihrer konfessionellen
Zugehorigkeit, sondern an Werten wie Einigkeit'®
und Friedfertigkeit’®'. Das erste Bechtelistag-
Gesprach macht deutlich, wie durch einen Wechsel von
der Aussen- zur Innenperspektive ein herrschaftlich
instrumentalisierter konfessioneller Antagonismus in
einen Protest der Untertanen gegen die Machthaber
gewandelt werden kann.' Und im Baschi-Uli-
Gesprach sind die Protagonisten naher an der real-
politischen Situation und bilden die komplexen Formen
des Mit- und Gegeneinanders in einem bi-konfessio-
nellen Gemeinwesen ab.

Ein zweiter Grund dafir, dass der konfessionelle
Unterschied in den «Thurgauer Gesprachen» nicht
zum Hauptfaktor werden kann, ist darin zu sehen,
dass die fiktiven Personen in einen unmittelbaren,
aktuellen, geografisch und zeitgeschichtlich verorte-
ten Lebenskontext gestellt sind. Sie begegnen uns als
Menschen, die verschiedenste Zugehdrigkeiten
haben. Jockel beispielsweise ist Bauer, verheiratet,
Barthels Nachbar, des Lesens kundig, Thurgauer, Un-
tertan der Eidgenossen und Katholik. Etwa in dieser
prioritaren Reihenfolge durfte er selbst seine Identitat
wahrnehmen.'® Fur ihn als fiktive Figur gilt dasselbe,
was Volkland fir das historische Subjekt postuliert:
«Die Kontexte sind miteinander verwoben und be-
einflussen sich gegenseitig, bilden aber fir das histo-
rische Subjekt im alltdglichen Leben auch eigene
Handlungsraume. [...] Die Konfession bildet eine Zu-
gehorigkeit in den Lebenszusammenhangen der his-
torischen Subjekte. Welcher Stellenwert ihr zukam,
muss in den konkreten Kontexten immer wieder neu

95 Volkland 2005, S. 20 f.

96 Bar-On, Dan (1938-2008): bis 2007 Professor fur Psycho-
logie an der Ben-Gurion-Universitat in Beerscheba ISR. Er
entwickelte das «Dan Bar-On Dialogue-Training — Storytel-
ling in Conflict».

97 Bar-On 2004, S. 229.

98 Bar-On 2004, S. 32.

99  Bar-On 2004, S. 33.

100 TG1Z. 200.

101 TG1Z. 203.

102 Eine Parallele dazu bildet das «Garngrampler Lied» (VL8).
Es steht damit quer zu den historischen Ereignisliedern,
denn mit seiner pazifistischen Tendenz hat es sich nicht
von einer der kriegflhrenden Parteien instrumentalisieren
lassen. Indem es mit seiner Kritik am kriegerischen Ansatz
der Konfliktlosung bei der eigenen evangelisch-berneri-
schen Seite ansetzt, widersetzt es sich einer monolithi-
schen Selbstwahrnehmung.

103 «Die meisten Menschen der Frithen Neuzeit fUhlen sich in
erster Linie der eigenen Familie und dem darum geschich-
teten Netzwerk ntzlicher Freundschaften verpflichtet, das
steht durch eine Vielzahl von Zeugnissen fest» (Reinhardt
2014, S. 21).

397



verortet werden. Konfession generell zur Neben-
oder Hauptsache zu erkldren, ware damit genauso
verfehlt, wie den historischen Subjekten <konfessio-
nelle Identitaten> zuzuschreiben.»'™

Wo religiése Grenzziehungen aufgebrochen
werden und sich die Beziehungen Andersgldubiger
an der Komplexitat realer Lebenswirklichkeit zu ori-
entieren beginnen, wandelt sich diskriminierendes
Sprechen in einen Dialog, in dem in interreligidser
Medialitat die Gesprachspartner in ihrer Freiheit res-
pektiert werden.

7.3 Die religiose Wahrheitsfrage

7.3.1 Eine Aussensicht
Gesprache im Parnass haben eine lange Tradition. So
ist es nicht weiter verwunderlich, dass auch im
17. Jahrhundert eine Schrift auftaucht, die daran
anknupft. Erstaunlich aber ist, dass sich darin ein
bekannter deutscher Autor mit dem Ersten Villmerger-
krieg und insbesondere mit dem auf ihn folgenden
Friedensschluss befasst, einer an sich innereidgends-
sischen Angelegenheit. Philipp Harsdorffers'™ Ab-
sicht ist leicht zu erkennen: Die Ereignisse in der Eid-
genossenschaft verwendet er als Spiegel fir die
konfessionell-politischen Probleme im Deutschen
Reich und nutzt den Dritten Landfrieden und dessen
Zustandekommen als Vorbild, das er dem deutschen
Reichstag vorhalten will. So entstand ein Dokument
fur eine interessante zeitgendssische Aussensicht.
Das parnassische Gesprach tragt den Titel: PARNASS/
TRUTINA Oder RELATION Was (ber den in der Eyd-
genossenschafft jingst geflhrten Krieg/vnd bald
darauff gefolgten Frieden in Parnasso fir Discurs
vnd Gedancken geschopfft.

Der zweiteilige Titel hat emblematischen Cha-
rakter. Als pictura kann Parnassi Trutina, also die par-
nassische Waage, betrachtet werden. Die subscriptio

398

Abb. 38: Philipp Harsdorffer: Parnassi Trutina,
1656: Eine Reflexion des Ersten Villmergerkrieges und der
damit verbundenen konfessionell-politischen Problematik
aus deutscher Sicht (Titelseite).

PARNASSI TRUTINA
 Dber
RELMATION

§Gas wher den it der

Evdacnoffen(chafft jiingft gfitbrien Kiteg/
oup bald darauffgdfolgten Fricven (i Parnaflo fog Dift
curs pnd Gedancken gefehop e/

Qagaudydariiber

O dag TeutfcFe H. B omifcheXeich defjen
Eitaat ond gemeinen Nuen jum befien von Apol-

line fitr ¢inie Abfendung vnd Inftruction refol-
; vircworden.:

©edeuckt uParnaflopoli
1656.

ist dann der restliche Teil des Titels, der mit dem Be-
griff der Relatio eingeleitet wird. Dieser findet sich im
17. Jahrhundert haufig als Titel periodischer Zeitun-
gen'® und ist auch hier in diesem Sinne zu verstehen:
Es wird wieder einmal darUber Bericht erstattet, wel-
che Diskurse auf dem Parnass gefihrt werden und
wortiber man sich dort Gedanken macht. Die Gotter
und die verstorbenen Herrscher im Parnass sind der

104 Volkland 2005, S. 21 f.

105 Harsdorffer, Philipp (1607-1658): gehdrte einem NUrnber-
ger Patriziergeschlecht an, Jurist und Politiker; begrindete
als deutscher Barockdichter den Pegnesischen Blumen-
orden.

106 Lat. relatio = Bericht; vgl. Bollinger, Relation, in: e-HLS, Ver-
sion vom 18.08.2010.



Waage (trutina) der Gerechtigkeit verpflichtet. So fin-
det man in den Emblembiichern zahlreiche bildliche
Darstellungen einer Waage, die von einer Hand aus
den Wolken gehalten wird.'” Im Kontext der konfes-
sionellen Auseinandersetzungen steht die Waage fur
die Unparteilichkeit der Parnassischen. Zugunsten
eines Friedens nehmen sie weder fir die evangelische
noch fur die katholische Seite Stellung, sondern pla-
dieren dafiir, dass die Konfliktparteien die Passionen
Uberwinden/gutes Vertrauen stifften [...] in Briderli-
cher Eintrachtigkeit sich zusammen halten [...] vnd
einen offenen gebahnten Weg finden sollen'®.Die
Schrift besteht aus zwei Teilen. Im ersten Teil wird ein
Gesprach auf dem Parnass referiert, das in einer lan-
gen Rede Julius Caesars gipfelt und mit dem Be-
schluss der Anwesenden endet, eine eidgendssische
Gesandtschaft zum Reichstag in Regensburg zu ent-
senden, wozu ihr eine Instruction Ubergeben wird,
welche die zweite Halfte der Schrift ausmacht.

Das Gesprach im Parnass setzt mit einem dop-
pelten Erstaunen ein: Einesteils ist es der Erste Vill-
mergerkrieg, der nach 130 Jahren des Friedens die
Eidgenossenschaft in ein Blutvergiessen gesturzt hat,
andernteils und mehr noch aber wundert sich der
durch Apollo einberufene gottliche Rat Gber den un-
erwartet schnellen Friedensschluss. Schon die mehr
als 130 Jahre friedlichen Zusammenlebens von Men-
schen mit unterschiedlichen Religionen scheint aus
parnassischer Sicht ein Ding der Unmdglichkeit. Ar-
gumentiert wird mit einer Kérpermetaphorik: Ge-
nauso wie ein Kérper mit widerstreitenden humorn
krank wird, afso auch der Leib eines gemeinen We-
sens in ruhigen [sic!] Stand def Friedens nicht behar-
ren mdge/wann desselben Glieder in der Meynung
geistlicher Sachen zwispaltig vnd strittig seyn.'” Dann
Uberlegt man sich aber doch, weshalb es denn jetzt
zum Krieg gekommen sei. Archimedes mutmasst, es
musse an einer astrologischen Konstellation gelegen
haben, die Staatserfahrenen vermuten Anstiftung
durch Verblindete, die so der Bezahlung der fir emp-

fangene Soldnerdienste geschuldeten Gelder ent-
gehen kénnten. Doch Apollo relativiert diese Gedanken
als reine Mutmassungen und fihrt das Gesprach
wieder auf die Ausgangsfrage zuriick, indem er ver-
langt, dieser politischen Herrn Gemiithsmeynungen
vnd Gedancken zuvernehmen/warumben doch ein
so hitziger Krieg mit solcher Behendigkeit ge-
endet/vnd der Frieden in wenigen Tagen tractiert, vnd
ehender beschlossen worden/als die Westphalischen
tractat nur in praeliminaribus einen Anfang gehabt.""°
Das gibt Gaius Julius Caesar Gelegenheit, zu einer
langen Rede auszuholen. Er setzt ein bei seinen eige-
nen Erfahrungen mit den Helvetiern, zeigt aber auch,
dass er sich in der parnassischen Bibliothek Gber die
Kriege der alten Eidgenossen bestens informiert hat.
Er stellt fest, die Nachfahren der Helvetier seien zwar
noch streitbar, hatten aber jetzt anstatt einer Klein-
mdtigkeit/vielmehr eine sonderbahre Vernunfft vnd
Eyffer in gemeinntitzlichen Sachen der ehrbaren Welt
vorgestelft.""" Obwohl die Schweiz wegen ihrer Un-
fruchtbarkeit unattraktiv fr potenzielle Eroberer und
die Schweizer auf Import angewiesen seien, bestehe
doch ein gewisses Interesse fremder Potentaten an
der Eidgenossenschaft, und zwar wegen der Passe
und der Séldner. Um sich gegen mdgliche Eindring-
linge zu wehren, hatten die Eidgenossen deshalb die
Einigkeit zur Grundveste der Republic gemacht, denn
sie hatten erkannt, dass wann die Schweitzer vnge-
trennt zusammen halten/selbe durch ein eyssere
Macht zu Uberwinden vnmiglich.""” So sei es eben
auch ausgeschlossen, dass der eine Konfessionsteil
den andern unterdriicke, da sich der unterdrickte Teil

107 Zum Beispiel Emblem 155 in: Neugebauer, Salomon: Seles-
torum Symbolorum Heroicorum, Frankfurt 1619.

108 HARSDORFFER 1656, S. 19.

109 HARSDORFFER 16563, S. 3.

110 HARSDORFFER 16564, S. 6.

111 HARSDORFFER 16564, S. 8.

112 HARSDORFFER 16563, S. 8.

399



mit anderen verblnden und damit die Einigkeit der
Eidgenossen gefdahrden wirde. Der eben gefuhrte
Krieg sei ein Krieg der Obrigkeiten gewesen. Hatte er
langer gedauert, ware ein Aufstand der Untertanen
zu beflrchten gewesen. Deshalb habe die kriegeri-
sche Auseinandersetzung schnellstméglich beendet
werden mussen.

Nach der Rede Caesars kommt der parnassische
Rat zur Schlussfolgerung, es sei fir andere ein /6bli-
ches Exempel, wie die Schweizer durch Vnterdru-
ckung der Religions- vnd anderer Passionen ein grosse
Lieb gegen dem \Vatterland' gewonnen hatten.
Apollo befiehlt dem Secretarius Troianus Boccalini ein
Lobschreiben an die Eidgenossenschaft zu verfassen

und sie gleichzeitig zu beauftragen, eine Gesandt-

schaft an den Deutschen Reichstag zu entsenden. Al-
lerdings ist auch auf dem Parnass bereits bekannt,
dass die Schweizer, wenn sie ein Anliegen vorbringen,
keine sonderbahre Zier- vnd Hofflichkeit brauchen,
sondern, wie aus Beispielen bekannt, gar zu gqut
teutsch herauB3 geredt'™* haben. Damit also der Schuss
wegen der eidgendssischen Ungehobeltheit nicht hin-
ten hinaus geht und Apollos Ruf geschadigt wiirde,
beauftragt dieser den Boccalini, dem Lobschreiben
auch gerade eine Instruction beizufiigen.

In dieser Instruction™® wird nun dem Deutschen
Reichstag ins Gewissen geredet. Der Westfalische
Friede hat noch nicht das gebracht, was man sich von
ihm erhofft hat. Deshalb wiinsche man sich herzlich,
daB3 neben dem RathauB3 der Tempel def3 Friedens
erhebt stunde."'® Es wird festgestellt, daB die mehriste
Schwierigkeiten auf3 der Religion-Spaltung herflies-
sen."” Das Kernanliegen ist deshalb ein bestandiger
und verlasslicher Friede, der nur auf der Basis des
paritatischen Denkens eine Chance hat. Die Paritat
wird als newe Medicin bezeichnet, die allerdings
schddlicher als die afte Kranckheit sei, wann keiner
héhern Obrigkeit tiber die gespalte Meinungen zu-
erkennen verstattet werden wollte."'® Damit wird die
politische Vernunft Gber die religiésen Interessen

400

gesetzt. Um das zu erreichen, mussen sowoh! die
katholischen wie auch die evangelischen Vertreter im
Reichstag vor jeder Person vnd Religion die Augen
verbinden/vnd vnpartheyisch auffrecht das jenige
handelen was dem Gewissen vnnd Gottliebender
Gerechtigkeit ehnlich."®

In der Instruction, die sich inhaltlich an den
Deutschen Reichstag richtet, formal jedoch die eid-
gendssischen Abgesandten instruiert, damit sie ihren
parnassischen Diplomatendienst angemessen aus-
fuhren kénnen, wird das eidgenéssische Vorbild nicht
mehr in den Vordergrund gerlickt. Das mag ein ge-
wisser Bruch in der Fiktion des Textes sein. Bezogen
auf den realen Leser der Flugschrift aber bedarf es
solcher Ausfiihrungen in der instruction nicht, da ihm
der Spiegel der Eidgenossenschaft ja vorgangig schon
im Gesprach auf dem Parnass vorgehalten worden
ist.

Eine zwar immer noch auf 1656 datierte Aus-
gabe der Parnassi Trutina'®® enthalt einen Einschub,
der als Polnisches Schawspill'®' ironisierend die krie-
gerischen Auseinandersetzungen um Polen'*’ thema-
tisiert, und ein Postscriptum'®. In dieser Nachschrift
wenden sich die Parnassischen mahnend an die Eid-
genossen, ja sie ziehen in Erwdgung, ob nicht alles
Vorangehende und der Auftrag an die Schweizer
zurlickgezogen werden miisse, da in Parnasso einiger
vnverhoffter Bericht eingeloffen'**sei. Diese Nach-

113 HARSDORFFER 16564, S. 11.

114 HARSDORFFER 16564, S. 11.

115 HARSDORFFER 1656a, S. 11-19.

116 HARSDORFFER 16564, S. 17.

117 HARSDORFFER 165643, S. 16.

118 HARSDORFFER 165643, S. 17.

119 HARSDORFFER 16563, S. 17.

120 HARSDORFFER 1656b.

121 HARSDORFFER 1656b, S. 25-28.

122 In den 1. Nordischen Krieg war seit 1655 auch Kurflrst
Friedrich Wilhelm I. von Brandenburg verwickelt.

123 HARSDORFFER 1656b, S. 30-34,

124 HARSDORFFER 1656b, S. 30.



richten beziehen sich auf die Tagsatzung, in der das,
was der Frieden in Aussicht gestellt hatte, nicht er-
reicht und umgesetzt worden war, so dass im Parnass
die Absendung der eidgendssischen Kommission an
die Bedingung geknupft wird, dass beydseits alles
das/warzu euch der gemelte Frieden verbindet/in
der That vollzohen/vnd die Feindstelligkeit gantzlich
niedergelegt'®® werden musse. Es wird darauf hinge-
wiesen, wie viel Schaden ein Birgerkrieg mit sich
bringe, ja dass er gar zum Untergang eines Staatswe-
sens fuhren konne, wie das am Beispiel des agypti-
schen Reiches vor Augen gefiihrt wird. Auch wird
darauf hingewiesen, dass der neue Friede nichts we-
sentlich Neues gegenliber dem Zweiten Landfrieden
von 1531 darstelle. Um so wichtiger sei es, dass die
Passiones verstossen/vnnd der Vernunfft platz'*® ge-
macht werde, da sonst erneut Blindnisse zustande
kamen, welche die Eidgenossen in neue Dienstbar-
keiten flihren wirden. Damit dies nicht geschehe,
wird am Schluss der Befehl ausgesprochen, nachfol-
gende Sprtich in ewrer Rathstuben zu Baden an sicht-
baren Orthen in Stein hawen zu lassen:'”

Bellum Civile, mare calamitatum, quod susurrantium
venti inflant, coeci furoris procelle agitant, promis-
cuae caedes cruore tingunt, & naufragantis Reipub-
licee infamat ruina.'*®

Am andern Orth.

In bello Civili omnia misera, sed ipsa victoria miser-
rima, talisque exitus, ut non fiant quae velit Victor, sed
quee ifli imperant, quibus adjutoribus victoria parta
est']ZQ

Auf dem Hintergrund der Aussensicht, welche
man in der Parnassi Trutina antrifft, interpretiert Ran-
dolph C. Head,® ein amerikanischer Historiker mit
Schweizer Wurzeln, die «Thurgauer Gesprache». Al-
lerdings bezieht er sich in seinen Analysen lediglich
auf die in der Thurgauer Kantensbibliothek in Frauen-
feld befindlichen Drucke und stitzt sich in all seinen

Aussagen auf Trimpy'™'. Head zeigt im parnassischen

Gesprach die «Rhetorik der Koexistenz»' auf, um
dann in den «Thurgauer Gesprachen» mit Hilfe ein-
zelner Textstellen die «Argumentation fir die Koexis-
tenz»'® herauszuarbeiten. Egal, ob das Gespréch
katholisch oder evangelisch gepréagt ist, die Botschaft
ist dieselbe, namlich der Aufruf zum friedlichen Ne-
beneinander.” In seiner Schlussfolgerung stellt Head
dem alten Sprachmodell der «Verketzerung»'** eine
neue Maoglichkeit gegeniber, wie Uber religidse Un-
terschiede gesprochen werden kann. Obwohl die
Tendenz im 17. Jahrhundert noch gross war, religiése
Unterschiede als gefahrlich und unnatdrlich darzu-
stellen, kommt durch die Diskrepanz zwischen der
traditionellen orthodoxen Rhetorik und der Wirklich-
keit der Koexistenz, wie sie in der Eidgenossenschaft
—und in der Gemeinen Herrschaft Thurgau im Spezi-
ellen — anzutreffen ist, Bewegung in die Sache, so

125 HARSDORFFER 1656b, S. 30.

126 HARSDORFFER 1656b, S. 32.

127 HARSDORFFER 1656b, S. 34.

128 Ubersetzung: Der Birgerkrieg, ein Meer des Verderbens,
das die Winde der EinflUsterer anschwellen lassen, das die
Sturme des blinden Witens aufpeitschen, das wahlloses
Morden mit Blut farbt und das der Untergang des schiff-
briichigen Staates in Verruf bringt.

129 Ubersetzung: Im Birgerkrieg ist alles schlimm, aber am
schlimmsten ist der Sieg selbst, und das Ende ist so, dass
nicht geschieht, was der Sieger will, sondern was jene be-
fehlen, mit deren Hilfe der Sieg errungen wurde.

130 «ltis these voices and the ways they chose to present their
understanding of the proper relationship between spiritual
an political priorities, that this paper will explore in detail»
(Head 2007).

131 Trampy 1955.

132 «The Rhetoric of Coexistence» (Head 2007, S. 245 ff).

133  «Arguing for Coexistence» (Head 2007, S. 248 ff).

134  «The Swiss pamphlets we are discussing conveyed a simi-
lar message: Catholics and Protestants could and should
live in peace, in the Thurgau and in the Confederation as
a whole» (Head 2007, S. 248).

135 «the old model of verkdtzern» (Head 2007, S. 256).

401



dass Head diese Zeit als «Kipp-Punkt»'*® bezeichnet.
In den «Thurgauer Gespréachen» findet er das geeig-
nete Setting, das erlaubte, trotz religioser Unter-
schiede von Frieden zu reden.'’

7.3.2 Dissens oder Konsens

Die Mehrheit der Reformationsdialoge war auf Dis-
sens angelegt. Ziel war es stets, den religiés Anders-
denkenden von der eigenen Wahrheit zu Uberzeugen
oder zumindest die von ihm in Anspruch genommene
Wahrheit zu widerlegen oder lacherlich zu machen.
Die «Thurgauer Gesprache» widerspiegeln diesbe-

zuglich einen ganz anderen Dialogansatz. Einzig das

zweite Bechtelistag-Gesprdch nahert sich der religio-
sen Wahrheitsfrage an und bringt damit Barthel, den
evangelischen Gesprachspartner, in die Bredouille,
weil er plotzlich daran zu zweifeln beginnt, ob ihn
sein Glaube auch in den Himmel fihrt. In den ande-
ren «Thurgauer Gesprachen» jedoch wird mit der
Wabhrheitsfrage so verfahren, wie es auch in der poli-
tisch-konfessionellen Kultur der Eidgenossenschaft
im 17. Jahrhundert becobachtbar ist. Die Argumenta-
tion bewegt sich im Spannungsfeld «Zwischen Kon-
flikt und Konsens»'®, wie es Daniela Hacke in ihrem
so betitelten Aufsatz herausgearbeitet hat.

Die konfessionellen Divergenzen waren gerade
in den bi-konfessionellen Gemeinen Herrschaften
besonders virulent. Das zeigt sich auch daran, dass
die Streitigkeiten in diesen Gebieten einen beachtli-
chen Teil der Geschafte an den Tagsatzungen aus-
machten." Die Untersuchung zweier Beispiele aus
der Grafschaft Baden durch Daniela Hacke zeigt, wie
komplex die Verfahren waren, da die Konflikte auf
verschiedenen politischen und diplomatischen Ebe-
nen ausgehandelt werden mussten. Standen auf der
lokalen Ebene religids akzentuierte Auseinander-
setzungen im Vordergrund, waren politische Akteure
darum bemdht, sie als politische Konflikte zu definie-

402

ren. So gelangt Hacke zu folgendem Fazit: «Theolo-
gische Wahrheitsfragen wurden jedoch in der zeitge-
nossischen politischen Kommunikation von theolo-
gischen Argumenten getrennt und als ein politisch-
rechtliches Konfliktfeld verhandelt. Diese strikte Tren-
nung der argumentativen Verfahren erleichterte es,
auch bei harten konfessionellen Auseinanderset-
zungen Uber konfessionellen Dissens zu verhandeln
und nach einem politischen Konsens zu streben.»'*
Eine solche Trennung kann als frihaufklareri-
scher Ansatz bezeichnet werden. Er wird im parnassi-
schen Gesprach thematisiert und bewundert. Caesar
attestiert den Eidgenossen Vernunft, und in der in-
struction wird fir den Deutschen Reichstag ebenso wie
im Postscriptum fir die Realisierung der Friedensord-
nung in der Eidgenossenschaft postuliert, dass die
politische Vernunft Gber die religiésen Interessen ge-
setzt werden misse. Wie viel schwieriger sich die
Sache dort ausnimmt, wo Menschen unterschiedli-
cher «Religion» — wie damals die Konfession bezeich-
net wurde —im gleichen Gemeinwesen zusammenle-
ben, wird in den «Thurgauer Gesprachen» greifbar.
Da wird die Dialogebene vom eidgendssischen Tag-
satzungsdiskurs auf die lokale Gesprachsebene in der
Gemeinen Herrschaft Thurgau heruntergebrochen.
Der evangelische Barthel schlussfolgert aus dem
Arther Handel gleich am Anfang des ersten Kunkel-
stuben-Gesprachs, dass nun fir den katholischen

136 «tilt point» (Head 2007, S. 258).

137 «One way that authors could change their perspective,
moreover, was by finding appropriate settings — like the
Thurgau relative to Switzerland or Switzerland relative to
the Empire — that allowed them to talk about a society at
peace despite religious division» (Head 2007, S. 257 f.).

138 Hacke 2005.

139 Auch Lorenz Heiligensetzer zeigt in seiner Untersuchung
der Thurgauer Pfarrbiicher, wie sich Thurgauer Lokalkon-
flikte immer wieder «zu innereidgendssischen Streitfallen
auswuchsen» (Heiligensetzer 2006, S. 249).

140 Hacke 2005, S. 604.



Jockel die Konversion anstehe.'' Doch schon der ar-
gumentative Einstieg Jockels bringt ihn zu einem
Einbezug der rechtlich-politischen Ebene, wo er sich
dagegen wehrt, dass der evangelische Glaube rechts-
widrig sei und mit dem Tod bestraft werden durfe.'*
In seiner Begriindung, sie wirden ja an den gleichen
Gott glauben,™ zeigt er allerdings, dass die beiden
Ebenen flr ihn untrennbar miteinander verbunden
sind. Jockel zieht wieder die politische Ebene vor,
wenn er erklart, die Arther seien nicht nur ihres Reli-
gionswechsels wegen bestraft worden, sondern weil
sie einen Meineid geleistet hatten.'* Allerdings
schliesst er dann daraus, dass man die Leute am bes-
ten des Landes verwiesen hatte' und greift damit
auf das Prinzip des cuius regio eius religio zuriick, das
flr den Thurgau als Gemeine Herrschaft langst un-
tauglich geworden war. Diese Ausgangssituation im
ersten Kunkelstuben-Gesprach macht deutlich, wie
komplex der Diskurs ist, wenn er im schwierigsten der
maoglichen Kontexte gefihrt wird, namlich in dem
der bi-konfessionellen Bevdlkerung einer Gemeinen
Herrschaft, und dennoch oder gerade deshalb auf
Konsens abzielen soll. Immer wieder missen dabei
die Gesprachspartner ihre Emotionen in den Griff
bekommen. Das wird auch in der Aussensicht des
parnassischen Rates festgestellt, dass gerade das den
Eidgenossen gelungen sei, namlich die religitsen
Emotionen zu unterdriicken und an ihre Stelle die
Liebe zum Vaterland zu setzen und die Einigkeit zu
einer grundveste der Republic*’ zu machen.

Die wohl spateste Bearbeitung des Bantli-Ge-
sprachs enthalt einen Zweizeiler als Titelschmuck, auf
den in diesem Zusammenhang verwiesen werden soll:

Die Einigkeit hat grosse Krafft/
Wo vil sind eins, der Feind nichts schaft.'*®

Es ist nicht anzunehmen, dass der Vers auf die Einig-
keit der Rapperswiler in diesem Dialog abzielt, zumal
der Druck sprachlich wie druckgrafisch am ehesten
Zurich zuzuordnen ist. Vielmehr wird hier auf die eid-

genossische Einigkeit im Sinne eines Gibergeordneten
Wertes' rekurriert, der den Frieden ermdglicht. Der
Andelfinger Pfarrer ist im Bantli-Gesprach schon in
der ersten Fassung der Vertreter des Friedensgedan-
kens, und Madleni attestiert ihm, dass hetme jhm
folgt/der Chrig wer nit angangen.' Diese Tendenz
wird in der spateren Bearbeitung noch verstarkt, in-
dem der Landrichter erganzend iber den Pradikan-
ten sagt, er hdd lieber Frid den Krieg."™' Damit ver-
deutlicht diese in der Riickschau bearbeitete Fassung
das Bewusstsein, das alle «Thurgauer Gesprache»
miteinander verbindet, namlich dass ein die religiésen
Interessen Ubersteigender Wert die einzige Mdglich-
keit schafft, dass Evangelische und Katholische in
Frieden zusammenleben kénnen.

7.3.3 Der freie Wert als verhandelbare
Gemeinsamkeit

In seiner Untersuchung iber «Werte und Normen in
eidgendssischen Konflikten des 17. Jahrhunderts»'*?
stellt Marco Gavran fest, dass sich die evangelische

141 TG17Z. 31f.

142 TG1Z 64f.

143 TG1Z 66.

144 TG1Z 68-71.

145 TG1Z. 75.

146 Vgl. z.B. TG1 Z. 72 Jockle/Jockle/du bist schier zhitzig;
TG3 Z. 112 Nit so Kriegerisch quotter Bartle.

147 HARSDORFFER 16563, S. 8.

148 TG6 E2 Titelseite Bl. 1a.

149 Der in diesem Kontext zentrale Wert der Einigkeit ist stets
zu denken auf dem Hintergrund der Friedens- und Exis-
tenzsicherung. Auf keinen Fall ist ein Einigkeitsgedanke im
Sinne der nationalen Geschichtsschreibung des 19. Jahr-
hunderts als «Manifestation eines nationalen Bewusst-
seins» (Domeisen 1978, S. 81) in ihn hineinzuprojizieren.

150 TG6 Z. 206 f.

151 TG6 E2, Bl. 4b.

152  Gavran 2009.

403



und die katholische Seite in ihren Verlautbarungen
rund um den Ersten Villmergerkrieg bezlglich des
Wertesystems, auf das sie sich bezogen, nicht grund-
satzlich unterschieden. Er zeigt, dass fur beide die
Gerechtigkeit der Wert mit der gréssten Bedeutung
war: «Die Gerechtigkeit verdankt ihre wichtige Rolle
im Villmergerkrieg der Tatsache, dass die Interessen
beider Parteien um bestehende Vertrage und Rechte
kreisten.» '

Ein wesentlicher Unterschied in diesem semanti-
schen Feld zeigt sich allerdings darin, dass ein je an-
derer Bezug zu diesem Wert hergestellt wurde, um
der Gegenpartei ungerechtes Verhalten vorwerfen zu
kénnen. Die Katholiken konnten sich auf die alten

Rechte berufen, insbesondere auf dén Zweéiten Land-

frieden von 1531, wadhrend die Evangelischen auf die
Billigkeit rekurrierten: «Der Begriff Billigkeit ist in den
reformierten Quellen deutlich haufiger anzutreffen
als in den katholischen.»™ Ferner beanspruchten
beide Parteien das Recht auf Freiheit. Es kann jedoch
gerade im Kontext des Arther Handels gezeigt wer-
den, dass die katholische Seite, insbesondere Schwyz,
mit Verweis auf diesen Begriff die Souveranitdt des
Standes forderte, wahrend ZUrich sein Handeln damit
rechtfertigte, es habe die Freiheit der aus Arth Geflo-
henen zu schitzen, wobei es um eine individuelle
Freiheit ging, welche auf die Selbstbestimmung der
Konfessionszugehorigkeit und auf das Auswande-
rungsrecht'** abzielte. «Insgesamt ist fir den Ersten
Villmergerkrieg zwischen den Konfliktparteien ein
regelrechter Kampf um die zentralen Begriffe im Um-
feld der Gerechtigkeit festzustellen.»'*®

Die Bedeutung der Gerechtigkeit fallt insbeson-
dere in den beiden Kunkelstuben-Gesprachen ins
Auge. Anders als in den von Gavran untersuchten
Quellen™’ dient der Rekurs auf diesen Wert jedoch
nicht primar dazu, der Gegenpartei dessen Missach-
tung vorzuwerfen. Vielmehr bildet er eine Art Ge-
sprachsrahmen, der von beiden Seiten akzeptiert
wird. So werden bereits in der Uberschrift die Dialog-

404

partner als wdselich'™® bezeichnet. Ein Wertediskurs,

wie er zu jedem interreligiésen Dialog gehort, kann
nur gelingen, wenn dem andern ein zur Debatte ste-
hender Wert nicht grundsatzlich abgesprochen wird.
So nehmen beide Gesprachspartner im ersten Kun-
kelstuben-Gesprach die Rechtmassigkeit fir sich in
Anspruch, der evangelische Barthel fur seinen Glau-
ben, der nicht malefitzisch'™® sein kénne, und der
katholische Jockel fir das Handeln der Innerschwei-
zer, die sich schon immer vff Gott vnd Grechte Gute
Sach verlassen' hatten. Es gehort offensichatlich zu
den Spielregeln, dass dieser Anspruch keinem von
der Gegenpartei abgesprochen wird. Dennoch muss
die Diskussion gefuhrt werden, denn gerade weil die
Gerechtigkeit als zentraler 'Wert von beiden Seéiten
anerkannt wird, muss ausgelotet werden, wo er ge-
fahrdet ist. Interessant ist in unserem Zusammenhang
die Stelle im zweiten Kunkelstuben-Gesprach, wo die
impliziten Spielregeln missachtet werden. Barthel er-
hebt den Vorwurf, der Borromaische Bund fuhre
dazu, dass es den Katholiken egal sei, ob sie rdcht ald
14tz'*" hatten. Damit begriindet er seine Forderung,
das vnparteyisch Eydtgndéssische Racht walten zelas-
sen.'® Da fuhlt sich der katholische Jockel angegrif-
fen, und er verweist Barthel mit seinem Nit zqéch
nachber Wirth'® an die Spielregeln. Diese besagen

153 Gavran 2009, S. 25.

154 Gavran 2009, S. 27.

155 freyer zug: ius emigrandi.

156 Gavran 2009, S. 28.

157 Gavran verweist auf das «Manifest», die «Widerlegung»
und das «Contra-Manifest» (Gavran 2009, S. 15, Anm. 3).
Wo er auch TG3 zu Rathe zieht, kommt es zu Missver-
standnissen, da er die literarische Form des Dialogs fir die
Interpretation unberticksichtigt lasst (Gavran 2009, S. 26).

158 TG1Z.2;TG27Z.2.

159 TG1Z. 65.

160 TG1Z. 161.

161 TG2 Z. 88.

162 TG27Z.92.

163 TG2Z.95.



offensichtlich, dass der Gegenpartei das grundsatzli-
che Bemiihen um einen wichtigen gemeinsamen
Wert wie die Gerechtigkeit nicht abgesprochen wer-
den durfe, da man sich damit selber ins Unrecht
setze: du wilt tiseren Herren von Schwytz gar vnrdacht
gen/sy werdend sich wol wiussen ze verantwor-
ten/vnd nit séiche lith syn/die das Rdcht vBschla-
hind/wénn es aber also wdre/ként ich ouch nit jhrer
manung syn.'®

Damit interreligitse Medialitat zustande kommt,
muss der religitse Wahrheitsanspruch freien und von
beiden Gesprachsseiten verhandelbaren Werten un-
tergeordnet werden. In diesem Sinne sind die «Thur-
gauer Gesprache» auf eine Uberraschende Weise
verdiesseitigt. Die Zugehdrigkeit zu verschiedenen
Konfessionen fhrt zwar zu Konflikten. Deren Losung
jedoch kann nicht durch den Rekurs auf die eine oder
die andere religidse Wahrheit herbeigefiihrt werden.
Bereits im ersten Kunkelstuben-Gesprach wird der
zentrale Wert einer geeinten Eidgenossenschaft in
den Diskurs eingefuhrt. Jockel weist darauf hin, dass
man bereits 124 Jahre also Fridly vnd Eynig le-
ben/handlen vnd wandlen kénnen, und seine an-
schliessende Frage hat geradezu auffordernden Cha-
rakter: warumb nit auch langer?'® Die gerade in
dieser Zeit so eminent gefahrdete Einigkeit in der
Eidgenossenschaft wird zum zentralen Wert. Jockel
erkennt einerseits, dass fur das Zustandekommen
beziehungsweise die Bewahrung dieser Einigkeit Ver-
trauen notwendig ist, und andererseits, dass sie einen
wirksamen Schutz gegen aussen bildet.'® Auch da-
ran, dass Einigkeit und Frieden in einen unmittelba-
ren Zusammenhang gestellt werden,'®” erkennt man,
wie sehr der Wert der Einigkeit auf seine konfliktlo-
sende Wirkung hin gedacht wird. Die religitse Wahr-
heitsfrage ist damit nicht obsolet geworden. Im zwei-
ten Bechtelistag-Gesprach, nachdem der Friede in
der Eidgenossenschaft eingekehrt ist, tritt sie wieder
in den Vordergrund. Sie behdlt ihre Virulenz, wenn
Barthel von ihr sagt: Es fasset sich in einer sémlichen

Sach nit schertzen."® Aber religiése Wahrheit be-
kommt in der interreligiésen Medialitdt einen neuen
Platz zugewiesen, namlich den des Privaten, und es
wird in einem frihaufklarerischen' Sinn der Fokus
nicht auf ihren Besitz, sondern auf die Suche nach ihr
gerichtet:

Die Waarheit bleibt niemahl verborgen/
wann man jhro nachsucht mit Sorgen.'®

7.4  Und noch einmal David Hautt d. A.

Wir wenden uns zum Schluss dieses Kapitels noch
einmal David Hautt d. A. zu, in dessen Luzerner Offi-
zin das erste Kunkelstuben-Gesprdach gedruckt wor-
den war und der spater nach Konstanz (bersiedelte.
In seiner Untersuchung des Konstanzer Druck- und
Verlagswesens belegt Hermann Fiebing die in Kon-
fessionsfragen moderate Haltung dieses Druckers.
Bei Hautt erschien bereits 1639 Johann Wilhelm
Gotthards «Augspiegel».'”" Bezlglich dieses Werks
macht Fiebing den retrospektiven Vergleich: «Das ist
ein anderer Ton als etwa, ein Jahrhundert vorher, bei
Thomas Murner'”? in seiner Luzerner Zeit.»'” Auf der
Titelseite dediziert Gotthard sein Werk Allen Liebha-

164 TG2 Z. 95-98.

165 TG1Z 157 f.

166 TG1Z.199f.

167 TG1Z. 157; TG6 Z. 202.

168 TG4Z. 190 f.

169 Gerd Theissen (Prof. em. fiir Neues Testament, Universitat
Heidelberg D) beschrieb in seinem Referat «Religionskritik
in der Kirchenlehre» vom 23.09.2016 in Weinfelden die
Fruhaufklarung als «eine Zeit, in der die Vernunftigen
fromm und die Frommen verntnftig sein wollten».

170 TG4Z.196f.

171 GOTTHARD 1639.

172 Murner, Thomas (1475-1537). Franziskaner, satirischer
Kontroverstheologe der frihen Reformationszeit.

173 Fiebing 1974, S. 80.

405



bern der Warheit vnd Vnpartheyischen Erforschern
der Wahren Religion. Der Wahrheitsanspruch bleibt
bei Gotthard bestehen. Doch er richtet sich im Vor-
wort an die Leser als Menschen, und nicht als An-
gehorige einer Konfession. Noch deutlicher zeigt
Fiebings prospektiver Vergleich die gemassigte Son-
derstellung Hautts: «Bisher ist mir kein Druck von
Hautt d. A. bekannt, auch nicht aus seiner Luzerner
Zeit, in der ein ahnlich aggressiver Ton angeschlagen
worden ist wie etwa ein Jahrhundert spater von Weis-
linger'”* oder Bandel'”®.»""®

Fiebing fuhrt Hautts gemassigte Haltung auf
seine Herkunft und seine Kontakte zurlick. Er kam
aus dem evangelischen Strassburg nach Luzern. In
seinen frihen Jahren ldsst sich eine Tatigkeit fur den
Prinzen Julius Heinrich von Sachsen-Lauenburg nach-
weisen, dessen Familie offensichtlich im Dreissigjahri-
gen Krieg zwischen Gustav Adolf und Wallenstein zu
vermitteln versuchte. Schon in Luzern pflegte Hautt
Kontakte zu Johann Leonhard Pappus, dem gemas-
sigten Domherrn von Konstanz,"”” und nach seiner
Ubersiedlung dorthin distanzierte er sich immer mehr
von den Jesuiten.”® David Hautt d. A. muss gew(r-
digt werden als ein Mensch, der im Kontext des Ers-
ten Villmergerkrieges in einem doppelten Sinn medial
vermittelt hat: Als Drucker und Verleger kann ihm mit
Sicherheit die Herstellung des ersten Kunkelstuben-
Gespréachs, mit grosser Wahrscheinlichkeit auch des-
sen Verbreitung im ganzen deutschen Sprachraum
zugeschrieben werden. Als Inhaber einer Offizin ver-
antwortete er ein Programm, das seiner offensichtlich
moderaten Haltung in interkonfessionellen Fragen
entsprach. In ihm begegnen wir einer Person, die
«eine experimentelle und risikofreudige Haltung aus-
zeichnet»."”®

Wabhrscheinlich sind es immer wieder Einzelne,
die erstens einen freien Raum des 6ffentlichen Ge-
sprachs schaffen, die zweitens den frei sich dussern-
den Menschen ernst nehmen und die drittens mit der
Suche nach frei verhandelbaren und verbindenden

406

Werten ein Zusammenleben von Menschen mit diver-
genten Ansichten und Haltungen férdern. Das sind
die drei Aspekte, unter denen die «Thurgauer Ge-
sprache» in diesem letzten Kapitel hinsichtlich ihrer
interreligidsen Medialitat ausgelotet wurden. Damit
konnte gezeigt werden, dass der archaologische An-
satz dieser Arbeit nicht allein in tiefere Schichten der
Vergangenheit fihrt und die zu Tage geforderten
Kuriositaten sorgfaltig prasentiert, sondern dass er
gleichzeitig eine Suchbewegung darstellt, die das
Gefundene mit seiner eigenen Heterogenitat und
seinen inneren Spannungen unweigerlich in ein dy-
namisches Verhaltnis zur Gegenwart setzt. Auf diese
Weise lassen sich die «Thurgauer Gesprache» nicht
anders lesen, als dass sie auch ihr Potenzial fir den
«interreligidsen Dialog» unserer Zeit entfalten.

174 Weislinger, Johann Nikodemus (1691-1755): rémisch-
katholischer Pfarrer und Kontroverstheologe in Kappel-
rodeck. «Weislinger hat in ebenso saftiger wie drastischer
Sprache gegen das Luthertum gewettert (Fiebing 1974,
S. 29).

175 Bandel, Joseph Anton von (1714-1771): Dr. iur., grindete
in Konstanz 1750 die Zeitschrift «Der stumme Advokat».
«Bandel hat eine ahnlich scharfe Klinge gefuhrt wie der
Pfarrer Weislinger von Cappel Rodeck» (Fiebing 1974,
S.31).

176 Fiebing 1974, S. 80.

177 Fiebing 1974, S. 83.

178 Fiebing 1974, S. 80.

179 Zielinski 2002, S. 21.



	Die "Thurgauer Gespräche" und die interreligiöse Medialität

