
Zeitschrift: Thurgauer Beiträge zur Geschichte

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Thurgau

Band: 156 (2018)

Artikel: Konfessioneller Krieg und literarischer Dialog : die "Thurgauer
Gespräche" zum Ersten Villmergerkrieg 1655/1656

Autor: Niederhäuser, Hans Peter

Kapitel: 5: Die "Thurgauer Gespräche" im Kontext des literarischen Dialogs

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-813648

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-813648
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


5 Die «Thurgauer Gespräche» im Kontext des
literarischen Dialogs

5.1 Archäologie-Geschichte

Es war bereits in der Einführung zu dieser Arbeit von
einem archäologischen Ansatz die Rede. Der Spatenstich

wurde in die Mitte des 17. Jahrhunderts geführt.
Er hat die «Thurgauer Gespräche» als Fundstücke ans

Tageslicht gebracht. Mit der editorischen Arbeit wurden

sie gereinigt und zur Besichtigung ausgestellt.
Die inhaltlichen und sprachlichen Annäherungen
haben sie im Schaukasten ins rechte Licht gerückt.
Damit ist schon einmal deutlich geworden, dass es

sich beim aus dem historischen Erdreich Gehobenen

weniger um einen kostbaren Schatz als vielmehr um

Kuriositäten handelt.

Das erkennt man auch, wenn man den Spuren

früherer Archäologen und Schatzsucher folgt. Die

«Thurgauer Gespräche» haben es bisher in keine

Darstellung der Schweizer Literaturgeschichte
geschafft. In seiner Thurgauer Kirchengeschichte zitiert
Alfred L. Kittel aus dem zweiten Thurgauer Gespräch.
Er bezeichnet es als eine «anonyme Flugschrift»', die

in der Landschaft Thurgau zirkuliert sei, scheint
jedoch weder das erste Thurgauer Gespräch zur Kenntnis

genommen zu haben noch zu berücksichtigen,
dass es sich bei der ihm vorliegenden Flugschrift um
einen fiktiven Dialog handelt. Er benutzt lediglich die

Redeteile des evangelischen Barthel und schliesst

daraus, «dass in einem kommenden Krieg der

Thurgauer zu Zürich steht».2 Eine solche Verwendung der

Texte ist insofern symptomatisch, als der Zugang zu

derartigen literarischen Formen, welche schon die

idealistische Literaturgeschichtsschreibung des

19. Jahrhunderts abwertete oder gar nicht
berücksichtigte, bis in die zweite Hälfte des 20. Jahrhunderts

verstellt blieb. Deshalb war es nicht ein literarisches

Interesse, welches die «Thurgauer Gespräche»

zutage förderte, sondern wie bei Kittel ein

kirchengeschichtliches oder wie bei Titus Tobler ein

sprachgeschichtliches. Letzterer veröffentlichte in seiner

Sammlung «Alte Dialektproben der deutschen

Schweiz»3 bereits 1869 Auszüge aus dem ersten

Kunkelstuben-Gespräch und dem Bantli-Gespräch.4

Wenn Peter Rusterholz in seiner «Schweizer

Literaturgeschichte» von 2007 Jakob Baechtolds «Geschichte

der deutschen Literatur der Schweiz»5 als «die bis

heute einzige umfassende Literaturgeschichte der
Schweiz»6 bezeichnet, dürfte man erwarten, dass die

«Thurgauer Gespräche» darin zumindest eine Spur
hinterlassen hätten. Doch diese Erwartung wird
ebenfalls enttäuscht. Baechtold sieht die Volksliteratur

des 16. Jahrhunderts sich ihrem Ende zuneigen,7

so dass er ihr keine weitere Beachtung schenkt,
sondern lediglich «Frostigkeit, Schwulst, Verschnörke-

lung, Steifheit»8 als wesentliche Charakterzüge der

Dichtung des 17. Jahrhunderts beklagt: «Der Gang
durch unsere Literatur des siebenzehnten Jahrhunderts

ist unerfreulich. Es ist ein Wandern über sandige
Heide.»9 Diesen beschwerlichen Gang tritt er dann

auf 27 Seiten an, versehen mit sämtlichen Vorurteilen

seiner Zeit gegenüber der Barockliteratur. Über die

«öde Gelegenheitsreimerei»'0 lässt er lediglich die um
die Mitte des Jahrhunderts einsetzende Epigrammdichtung

mit ihrem bedeutendsten Vertreter, dem

1 Knittel 1946, S. 309.

2 Knittel 1946, S. 309.

3 Tobler 1869.

4 Daneben enthalten Toblers «Dialektproben» Auszüge aus

der Bantli-Predigt, aus Weissenbachs «Eidgnoßsisches
Contrafeth» von 1672, aus einem späteren Bantli-Gespräch

(vgl. 1.2 Nachfahren des Bantli-Gesprächs im

«Online-Anhang»: Bantli-Gespräch 3) und aus dem

Ammermehlträger Gespräch, welche letzteren beiden sich auf

den Zweiten Villmergerkrieg von 1712 beziehen.

5 Baechtold 1892.

6 Rusterholz/Solbach 2007, S. 3.

7 Baechtold 1892, S. 449.

8 Baechtold 1892, S. 450.

9 Baechtold 1892, S. 451.

10 Baechtold 1892, S. 450.

333



Toggenburger Johannes Grob", sich erheben. Von

diesem Autor stammt die unter dem Pseudonym
Ernst Warnmund von Freienthal 1689 erschienene

Flugschrift Treu-gemeinter Eydgnösischer Aufwecker",

in der er sich gegen die französische Politik in

der Schweiz und gegen das Söldnerwesen wendet.
Hier haben wir einen entfernten Anklang an die

«Thurgauer Gespräche», diente doch diese
Flugschrift im Colloquium Helveticum13 von 1689 als

Requisit, ganz nach der Art des Baschi-Uli-Gesprächs, in

dem das erste Kunkelstuben-Gespräch diese Funktion

hatte. Literatur, die einen so unmittelbaren

Bezug zur politischen Realität herstellt, wie die

«Thurgauer Gespräche» es tun, interessierte die

Literaturgeschichtsschreibung lange ebenso wenig wie

alles, was unter das Barock-Verdikt'4 fiel. In der neueren

Literaturgeschichtsschreibung wie etwa in der

«Schweizer Literaturgeschichte» von Rusterholz und

Solbach wird Baechtolds Urteil über das 17. Jahrhundert

in Claudia Brinkers Kapitel zur Frühen Neuzeit

relativiert und mit dem Verweis beklagt, das meiste

lagere noch unediert in den Archiven.15 Dementsprechend

findet sich dann zwar eine Seite über
Flugschriften und insbesondere über dialogische
Streitgespräche.16 Doch wird das Thema sogleich auf die

Reformationszeit eingeschränkt, und für das 17.

Jahrhundert wird lediglich auf Grobs «Eidgenössischen

Aufwecker» verwiesen.
So bleibt nun nichts weiter, als auf die bisher

prominenteste Untersuchung der «Thurgauer
Gespräche» durch Hans Trümpy" einzugehen, auf die in

dieser Arbeit schon an zahlreichen Stellen verwiesen

werden musste. In seiner Habilitationsschrift
«Schweizerdeutsche Sprache und Literatur im 17. und

18. Jahrhundert» bietet er eine hervorragende Übersicht

über die gedruckten Quellen der Schweizer

Mundartliteratur. Trümpys Darstellung ist einer
Verbindung von philologischem, historischem,
volkskundlichem und literaturgeschichtlichem Interesse

verpflichtet. Der Rezensent Eduard Studer attestiert

ihm, dass er «das Wagnis unternahm, das literarische

<Niederholz> zu durchforschen»18, und er erkennt,
dass gerade die von ihm untersuchten Schriften rund

um die Villmergerkriege, zu denen in prominenter
Weise auch die «Thurgauer Gespräche» gehören,

«von eigentlichem Quellenwert für die

Schweizergeschichte»19 sind. Trümpys eigene Intention war es,

die Schweizer Mundart «nach dem Einbruch der

neuhochdeutschen Schriftsprache in die Literatur und die

Kanzleien»20 zu untersuchen und «Materialien für
eine historische Grammatik des Schweizerdeutschen»21

bereitzustellen. Trotz Trümpys verdienstvoller

Arbeit lässt sich deshalb festhalten: Eine eigentliche

literarische Beleuchtung der «Thurgauer
Gespräche» lässt sich bisher nicht ausmächen.

11 Grob, Johannes (1643-1697): Autor zweier Epigramm¬

sammlungen: «Versuchgabe» (1678) und «Reinholds von

Freyenthals Poetisches Spazierwäldlein» (posthum 1700).

Geboren in Oberglatt (heutige Gemeinde Flawil). 1675

wanderte Grob wegen Konflikten mit dem Fürstabt von
St. Gallen nach Herisau aus, von wo er als Mitglied des

Grossen Rats 1690 mit Kaiser Leopold I. erfolgreiche
diplomatische Verhandlungen führte (Schäfer, Grob Johannes

(Nr. 9), in: e-HLS, Version vom 30.01.2006).
12 [GROB] 1689.
13 COLLOQUIUM 1689.

14 Vgl. z.B. Jenny/Rossel 1910, S. 109: «Gottfried Keller sagt

irgendwo: <Ein Tag kann eine Perle sein und ein Jahrhundert

nichts» Perlen waren die Tage, als Haller die Alpen

besang, nichts war das vorangegangene 17. Jahrhundert.»

Auch Emil Ermatinger beginnt das entsprechende
Kapitel in «Dichtung und Geistesleben der deutschen

Schweiz» mit dem symptomatischen Satz: «Zu keiner Zeit

bietet die Geschichte der Schweiz ein so klägliches Bild wie
im siebzehnten Jahrhundert» (Ermatinger 1933, S. 241).

15 Brinker 2007, S. 3.

16 Brinker 2007, S. 44.

17 Trümpy, Hans (1917-1989): Professor für Volkskunde in

Basel.

18 Studer 1957, S. 102.

19 Studer 1957, S. 103.

20 Trümpy 1955, S. 3 f.

21 Trümpy 1955, S. 3.

334



Historische, sprachliche oder volkskundliche

Betrachtungsweisen degradieren Gefundenes zum
Quellentext. Literaturgeschichtliche Archäologie läuft

dagegen immer wieder Gefahr, auf Schatzsuche zu

gehen. Dabei folgt sie dem bereits Festgelegten,

Festwstehenden, dem, was Siegfried Zielinski «An-
führerschaften»22 nennt, und wird zu einer gebietenden

Wissenschaft. Zielinski plädiert dagegen für eine

grösstmögliche Offenheit und spricht in diesem

Zusammenhang von einer «an-archäologischen

Betrachtungsweise»: «Die An-Archäologie der Medien

versteht sich als Sammlung von Kuriositäten.»23 Im

Sinne einer solchen An-Archäologie soll die mediale

Perspektive auf die «Thurgauer Gespräche» deren

«Eigenleuchten» zum Vorschein bringen. Der

folgende Ausschnitt aus Zielinskis «Archäologie der

Medien» soll für den weiteren Fortgang der Untersuchung

programmatischen Charakter haben:

«Unter Kuriositäten verstehe ich Fundstücke aus
der reichen Geschichte des Sehens, Hörens und
Kombinierens mit technischen Mitteln, in denen etwas
aufblitzt, was ihr Eigenleuchten ausmacht und was
zugleich über die Bedeutung oder Funktion in ihrem

Entstehungskontext hinausweist. In diesem Sinn

spreche ich von Sensationen, von Ereignissen oder

Phänomenen, die unser Aufsehen erregen und die es

gilt, so zur Darstellung zu bringen, dass sie ihr

Anregungspotenzial entfalten können. Das erfordert eine

Haltung des Respekts, der Behutsamkeit und des

Wohlwollens gegenüber dem Gefundenen und nicht
seine Herabsetzung oder gar Ausgrenzung.»24

So begeben wir uns auf eine Spurensuche im

medialen archäologischen Umfeld der «Thurgauer

Gespräche». Wir haben es bei den «Thurgauer
Gesprächen» mit einer literarischen Gestalt zu tun. Fassen

wir diese, nämlich den Dialog, als Medium auf, so

kann es im Folgenden nicht darum gehen, eine
Geschichte des literarischen Dialogs zu schreiben.
Vielmehr gilt es, dem nachzuspüren, was sich in diesem

Medium geschichtlich zu realisieren vermochte. Die

Kuriositäten, auf die wir gestossen sind, haben ihre

eigene Leuchtkraft, die sich nicht aus einer scheinbar

folgerichtigen Entwicklung der literarischen Form des

Dialogs ableiten lässt. Das Vorgehen muss deshalb

ein anderes sein. Wir begeben uns auf unserer

archäologischen Wanderung dorthin, wo wir die mediale

Realisierungsform des Dialogs antreffen. Es sind

heterogene Gestalten, denen wir begegnen werden.
Dadurch aber, dass wir von den kuriosen Hauptfundstücken,

den «Thurgauer Gesprächen», ausgehen,
wird unser Blick für Übergänge und Grenzen

geschärft, und es sollte sich eine Vorstellung entwickeln

von dem, was der Begriff des Mediums bezüglich des

literarischen Dialogs meinen könnte:
«Im Prinzip muss jedoch in der Bewegung durch

die Attraktionen hindurch etwas entstehen, was eine

Vorstellung erzeugt, die in den verschiedenen behandelten

Konstellationen <Medien> oder <Medium> heis-

sen könnte.»25

Es werden nun zwei archäologische Rundgänge
angeboten. Auf einem ersten wird der Blick von den

«Thurgauer Gesprächen» aus auf die Anfänge und

zugleich den mengenmässigen Höhepunkt der

Dialogliteratur in der Reformationszeit gelenkt. Im zweiten
wird das Umfeld der «Thurgauer Gespräche» im

17. Jahrhundert auf themenverwandte Dialoge
abgesucht.

22 Zielinski weist darauf hin, dass im Wort «Archäologie»
nicht nur das griechische «archaios» im Sinne des Alten,

Ursprünglichen ateckt, sondern auch «archos» im Sinne

von Führer (Zielinski 2002, S. 39 f.).

23 Zielinski 2002, S. 49.

24 Zielinski 2002, S. 49.

25 Zielinski 2002, S. 49.

335



5.2 Die «Thurgauer Gespräche» und der
Reformationsdialog

Ulrich von Hutten übersetzte 1519 seine lateinischen

Dialoge ins Deutsche. Damit setzte er ein Fanal für die

Produktion einer unglaublichen Menge von Dialogen,

die bis zur Niederschlagung des Bauernaufstandes

1525 dauern sollte. In dieser Zeit ist mit einer
Gesamtzahl von gegen 150 gedruckten Dialogen zu
rechnen.26 In der Rückschau wird man später von der

Blütezeit des sogenannten Reformationsdialogs
sprechen.

Der anonyme Karsthans entstand Ende 1 520

und wurde im Januar 1521 gedruckt. Dieser Dialog,
in dem ein Bauer zum zentralen Gesprâ'chspartnér

wird, war ein weiterer wichtiger Impuls. «Erstmalig in

der deutschen Literatur wurden Probleme des

gemeinen Mannes> in den Mittelpunkt der Darstellung
gerückt.»27 So wurde der Prosadialog im Rahmen der

reformatorischen Flugschriften zum wohl
bedeutendsten Medium.28 Er war nicht wie die andern Genres,

deren sich die Flugschriften bedienten, lediglich
ein publizistisches Medium, mit dem ein einzelner

Autor sein Publikum erreichte. Der Dialog selbst war
ein medialer Austragungsort der Meinungsverschiedenheiten,

ein öffentliches Forum der Wahrheitsfindung

und der Propaganda. Nicht allein die Gefährlichkeit

der Produktion und Verbreitung solcher

Dialoge erklärt, dass viele von ihnen anonym erschienen.29

Ein ebenso wichtiger Grund ist darin zu sehen,
dass der Vertreter der Botschaft, von welcher der
Leser überzeugt werden sollte, ein Protagonist des

Gesprächs ist. Dieser ist so gestaltet, dass sich der Leser

mit ihm besser identifizieren kann als mit einem allenfalls

namentlich erwähnten Autor. Es ist also eine

implizite Medialität, die in den Dialogen zum Tragen
kommt. In ihr kann eine Demokratisierung der

Wahrheitsfindung dargestellt werden, die von der
Wirklichkeit auf evangelischer Seite noch längst nicht

eingeholt und auf katholischer Seite nicht intendiert

war. Letzteres dürfte die Erklärung dafür liefern,
dass der Dialog von katholischer Seite kaum zur
Verteidigung ihrer theologischen Positionen verwendet
wurde.

Um die «Thurgauer Gespräche» in ihrer dialogischen

Medialität zu verstehen, muss auf die grosse
Zeit dieser Textgattung am Anfang des 16. Jahrhunderts

zurückgeblickt werden. Dies soll hier so geschehen,

dass zuerst nach dem Verbindenden, dann nach

dem Trennenden gefragt wird.

5.2.1 Gemeinsamkeiten

Die ersten beiden «Thurgauer Gespräche» werden
als Ganz vertrüwlich vnd Nochberlich Gespräch30

bezeichnet. Der Ausdruck «vertrauliches Gespräch»

verweist auf die Schriften von Erasmus von Rotterdam

(ca. 1466-1536), die der humanistische
Gelehrte seit 1518 unter dem Titel «Colloquia familia-
ria» immer wieder überarbeitet und erweitert

herausgegeben hat. «Diese Dialoge, 81 an der Zahl,

die fast immer nur unter zwei Gesprächsteilnehmern
stattfinden, waren ursprünglich dazu bestimmt,
Lateinschülern gute Formulierungen für den Gebrauch
des täglichen Lebens bereitszustellen.»31 Es handelt
sich um polemische Gespräche über Fragen des

moralischen Verhaltens, Gespräche gegen kirchliche

Machtanmassung, gegen den Missbrauch des Religiösen,

aber auch einfach um Gespräche, welche die

Absurditäten des Lebens scherzhaft geisselten. Eras-

26 Bentzinger 1982, S. 19.

27 Bentzinger 1982, S. 19.

28 «Binnen kurzem wird der satirisch-dramatische Prosadia¬

log zum beliebtesten Genre der <Sturmjahre»> (Simon

1980, S. 25).

29 Bentzinger 1982, S. 31 f.

30 TG1 Titelblatt.
31 Rädle 1976, S. 77.

336



mus hat all das in sie verpackt, was er sich auf der

strengen Ebene der theologischen und philosophischen

Disputation versagen musste. «Nach ihrer
formalen und inhaltlichen Bestimmung wird die literarische

Gattung des Gesprächs unter der Feder des

Erasmus zu einem vorzüglichen Medium provozierender

Zeitkritik.»32 Das ist ein erstes Merkmal, das die

«Thurgauer Gespräche» mit den Dialogen der
Reformationszeit gemeinsam haben: Sie greifen unmittelbar

zeitgeschichtliche Fragestellungen auf, um sie

kritisch zu durchleuchten.
Dass mit dem Wort vertrüwlich auch die Bedeutung

des «geheimen» Gesprächs mitgedacht ist,

darauf weist die Verwendung des Wortes im ersten

Thurgauer Gespräch hin: wanns nit verbotte

war/oder ich dirs/als mim lieben Nochbern dörffte
vertrüly sägen33. Bei Erasmus ist solche Vertraulichkeit
insofern mitgemeint, als es sich um Gesprächspartner
handelt, die in der damaligen Wirklichkeit keine ernst

zu nehmenden Gespräche miteinander führten. So

begegnet beispielsweise in «Abbatis et Eruditae»34

die gelehrte Frau Magdalia dem Abt Antronius, den

sie in seiner Unwissenheit blossstellt. Es handelt sich

bei solchen Gesprächen nicht nur um eine literarische

Gattung, die in der Reformationszeit mit Rückbezug
auf die Antike35 zu neuem Leben erweckt wird.36

Vielmehr wird hier das literarische Gespräch zu einem

Medium, welches eine neue Öffentlichkeit schafft:
Der Dialog stellt «als geistiger Austragungsort der

aktuellen Konflikte so etwas wie ein fiktives öffentliches

Forum dar, auf welchem sich die Vertreter sämtlicher

Stände zu Wort melden und ihren - vorgeblichen

oder tatsächlichen - Interessen Gehör

verschaffen können»37. Dieser Aspekt einer in der

Frühen Neuzeit noch «vertraulichen» Öffentlichkeit
ist ein weiteres Merkmal, das die «Thurgauer Gespräche»

mit den Reformationsdialogen verbindet.
Schon bei Erasmus kommen Menschen zu Wort,

die bisher nichts zu sagen hatten, die keine Stimme in

der Öffentlichkeit hatten. Waren es bei ihm Schüler,

Frauen, Soldaten, Dirnen, so ist in der Reformationszeit

vor allem eine Figur zu nennen, die in hohem
Mass eine positive Umstilisierung38 erfährt: der Bauer.

Er bekommt erstmals eine andere Funktion als in den

früheren Fastnachtsspielen. War er dort der Tölpel,
mutierte er am Anfang des 16. Jahrhunderts zum
Vorkämpfer der Reformation: «Der Bauer ist jetzt der

Held, der Bauer mit seinem Dreschflegel und seinem

Mutterwitz, mit seiner Ehrlichkeit und Einfachheit
und seinem gesunden Menschenverstand.»39 Populär
wurde die Bezeichnung «Karsthans» für diesen Typ

des reformatorischen Bauern, der in der Lage war, mit
seiner Argumentation auch die gelehrten Gegner zu

besiegen. Zum ersten Mal erscheint der Name in dieser

positiven Besetzung im 1521 erschienenen Dialog,

der mit Karsthans betitelt war. Die Bezeichnung

war schon vorher im schwäbisch-alemannischen
Raum verbreitet, und zwar als Spottname für den mit
dem «Karst», der zweizinkigen Feldhacke, arbeitenden

Bauern. Könneker weist darauf hin, dass die

Bezeichnung «Karsthans» in ihrer negativen Bedeutung
1498 bei Geiler von Kaisersberg in einer Predigt über

Sebastian Brandts Narrenschiff und in Thomas Murners

Schriften gegen Luther anzutreffen ist.40 Im

Karsthans-Gespräch nun wird sie gleichsam zu einem
Ehrentitel. Dieses Gespräch avancierte in kurzer Zeit

zum wohl meistgelesenen reformatorischen Dialog.
Als drittes gemeinsames Merkmal der Reformations-

32 Gail 1974, S. 106.

33 TG1Z. 89-90.
34 Rädle 1976, S. 3-17.
35 Von den antiken Autoren, welche die Reformationsdialoge

mitbestimmten, sind hauptsächlich Piaton, Lukian, Horaz

und Terenzzu erwähnen. Bei Erasmus von Rotterdam
«dominiert klar der Einfluss desTerenz» (Rädle 1976, S. 78).

36 Könneker 1975, 5. 21.

37 Könneker 1975, S. 33.

38 Könneker 1975, S. 101.

39 Humbel 1912, 5. 13.

40 Könneker 1975, S. 100.

337



dialoge und der «Thurgauer Gespräche» ist die

Verwendung von Figuren aus dem einfachen Volk zu

nennen: der Bauer, der Wirt und, im Bantli-Gespräch,
die Wirtin.

Könneker nennt den «szenisch dramatischen

Charakter [...] eines der wichtigsten Kennzeichen des

Reformationsdialogs» und weist es funktional der

«Steigerung der propagandistischen Wirkung»4' zu.

Diese Annäherung ans Drama wird im Dialog durch

eine Konkretisierung des Schauplatzes und mittels

szenischer Elemente vorgenommen, wie wir sie auch

in den «Thurgauer Gesprächen» finden, wenn die

Dialoge in Bartheis Gaststube oder im Wirtshaus der

Madleni in Andelfingen angesiedelt werden oder

wenn der Wirt Barthel seine Magd nach dem Apfelwein

schickt: Mädel/gang hol vsserm Nochber Jockle

von dem lutern Butsch ein halbs." Auch dieses vierte
Merkmal des szenischen Charakters verbindet die

«Thurgauer Gespräche» mit dem Reformationsdialog.

Wenngleich lateinisch verfasste Dialoge von
Erasmus von Rotterdam und Ulrich von Hutten den

Anfang der Dialogliteratur in der Reformationszeit

bildeten, so ist die Mehrzahl der Reformationsdialoge
doch in deutscher Sprache abgefasst. Ulrich von Hutten

übersetzte seinen ersten lateinischen Dialog Pha-

larismus 1519 ins Deutsche und steht damit am

Anfang der volkssprachlichen Dialogliteratur. Die

Dialoge wurden in kürzester Zeit zum wichtigsten
Medium, mit dem die reformatorischen Anliegen alle

Stände der Bevölkerung und nicht zuletzt den
«gemeinen Mann» erreichen konnten. Deshalb mussten
sie Luthers Forderung erfüllen, die er im Sendbrlef

vom Dolmetschen 1530 formulierte: «Denn man

muss nicht die Buchstaben in der lateinischen Sprache

fragen, wie man soll Deutsch reden, wie diese

Esel tun, sondern man muss die Mutter im Hause, die

Kinder auf der Gassen, den gemeinen Mann auf dem

Markt drum fragen und denselbigen auf das Maul

sehen, wie sie reden und darnach dolmetschen; da

verstehen sie es denn und merken, dass man deutsch

mit ihnen redet.»43 Bentzinger verweist darauf, dass

es kein Zufall sei, «dass das Wort Muttersprache zum
ersten Mal in hochdeutscher Form in einem
Reformationsdialog auftritt»44, und zwar bei Kaspar Güttel45.

Die Verwendung der Volkssprache ist ein weiteres

Merkmal, das der Reformationsdialog mit den «Thurgauer

Gesprächen» gemeinsam hat. Allerdings ist

diese Volkssprache in den «Thurgauer Gesprächen»
dialektal eingefärbt, ein Charakteristikum, das Luther

mit der Annäherung an eine deutsche Gemeinsprache

entgegen seiner programmatischen Äusserung

zu überwinden versuchte.
Fünf Parallelen zwischen den Reformationsdialogen

und den «Thurgauer Gesprächen» könnten

ausgewiesen werden: der unmittelbare kritische

Bezug zu zeitgeschichtlichen Fragestellungen, das

Schaffen einer neuen, «vertraulichen» Öffentlichkeit,
die Zugehörigkeit der Protagonisten zum einfachen

Volk, der szenische Charakter und die Verwendung
der Muttersprache der Adressaten. Es wäre allerdings

voreilig, die «Thurgauer Gespräche» nun lediglich als

späte Nachfahren des Reformationsdialogs zu

bezeichnen. Auch wenn sie, wie die gemeinsamen
Merkmale zeigen, ohne diese Vorgänger kaum denkbar

wären, müssen sie nun auch noch auf ihre Spezi-
fika befragt werden, um eine präzisere Verhältnisbestimmung

zwischen ihnen und den Reformationsdialogen

vorzunehmen.

41 Könneker 1975, S. 36.

42 TG1 Z. 18-19.
43 Kahler 1996(1962), S. 159.

44 Bentzinger 1982, S. 25 f.

45 Güttel, Kaspar(auch: Güthel, Caspar) (1471-1542): Refor¬

mator und einer der ältesten Freunde Martin Luthers:

Dialogus odder gesprechbuchleyn, Erfurt 1522.

338



5.2.2 Differenzen

Um die Spezifika der «Thurgauer Gespräche»
herauszuarbeiten, soll von einzelnen Reformationsdialogen

ausgegangen werden, welche für die Gattung
Typisches enthalten. Damit machen wir einen ersten
Versuch, das «Eigenleuchten» unserer Kuriositäten zum
Vorschein zu bringen.

Die Personenkonstellation

Hans Sachs: Disputation zwischen einem
Chorherren und Schumacher (1524)46

Nach einer dreijährigen Schaffenspause trat der

Nürnberger Schumacher und Dichter Hans Sachs

1523 mit seiner Wittembergisch nachtigall wieder an

die Öffentlichkeit und nahm mit dieser Schrift für die

reformatorische Bewegung Stellung. Im Folgejahr
1524 erschienen dann seine vier Reformationsdialoge.

Im ersten dieser Gespräche bringt Schuster

Hans dem Chorherrn dessen geflickte Pantoffeln und

verwickelt ihn in ein Gespräch. Von der Forschung
wurde es immer wieder als das gelungenste Beispiel

dieses Genres überhaupt bezeichnet.47 Schon mit
dem Auftreten der Köchin am Anfang der Szene, die

den Chorherrn in seinem Sommerhaus statt in der
Kirche rufen muss, ist eine dramaturgisch interessante

Situation geschaffen. Und kaum dass der
Schuster den Chorherrn ins Gespräch gezogen hat,

fragt ihn dieser: Seid ihr evangelisch?4", wozu sich

der Schuster unumwunden bekennt. In überlegener
Ruhe argumentiert er dann gegen den Chorherrn,
indem er stets die richtige Bibelstelle zu zitieren weiss.

So werden wichtige konfessionell kontradiktorische
Themen abgehandelt: der Papst, weltliche und kirchliche

Macht, das Laienpriestertum, das Schriftprinzip,
der Heilige Geist, die christliche Freiheit, die Heiligen,
das Fasten, die Werkgerechtigkeit und die Frage der

Gewaltanwendung. Nachdem fast katechismusartig

alle diese Fragen beantwortet sind, gestaltet Hans

Sachs den Schluss des Gesprächs wieder so, dass das

Szenische gegenüber dem rein Dialogischen in den

Vordergrund rückt. Der bereits im Gespräch durch

Müssiggang und Ignoranz charakterisierte Chorherr
veranschaulicht sein Wesen noch selbst, indem er die

Köchin die verstaubte Bibel holen lässt, mit der er
nicht umzugehen weiss. Nachdem Schuster Hans

gegangen ist, lässt der Chorherr den Hausmeister Heinrice

rufen, um sich von ihm bestätigen zu lassen.

Doch dieser gibt dem Chorherrn an dessen Niederlage

Schuld, und auch die Köchin erdreistet sich zu

sagen: Euch geschieht recht.49

Am Anfang der «Thurgauer Gespräche» steht
das erste Kunkelstubengespräch, in dem der katholische

Bauer Jockel den evangelischen Wirt Barthel in

dessen Gaststube aufsucht. Es handelt sich um ein

Gespräch aus katholischer Feder, wie wir es in der

Reformationszeit nur selten antreffen. So ist es nicht

verwunderlich, dass die Grundsituation aus den

Reformationsdialogen, wie wir sie beispielsweise bei

Hans Sachs antreffen, übernommen, aber reziprok

gestaltet wird. Während im Reformationsdialog der

evangelische Schuster den Chorherrn aufsucht, um
ihn gewissermassen in dessen eigener Domäne
argumentativ zu schlagen, ist es im ersten Thurgauer
Gespräch der katholische Bauer, der diese Rolle

übernimmt. Doch im zweiten Kunkelstuben-Gespräch mit
seiner evangelischen Tendenz wird die Situation der

Begegnung von Jockel und Barthel beibehalten. Die

räumliche Zuordnung der Personen hat also nicht
mehr die gleiche Bedeutung, was auch das Baschi-

Uli-Gespräch zeigt, wo sie nicht einmal explizit gestal-

46 Bentzinger 1982, S. 353-380.
47 Könneker 1975, S. 152; Bentzinger 1982, S. 375.

48 Bentziger 1982, S. 355.

49 Bentziger 1982, S. 374.

339



tet ist. Analog zum ersten Kunkelstuben-Gespräch ist

es im Bantli-Gespräch der katholische Oberrichter,
der die Wirtin Madleni in ihrer Gaststube aufsucht.
Sie wird allerdings nicht in eine eigentliche Argumentation

verwickelt, sondern in ihrer Ignoranz satirisch

überzeichnet, wodurch sie, anders als der Chorherr
bei Hans Sachs, letztlich die Sympathie des Lesers

gewinnt. Auch hier geht es nicht darum, dass durch
die räumliche Gestaltung der Personenkonstellation
Madleni gleichsam in ihrer eigenen Domäne besiegt
würde. Nur vordergründig also wird in den «Thur-

gauer Gesprächen» die Personenkonstellation des

Reformationsdialogs übernommen; sie hat nicht
mehr die gleiche Bedeutung, denn die Regeln des

Spiels haben sich verändert.

Der Gegner

Gesprech büchlein (1524)S0/4/n Schöner
Dialogus (1525)51

Im 1524 anonym erschienenen Gesprech büchlein

argumentiert ein Bauer gegen Erasmus von
Rotterdam und Johann Faber. Beide waren anfänglich
reformatorischem Gedankengut zugeneigt. Belial

entpuppt sich im Gespräch als der Teufel, dem es

gelungen ist, die beiden wieder zur päpstlichen Lehre zu

verführen. Der Bauer lässt sich von Belial erzählen,
wie er die beiden zu ihrem Gesinnungswechsel
gebracht hat. Nachdem Belial abgetreten ist, folgt eine

argumentative Auseinandersetzung zwischen dem

Bauern und Johann Faber. Die Intention dieses

Reformationsdialogs ist es, auf unterschiedlichen Ebenen

die beiden aus reformatorischer Sicht Abtrünnigen
als dem Teufel verfallen, moralisch nicht integer, aus

Angst und Machtgier handelnd und argumentativ
unterlegen darzustellen, so dass der Bauer schlussfol-

gern kann: so müst ir gewißlich rechte Ketzer/Tür-
cken/oder der hellisch teuffeil selbst sein." Das

Gespräch endet, indem der Bauer seinem Kontrahenten

Johann Faber einen Fluch hinterher schickt: Ade ein

kùe bescheis dich."
Wir finden in diesem Gespräch eine Grundsituation,

wie sie für den Reformationsdialog geradezu
als konstitutiv bezeichnet werden kann. Auch wenn
die Argumentation genauso wie in den «Thurgauer

Gesprächen» eine wichtige Rolle spielt und mit ihr

dem Leser zentrale Inhalte vermittelt werden können,

so finden wir in den Reformationsdialogen doch sehr

oft die Intention, den Gegner nicht nur auf dem Feld

des Argumentativen zu schlagen, sondern ihn grundlegend

zu vernichten, ihn als Christen und als

Menschen unglaubwürdig, ja mehr noch in seinem ganzen

Wesen als nichtig darzustellen. In den «Thurgauer
Gesprächen» besteht das offensichtliche Ziel des Dialogs

darin, den andern zu überzeugen. Insofern ist

und bleibt der Kontrahent immer ein echter und ernst

zu nehmender Gesprächspartner. Sowohl in den

Reformationsdialogen wie auch in den «Thurgauer
Gesprächen» spielt die Argumentation eine wichtige
Rolle. Im Reformationsdialog allerdings ist sie

eingebunden in eine Gesamtstrategie der Vernichtung
oder zumindest einer vollständigen Umpolung des

Gegners, während sie in den «Thurgauer Gesprächen»

einer kooperativen Überzeugung des

Dialogpartners dient.
Im anonymen Gespräch Ain Schöner Dialogus

von 1525 zwischen einem Bauern und einem
Karmeliter-Mönch beklagt sich Letzterer, dass die Mönche

wegen Luther nicht mehr die nötige Unterstützung
hätten und deshalb Hunger leiden müssten. Der

Bauer argumentiert mit zahlreichen Bibelstellen und

weist die Arbeit als grundsätzliche Pflicht des
Menschen aus, vor der sich auch die Mönche nicht
drücken dürften. Der Mönch lässt sich überzeugen und

50 Simon 1980, S. 309-326.
51 Simon 1980, S. 359-368.
52 Simon 1980, S. 325.
53 Simon 1980, S. 326.

340



wirft seine Kutte von sich. Dieser Dialog scheint ein

Gegenbeispiel zum eben Gesagten darzustellen. Die

Oberflächenstruktur täuscht allerdings. Denn letztlich

steht das, was wie eine überzeugende Argumentation

aussieht, auch hier im Dienst einer radikalen

Ablehnung und Abwertung. Der Mönch legt nicht

nur die Kutte und das sein bisheriges Leben konstituierende

Mönchtum ab, sondern er wechselt von
einem nichtigen zu einem eigentlichen Seinszustand:

O herr dein erbarmung ist manigfaltig/heütt hast du

erlöset mein seele/auß der tyeffe der helle. Darauf

verflucht er den Tag, an dem das Mönchtum erfunden

worden ist, und jeden, der eine Kutte anzieht.

Auch dort, wo im Reformationsdialog
Überzeugungsarbeit geleistet wird, geht es nicht ohne eine

fundamentale Abwertung des Dialogpartners.
Demgegenüber bleibt in den «Thurgauer Gesprächen» auch

der argumentativ unterlegene Gegner auf Augenhöhe
und wird mit Achtung und Respekt behandelt, denn es

geht lediglich um seine Ansicht, die zur Debatte steht,

aber nicht sein Sosein als evangelischer bzw. katholischer

Christ, als Nachbar, als Eidgenosse.

Die Thematik

Ain guter grober Dialogus Teutsch 1521 )55

Die Reformationsdialoge haben in einem hohen Mass

belehrenden Charakter. Eine der wichtigsten Formen

in der Reformationszeit, in welcher neue Inhalte
entwickelt, überprüft und vermittelt wurden, war die

Disputation.56 Das färbt natürlich auch auf die

dialogischen Flugschriften ab. Ein schönes Beispiel dafür
ist das 1521 anonym in Strassburg erschienene

Gespräch Ain guter grober Dialogus Teutsch. Der Wirt
lädt den evangelischen Flans Schöpfer auf den Abend

zu sich in die Gaststube ein, denn schon am Abend

zuvor war ein ganzer Rott guter Gesellen, darunter
auch der katholische Peter Schabenhut, bei ihm
versammelt und da kamen wir hinter den Bapst und den

Luther bis Mitternacht schwätzen,57 Da dem Peter

Schabenhut, der als streitiger EseP bezeichnet wird,
niemand Paroli bieten konnte, soll das nun Plans

Schöpfer übernehmen. Plier wird also eine Art
volkstümlicher Disputation unter Plandwerksgesellen
inszeniert. Das Plauptthema sind der Ablass und die

Vergebung aus Gnade. Die Rechnung des Wirts geht
auf, denn es gelingt dem evangelischen Schöpfer den

katholischen Schabenhut zum neuen Glauben zu
bekehren. Thematisch stellen die Reformationsdialoge
also oft eine Popularisierung der auf den Disputationen

von den Theologen verhandelten Thesen dar. Sie

sind deshalb fast ausnahmslos theologisch ausgerichtet

und befassen sich mit den kontradiktorischen
religiösen Fragen der Zeit. Im Gegensatz dazu stehen in

den «Thurgauer Gesprächen» aber nicht im engen
Sinn religiöse oder gar theologische Fragen zur
Debatte. Auch wenn die Gesprächspartner unterschiedliche

konfessionelle Zugehörigkeit haben, spielen die

theologischen Differenzen nur am Rand eine Rolle.

Viel zentraler sind politische Fragen: die Frage nach

der Einheit einer aus konfessionell unterschiedlichen
Ständen bestehenden Eidgenossenschaft, die Frage

nach der Neutralität des Thurgaus als einer Gemeinen

Plerrschaft, die Frage nach dem gesellschaftlichen
Zusammenleben in paritätischen Gemeinwesen. Vorbild

für das Verhandeln dieser Themen sind nicht wie
im Reformationsdialog die Disputationen, sondern

die Tagsatzungen, die sich zu dieser Zeit zu einem
wesentlichen Teil mit Fragen des interkonfessionellen

Zusammenlebens beschäftigen mussten. Argumen-

54 Simon 1980, S. 367.

55 Bentzinger 1982, S. 188-211.
56 «Disputationen, eigentlich akadem. Streitgespräche zwi¬

schen zwei Kontrahenten, bildeten in der Reformation seit

Martin Luthers Auftritt in Leipzig (1519) das bevorzugte
Mittel, die neue Lehre zu verbreiten» (Backus, Disputationen,

in: e-HLS, Version vom 26.04.2004).
57 Bentziger 1982, S. 189.

58 Bentziger 1982, S. 189.

341



tationsgrundlage war nicht wie im Reformationsdialog

die Bibel, sondern man berief sich auf die

eidgenössischen Verträge, die sogenannten
Landfriedensbünde. Die Thematik der «Thurgauer
Gespräche» knüpft also wie die Reformationsdialoge an

konfessionellen Gegensätzen an, fokussiert dann
aber nicht auf die theologische Wahrheitsfindung,
sondern auf die interkonfessionellen Probleme im

konkreten Zusammenleben und auf die eidgenössische

Politik, in der es um Frieden oder Krieg zwischen
den evangelischen und katholischen Ständen geht.

Die Argumentation

Dialogus von der Zweitrachtung (1522)59

Dialoge oder Gespräche sind eine Form der Erörterung.

Durch Position und Gegenposition entsteht

zwangsläufig ein dialektischer Prozess, in dem man
am Schluss nicht mehr am gleichen Ort steht wie am

Anfang. Insofern haben sie immer einen heuristischen

Wert. Der Ausgangspunkt in vielen
Reformationsdialogen ist eine Frage oder eine Unsicherheit.

Der dialogische Prozess soll sie klären. Dazu bedient

er sich der Argumentation.
Ein typisches Beispiel dafür ist der 1522 in

Wittenberg erschienene Dialogus von derzweitrachtung.
Der darin auftretende Laie ist ob der zwei Formen des

christlichen Glaubens irritiert, und er will wissen, ob

er von Luther oder vom Papst verführt werde. Sein

Gesprächspartner ist ein Priester, von dem der Laie

erfahren will, wie er die Wahrheit erkennen kann. Der

Priester gibt ihm unsichere und zweifelhafte Antworten.

Da mischen sich biblische Figuren ins Gespräch,

hauptsächlich Christus und Paulus, neben ihnen aber

auch David, Moses und Johannes. Ihre Aussagen sind

reine Bibelzitate. So wird in der Gesprächsform das

evangelische Schriftprinzip lebendig gestaltet und die

Bibel als die einzige Argumentationsbasis erkannt. Im

zweiten Teil des Gesprächs erweist sich der Laie als

des Lesens kundig und sagt, er verlasse sich auf die

Schrift, und beruft sich dabei sogar auf Thomas von

Aquin, der kurz vor seinem Tod gesagt haben soll: ich
glaub was yn dem buch stet.60 Gerade in der
Argumentationsweise zeigen die «Thurgauer Gespräche»
eine deutliche Distanzierung vom Reformationsdialog.

In der Reformationszeit diente die stark
argumentative Gesprächsform dazu, die Bibel als alleinige
Argumentationsgrundlage zu installieren, was zu

einem zentralen theologischen Gegensatz der Konfessionen

führte. Die konfessionellen Gegensätze in den

«Thurgauer Gesprächen» werden jedoch nicht mehr

theologisch, sondern hauptsächlich politisch reflektiert.

Das verändert auch die Argumentationsweise.
Zwar spielen schriftliche Quellen als Argumentätiöns-
basis immer noch eine Rolle, doch ist es nicht die

Bibel, auf die sich die Gesprächspartner abstützen,
sondern sie benutzen die Friedensverträge und

Abkommen der Eidgenossenschaft. Ferner tritt die

Bezugnahme zu aktuellen Ereignissen deutlich in den

Vordergrund.

Das Weltbild

Balthasar Stanberger: Dialogus zwischen Petro
und einem Bauern 1523)6'/Ain schöner Dialogus
von Martino Luther und der geschickten
Botschaft aus der Hölle (1523)62

Der Aufbruch am Anfang des 16. Jahrhunderts

markiert einen Übergang: Man spricht vom Beginn
der Frühen Neuzeit. Das Mittelalter mit seinem ganz
auf das Jenseitige bezogenen Weltbild neigt sich

seinem Ende entgegen. Dennoch sind die

Reformationsdialoge, auch wenn sie in hohem Mass das Neue

59 DIALOGUS 1522.

60 DIALOGUS 1522, A2b.
61 Bentzinger 1982, S. 296-315.
62 Bentzinger 1982, S. 316-352.

342



ankünden, noch ganz in mittelalterlichen Vorstellungen

verhaftet. So darf es nicht wundern, wenn uns

immer wieder Gespräche begegnen, die nicht in einer
im neuzeitlichen Sinne verstandenen Wirklichkeit
angesiedelt sind. In Stanbergers 1523 erschienenem

Dialoguszwischen Petro und einem Bauern begegnet
dem über Feld wandernden Bauern ein Person von

schöner Färb63 Der Bauer spürt, dass es sich hier nicht

um einen gewöhnlichen Menschen handeln kann,

mutmasst sogar, es könnte Gott sein, bis sich die Person

selbst vorstellt: ich bin Petrus, ein Fischer der
armen Menschen,M Der Bauer fällt ihm zu Füssen und

bittet ihn als grossen Fürbitter und Fielfer um die

ewige Seligkeit. Gerade das aber weist Petrus von
sich, indem er sagt: ich bin ein Mensche als du!66 Die

jenseitige Wirklichkeit bricht zwar mit mittelalterlicher

Selbstverständlichkeit in die diesseitige ein,
jedoch gerade mit dem Ziel, eine neue Verhältnisbestimmung

von Diesseits und Jenseits vorzunehmen.
Während Petrus in diesem Dialog von Luther sagt, er
sei ein gesandter Engel und Apostel Gottes,66 bestreitet

er, dass er selbst seinerzeit in Rom gewesen sei,

und entzieht damit dem Papsttum und dessen

Machtansprüchen die Grundlage.
Im Erasmus Alberus67 zugeschriebenen Dialog

Ain schöner Dialogus von Martino Luther wird ebenfalls

die jenseitige Welt aufgeboten. Es ist hier der

Teufel, mit dem der Reformator ein Gespräch führt.
Die dargestellte Situation, in der ein Abgesandter der

durch die Reformation in Aufruhr gebrachten Hölle

Luther während seiner Übersetzungsarbeit an der

Bibel aufsucht, ist zu einem festen Bestandteil der

Legendenbildung um den Reformator geworden. Der

anfangs 1523 geschriebene Dialog wurde sofort
mehrmals gedruckt.

In den Reformationsdialogen begegnet uns ein

Weltbild, in dem in mittelalterlicher Selbstverständlichkeit

Diesseits und Jenseits miteinander verbunden
sind. Davon sind die «Thurgauer Gespräche» schon

weit entfernt. Im Vergleich mit den Reformationsdia¬

logen wirken sie geradezu realistisch. Noch beschäftigt

Barthel im zweiten Bechtelistag-Gespräch die

Frage nach der ewigen Seligkeit fundamental: Es ist
khain anderer Weeg zuem Himmel als allein der
whaare Globen. Es lasset sich in einer sömlichen Sach

nit schertzen/warinnen das Ewige verschärtzt
würdt,68 Das Religiöse als existenzielle Dimension
menschlichen Lebens gehört als Selbstverständlichkeit

zum frühneuzeitlichen Weltbild, doch hat sich

dieses von einem Wirklichkeitsverständnis entfernt,
in dem das Jenseitige die eigentlich reale Dimension

darstellt und deshalb stets wie im Reformationsdialog
ins Diesseitige einbrechen kann.

5.2.3 Das «Eigenleuchten» der «Thurgauer
Gespräche»

Ein erster archäologischer Rundgang hat uns in die

Reformationszeit zurückgeführt. Ohne diese Blütezeit

des literarischen Dialogs wären die «Thurgauer
Gespräche» nicht möglich gewesen. Dennoch lassen

sie sich nicht reduzieren auf das, was sie mit den

Reformationsdialogen gemeinsam haben. Viel

beeindruckender sind die Charakteristika, die sie in ihrer

Eigenart und Eigenständigkeit hervorheben: In der

Zuordnung der Dialogpartner wird eine Veränderung
der Spielregeln sichtbar, auf die an anderer Stelle

noch eingegangen werden soll. Das führt dazu, dass

der Gesprächspartner nicht mehr als zu vernichtender

Gegner betrachtet wird. Vielmehr wird eine ko-

63 Bentziger 1982, S. 297.

64 Bentziger 1982, S. 298.
65 Bentziger 1982, S. 298.
66 Bentziger 1982, S. 302.

67 Alberus, Erasmus (ca. 1500-1553): Ein Lutherschüler, der

zu einem der streitbarsten Lutheraner wurde. Ihm wird
auch der anonyme Dialog Gesprech büchlein von 1524

zugeschrieben.
68 TG4Z. 189-191.

343



operative Überzeugungskraft eingesetzt, die darauf

basiert, dass der andere trotz seiner divergenten
Ansicht als Mensch und als Nachbar Respekt verdient.
Vorbild für den Dialog ist nicht mehr die Disputation
mit ihrer konfessionell-kontradiktorischen Ausrichtung,

sondern die Tagsatzung. Dadurch entsteht eine

politische Fokussierung auf dem Flintergrund
konfessioneller Differenzen. Entsprechend dient als

Argumentationsgrundlage nicht mehr die Bibel, sondern

es wird auf die eidgenössischen Verträge zurückgegriffen,

um die aktuellen gesellschaftlichen Ereignisse

zu reflektieren. An die Stelle einer Durchdringung von

jenseitiger und diesseitiger Welt im Reformationsdialog

tritt ein voraufklärerisch-realistisches Weltbild.
Die «Thurgauer Gespräche» haben sich so weit
vom Reformationsdialog abgesetzt, dass nach diesem

ersten Rundgang ohne weiteres von einem
«Eigenleuchten» unserer Fundstücke gesprochen werden
kann.

5.3 Themenverwandte Dialoge der Zeit

Nach dem Blick zurück auf den Reformationsdialog,
der als deutschsprachige Initialzündung des Genres

bezeichnet werden kann, ist es notwendig, die

«Thurgauer Gespräche» auch noch ins dialogische
Umfeld ihrer Zeit einzubetten, was in einem zweiten

archäologischen Rundgang geschehen soll. Die

Dialoge machen in dieser Zeit nur einen verschwindend
kleinen Teil der Flugschriften aus, was die quantitativen

Untersuchen von Urs B. Leu bezüglich der grossen

Flugschriftensammlungen in Augsburg, Frankfurt
a.M. und Zürich belegen.69 Auf unserem Rundgang
wird sich umso deutlicher zeigen lassen, dass die

«Thurgauer Gespräche» in vielerlei Hinsicht eine

Sonderstellung im Kontext der themenverwandten
Dialoge des 17. Jahrhundertseinnehmen und im besten

Sinne als Kuriositäten angesprochen werden können.
Um diese Sonderstellung herauszuarbeiten, sollen sie

im Folgenden einer vergleichenden Betrachtung
unterzogen werden. Die chronologisch angeordnete
Auswahl der Dialoge ist geleitet von den thematischen

Bezügen «konfessionelle Auseinandersetzung»,

«Krieg» und «Eidgenossenschaft».

5.3.1 Katholisches Tisch-Gespräch (1617/1655)

Das 1617 erstmals erschienene Catholisch Tisch-

Gespräch wird durch zwei äussere Umstände in die

Nähe der «Thurgauer Gespräche» gerückt. Der erste

Umstand ist der, dass es im Jahr 1655 eine Neuauflage70

erlebte, der zweite besteht darin, dass es

zusammen mit den «Thurgauer Gesprächen» in

gleichen Drucksammlungen zu finden ist.71

Gesprächspartner in diesem Dialog sind

ausschliesslich katholische Protagonisten. Nach der
Predigt, in welcher der Priester gegen die Calvinisterey
oder Lutherey72 zu Feld gezogen ist, lädt der
Amtmann diesen zum Nachtessen ein, um am Gespräch
mit dem eben zurückgekehrten jungen Vetter
teilzunehmen, der in Frankreich Jura studiert hat und mög-

69 Urs B. Leu zeigt auf, dass die zahlenmässigen Schwankun¬

gen der Flugschriftensammlung in Augsburg für die
Produktion repräsentativ sind, und nicht auf spezifische
Sammelinteressen zurückgeführt werden können (Leu 2009,
S. 293). Die in digitalisierter Form leicht zugängliche
Sammlung lässt sich deshalb auch für andere quantitative
Bestimmungen als repräsentativ heranziehen: Von den

1696 Flugschriftentiteln handelt es sich lediglich bei 24 um

Dialoge.
70 KATHOLISCHES 1655.
71 In Zürich (ZB: 18.535) findet man mit der Ausgabe von

1617 zusammen TG1 C1, TG2 A1 und TG3 C. Die Neuauflage

von 1655 findet sich in drei Miszellen-Bänden, die

auch Thurgauer-Gespräche enthalten, und zwar in Zürich

(ZB: 18.493) zusammen mit allen vier Gesprächen TG 1 C1,
TG2 A1, TG3 B2 und TG4 A; in Basel (UB: Falk 2944)
zusammen mit TG1 C1; in Luzern (ZHB: 90.4) zusammen mit
TG2 A1 und TG4 A.

72 KATHOLISCHES 1617, S. [3].

344



licherweise mit den Calvinisten in Kontakt gekommen

sei. Er ist ein wolbeschlagener Gesell [...] weiß

newe Zeitung/vnd ist von gutem Gespräch.73 Der

Priester ist eher zurückhaltend, sagt, er disputiere
nicht gern, und bittet deshalb, einen sich eben im Ort
aufhaltenden Jesuiten mitbringen zu dürfen. So

kommt dann das besagte Gespräch zustande, in dessen

Mittelteil sich auch die Frau des Amtmanns einmal

noch auf dessen Geheiss einschaltet.

Das Thema des Dialogs wird schon auf der Titelseite

angegeben und kommt als eigentliche
Disputationsfrage daher:

Von der disputirlichen Frage: Ob man schuldig/
einem jeden/Trew vnd Glauben/Eyd vnd Verheis

zu halten. Von deß Bapstes Dispensation, in diesem
Fall: vnd der Jesuiter Lügenkunst/VEquivocatio
genant.7"

Der Student ist es dann, der im Gespräch die

Thesen aufstellt und verteidigt. Er sieht das

Hauptproblem der Zeit darin, dass man sich gegenseitig
nicht mehr traue. Der Amtmann unterstützt ihn und

sagt, er habe ein so vielfältiges Mißtrawen nie gespüret/als

jetzt.73 Die Schuld daran gibt der Student den

Jesuiten, da sie öffentlich den Grundsatz vertreten:
Einem Ketzer soll man keinen Glauben halten.76 Das

führe zu einer generellen Erlaubnis des Meineids, zu

welchem beispielsweise schon Kaiser Sigismund
gegenüber Jan Hus von der Geistlichkeit überredet worden

sei. Auch wenn die Jesuiten solches mit dem

Begriff der /Equivocatio beschönigen, führe es doch

zu dem allgemeinen Grundsatz: Verheissen ist
ehrlich/Halten ist schwerlich.77 Der Jesuit verteidigt sich,

indem er zuerst damit argumentiert, dass das Prinzip
der Äquivokation78 lediglich gegenüber den Ketzern

anzuwenden sei und nicht unter das gemeine Volk

gehöre,79 sondern dass es der Catholischen Kirchen

ersprießlich80 sein müsse. Je weiter die Argumentation

fortschreitet und je zahlreicher die angeführten
Beispiele werden, desto mehr gelingt es dem Studen¬

ten mit der Unterstützung des Amtmanns und des

Priesters zu zeigen, dass die Idee der Äquivokation
nicht auf einen bestimmten Lebensbereich begrenzbar

sei, sondern zu einer allgemeinen Unverlässlich-

keit im religiösen wie im gesellschaftlichen Leben

führe, sei das nun in der Ehe, im Handel oder in der

Justiz. Damit wird der Jesuit immer stärker in den

Argumentationsnotstand gedrängt. Auch wenn es

katholische Gesprächspartner sind, so entpuppt sich

der Dialog sehr deutlich als gegen die Jesuiten gerichtet,

wenn nicht überhaupt als antikatholisch. Schliesslich

lässt der Autor den Amtmann zur Schlussfolgerung

gelangen:

Wenn das heist Catholisch seyn/nit halten/was man
verspricht/so wollte ich auch eher Lutherisch oder
Calvinisch seyn/dann zu einem trewlosen Mann
werden67

Formal knüpft, wie wir gesehen haben, dieses

Gespräch an der Disputation an. Sie hatte in der

nach-tridentinischen Zeit üblicherweise nicht mehr

den Zweck einer kontrovers-konfessionellen Ausein-

73 KATHOLISCHES 1617, S. [3],
74 KATHOLISCHES 1617, S. [1],

75 KATHOLISCHES 1617, S. 4.

76 KATHOLISCHES 1617, S. 4.

77 KATHOLISCHES 1617, S. 9.

78 Der Begriff der Äquivokation bezieht sich auf die Homony¬
mie oder Mehrdeutigkeit von Sprache, welche zur Folge

hat, dass vom Gesagten nicht immer eindeutig auf das

Gemeinte geschlossen werden kann. Der Student interpretiert

es in seiner Argumentation als Deuteley vnd AuB-
flüchte (S. 15) oder setzt es mit der Lüge gleich: Da fängt
dann an zu aequivociren, oder zu lügen groß vnd klein

Hans (S. 16). Dagegen verwendet der Jesuit den Begriff in

einem philosophischen Verständnis: nach dem Sinn vnd

Verstand/vnd nit nach den Worten handeln. Vnd das ist

eben grad die /Equivocation (S. 17).

79 KATHOLISCHES 1617, S. 7.

80 KATHOLISCHES 1617, S. 23.

81 KATHOLISCHES 1617, S. 32.

345



Abb. 28: Katholisches Tisch-Gespräch, 1617: Ein

zwar anti-katholisches, aber in einer dialogischen Offenheit

geführtes Gespräch (Titelseite).

^n£atßofifcß$ifc^
©e|prâc(j.

ç2((tcnîfutfc{jn»/
junger»

©«mftncnpriîftfrë/etib
V ÎJbcrœifygeu wuifftetijiefuittti,

$cm &ct t»ifpuf irlûÇen §*rag« :

!Db mm fcbiilbig/ einem (eben/ C«w wb
GUiubcti! b unblOetrjpefa 311 polten.

Son bcßS2>apfif«i Dispcnfacion, (tl bfeffltt
Satt: und Oir jtfmter tügrnfunfi / ytquivo-

catio gclI.UU.

A. I, F.

u

©ebrutff imjja&r §&rifii/
M DC XVII.

andersetzung, sondern sie diente «der binnenkonfessionellen

Verständigung und Absicherung»82. Ursula

Painter vermutet allerdings, dass durch die Politisierung

der konfessionellen Konflikte im Dreissigjähri-

gen Krieg die Kontroversdisputation wieder wichtiger
wurde und «dass die Instrumentalisierung zu

konfessionspolemischen Zwecken zum häufiger konstatierten

<Verfall> der Disputatio beitrug»83. Auf der literarischen

Ebene des Catholisch Tisch-Gespräch, dessen

Entstehung in eben diese Zeit fällt, wird ein anderer

Weg der Polemisierung beschritten, indem die Bin-

nenkonfessionalität formal beibehalten wird, der

Weg der Wahrheitsfindung dann aber die katholische

Konfession der fiktiven Disputationsteilnehmer
desavouiert.

Das Catholisch Tisch-Gespräch ist eine 32-seitige

Schrift, die offensichtlich zur Zeit des Ersten Vill-

mergerkriegs mit ihrem Neudruck eine beachtliche

Verbreitung fand. Ihre Grundthematik klingt auch in

den «Thurgauer Gesprächen» an, nämlich das

gegenseitige Misstrauen, das sowohl auf evangelischer
wie auf katholischer Seite da sei, samt den Klagen,
dass jeweils die Gegenseite eben dieses Misstrauen

durch ihr Verhalten schüre, so etwa, wenn im Arther
Handel Evangelische wegen angeblichen Eidbruchs

hingerichtet würden. Die Frage des Eidbruchs ist auch

im Baschi-Uli-Gespräch84 Gegenstand der Reflexion

und wird dort mit dem gleichen biblischen Argument
von evangelischer Seite entschieden, welches im

Tisch-Gespräch der Jesuit verwendet, nämlich mit
dem Herodes-Exempel:

Hefte nicht Herodes besser gethan/daß er nicht
gehalten/dann daß er den H. Tauffer erwürget?85

Wenngleich im «Katholischen Tisch-Gespräch»
wie auch in den «Thurgauer Gesprächen» eine religiöse

Tendenz klar auszumachen ist, zeugt es doch wie
diese von einer dialogischen Offenheit. Das Anliegen
ist nicht die konfessionelle Diffamierung, wie wir sie

im Reformationsdialog antreffen, sondern es geht
um eine übergeordnete Problemstellung, für die eine

Lösung gefunden werden soll. Ein Gemeinwesen mit

Angehörigen verschiedener Konfessionen kann nur
auf der Basis eines grundsätzlichen gegenseitigen
Vertrauens funktionieren. Dass diese Basis im Vorfeld

des Ersten Villmergerkrieges in der Eidgenossenschaft

82 Paintner 2012, S. 441. Ursula Paintner stellt in ihrem Auf¬

satz zwei Gegenbeispiele von 1626 vor, und zwar «Zwei

antijesuitische Gymnasialdisputationen von Johann
Matthäus Meyfart».

83 Paintner 2012, S. 447.

84 TG5 Z. 226 ff.
85 KATHOLISCHES 1617, S. 31.

346



Abb. 29: Johann Georg Gross: Gespräch vom Krieg,
1620: Erbauungsschrift eines Basler Theologieprofessors
am Anfang des Dreissigjährigen Krieges (Titelseite).

gefährdet ist, ist auch im ersten Kunkelstuben-

Gespräch ein wichtiges Thema. So klagt dort der
katholische Jockel:

Trüer Gott/hat man nu by Hundert vier vnd zwäintzig
Johren/also Fridly vnd Eynig leben/handien vnd
wandten können/warumb nit auch länger? Aber das
Mißtruen gegen vß Catholische/ist nemes den Herrn

von Zürch je vnd allweg im Magen gelegen."1'

Auf diesem Hintergrund mag verständlich sein,

dass die Neuauflage des «Katholischen Tisch-

Gesprächs» gerade in der Eidgenossenschaft eine deutlich

nachweisbare Verbreitung gefunden hat.87 Die

Form dieses Dialogs, die der ehemals scholastischen

disputatio nachempfunden ist, in welcher eine These

im universitären Kontext verteidigt werden musste,

ermöglicht einen offenen Dialog, in dem sich die

Gesprächspartner trotz unterschiedlicher Ansichten den

nötigen Respekt zollen. Auf der fiktiven Ebene wird
das schon dadurch gewährleistet, dass alle Gesprächsteilnehmer

der katholischen Konfession angehören.

5.3.2 Johann Georg Gross: Gespräch vom
Krieg (1620)

Das kurze Gespräch Vom Krieg, 1620 in Basel

gedruckt, steht ganz in der Tradition der allegorischen

Figurengestaltung des 17. Jahrhunderts. So treten
etwa in Johann Caspar Weissenbachs Drama Eydgno-
ßisches Contrafeth88 als allegorische Figuren die

Helvetia, aber auch Glaube, Hoffnung, Liebe, Wahrheit
oder die eidgenössischen Stände auf. Im Gespräch

Vom Krieg treffen wir vier allegorische Dialogpartner
an, nämlich den Frieden, den Krieg, die Frommen und

die Gottlosen. Situiert ist das Gespräch in einem

Augenblick, in dem der Friede drauf und dran ist, sich

zu verabschieden. Das passt in die Zeit, in der in

Europa das, was später dann der «Dreissigjährige

Krieg» genannt werden sollte, seinen Anfang nahm.

86 TG 1 Z. 156-160.
87 Erhalten in Basel, Luzern, St. Gallen, Trogen, Zürich (3 Exem¬

plare).

88 Weissenbach 2007/1673: Eydgnoßisches Contrafeth. Das

Drama wurde mit seinen über 200 Rollen an zwei

Spieltagen am 14. und 15. September 1672 in Zug aufgeführt.
Weissenbach, Johann Caspar (1633-1678) aus Zug,

gelangte in jungen Jahren als Gehilfe seines Oheims
väterlicherseits nach Gachnang im Thurgau. 1653 folgte er

diesem in seinem Amt als Obervogt des Klosters Einsiedeln,

bis er 1666 nach dem Tod seines Vaters wieder nach

Zug zurückkehrte. Gachnang war 1623 unter die
Herrschaft des Klosters Einsiedeln gelangt (Thomke, Weissenbach

Johann Caspar (Nr. 4), in: e-HLS, Version vom
10.10.2013).

"Ho-.'

*
rfen: 23i/(rti «ngft(>afftigcii

fromm Ijtrçcn/juin SJrofr/
gc|Mlt

Surcl)

3ofiait. ©eotg. ©reffen

©efrutff }u ^afef/ 6f0
SÜtarfm TBagucr.

347



Der Krieg kündigt sich an, weil Bey Frid der weit

war nur zu woP9. Die Gottlosen treten nur ein einziges

Mal auf und versuchen die Situation zu verharmlosen.

Die Frommen dagegen möchten mit dem Frieden

ins Gespräch kommen:

Wie wer jhm z'thun/O lieber Frid/
Könnt man dich jetzt erbätten nitt?90

Das löst beim Frieden eine längere Rede aus. Er zeigt
die Ursachen des Krieges auf, die ganz beim
Menschen und seinem Fehlverhalten zu suchen sind:

Undankbarkeit, Ungerechtigkeit, Gotteslästerung, Geiz:

Solch wesen Jch nicht dulden kan!
Zu ziehen-fort muß heben an.9'

Die Frommen wenden sich dann an den Krieg mit der

Bitte, er möge ausbleiben. Doch auch er stimmt in die

Argumentation des Friedens mit ein, verweist sie aber

weiter an Gott, Der Fridn und Krieg hat in seim gwalf2.
Würde Gott den Krieg wieder in seine Scheide stecken,

wäre er wohl bereit, dort zu verharren. So wenden sich

die Frommen in einer langen Schlussrede Zu dir/Sig-
fürst/Flerr Jesu Christ3. Darin sind enthalten ein

Schuldbekenntnis, der Appell an die göttliche Gnade,

aber auch die Ergebung in den göttlichen Willen, so

der Krieg denn unabwendbar sei.

Auch wenn dieses Gespräch durchaus einen

zeitgeschichtlichen Bezug hat, ist dieser niemals so

direkt und unmittelbar wie in den «Thurgauer
Gesprächen». Der Autor Johann Georg Gross94 nutzt die

Gelegenheit der beginnenden Kriegswirren in

Europa, um eine sehr allgemein gehaltene erbauliche

Mahnschrift zu verfassen. Sie zielt darauf ab, Gott
von der Verantwortung für den Krieg zu entlasten,
die Lesenden in die religiöse Pflicht zu nehmen, ihnen

Floffnung zu vermitteln und sie für den Kriegsfall zu

stärken. Es ist der einzige Dialog, den der Basler Pfarrer

und Theologieprofessor verfasst hat. Ganz im

barocken Zeitgeist nutzt er jede occasio wie Erdbeben

oder Himmelserscheinungen, aber auch Lebensereig¬

nisse wie Geburt und Tod zum doppelten Zweck,
dem er im Einleitungsgebet Ausdruck verleiht:

Zu deinem [sc. Gottes] Lob insonderheit/
Den Frommen auch zum Trost bereit99

Die zu solchem Zweck gewählte literarische Form

dient dem delectare, das in dieser Zeit mit dem pro-
desse ein notwendiges Geschwisterpaar bildet. So

sind im Gespräch Vom Krieg sowohl das Dialogische
wie auch der durchgehende Paarreim keine formalen

Notwendigkeiten, sondern lediglich unterhaltende

Beigaben. Wir haben es also mit einem völlig anderen
rhetorischen Ansatz als bei den «Thurgauer Gesprächen»

zu tun: Hier wendet sich der namentlich
bekannte Seelsorger an die angsthäfftigen frommen
hertzen/zum Trost6, dort greifen anonyme Verfasser

in einen aktuellen religiös-politischen Diskurs ein; hier
weiss sich ein Theologe berufen, das Zeitgeschehen
sub specie aeternitatis zu erklären, dort geht es

darum Den jetzigen Lauft vnnd Zustandt Flochlöbli-

cher Eydtgnosschafff7 auf seine religiös-politischen
Kontroversen hin zu befragen und daraus argumentativ

Standpunkte und politische Forderungen
abzuleiten.

89 GROSS 1620, Bl. 2a.

90 GROSS 1620, Bl. 2b.

91 GROSS 1620, Bl. 3a.

92 GROSS 1620, Bl. 3b.

93 GROSS 1620, Bl. 4a.

94 Gross, Johann Georg (1581-1630): Pfarrer und Theologie¬

professor in Basel. Er starb an der Pest. Gross war in seinen

zahlreichen Schriften ein pädagogischer Vermittler, sei es

im für Anfänger des Theologiestudiums verfassten

Compendium quator facultatum 1620, in der Kurtze Baßler

Chronick 1624 [VD17 39:122530W] (Basel UB: EJIV 28:2)
oder in seinem grammatischen Werk Teutsche Cramma-
tica 1629 [VD17 12:129323G] (Basel UB: AI VII 2:2).

95 GROSS 1620, Bl. 1b.

96 GROSS 1620, Bl. 1a.

97 TG1 Titelblatt.

348



5.3.3 Gespräche und Diskurse zweier
evangelischer Eidgenossen (1632)

Die Gespräche vnd Discursen zweyer Evangelischer

Eydtgenossen von dem gegenwertigen Zustand.

Sampt beygefügtem Bedencken darüber bestehen

aus drei ursprünglich einzeln, wahrscheinlich kurz

hintereinander erschienenen Schriften.98 Sie thematisieren

die Situation in der Eidgenossenschaft während

des Dreissigjährigen Krieges. Die Bündnispolitik
der dreizehnörtigen Eidgenossenschaft mit ihrer
konfessionellen Spaltung ist schwierig. So stellt sich die

Frage nach Sonderbündnissen der evangelischen und

der katholischen Orte, und die Frage nach der
eidgenössischen Neutralität erhält höchste Brisanz.

Darüber unterhalten sich Hans und Stephan,
zwei evangelische Eidgenossen. Ein erster Dialog gibt
sich als Fortsetzung eines drei Wochen zuvor geführten

Gesprächs der beiden. Er trägt als Einzelschrift
den Titel Gesprech Zweyer Evangelischer Eydtgenossen,

von dem gegenwertigen zustandt. Der Verfasser

steht eindeutig auf der Seite von Stephan, dem er die

viel längeren Redeanteile gibt und den er ein deutliches

Programm formulieren lässt: Stephan vertritt die

Ansicht, dass die Eidgenossen sich bewaffnen und

die Grenzen sichern sollten. Er wendet sich gegen
eine Haltung der Neutralität und plädiert für ein

Bündnis mit dem Schwedenkönig Gustav Adolf. Dass

ein solches nur für die evangelischen Orte denkbar

ist, nimmt er in Kauf, und damit letztlich auch eine

Spaltung der Eidgenossenschaft.
Der zweite Dialog zwischen Stephan und Hans

mit dem Titel Anderer Jüngstgehaltener Diseurs

zweyer Eidtgenossen /vom Zustandt deß jetzigen
Wesens, zuerst ebenfalls als Einzelschrift veröffentlicht,

ist in der Fiktion auf einen Sonntag gelegt. Erst

jetzt erfährt der Leser, dass es sich bei den beiden

Gesprächspartnern um Ratsherren handelt. Das

Gespräch ist damit am ehesten in Zürich verortet. Hans

sucht Stephan auf, obwohl er immer noch eine ab¬

lehnende Haltung gegenüber dessen Position hat.

Das Gespräch ist um einiges länger als das erste und

fokussiert inhaltlich stark auf die Frage eines Bündnisses

mit dem Schwedenkönig. Die spätest mögliche

Datierung der Gespräche ist demzufolge auf das Jahr

1632 anzusetzen. In diesem Jahr lehnte nämlich die

Tagsatzung ein solches Bündnisangebot ab. Bern und

Zürich gingen im Anschluss daran auch auf Gustav

Adolfs Versuch nicht ein, ein Sonderbündnis mit den

reformierten Ständen zu schliessen." Genau auf ein

solches Bündnis aber zielt Stephan in seiner ganzen
Argumentation ab. Stärker noch als im ersten Dialog

plädiert er für einen aktiven Schritt der Evangelischen

zur Auflösung des innereidgenössischen Bündnisses.

Er nimmt also eine Spaltung der Eidgenossenschaft in

einen evangelischen und einen katholischen Bund

nicht nur hin, sondern sieht darin einen Teil seiner

Strategie. Dass es gerade die gemeinsam verwalteten
Gemeinen Herrschaften gewesen sein dürften, die

eine solche Lösung als unmöglich erscheinen liessen,

was Hans auch als Argument vorbringt, schlägt
Stephan in den Wind. Er denkt für diese Gebiete ebenfalls

an eine Aufteilung, sogar verbunden mit
Umsiedlungen der Bewohner in die Gegenden mit der

ihnen entsprechenden Konfession. Am Ende des

Dialogs ist Hans von den Argumenten Stephans schliesslich

überzeugt. Eine solche Wendung im Gespräch

macht zeitlich nur vor dem gegenteiligen Entscheid

der Zürcher und Berner Sinn.

In einer weiteren, deutlich kürzeren Schrift werden

Bedencken eines guten Eydgenossen tvber die

98 GESPRÄCFIE 1632: Die Einzelschriften, nach denen hier

zitiert wird, sind in zahlreichen Bibliotheken der Schweiz

und Deutschlands greifbar. In einem Miszellenband der ZB

Zürich (18.21.6-8) finden sich alle drei. Vermutlich kurz

nach Erscheinen des letzten Gesprächs wurden sie auch als

Gesamtdruck publiziert, ohne dass das Erscheinungsjahr

geändert worden wäre (Zürich ZB: 18.568).

99 Flury-Dasen, Schweden, in: e-HLS, Version vom 27.11.
2012.

349



Abb. 30: Gespräche und Diskurse zweier evangelischer

Eidgenossen, 1632: Drei Dialoge thematisieren die

Bündnispolitik der Eidgenossen während des Dreissig-
jährigen Krieges (Titelseite).

Gespräche Stephans vnd Hansens formuliert. Der

fiktive Verfasser will die Gespräche von seinem

Schwager zugeschickt bekommen haben, der ihn um
eine Stellungnahme bittet. In seinen «Bedenken»

stellt er sich vollumfänglich hinter die Argumentation
von Stephan. Im Hause des Schreibers wird täglich
von Kindern und Hausgesinde für den Schwedenkönig

gebetet. Die Trennung von den katholischen

Eidgenossen vergleicht er mit der Scheidung von einem
bösen vnd vnguoten Weibe'00. Das Misstrauen in die

katholischen Stände wird mit drastischen Argumenten

begründet. Am Schluss geht der Verfasser noch

auf die negative Aufnahme des Gesprächs ein, von
der ihm sein Schwager Mitteilung gemacht habe. Es

sei als Schmaachschrifft/Paßquill oder Famoslibell101

bezeichnet worden. Dagegen hält er, dass die Wahrheit

eben schwer zu erdulden sei. Datiert wird die
Schrift am Schluss auf den 24. Juli 1632. Die Beden-

cken dürften also kurz nach den Gesprächen erschienen

sein, was auch mit dem Bezug zur Leipziger
Schlacht102 übereinstimmt, in der Gustav Adolf im

September 1632 die kaiserlichen Truppen unter dem

Feldherrn Tilly vernichtend geschlagen hat.

Für das Verständnis der «Thurgauer Gespräche»
sind die «Gespräche und Diskurse zweier evangelischer

Eidgenossen» insofern von Bedeutung, als hier

- in der Mitte des Dreissigjährigen Krieges - eine

völlig andere Position eingenommen wird. Während
die «Thurgauer Gespräche» auf einen Konsens
abzielen und die Einheit der Eidgenossenschaft trotz der
konfessionellen Konflikte und auch angesichts eines

innereidgenössischen Krieges auf keinen Fall

gefährden möchten, intendiert die vorliegende Schrift

von 1632 unmissverständlich eine Teilung der
Eidgenossenschaft. Konfessionelle Bündnisse werden als

zukunftsträchtiger eingeschätzt als die durch die

konfessionelle Spaltung brüchig gewordene
Eidgenossenschaft. Interessant ist dabei, dass im fiktiven Dialog

eine solche Haltung konfessionsintern
ausgehandelt werden muss. Schon die Wahl der zwei evan-

r"
(Btfpta$c tmt> -ötfcurfen

guffattk
©ampt ßtydtfödftttt m

fcaritöov

gelischen Dialogpartner weist darauf hin, dass man
sich vom interreligiösen Dialog nichts mehr verspricht.

In diesem Zusammenhang muss die Problematik
der Gemeinen Herrschaften noch deutlicher ins Auge
gefasst werden. Hans weist im zweiten Gespräch auf
das Problem hin: wann wir nur nicht so sehr mit
einander in den gemeinen Herrschafften vnd ämbtern
venA/irret/vnd in einander gleichsamb geflochten

100 GESPRÄCHE 1632, Bl.)(3b.
101 GESPRÄCHE 1632, Bl.)(5b.
102 GESPRÄCHE 1632, Bl. )(2b.

350



Abb. 31: Neujahrs-Gespräch, 1652: Anders als die
Bechtelistag-Gespräche hat dieser in Köln erschienene
Dialog keinen historischen Bezug zu einem bestimmten
Jahreswechsel (Titelseite).

werenm Die Gemeinen Herrschaften also sind es, die

eine einfache Teilung der Eidgenossenschaft, wie sie

Stephan befürwortet, schwierig machen. Auch dieser

muss zugestehen, dass bezüglich der Gemeinen

Herrschaften nit ohne sonderbahre beschwerden vnd

gefahr/die theilung fürgenommen vnd geendiget
werden möchtem. So sieht er sich genötigt, Lösungen

für dieses Problem zumindest anzudenken:

Die Papistischen vnterthanen so vns zu theil wür-
den/weren den Evangelischen entgegen
zusetzen/mit denselbigen zu vertauschen /oder für
geissei/daß die vnserigen von jhnen nicht vbel gehalten
werden sollten/zu behalten. Man köndte auch sich

also vereinigen/daß die Päbistischen vnsers/vnd die

Evangelischen jhres theils/das jhrige verkauften /vnd
sich anders wo niederliessenm

Dass hier ein Zürcher Ratsherr Untertanenpolitik
betreibt, für welche die Menschen lediglich
Sachwerte oder kalkulatorische Faktoren darstellen, ist mit
Händen zu greifen. Er sieht für die Bewohner, die es

nach einer territorialen Flurbereinigung in den

Untertanengebieten in ein gegenkonfessionelles Gebiet

verschlagen hat, drei Möglichkeiten: Entweder werden

sie von den Potentaten ausgetauscht oder man

benutzt sie als lebende Garantie für die Rechte der

eigenen Religionsangehörigen im jeweils anderen

Machtbereich oder man lässt sie im Rahmen einer

Umsiedlungspolitik ihr Hab und Gut verkaufen und

sich im Gebiet ihrer eigenen Religion niederlassen.

Eine solche konsequente Durchsetzung des Prinzips
cuius regio eius religio wäre für die Bewohner der

eidgenössischen Untertanengebiete wohl
unannehmbar gewesen. Wer gegen die Idee einer
konfessionellen Trennung der Eidgenossenschaft zu Felde

ziehen wollte, musste bei den Gemeinen
Herrschaften ansetzen. Dessen sind sich die Verfasser der

«Thurgauer Gespräche» offensichtlich bewusst,
denn schon dadurch, dass sie die fiktiven Dialoge ins

Untertanengebiet verlegen, steht die Grundinten-

*«'a> gefpräcf)

ganfcfjen pcrrc/cmcm mfnU
<*i}cn (£athoh(cJj<n »nb^r«gorio

««um aurf) duljoii,

5u £icbi>nö
tÖürgrrfcljatTt tn öücn

jSurd) <incn 2Wm ifcftcii ^eofogutu.

©«brttcf t jit (Si'ffn/

5vrafft in fccr
«Sonnen.

2lnno 16p,.

tion, wie wir sie in den «Gesprächen und Diskursen

zweier evangelischer Eidgenossen» noch antreffen,
nicht zur Debatte, und der Weg in die Zukunft kann,
wie immer er im Detail gedacht wird, nur als

gemeinsamer und konsensorientierter beschritten werden.

103 GESPRÄCHE 1632, Bl. E1a.

104 GESPRÄCHE 1632, BL Elb.
105 GESPRÄCHE 1632, BL E2a.

351



5.3.4 Neujahrs-Gespräch (1652)

Die Bechtelistag-Gespräche lassen es geraten erscheinen,

einen kurzen Blick auf das drei bzw. vier Jahre

zuvor in Köln entstandene «Neujahrs-Gespräch» zu

werfen.
Hier wie dort wird der Jahreswechsel im Titel

angesprochen. Während die Bechtelistag-Gespräche
zusätzlich auf die aktuelle Situation in der Eidgenossenschaft

verweisen, wird im «Neujahrs-Gespräch»
schon auf der Titelseite klar, dass es sich hier nicht um
eine am aktuellen Zeitgeschehen orientierte
Flugschrift handelt, sondern dass der Jahreswechsel

lediglich als occasio genutzt wurde, um mit den

Neujahrswünschen eine apologetische Unterweisung zu

erteilen.

Die zeitliche Anbindung an den Neujahrstag

fungiert dann auch tatsächlich nur als Rahmung des

Dialogs, ohne dass im Gespräch ein inhaltlicher

Bezug hergestellt würde. Petrus, ein ungebildeter
Katholik, stellt dem gelehrten römischen Theologen
Gregorius seine Fragen, welche offensichtlich durch
direkte Begegnungen und Gespräche mit Evangelischen

ausgelöst worden sind. Mit dieser Frage-
Antwort-Situation ist der Dialog katechismusartig
aufgebaut.

So wundert es nicht, dass gegen den Schluss in

den Fragen 44 bis 46 aus einem in Köln entstandenen
Katechismus106 zitiert wird. Diese Fragen bilden eine

Art Zusammenfassung des bisher ausführlich Besprochenen

Die Hauptthematik kreist um das Verhältnis

von rechter Lehre und ethischem Lebenswandel:

Kann man den richtigen Glauben tatsächlich an den

Früchten erkennen? Die Frage scheint für Petrus virulent

zu sein wegen vielersünde die hin vnd wider bey
den Catholischen wiewol recht glaubigen gefunden
werden'07, während die Evangelischen so ersam
Leben vnnd handien/als wir an etlichen Nachbaren

sehen. Auffallend ist, dass der Antwortende in geradezu

evangelischer Manier mit Hilfe der Bibel argu¬

mentiert. Allerdings ist es nur dem Gelehrten möglich,
sie richtig zu verstehen, denn es ersehen die kluge
Catholischen viel welches der gemeine Man nicht
mercktl09. So muss der einfältige Petrus am Schluss

dem Theologen Gregorius dankbar sein, dass jhr mir
etwas lichts habt in meinem vnwissen geben"0.

5.3.5 Das Zürcher Gespräch (1656)

Im Handschriftenkonvolut S 299 der Zentralbibliothek

Zürich, in dem sich sowohl ein handschriftliches

Baschi-Uli-Gespräch als auch ein handschriftliches

Fragment des zweiten Bechtelistag-Gesprächs befindet,

stösst man noch auf ein weiteres nicht gedrücktes

Gespräch mit einem unmittelbaren Bezug zum
Ersten Villmergerkrieg wie auch zum Thurgau, datiert
auf das Jahr 1656.

106 NEUJAHRS-GESPRÄCH 1652, S. 23: gar fein steht in der

Christlichen Lehr/so allhie zu Cölln in 100. Fragen kürtzlich
verfasset offter getruckt ist. Der «Katholische Katechismus»

von Canisius, Petrus (1521-1597): Kirchenlehrer,

Jesuit und Vorkämpfer der Gegenreformation) erschien

1559 zum ersten Mal in deutscher Sprache und in immer
wieder neuen Auflagen auch in Köln, z. B: 1563 und 1638
in einer Kurzfassung. 1643 erschien in Köln der Katechismus

des holländischen Theologen Jacobus Marchantius in

deutscher Übersetzung. Es ist jedoch mit Sicherheit keiner

dieser katholischen Katechismen die Quelle, auf die sich

das Zitat im «Neujahrs-Gespräch» bezieht. Die zitierten

Fragen 44 bis 46 deuten ohnehin eher auf einen möglichen

Ursprung im evangelischen Lager hin: 44. Frag, was
für Exempel sollen wahre geistliche von sich geben [...]?
45. Frag. Wie kompt es daß etliche geistlichen kein guts
Exempel von sich geben ja auch wol ärgernuß machen?

[...] 46. Wie soll man sich dan in etlicher geistlicher ärgernuß

halten?
107 NEUJAHRS-GESPRÄCH 1652, S. 21.
108 NEUJAHRS-GESPRÄCH 1652, S. 10 f.

109 NEUJAHRS-GESPRÄCH 1652, S. 11.

110 NEUJAHRS-GESPRÄCH 1652, S. 21.

352



Abb. 32: Das Zürcher Gespräch, 1656: Dieser Dialog
ist ein zürcherisch-bürgerliches Pendant der Thurgauer
Gespräche zum Ersten Villmergerkrieg (erste Seite der
Handschrift).

3?3

—•.— «IL JL^JJku
-Ain^Sr s._ S», s- >£*L,..

,«w£. -djà 4_ 4>--Y: &
9— S.xte«. —4 »Ji'S-— Ü_,

*-s- JLsv xL.
yU.sii-U

30

VI pc t. vi.

Es handelt sich bei diesem kleinen Werk um eine

Vnderredung dreyer zürcherischen Personen. In der

Einleitung werden sie charakterisiert: ein Bürger, der
nichts vom Frieden hören will, sondern für eine

Weiterführung des Krieges plädiert, ein Ratsherr, der sich

gegen den Krieg wendet, weil er ihn nicht für
rechtmässig hält, und ein Pfarrer, der eine Zwischenposition

einnimmt, weil für ihn nur ein guter und ehrlicher

Friede in Frage kommt:

Vnderredung dreyer zürrcherischen Personen;
Eines herren Predicanten, Eines vornemmen Rathsherrn,

vnd eines gemeinen Burgers, von dem heutigen

kriegswäsen, und Stillstand der waaffen, da der
Burger nur Alarm, alarme rüefft, und von keinem fri-
den hören wit; der Rathsherr mit gründen zubewei-
sen understehet, es seige dieser krieg kein billiger
krieg, und werde sich deßhalb auch nicht glücken:

der Predicant aber zwischen beiden hereyn gehet,
und zwar einen friden wünschet, aber einen guten,
ehrlichen friden, änderst könne und solle man den

angehebten ernst fortsetzen.

M DC L VI.

Das Gespräch zeugt in seiner sprachlichen
Gestalt von einem ausgesprochenen dichterischen

Formwillen. Der Autor benutzt die barocke Kanzlei-

und Dichtersprache mit äusserst geringem mundartlichem

Einschlag. Zur formalen Gestaltung verwendet

er den heroischen Alexandriner mit fortlaufenden
Paarreimen, wie er durch Martin Opitz in der
deutschen Dichtung gefestigt wurde. Auch der St. Galler

Autor Josua Wetter"1 setzte ihn in seinen Dramen
«Karl von Burgund» und «Denkwürdiges Gefecht der

Horatier und Curiatier» ein."2 Redewechsel zwischen
den Personen finden - wie auch aus dem barocken

Drama bekannt - oft innerhalb eines Verses statt.
Überhaupt hat das kurze Gespräch einen stark
theatralischen Szenencharakter. Es beginnt mit einer

gleichsam zufälligen Begegnung zwischen dem Pfarrer

und einem Bürger auf der Strasse bei der
Wachablösung. Der Bürger nimmt gleich Stellung dwage-

gen, dass der Krieg in eine Verhandlungsphase

eingetreten sei, und macht sich zum Sprecher sämtlicher

Bürger. Er bezeichnet den Frieden als ein faule
sac/?"3 und wäre gerne bereit, sein Leben vor Gott

111 Wetter, Josua (1622-1656): St. Galler Jurist und Stadt¬

schreiber. Die neuhochdeutschen Spiele «Karl von
Burgund» und «Denkwürdiges Gefecht der Horatier und

Curiatier» machten ihn zu einem wichtigen Schweizer

Dramtiker seiner Zeit. Er suchte den Anschluss an die

Neuerungen von Martin Opitz. Mit seinen Dramen «appellierte

er an die eidg. Einigkeit» (Thomke, Wetter Josua (Nr. 8), in:

e-HLS, Version vom 11.01.2015).
112 Die beiden Spiele wurden 1653 bzw. 1654 in St. Gallen

uraufgeführt, erschienen aber erst posthum 1663 in einer

Doppelausgabe (WETTER 1663; Wetter 1980).

113 ZÜRCHER 1656, Bl. 385", Z. 92.

353



und gute sache"' einzusetzen. Der Ratsherr kommt
hinzu und erkennt, dass vom Krieg gesprochen wird,
den er als unchristliches Werk, als Jedermannes

greüeP15 bezeichnet. Auch er macht sich damit zum

Sprecher einer Mehrheit. Der Pfarrer gibt allerdings
zu bedenken, dass der Ursprung des Krieges beim
Feind zu suchen sei: der feinden lester-zungen, Vnd

unerhörter haß hat uns zum krieg gezwungen,"6 So

treten die drei Dialogpartner in eine argumentative
Auseinandersetzung ein, in der unterschiedliche
rhetorische Mittel zur Anwendung gelangen, bis endlich

gegen Ende des Gesprächs der Ratsherr den Bürger
der Grenzüberschreitung bezichtigt, wie sie einem

Untertanen nicht zustehe:

Jhr redet schier zu nah, es will Euch nit anstehen,
Daß Jhr die Oberkeit mit solchen worten schmehen."1

Das bringt nun den Bürger dazu, den Thurgau in die

Argumentation einzubringen, den man mit einem
Frieden wieder den Feinden ausliefere:

Mit was manier wolt Jhr doch einen friden machen
Jch glaub das Thurgew wird sich deßen nit gelachen,
So man es übergiebt der feinden tyranney,
Vnd widrumb liefret eyn in ihre henckerey,"8

Damit wird der Thurgau als Gemeine Herrschaft

zur argumentativen Projektionsfläche, auf welcher
die Frage nach der konfessionellen Auseinandersetzung

und der Möglichkeit des interkonfessionellen
Zusammenlebens erörtert werden kann. Während
der Bürger das Wohl seiner Glaubensgenossen im

Untertanengebiet im Auge hat und deshalb die

Weiterführung des Krieges befürwortet, mutet die
Argumentation des Ratsherrn geradezu zynisch an. Er

führt Geduld als christliche Tugend ins Feld und weist
darauf hin, dass sich die Thurgauer dieses Joches

schon seit langem gewohnt seien. Der Pfarrer wagt
dann noch das auch aus den «Thurgauer Gesprächen»

bekannte Problem des Auswanderungsrechts
in die Diskussion zu werfen und giesst damit beim

Bürger Öl ins Feuer. Wieder droht der Ratsherrn dem

Bürger, er könne die Gunst der Obrigkeit verlieren. Da

verlässt nun den Pfarrer der Mut, und er stellt sich auf
die Seite des Ratsherrn:

So einer understeht die herren z'verunglimpffen,
Der kann sich selbsten leicht mit ungelück beschimpfen.

Inhaltlich aber bleibt er dabei, dass mit Gottes Hilfe

der Krieg doch noch zu einem guten Ende kommen
könne. Der Ratsherr verabschiedet sich von den
beiden. Und endlich hat der Bürger das letzte Wort: Be-

dencket ob ich nicht die rechte meinung hab.
Versucht man abschliessend die Haltung des

Autors in der Grundfrage des Gesprächs «Krieg oder
Frieden?» herauszuhören, wird man wohl in der

Ausgewogenheit der Argumentation in erster Linie eine

Position des Konsenses erkennen können. Die literarische

Form des Gesprächs dient dazu, den öffentlichen
Diskurs sichtbar zu machen und in der Lösungsfindung
eine dialogische Grundhaltung zu vermitteln.
Dennoch ist nicht zu übersehen, dass der Bürger in diesem

Gespräch eine Art Hauptrolle bekommt. Er ist am

prägnantesten herausgearbeitet: eine Figur, die am
Anfang in ihrer emotionalen Betroffenheit wahrgenommen

wird, sich in der Argumentation an die Grenze
des Zulässigen begibt und am Schluss sich in der

Hoffnung wiegt, den Pfarrer und mit ihm auch den Leser

oder Zuschauer auf seine Seite ziehen zu können.
Eine solche Interpretation des Gesprächs

bekommt Unterstützung durch das angefügte Gedicht.

Der Autor verwendet die bekannte Barform des

Meistersangs, in der auf zwei Stollen ein Abgesang folgt.
Die beiden zwölfversigen Strophen «Satz» und «Ge¬

rn ZÜRCHER 1656, Bl. 385», Z. 113.

115 ZÜRCHER 1656, Bl. 384', Z. 23.

116 ZÜRCHER 1656, Bl. 384', Z. 33 f.

117 ZÜRCHER 1656, Bl. 386", Z. 145 f.
118 ZÜRCHER 1656, Bl. 386», Z. 157-160.
119 ZÜRCHER 1656, Bl. 387», Z. 200.

354



Abb. 33: Johann Georg Müller: Synodus Sanctorum

Helveticorum, 1656: Die Schrift richtet sich gegen
Kardinal Karl Borromäus, der für die katholischen Orte der
Eidgenossenschaft eine wichtige Rolle spielte (Titelseite).

gensatz» sind formal identisch. Beide nehmen nochmals

- nun nach geschlossenem Frieden - das Pro und

Kontra des Friedensschlusses aus dem Dialog auf. Im

«Nachsatz» äussert sich der fiktive Autor und stellt
sich vordergründig auf einen unparteilichen Standpunkt:

Jch aber schweige nun, vnd stell mein urtheil
ein.u° Doch ähnlich wie im Gespräch gibt er auch hier

wieder mit dem letzten Vers einen Hinweis auf seine

wirkliche Haltung: Nit reden wo gefahr, das heißet

weyse seyn.12' Hätte er nicht eine skeptische Haltung
gegenüber dem geschlossenen Frieden, bestünde für
ihn keine Gefahr, seine Meinung zu äussern.

5.3.6 Johann Georg Müller: Synodus
Sanctorum Helveticorum (1656)

Die 1656 erschienene Flugschrift Synodus Sanctorum
Helveticorum122 wird Johann Georg Müller (1610—

1672) als Verfasser zugeschrieben.'23 Müller war
evangelischer Pfarrer in Thalwil.

In seinem Synodus inszeniert er eine Versammlung

von Schweizer Heiligen. Sie treten in Gestalt von

Heiligenbildern auf, um sich über ihre Vertreibung
aus der Eidgenossenschaft zu beschweren. Schuld

daran, dass man sie nicht mehr will und dass sie nicht
mehr verehrt werden, ist Karl Borromäus'24.

Borromäus war Kardinal, Erzbischof von Mailand und

bedeutender Vertreter der Gegenreformation. In der

Schweiz wirkte er als päpstlicher Visitator. Bereits

1610 wurde er von Papst Paul V. heiliggesprochen.
Als die katholischen Orte der Eidgenossenschaft
1655 den sogenannten «Goldenen Bund» von 1586

erneuerten, wurde er zu Ehren von Karl Borromäus,
der zum Schutzpatron der katholischen Orte erhoben
worden war, als «Borromäischer Bund» bezeichnet.

Das ist der geschichtliche Anknüpfungspunkt für den

Synodus Sanctorum Helveticorum.
Die Kritik, die in diesem Text von evangelischer

Seite erhoben wird, ist äusserst vielschichtig und zielt

SYNODUS
San&orum Helveticorum,

ober

§af«mmctttönft Der fuwemfattfxtiwiett
int @cf;tt>(i|er(flti6/ncity ï>(m matt ait ifjrc fiatt crft)cf;It
rmb gefeilt fine/ Den tretfcfjen Carolum Borromxum, fo jitïOîriianb
Cardinal wtb tin ftûçe beg (ejbigen 3tnfi'd&rift« / famtbebgefejfee
flag /ontoiTleit/ trai'iwigtrt / onb trie berfelbige nammlidjfo (iljanbta

lidjjjelebt/ellenb gefforbenonboerborben/wieer naeb feinem
fob in bao $egfeur fommen/aufj bem Jegfeur gar

in bie -bdüe »nb einige«
wberbeit.

(hfDi'ntf'iinOafjr i is 6.

120 ZÜRCHER 1656, Bl. 388'.
121 ZÜRCHER 1656, Bl. 388'.

122 [MÜLLER] 1656.

123 Hinweis Barth 1914: l,2158. Von Erhard Dürsteier wird
dem gleichen Verfasser auch das Antwortlied auf die Rap-

peschwylische Buh/schafft (EJn reine Magd...) mit dem Titel

Gegenhallendes Antwort-Lied (Du Lügenmaul...)
zugeschrieben: E 31, Bl. 178: Dieses Paßquill, ward von Herren

Johann Georg Müller, Pfarrer und Decano zu Tallwyl
beantwortet durch folgendes Gegen-hallendes Antwort-Lied.

124 Borromäus, Karl (Borromeo, Carolo) (1538-1584): Bor¬

romäus wurde 1563 zum Bischof geweiht. 1566 wurde er

Erzbischof von Mailand. In seinen Bemühungen um die

Umsetzung der Beschlüsse des Tridentinums warf er ein

besonderes Augenmerk auf die katholischen Orte der

Eidgenossenschaft, wo er ab 1586 eine ständige Nuntiatur
einrichtete (Crivelli, Borromäus Karl (Nr. 1), in: e-HLS,

Version vom 25.06.2012).

355



darauf ab, die katholische Gegenpartei der Lächerlichkeit

preiszugeben. Dass als dramatispersonae die

Heiligen ebenso wie Gott und Maria als hölzerne
Bildnisse auftreten, knüpft an der reformatorischen

Ablehnung bildlicher Darstellungen an. Dabei wird
nicht nur die Heiligenverehrung in Frage gestellt,
sondern Gott selbst wird der Verfügbarkeit der

katholischen Seite entzogen, da er hier gleichsam die

Gestalt eines Götzen annimmt. Dass nun den hier

auftretenden Heiligen die Kritik an Karl Borromäus in

den Mund gelegt wurde, musste für katholische
Ohren in doppelter Weise schmachvoll klingen. Die

Darstellung des Borromäus orientiert sich weniger an
einer direkten Infragestellung des nach ihm benannten

Bundes als vielmehr an immer wieder auftretenden

Stereotypien wie etwa seiner Diffamierung als

Welscher, der Erwähnung seiner langen Nase und

der Behauptung, er sei der Sexualität und dem Trunk

ergeben gewesen. Von allen Sprechenden wird ihm
eine antichristliche Haltung unterstellt und ein Platz

im Fegefeuer und in der Hölle zugewiesen. Darin ist

wiederum eine Kritik an seiner Wertschätzung in den

katholischen Orten der Eidgenossenschaft wie auch

die grundsätzliche reformatorische Infragestellung
der Heiligsprechung zu erkennen.

Am Anfang des Textes treten die einzelnen Bild-

nuße in einer statischen Abfolge auf und erheben

plädoyerartig ihre Anklage. Die längste Rede hält Fridolin

von Glarus. Danach entspinnt sich gegen den Schluss

des Textes ein eigentliches Gespräch zwischen Ida von
Solothurn, der Heiligen Verena, der Mutter Gottes und
Christus. Den Abschluss bilden zwei Vierzeiler. Im einen

ergreift Borromäus selbst das Wort und beklagt sein

Schicksal und seine ausweglose Lage. Im andern folgt
Des Richters vrtheil-spruch:

JHr die gesamte schar/was ihr hie von mir hätten?
Nach dem ich bei mir denck/was füranligen hätten
Ihr Heilgen allzumal/so find ich diesen raht/
Daß er ins Teufels Hell/dort ewig sied und bratus

Der ganze Text ist in dem für das barocke Drama
üblichen Alexandriner mit fortlaufenden Paarreimen,

dem sogenannten heroischen Alexandriner, verfasst.

Wenn in einem solchen Text im Jahr 1656 die

helvetischen Heiligen als dramatis personae auftreten,
muss zwingend der intertextuelle Bezug zur Helvetia
Sancta126 des Kartäusers Heinrich Murer127 gesehen

werden. Murers Hauptwerk, in dem er die Schweizer

Heiligen darstellt, war 1648, also zehn Jahre nach dessen

Tod, in einer kostbaren, mit zahlreichen Kupferstichen

von Rudolf Meyer versehenen Ausgabe bei

David Hautt in Luzern erschienen. Nach dieser literarischen

Inthronisation der helvetischen Heiligen wird im

Synodus gewissermassen deren Abdankung inszeniert.

In beiden Werken trifft man auf die Märtyrer
Urs128, Mauritius129 und Viktor, die der legendären
Thebäischen Legion angehört haben sollen, auf die im

Verenamünster in Bad Zurzach bestattete Heilige

Verena, den Glarner Patron Fridolin, ferner auf Otmar,
den Gründer und ersten Abt des Klosters St. Gallen,

Idda von Toggenburg'30 und schliesslich auf den

Schweizer Nationalheiligen Nikiaus von Flüe.131

125 [MÜLLER] 1656, Bl. B4b.

126 MURER 1648.

127 Murer, Heinrich (1588-1638): Murer wurde in Baden ge¬

boren. Er trat bereits 1613 in die Kartause Ittingen bei

Frauenfeld ein, wo er sich bis zu seinem Tod neben seiner

Tätigkeit als Prokurator als Verfasser kirchenhistorischer

Schriften betätigte.
128 Ursus (gest. um 303 in Solothurn) ist der Schutzpatron der

Stadt Solothurn. Die St. Ursenkathedrale ist den Märtyrern
Ursus und Viktor geweiht.

129 Moritz.
130 Dass sie im Synodus als Ita von Solothurn bezeichnet wird,

muss wohl als Verschreiber interpretiert werden.
131 Nicht bei Murer zu finden sind: Leodegar von Autun, dem

die 1633-1638 gebaute St. Leodegar Hofkirche, das

Wahrzeichen Luzerns, geweiht ist; Martin von Tours, der

Patron von Schwyz, nach dem die Kirche daselbst benannt

ist; Nikolaus von Myra, der Stadtpatron von Fribourg;
Hilarius von Poitier, der in Näfels verehrt wird.

356



Die thematische Verbindung zu den «Thurgauer
Gesprächen» ist im «Goldenen bzw. Borromäischen

Bund» zu sehen. Schon im ersten Kunkelstuben-

Gespräch bezieht sich Jockel auf eine Textstelle aus
diesem Vertrag,132 um das Vorgehen der Schwyzer gegen
die Protestanten von Arth als eine innerkatholische

Angelegenheit darstellen zu können. Im zweiten

Kunkelstuben-Gespräch bringt der evangelische
Barthel den Borromäischen Bund zur Sprache und

ortet gerade in dessen Erneuerung 1655 den Grund

für die gegenwärtigen Spannungen und das

Misstrauen zwischen den Konfessionsparteien.133 Er lehnt

grundsätzlich jede Art von konfessionellem Bündnis

ab und klagt die katholischen Orte an, dass sie damit

gegen den Zweiten Kappeler Landfrieden Verstössen

hätten.134 Mit Blick auf die Zukunft der Eidgenossenschaft

wird hier die Problematik argumentativ
angegangen. In seinem Synodus dagegen greift der
evangelische Pfarrer Johann Georg Müllerauf mythisierende
Strategien zurück, wie wir sie aus den Reformationsdialogen

kennen. Auch wenn es sich formal um ein

Gespräch handelt, fehlt jede dialogische Bereitschaft.

Schon im Vorwort, in dem sich Müller an den Leser

wendet, stellt er klar, dass er sich beflissen habe, der

Papisten rottZu schreibend Sie werden nicht zu

Dialogpartnern, sondern es wird ihnen Rache angedroht,
und Karl Borromäus wird der Hölle zugewiesen. Wie
im Reformationsdialog ist auch hier die Vernichtung
der Gegner letztlich die einzige Lösung.

5.3.7 Interlocutio familiaris de Pace Helvetica
(1659)

In seiner Biografie über den Urner General und Politiker

Sebastian Peregrin Zwyer136 erwähnt Kaspar
Constantin Amrein ein Gespräch mit dem Titel Dialogos

seu Interlocutio familiaris de Pace Helvetica."7 Am

Anfang des Gesprächs treten fünf Vertreter der

katholischen Innerschweizer Orte und ein Priester aus

Bremgarten auf. Sie diskutieren den Dritten
Landfrieden, der nach dem Ersten Villmergerkrieg
geschlossen worden ist. Dieser Einstieg bildet dann den

Anlass, um auf den sogenannten Zwyerhandel'38 zu

sprechen zu kommen. Amrein gibt als Entstehungsjahr

für den Dialog 1659 an, das Jahr, in dem die

Auseinandersetzungen um Zwyer ihren Höhepunkt
erreicht hatten. Ein Verfasser scheint ihm nicht
bekannt gewesen zu sein. Sowohl Einsiedeln als

Aufbewahrungsort des ursprünglichen Manuskripts der
Interlocutio wie auch die Kritik an der antiklerikalen

Haltung Zwyers könnten auf einen Einsiedler Geistlichen

als Autor hinweisen.
Als sich 1961 der Todestag Zwyers zum 300.

Mal jährte, veröffentlichte Willy Keller eine stark
gekürzte Fassung des Gesprächs unter dem Titel
Interlocutio familiaris de Pace Helvetica, ubi et Icon Zwlery
introducitur das Ist Landtlich Gesprech über den

gemachten Frieden zwüschen Zürich und den Catho-
lischen Fünf Orthen, warin die Gestalt und Beschaf-

132 TG1 Z. 45 ff.

133 TG2 Z. 33 ff.
134 TG2 Z. 56 ff.

135 [MÜLLER] 1656, Bl. A1b.

135 Zwyer von Evibach, Sebastian Peregrin (1597-1661): Nach

seiner Solddienstkarriere im Dreissigjährigen Krieg, die er
als Feldmarschall-Leutnant 1642 abschloss, war Zwyer
1644-58 Tagsatzungsgesandter, einige Jahre

Landammann und 1648 Landeshauptmann von Uri. «Z. war
gebildet, weltmännisch und standesbewusst. Er bewegte sich

mühelos auf demokratischem wie aristokratischem, lokalem

wie internationalem Parkett. Als barocke Persönlichkeit

mit militärischem, diplomatischem und politischem
Weitblick konnte er streng katholisch, aber doch tolerant

gegenüber Protestanten sein, sich als Patriot bezeichnen

und gleichzeitig als Agent einer fremden Macht wirken»

(Zurfluh, Zwyer von Evibach Sebastian Peregrin (Nr. 1), in:

e-HLS, Version vom 03.03.2014).
137 «Dialogos seu Interlocutio familiaris de pace Helvetica etc.

Manuscript in 64 Bl. gross Quart im Stiftsarchiv Einsiedeln»

(Amrein 1880, Beilagen XVIII, Anm. 237).

138 Vgl. Glossar: Zwyerhandel.

357



Abb. 34: Dialogos seu Interlocutio familiaris, 1659:
Das Gespräch richtet sich gegen den Urner General und
Politiker Sebastian Peregrin Zwyer (Titelkupfer und Titelseite

der in der Stiftsbibliothek Einsiedeln wieder
aufgefundenen Handschrift).

f ^Cvvr-i^-*-s j

1 & n ")

-1 NV. jïyl rfyp f* sS 0

ihç/is ^/idcfuütulioi
JjPCCWtT^^iuno cuifpLC.U'jO ûtt,
.x {eau? ammi ptcjc^iplaxA eleu?

Lydia iiiiiiuV- nie t 'hiJ-cvcjp.iar^-,
:- un'-niL-Tfai'icVniic fïIaiK_-.

iwijn cii., j'oMiiins Iii ccfi.ijjipcrCM'iL'

AJ*t&mi#i( .mrfintA fatc$Ëbi

358



fenheit Herrn Zweyers mitlauft und eingeführt
wird."9 Die dieser Ausgabe zugrunde liegende
Handschrift findet sich im Staatsarchiv Schwyz. Keller

griff darauf zurück, weil das angeblich im

Stiftsarchiv Einsiedeln überlieferte vollständige Manuskript
1960 nicht mehr auffindbar war."0 Diese seit mehr
als fünfzig Jahren verschollene Handschrift konnte
ich bei meinen Recherchen in der Stiftsbibliothek
Einsiedeln dingfest machen. Sie wurde offensichtlich
so lange nicht gefunden, weil sie nicht, wie stets

angenommen, in den Zwyeriana-Mappen des

Stiftsarchivs Einsiedeln enthalten war, sondern in einem

Quartband aus dem 18. Jahrhundert in die
Stiftsbibliothek integriert worden ist. Das Manuskript trägt
den Titel: AlA AOTOI seu. Interlocutio familiaris, de

pace Heluetica. ubi Icon Zwyeri introducitur quibus
tractatus in ipsius causa sequuntur et manifestantur.
Das ist. Landtlich gespräch vber den gemachten fri-
den zwüschet Zürich, vnd den 5 alten catholischen
orten."1 Diese ursprüngliche Fassung ist tatsächlich

wesentlich umfangreicher als die von Keller edierte

und lässt als Gesprächspartner auch Sebastian Zwyer
zu Wort kommen. Ferner sind in den Dialog historische

Dokumente eingefügt, wie etwa der Friedens-

schluss (Dritter Landfriede), ein Auszug aus dem

Verhör Zwyers und Kopien aus sechs Briefen.

Offensichtlich gelangte das Gespräch nicht zum
Druck, ist aber in handschriftlicher Form verbreitet
worden. Jedenfalls muss es auch Hans Georg Rothenfluh,

einem der Chronisten der Rapperswiler Belagerung,

vorgelegen haben, der eine gekürzte Fassung

in sein handschriftliches Diarium aufgenommen
hat."2 Bei ihm sind wir auch auf eine Abschrift des

Bantli-Gesprächs gestossen."3
Ein Vergleich der Interlocutio mit den Thurgauer

Gesprächen lohnt sich in mancherlei Hinsicht:

Wie die Kunkelstuben-Gespräche wird die
Interlocutio familiaris als vertrauliches Gespräch eingeführt.

Und ebenso wie dort"4 bekommt auch hier die

Vertraulichkeit im Text die Bedeutung des Geheimen,

wenn der Urner Vertreter Wilhelmus vor den Spitzeln

Zwyers warnt: Aber es darf einer nichts sagen, es

seind ein gantzer Haufen der Ufloseren, die tragen
ihm alles zue.145

Das Gespräch zwischen den fünf Vertretern der

katholischen Stände beginnt damit, dass sie den eben

geschlossenen Dritten Landfrieden kritisch
hinterfragen. Sie erwecken den Eindruck, dass er von den

katholischen Orten contre coeur geschlossen worden
sei, obschon er im Wesentlichen den für die evangelischen

Stände unvorteilhaften Status quo ante
festschrieb. Die Argumentation gegen diesen Friedens-

schluss ist allerdings weniger eine politische, als

vielmehr eine religiöse. So bemängelt der Schwyzer
Vertreter Martinus:

139 Keller 1961, S. 9-30.
140 Keller schreibt dazu: «Leider ist nun heute das Stück I (Ak¬

ten Zwyer. «Dialogos...» Manuskript in 64 Bl. Gross-Quart)

nicht mehr aufzufinden. Trotz den freundlichen Bemühungen

des H. H. Stiftsarchivars Pater Rudolf Flenggeler OSB,

und trotz eigener Durchsicht aller rund 15 Mappen Zwye-
riana im Stiftsarchiv kam das Stück nicht zum Vorschein»

(Keller 1961, S. 5). Kenntnisse von diesem Dialog hatte

Keller von Amrein 1880.

141 DIALOGOS [1659], Im Band ist auf der ersten Seite der

folgende Flinweis angebracht: Dieß buch kam von Carl

Antoni Haller zu Schwitz, - an mich anno 1789. [andere

Hs.:J d. h. an P. Conrad Tanner. Eine ausführliche

Untersuchung des Gesprächs kann im Zusammenhang mit dieser

Arbeit nicht geleistet werden und müsste mit einer

Edition des Werks verbunden werden, welche diesen

umfangreichen Text mit den beiden gekürzten Fassungen im

Staatsarchiv Schwyz und im Stadtarchiv Rapperswil zu

vergleichen hätte.

142 Rapperswil Stadtarchiv: 0 12 (S. 159-214).
143 TG6a2.
144 TG1 Z. 90.

145 Keller 1961, S. 29.

359



Erstlich ist der uralt Ehrentitel ausgelassen, catho-
lisch, den die Zürcher sich geweigeret uns zu geben,
ohnangesehen sye im Landfrieden bekennen, dass

wir den wahren, ungezweifleten christlichen Glauben

haben."6

Das zweite Bechtelistag-Gespräch, das ebenfalls

nach dem Friedensschluss verfasst worden ist, widmet

einen längeren Dialogteil der Frage nach dem

rechten Glauben."7 Darin beruft sich Jockel auf den

Zweiten Landfrieden, in dem die Zürcher zugestimmt
hätten, dass der Glaube der Innerschweizer eben Der

Rechte/der Wahre/der vnzweifftiche Christliche
Globen148 sei. Martinus macht zwar auch den Rückgriff
auf den Zweiten Landfrieden, beklagt dann aber,

dass im Dritten Landfrieden eben dieses Zugeständnis

den Zürchern nicht mehr abgerungen werden
konnte.

Ebenfalls in beiden Gesprächen kommt das

Schmähverbot zur Sprache. Während es im zweiten

Bechtelistag-Gespräch positiv und auf Gegenseitigkeit

beruhend gewertet wird"9, sieht in der Inter-
locutio der Zuger Vertreter Oswaldus eine Gefahr

darin, dass nun auch die Geistlichen diesem Verbot
unterstehen: der sagte vom Schmützen und Schmechen,

dass es mäniglichen solle verbotten sein und sollen

die Uebertretterig, was Stands Namens die seyen,

abgestraft werden. Werden also auch die Geistlichen

harin vermeinen.
Die Interlocutio bezieht sich in ihrem

Einleitungsteil also eindeutig auf die konfessionellen

Streitpunkte, die auch nach Unterzeichnung des Friedensvertrags

noch Gegenstand weiterer Verhandlungen
waren.151

Dass sich der Schwyzer Martinus zudem über

den milden Umgang mit den Untertanengebieten
beklagt, ist in unserem Zusammenhang besonders

interessant: Zum andern ist die faul nachteilig Amnistia,

darmit man uns die Handt bindt, dass wir mit der

wolverdienten Straf gegen den meineidigen Thur-

göweren nit verfahren dürfen

Die Flaltung derThurgauer im Ersten Villmergerkrieg
wird hier im Rückblick keineswegs als neutral

interpretiert.

Nach dem Einleitungsteil schwenkt das

Gespräch dann vollständig zur Zwyer-Thematik über. Da

ist an Gemeinsamkeit mit den «Thurgauer Gesprächen»

lediglich noch festzustellen, dass auch die

Interlocutio sich explizit an die einfache Bevölkerung
richtet: ob der gemeine Mann, ja geist- und weltlich
nit vilfaltige Ursach haben, ihn (Zwyer) für ein
Verräter zuehalten.
Darin hat schon Keller in seiner Edition die Haupt-
intention der Interlocutio ausgemacht: «Der Dialog
hatte offenbar den Zweck, die Fernstehenden,
insbesondere den gemeinen Mann, über Zwyers Vorgehen
und den zwyerischen Rechtsstreit in populärer Weise

zu belehren.»154

Eine eigentliche Parallele zum Zwyer-Gespräch
bilden die Zwyer-Lieder155, die etwa gleichzeitig
entstanden sein dürften. Im «Neuen Tellenlied» wird

Zwyer beschuldigt, dass er Rapperswil gegen Zürich

habe aufgeben wollen. Seine Politik war eine Politik

der Diplomatie und damit dem Dialog verpflichtet. Er

wird als Alamodisch Mann156 bezeichnet, dem es

lieber gewesen wäre, er hätte mit Zürich und Bern einen
Frieden schliessen können, als dass der Glaube ver-

146 Keller 1961, S. 10.

147 TG4 Z. 80 ff.
148 TG4 Z. 80 f.

149 TG4Z. 166-171.
150 Keller 1961, S. 11.

151 «Mehrere v. a. konfessionelle Streitpunkte wurden von
einem Schiedsgericht nach Vertragsabschluss weiter
behandelt, allerdings ohne zu einem Ergebnis zu kommen»

(Bächtold, Landfriedensbünde. Der 3. Landfrieden von

1656, in: e-HLS, Version vom 21.05.2010).
152 Keller 1961, S. 10.

153 Keller 1961, S. 23.

154 Keller 1961, S. 5.

155 Vgl. «Online-Anhang».
156 ZUZ. 172.

360



teidigt worden wäre. Es werden ihm Machtgelüste
unterstellt, und seine tolerante Haltung wird vom

neuen Wilhelm Teil angeklagt:

Man tringt euch nachzugeben/
was immer möglich sey/
Leichtfertig lassen leben/
den Glauben z'stellen frey

Ruhe und Frieden widersprechen einer religiös
intoleranten Haltung. Aus der Sicht der Sieger im Ersten

Villmergerkrieg hat man mit dem Kampf gegen die

Ungläubigen mehr gewonnen als mit einer falschen

Ruhw in vnsrem Land,58. Es ist für die Verfasser der

Zwyer-Lieder noch zu früh für eine Haltung des

Dialogs und für eine geeinte Eidgenossenschaft, denn

beides würde den wahren Glauben in Gefahr bringen:

Mit vilem disputieren
wird auch die Warheit gfällf.159

Der Kampf gegen Sebastian Peregrin Zwyer, der

sogenannte Zwyerhandel, wurde nicht nur als Rechtsstreit,

sondern auch mit literarischen Mitteln geführt.
Sowohl das Zwyer-Gespräch wie auch die Zwyer-
Lieder stehen insgesamt unter einem anderen
Vorzeichen als die «Thurgauer Gespräche». Die kriegerische

Auseinandersetzung zwischen den evangelischen
und den katholischen Ständen ist zwar beigelegt, die

Trennlinie wurde jedoch von neuem gezogen. Unter
dieser Perspektive gerät Zwyers diplomatisches und

auf Konsens ausgerichtetes Handeln während des

Ersten Villmergerkrieges unter Generalverdacht. Die

von ihm angestrebte eidgenössische Einigkeit wird
nicht als Wert erkannt, der Grenzen und Misstrauen

überwinden könnte, sondern als eine Haltung, hinter
der private Machtgelüste stehen und der den
katholischen Glauben gefährdet. Blickt man von diesem

Standpunkt der Interlocutio und der Zwyer-Lieder
zurück auf die «Thurgauer Gespräche», gelangen
deren differenzierende und dialogische Aspekte noch

stärker zum Leuchten.

5.3.8 Freundliches Gespräch (1672)

Schon der Titel Freündtliches Gespräch zwüschen

Heyni Kilbymann [..,] vnd Bartly Brodtmässer trägt
einen ironischen Ton. Die Nachnamen der beiden

Gesprächspartner lassen einen aufhorchen. Kilbymann
und Brodtmässer enthalten Konnotationen, die mit
Sicherheit im Text ausgenützt werden. Auch in der

Benennung des Themas über die gegenwärtige hinn-
der/vnd Vordere läuft der Welt/vnd deß Lieben Vat-
terlandes160 schlägt die Ironie durch. Die Ende 1672

gedruckte Flugschrift umfasst lediglich vier Seiten.

Wie in den Kunkelstuben- und Bechtelistag-Gesprä-
chen begegnen wir auch hier wieder einem evangelischen

Bartli, der allerdings im bernischen Aargau
angesiedelt ist. Der Anfang des Gesprächs ist fast

identisch mit demjenigen des Baschi-Uli-Gesprächs
(TG 5): Bartli fragt seinen Dialogpartner, woher er

komme. Der aus dem solothurnischen Schönenwert
stammende Heini kommt eben aus Solothurn, wo er

Gelt enthlenen/vnnd einen Spieß chooffen/vnd in

Chrieg zühen wollen161. Man habe ihm allerdings
nicht dazu geraten.

Damit ist das Thema des Dialogs gesetzt: Es geht
um den Solddienst der Eidgenossen. Frankreich
versucht angesichts der Auseinandersetzungen mit dem
deutschen Kaiser eidgenössische Truppen anzuwerben.

Der Verfasser macht sich lustig über das Geld,
das Frankreich den Eidgenossen in Aussicht stellt.
Heini ist in diesem Gespräch der Naive, der sich von
den Versprechungen einnehmen lässt. Damit
bekommt er eine entfernte Verwandtschaft mit

Madleni, der Wirtin im Bantli-Gespräch (TG 6). Bartli

bringt den Glaubenskonflikt aufs Tapet. Er argumen-

157 ZL1 Z. 229-232.
158 ZL1Z. 241.

159 ZL1 Z. 249 f.

160 FREUNDLICHES 1672, S. 1

161 FREUNDLICHES 1672, S. 2

361



Abb. 35: Freundliches Gespräch, 1672: Ein Dialog
über den Solddienst der Eidgenossen (Titelseite).

5rcfinttIfd5eeî@efpriî(I?
Jœfifc&en

Don
@c§ottcMwct @ofocl;imtcr:

tmfc

Skttlp fBreomutlicr öoa-
?lvauto £3erncr'(Bcbtcee/ ^atxn ^ct>(t#

cti 5}at(crliinCifcf;cii Slpbgnoffm nbcrDic gcacnnw?
"

«ae fsinnticr/ #nb SOorDcrd4uff&«iïï!r(f/i>nt>t>cji
hieben ^MKituiiDtg.

(Becrucft j« i£ni?c

tiert damit, dass er nicht gegen seine Glaubensbrüder,

die Holländer, zu Feld ziehen wolle. Das wäre
Heini egal, denn sie haben zwar mir nie nüd böses

gethon /aber es sollen hochfärtige Lüth syn vnd
bessere Käß machen wollen/weder der eüsser ist'62.

Gegen die Deutschen allerdings will er nicht kriegen. Da

finden sich die beiden Gesprächspartner, und damit
nimmt der Dialog eine deutlich antifranzösische

Wendung, denn auch Heini stimmt in die Befürchtung

mit ein, dass die Franzosen nach einem Sieg

über Deutschland auch die Eidgenossenschaft nicht
verschonen würden. Bartli sieht die Lösung darin, den

Franzosen keine eidgenössischen Söldner mehr
zukommen zu lassen: dann es wurd den Franzosen woI
lehren friden machen/wann er kein Aydgnossisch

Chriegs-Volck mehr in sin Land zu führen hat'63. So

mündet das Gespräch in gegenseitige, an die Namen

der beiden Dialogpartner anknüpfende und gegen
Frankreich gerichtete Aufforderungen: Bartli warnt
Heyni Kylbimann, er solle die Franzosen nit uff die

Kilby choon164 lassen, während Heini repliziert, Bartly
Brodtmässer solle sich mit dem Französischen Brodt-
Mässer auch nit schinden'63 lassen.

Wir haben es in diesem äusserst kurzen Dialog
mit einem späten Nachfahren der «Thurgauer
Gespräche» zu tun. Diesmal besteht die Gefahr, in einen

Krieg ausserhalb der Grenzen der Eidgenossenschaft

hineingezogen zu werden. Allerdings wird hier der

naive katholische Gesprächspartner nicht durch eine

überzeugende Argumentation auf Bartlis Seite

gezogen. Er wechselt die Seite so schnell, dass in der

zweiten Hälfte des Dialogs beide gegen eine

Unterstützung Frankreichs durch eidgenössische Söldnertruppen

Position beziehen.

5.3.9 Der Züri Heire (1676)

Das politische Umfeld des Züri Fleire166 bildet der
Holländische Krieg. Es handelt sich dabei um einen

gesamteuropäischen militärischen Konflikt, der 1672

durch den Angriff Ludwigs XIV. mit seinen Verbündeten

auf die Niederlande ausgelöst wurde. Auf die

Seite der Niederländer stellten sich Spanien und das

Heilige Römische Reich. Die Eidgenossen fühlten sich

bedroht, was 1674 zur ersten grundsätzlichen
Neutralitätserklärung führte. Eine Folge des Krieges war
die Annektierung der Freigrafschaft und des Elsass

durch Frankreich.

162 FREUNDLICHES 1672, S. 2.

163 FREUNDLICHES 1672, S. 3.

164 FREUNDLICHES 1672, S. 4.

165 FREUNDLICHES 1672, S. 4.

166 ZÜRI 1676.

362



Abb. 36: Der Züri Heire, 1676: Dieser Dialog gegen
den Solddienst benutzte das Bantli-Gespräch als Vorlage
(Titelseite).

p
-?&>

IHcrgüri ©ctrc/
<Da*ißt

JSùt tteutoee öom

Strien

unD ^BunÇcrfa^cn jlisb in %ruef
flflifjCtl;

i Wm: ***$$&"

©((ruft unter fcer "prrj? auftas
a»Wnfrtä3«6r«

i I A(o]b

Das Gespräch zwischen Heire und Joggli hatte
die primäre Funktion, die Eidgenossen davon

abzuhalten, für eine der kriegführenden Parteien
Solddienst zu leisten. Die fiktive Dialogsituation ist so

gestaltet, dass Joggli eben vom Krieg in Strassburg

zurückgekehrt ist und nun von Heire über seine

Erfahrungen kritisch befragt wird. Dabei stellt sich

heraus, dass sich der Solddienst für ihn nicht gelohnt hat.

Der Kriegsverlauf wird im Rückblick aufgerollt,
allerdings nicht aus der Führerperspektive, sondern aus

der Sicht eines Teilnehmers.

Sowohl die Rollen der Protagonisten - Heire als

der Fragende, Joggli als der Antwortende - als auch

die retrospektive Darstellung des Krieges von unten
rückt den Dialog in die Nähe des Bantli-Gesprächs

(TG6). Dort ist es der Rückblick der Kriegerwitwe
Madleni auf den Rapperswiler Krieg, der durch den

Oberthurgauer Landrichter mit seinen Fragen

gesteuert wird. Ein Vergleich der beiden mundartlich

geprägten Texte zeigt, dass der Züri Heire formal und

bis in den Wortlaut hinein am Bantli-Gespräch

anknüpft, so dass dieses geradezu als Vorlage bezeichnet

werden kann. In beiden Gesprächen wirkt der

Befragende dem Befragten und Auskunftgeber überlegen.
Der Oberthurgauer Landrichter im Bantli-Gespräch
bleibt sehr konsequent in der Rolle des Fragestellers.

Bei Heire dagegen handelt es sich nur bei der Hälfte

der Redeeinsätze wirklich um Fragen. Die anderen
Einsätze haben zustimmenden167, kommentierenden168,

ergänzenden169, antithetischen170, verstärkenden171

und Zustimmung heischenden'77 Charakter.

Der humoristische Unterhaltungswert des

Dialogs beruht wie im Bantli-Gespräch zum einen auf
der Naivität des Informanten. Dort ist es Madleni, die

vom Kriegshandwerk nichts versteht, hier Joggli, der

aus der Perspektive des einfältigen Söldners berichtet.

Zum andern sind es in beiden Dialogen Sprachwitz

und sprachliche Derbheit, welche den humoristischen

Charakter des Textes unterstreichen. Beliebt

sind beispielsweise Wortspiele mit füdli und tüfel,
womit typische fäkale und religiöse Tabus gebrochen

werden. Eine Sprechgewohnheit der Madleni

wurde offensichtlich als so humorvoll empfunden,
dass sie der Verfasser des Züri Heire übernommen

167 Bsp. ZÜRI 1676, S. 6 Mir weris au asen.

168 Bsp, ZÜRI 1676, S. 4 der Köng het eben vil Stett ygno in

Holland.

169 Bsp. ZÜRI 1676, S. 3 Es sindgwüß Gravaten und Oester¬

reicher drunder gsy.
170 Bsp. ZÜRI 1676, S. 3 /' wett weder hunger nah frost glitten

ha.

171 Bsp. ZÜRI 1676, S 5 Verviertheilen sött mä si.

172 Bsp. ZÜRI 1676, S. 5 Gelt nu Joggli/wänn der Köng der

Krieg nüt agfangen hett/äs gieng besser weders gaht.

363



Abb. 37: Colloquium Helveticum, 1689: Ein politisches

Wirtshausgespräch, in dem es um die Bündnispolitik
der Eidgenossenschaft geht (Titelbild).

und bis zum Überdruss eingesetzt hat, und zwar die

Nachdoppelung wie zum Beispiel äs hät er dä oder
äs ist er dä. 173 Im Bantli-Gespräch ist es noch ein

Charakteristikum der Redeweise von Madleni; im

Züri Heire aber wird es von beiden Sprechern glei-
chermassen benutzt.174 Auch andere Redewendungen

wurden aus dem Bantli-Gespräch übernommen,

so zum Beispiel Ja fryli fryii175 oder Egoppel/Egop-
pe/"6. Insgesamt kommt allerdings der Züri Heire

niemals an die Witzigkeit, Frechheit und an den

Unterhaltungswert seiner Vorlage heran, so dass es

nicht verwunderlich ist, dass er keine weiteren
Auflagen erlebte und nur in einem einzigen Exemplar
erhalten geblieben ist.

5.3.10 Colloquium Helveticum (1689)

Nachdem der französische König Louis XIV. im Rahmen

seiner sogenannten Reunionspolitik Teile

Südwestdeutschlands unterworfen hatte, provozierte er

1688 den Pfälzischen Erbfolgekrieg, auch Neunjähriger

Krieg genannt (1688-1697), um vom deutschen

Kaiser die Anerkennung dieser Erwerbungen zu

erlangen. Einmal mehr stellte sich für die Eidgenossenschaft

die Frage, ob sie sich auf eine Seite der

Konfliktparteien schlagen sollte. In diesem Kontext ist das

Colloquium Helveticum von 1689 angesiedelt.
Vier Herren ziehen es in einem Wirtshaus vor,

miteinander zu diskutieren, als sich dem kalt-regnerischen

Mai-Wetter im Freien auszusetzen. Cleandrus

lenkt als Erster das Interesse auf sich, da er eben vom

sogenannten Moreazug'77 zurückgekehrt ist. Er

gehört zu den wenigen Schweizern, die den Kampf

gegen die Türken in Griechenland überlebt haben,

und bekennt, daß mich GOtt als durch ein rechtes

Miracul erhalten habe"3. So kommt das Gespräch auf

die Frage, ob der Söldner bedenken müsse, ob und

wo ersieh In Kriegs dienste einlassen soll/daß er weder

wider GOtt und die gerechte Sache/oder wider

COLLOQUIUM
HELVETICUM,

tfl:

3Btlt$eS utildng|1 ttou

$0itx uttâfctdHcfMtttm Bdjftwßcm/
3lls

Sebaftuno, Der .Rfitfmfcb
Crihodoro, t>er ftrnnjôlîfd)
Patrobulo, öfr 33aftfrldnt>ifc()(in!>
CIcindro,Dcr ©OIDOtif#

gflinnet/

UP« Me fctfjma^tqe SSefcijaffettfktf unö
gumigungb« ©bgnofltn/gtfyalmi werben.

——-
LXXX(X^

173 Im Bantli-Gespräch taucht die Redeweise an sechs, in spä¬

teren Druckfassungen an acht Stellen auf, während sie der

Züri Heire 27 x verwendet.
174 Walter Haas weist auf die Ähnlichkeit dieser stereotypen

Formeln mit den englischen tag-questions hin (Haas 2004,
S. 151). Seine Frage nach der Funktion ist wohl
weitgehend beantwortet, wenn man ihren Ursprung im Bantli-

Gespräch als Sprech-Charakteristikum der Madleni
feststellt.

175 ZÜRI 1676, S. 3, S. 11.

176 ZÜRI 1676, S. 9, S. 13.

177 «1688 zog ein aus Innerschweizern, Solothurnern und

St. Gallern bestehendes Regiment im Dienste Venedigs in

den sog. Heiligen Krieg gegen die Türken. Der päpstliche
Nuntius propagierte den Feldzug als Schritt zur Befreiung
des Hl. Grabes in Jerusalem. Luzern lehnte ihn als Zug in

den sicheren Untergang ab.» Die Söldnertruppe stiess auf

dem Peloponnes (Morea) zum venetianischen Heer. Im

Kampf um die Stadt Negroponte (heute Chalkis) und

infolge von Krankheiten starb fast die ganze Truppe (Ruckstuhl,

Moreazug, in: e-HLS, Version vom 09.01.2009).
178 COLLOQUIUM 1689, S. 4.

364



das Vatterland und sein Gewissen thue"9. Damit ist

der Gesprächshorizont abgesteckt, denn im weiteren
Verlauf des Dialogs geht es um die Bündnispolitik der

Eidgenossen. Sebastianus vertritt eine pro-kaiserliche,
Crinodorus dagegen eine pro-französische Position,

während Patrolobus für den dritten WegK", nämlich

die Neutralität plädiert. Im Hintergrund spielt natürlich

der konfessionelle Konflikt eine massgebliche
Rolle, denn die katholischen Orte unterstützen Frankreich,

die evangelischen den Kaiser. Zu leiden unter
dem Konflikt haben beide Seiten, da die

Nahrungslieferungen aus dem süddeutschen Raum infolge der

verheerenden Zerstörungen durch die Franzosen

ausbleiben.
In der Argumentation wird immer mal wieder

auf die Badener Tagsatzungsbeschlüsse Bezug

genommen, die aber nicht im Einzelnen zitiert werden.

Gegenseitig unterstellen sich die Parteien Bestechlichkeit,

welche die fremden Potentaten ausnutzen, um

schweizerische Söldner zu erhalten: wann der König
aus Franckreich seine schimmernde Louys d'or in das

Helvetische Feld ausstreue/so könne er a /sobald so

viel Soldaten haben als er wolle.m Den Höhepunkt
erreicht die Argumentation durch die Bezugnahme
auf zwei Schriften, die eben erschienen sind. Clean-

drus sagt, dass ihm auf seiner Rückreise in Innsbruck

die pro-kaiserliche Flugschrift «Eidgenössischer
Aufwecker»182 in die Hände gekommen sei. Crinodorus

dagegen weist auf die bereits erschienene Gegenschrift,

die sogenannte «Nativität»183, hin.

Gute dreissig Jahre nach den «Thurgauer
Gesprächen» ist das Colloquium Helveticum entstanden.

Einzelne verwandtschaftliche Züge sind nicht zu

übersehen: Auch hier ist das Gespräch in einem Wirthaus

lokalisiert. In einer zwar neuen europapolitischen

Situation geht es thematisch immer noch um
die eidgenössische Bündnispolitik auf dem Hintergrund

der inneren konfessionellen Gegensätze. Wie
in den «Thurgauer Gesprächen» werden auch hier

Beschlüsse der Tagsatzung in Baden reflektiert, auf

die wie damals der französische Ambassador Einfluss

genommen hat. Im Baschi-Uli-Gespräch (TG5) ist es

Uli, der das erste Kunkelstuben-Gespräch aus Luzern

mit- und in die Diskussion einbringt. In getreuer
Parallele dazu bringt hier der Söldner Cleandrus den

«Eidgenössischen Aufwecker» aus Innsbruck mit.

Das alles deutet unverkennbar auf eine auch literarische

Langzeitwirkung der «Thurgauer Gespräche»
hin.

Interessant und ebenso wenig zu übersehen ist

allerdings der grundlegend neue Ton in diesem

Gespräch. Während in den «Thurgauer Gesprächen»

jeweils sehr schnell die Position des anonymen Autors

zu erkennen ist, verbirgt sich der Verfasser des

Colloquium Helveticum hinter seinen Figuren. Das gelingt
ihm schon deshalb besser, weil er vier Gesprächspartner

mit unterschiedlichen Haltungen auftreten lässt.

Dadurch entsteht eine grössere Differenziertheit. Der

eloquente pro-französische Crinodorus kommt zwar
am stärksten unter Beschuss. Dennoch zielt das

Gespräch nicht darauf ab, dass einer seine Meinung
ändern müsste. Das führt Patrobulus explizit aus:

179 COLLOQUIUM 1689, S. 5.

180 COLLOQUIUM 1689, S. 7.

181 COLLOQUIUM 1689, S. 23.

182 Grob, Johannes (1643-1697): verfasste 1689 die Flug¬

schrift Treu-gemeinter Eydgnösischer Aufwecker. Oder:

Wahrhaffte Erzehlung und Betrachtung der Gefahr/mit
welcher dißmahl die Eydgnossische Republic umgeben
unter dem Pseudonym Ernst Warnmund von Freyenthai.

Darin wendet er sich gegen die französische Politik in der

Schweiz und gegen das Söldnerwesen ([GROB] 1689).

183 Die Gegenschrift zum «Eidgenössischen Aufwecker» er¬

schien 1689 unter dem Pseudonym Just Wahrmund von
Römerfels (RÖMERFELS 1689). Diese Gegenschrift wurde
im gleichen Jahr nochmals repliziert, und zwar unter dem

Titel Warhaffte Beantwortung/Für Ernst Warmunden von

Freyenthal/und seinen Eydgnossischen Auffwecker/auff
über ihne übel genandte wahre NATMTET (WAHRHAFTE

1689).

365



Jch halte nicht dafür/daß wir diese Händel unter uns
schlichten werden/ich sehe wol daß ein jeder bey
seiner meynung bleibet."1'

Das Gespräch behält dadurch trotz der

Ernsthaftigkeit der Themen eine gewisse spielerische
Unverbindlichkeit. Man will sich auseinandersetzen,

man will seine politischen Meinungen
austauschen, jedoch ohne sich gegenseitig allzu stark
auf die Füsse zu treten; die Freundschaft soll durch
das Gespräch nicht gefährdet werden. So sagt
Crinodorus:

Unsers Gesprächs halben wird verhoffentlich
niemand in Ungelegenheit kommen: wir seyn gute
Freunde zusammen/und längsten gewohnet einander

alle Reden /wann sie gleich gesaltzen sind/mit
dem Zucker der Vertraulichkeit zu überstreuen/und
zu gut zu halten,185

Hier hat der Begriff der Vertraulichkeit eine

Bedeutungsveränderung vollzogen. Meinte er in der
unmittelbaren Kriegsnähe der «Thurgauer Gespräche»

noch das Vertrauen in die Geheimhaltung des

Gesprochenen, zielt er hier auf die Beziehungsebene

der Gesprächspartner, die so tragfähig ist,
dass man sich auf der Sachebene gesaltzen
auseinandersetzen kann. Dramaturgisch wird diese

Grundhaltung gestaltet, indem der Verfasser mit
dem gemeinsamen Essen einen deutlichen Schlusspunkt

hinter das ernsthafte Diskutieren setzt.
Crinodorus droht demjenigen, der bei der Mahlzeit
die Diskussion wieder aufgreifen sollte, eine Strafe

an:

Jndessen rüffet uns der Wirt zu dem Nacht-
Essen/welches wir mit einander in Frölichkeit genis-
sen/und welcher von bis hergeführter Materia etwas
weiter disquriren würde/der soll für alle übrigen die

Zeche bezahlen. 186

Damit sind alle einverstanden und man wendet sich

Cleandrus zu, der zur allgemeinen Unterhaltung von
seinen Erlebnissen in Griechenland erzählen soll.

5.3.11 Die «Thurgauer Gespräche»
als Wendepunkt

Auf dem zweiten archäologischen Rundgang durch

die themenverwandten Dialoge des 17. Jahrhunderts

muss uns auffallen, dass das «Eigenleuchten» der

«Thurgauer Gespräche» nur bezüglich der Vorgänger,

nicht aber bezüglich der Nachfahren sichtbar
wird. Wir haben festgestellt, dass die «Thurgauer
Gespräche» in dieser Hinsicht ihre Sonderstellung der

offen gestalteten Dialogsituation verdanken, in der

jeweils eine Problemlösung angestrebt wird. Dadurch

wird klar, dass die Verantwortung für einen Frieden in

der Hand der menschlichen Akteure liegt und dass

das friedliche Zusammenleben je neu im religiös-politischen

Diskurs ausgehandelt werden muss. Der Weg
in die Zukunft wird als gemeineidgenössischer und

konsensorientierter gesehen, der nur beschritten

werden kann, wenn die eidgenössischen Bündnisse

höher eingeschätzt werden als alle Sonderverträge.
Diese grundsätzliche Ausrichtung ist ein wesentlicher

Aspekt des «Eigenleuchtens» der «Thurgauer
Gespräche», mit dem sie alle Vorgänger-Dialoge
überstrahlen. Das gelingt ihnen dadurch, dass die
Öffentlichkeit, in der sie geführt werden, eine «vertrauliche»
in der Doppelbedeutung des Wortes ist: Die

Gesprächspartner begegnen sich mit einem grundsätzlichen

Vorschuss an Vertrauen und sie öffnen sich

füreinander in der Zuversicht, dass das Gesprochene

184 COLLOQUIUM 1689, S. 22.

185 COLLOQUIUM 1689, S. 23.

186 COLLOQUIUM 1689, S. 24 (fälschlicherweise mit 23 be-

zeichnet).

366



im Vertrauen gesagt ist, also geheim bleiben wird.
Eine weitere Voraussetzung ist darin zu sehen, dass

die Gespräche in zweierlei Hinsicht verortet sind: Sie

sind auf den Thurgau und damit auf eine realpolitische

Lebenswelt bezogen und sie bleiben begrenzt
auf konkrete Probleme einer verhandelbaren
Diesseitigkeit.

All das ist in den Vorgänger-Dialogen nicht oder

nur partiell zu finden. Sie stehen noch viel stärker in

der Tradition des Reformationsdialogs, mit dem in

dieser Radikalität erst die «Thurgauer Gespräche»
brechen. Diese wenden sich damit ab von aller Ver-

jenseitigung, Mythologisierung und von jeglicher
religiösen Überhöhung der zur Debatte stehenden
Probleme. Damit entgehen sie den Gefahren der

gegenseitigen Schmähung der Dialogpartner und

einer religiös motivierten Radikalisierung.
Richten wir den Blick auf die späteren

themenverwandten Dialoge des Jahrhunderts, fällt auf, dass

in jedem von ihnen der Einfluss der «Thurgauer
Gespräche» unverkennbar ist. Sie haben einen Impuls

gesetzt, der über Jahrzehnte hinweg ausstrahlt, was
in nochmals anderer Weise ihr «Eigenleuchten»
erkennbar macht.

367


	Die "Thurgauer Gespräche" im Kontext des literarischen Dialogs

