Zeitschrift: Thurgauer Beitrage zur Geschichte
Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Thurgau

Band: 156 (2018)

Artikel: Konfessioneller Krieg und literarischer Dialog : die "Thurgauer
Gespréache" zum Ersten Villmergerkrieg 1655/1656

Autor: Niederhauser, Hans Peter

Kapitel: 5: Die "Thurgauer Gesprache" im Kontext des literarischen Dialogs

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-813648

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-813648
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

5 Die «Thurgauer Gesprache» im Kontext des

literarischen Dialogs

5.1 Archaologie-Geschichte

Es war bereits in der Einfihrung zu dieser Arbeit von
einem archaologischen Ansatz die Rede. Der Spaten-
stich wurde in die Mitte des 17. Jahrhunderts gefihrt.
Er hat die «Thurgauer Gesprache» als Fundstlicke ans
Tageslicht gebracht. Mit der editorischen Arbeit wur-
den sie gereinigt und zur Besichtigung ausgestellt.
Die inhaltlichen und sprachlichen Annaherungen ha-
ben sie im Schaukasten ins rechte Licht geriickt.
Damit ist schon einmal deutlich geworden, dass es
sich beim aus dem historischen Erdreich Gehobenen
weniger um einen kostbaren Schatz als vielmehr um
Kuriositaten handelt.

Das erkennt man auch, wenn man den Spuren
friherer Archdologen und Schatzsucher folgt. Die
«Thurgauer Gesprache» haben es bisher in keine
Darstellung der Schweizer Literaturgeschichte ge-
schafft. In seiner Thurgauer Kirchengeschichte zitiert
Alfred L. Kittel aus dem zweiten Thurgauer Gesprach.
Er bezeichnet es als eine «anonyme Flugschrift»', die
in der Landschaft Thurgau zirkuliert sei, scheint je-
doch weder das erste Thurgauer Gesprach zur Kennt-
nis genommen zu haben noch zu beriicksichtigen,
dass es sich bei der ihm vorliegenden Flugschrift um
einen fiktiven Dialog handelt. Er benutzt lediglich die
Redeteile des evangelischen Barthel und schliesst da-
raus, «dass in einem kommenden Krieg der Thur-
gauer zu Zirich steht» .2 Eine solche Verwendung der
Texte ist insofern symptomatisch, als der Zugang zu
derartigen literarischen Formen, welche schon die
idealistische  Literaturgeschichtsschreibung  des
19. Jahrhunderts abwertete oder gar nicht berlick-
sichtigte, bis in die zweite Halfte des 20. Jahrhun-
derts verstellt blieb. Deshalb war es nicht ein literari-
sches Interesse, welches die «Thurgauer Gesprache»
zutage forderte, sondern wie bei Kittel ein kirchen-
geschichtliches oder wie bei Titus Tobler ein sprach-
geschichtliches. Letzterer verdffentlichte in seiner
Sammlung «Alte Dialektproben der deutschen

Schweiz»® bereits 1869 Auszlige aus dem ersten
Kunkelstuben-Gesprach und dem Bantli-Gesprach.”
Wenn Peter Rusterholz in seiner «Schweizer Literatur-
geschichte» von 2007 Jakob Baechtolds «Geschichte
der deutschen Literatur der Schweiz»® als «die bis
heute einzige umfassende Literaturgeschichte der
Schweiz»® bezeichnet, dirfte man erwarten, dass die
«Thurgauer Gesprache» darin zumindest eine Spur
hinterlassen hatten. Doch diese Erwartung wird
ebenfalls enttauscht. Baechtold sieht die Volkslitera-
tur des 16. Jahrhunderts sich ihrem Ende zuneigen,’
so dass er ihr keine weitere Beachtung schenkt, son-
dern lediglich «Frostigkeit, Schwulst, Verschnérke-
lung, Steifheit»® als wesentliche Charakterziige der
Dichtung des 17. Jahrhunderts beklagt: «Der Gang
durch unsere Literatur des siebenzehnten Jahrhun-
derts ist unerfreulich. Es ist ein Wandern Uber sandige
Heide.»” Diesen beschwerlichen Gang tritt er dann
auf 27 Seiten an, versehen mit samtlichen Vorurteilen
seiner Zeit gegenuber der Barockliteratur. Uber die
«6de Gelegenheitsreimerei» '° lasst er lediglich die um
die Mitte des Jahrhunderts einsetzende Epigramm-
dichtung mit ihrem bedeutendsten Vertreter, dem

Knittel 1946, S. 309.
Knittel 1946, S. 309.
Tobler 1869.
Daneben enthalten Toblers «Dialektproben» Auszlge aus
der Bantli-Predigt, aus Weissenbachs «EidgnoBsisches
Contrafeth» von 1672, aus einem spateren Bantli-Ge-
spréch {vgl. 1.2 Nachfahren des Bantli-Gesprachs im «On-
line-Anhang»: Bantli-Gesprach 3) und aus dem Ammer-
mehltréger Gesprach, welche letzteren beiden sich auf
den Zweiten Villmergerkrieg von 1712 beziehen.
Baechtold 1892.
Rusterholz/Solbach 2007, S. 3.
Baechtold 1892, S. 449.
Baechtold 1892, S. 450.
Baechtold 1892, S. 451.

0 Baechtold 1892, S. 450.

B W N —

- W 00 ~NOYWm

333



Toggenburger Johannes Grob'', sich erheben. Von
diesem Autor stammt die unter dem Pseudonym
Ernst Warnmund von Freienthal 1689 erschienene
Flugschrift Treu-gemeinter Eydgnésischer Aufwe-
cker'?, in der er sich gegen die franzosische Politik in
der Schweiz und gegen das Soldnerwesen wendet.
Hier haben wir einen entfernten Anklang an die
«Thurgauer Gesprache», diente doch diese Flug-
schrift im Colloquium Helveticum' von 1689 als Re-
quisit, ganz nach der Art des Baschi-Uli-Gesprachs, in
dem das erste Kunkelstuben-Gesprach diese Funk-
tion hatte. Literatur, die einen so unmittelbaren
Bezug zur politischen Realitdt herstellt, wie die
«Thurgauer Gesprache» es tun, interessierte die Lite-

raturgeschichtsschreibung lange ebenso wenig wie

alles, was unter das Barock-Verdikt™ fiel. In der neue-
ren Literaturgeschichtsschreibung wie etwa in der
«Schweizer Literaturgeschichte» von Rusterholz und
Solbach wird Baechtolds Urteil Gber das 17. Jahrhun-
dert in Claudia Brinkers Kapitel zur Frihen Neuzeit
relativiert und mit dem Verweis beklagt, das meiste
lagere noch unediert in den Archiven."” Dementspre-
chend findet sich dann zwar eine Seite Uber Flug-
schriften und insbesondere Uber dialogische Streit-
gesprache.” Doch wird das Thema sogleich auf die
Reformationszeit eingeschrankt, und fur das 17. Jahr-
hundert wird lediglich auf Grobs «Eidgendssischen
Aufwecker» verwiesen.

So bleibt nun nichts weiter, als auf die bisher
prominenteste Untersuchung der «Thurgauer Ge-
sprache» durch Hans Trampy'’ einzugehen, auf die in
dieser Arbeit schon an zahlreichen Stellen verwiesen
werden musste. In seiner Habilitationsschrift «Schwei-
zerdeutsche Sprache und Literatur im 17. und
18. Jahrhundert» bietet er eine hervorragende Uber-
sicht Uber die gedruckten Quellen der Schweizer
Mundartliteratur. Trimpys Darstellung ist einer Ver-
bindung von philologischem, historischem, volks-
kundlichem und literaturgeschichtlichem Interesse
verpflichtet. Der Rezensent Eduard Studer attestiert

334

ihm, dass er «das Wagnis unternahm, das literarische
«Niederholz> zu durchforschen»'®, und er erkennt,
dass gerade die von ihm untersuchten Schriften rund
um die Villmergerkriege, zu denen in prominenter
Weise auch die «Thurgauer Gesprache» gehéren,
«von eigentlichem Quellenwert fir die Schweizer-
geschichte»'® sind. Triimpys eigene Intention war es,
die Schweizer Mundart «nach dem Einbruch der neu-
hochdeutschen Schriftsprache in die Literatur und die
Kanzleien»®® zu untersuchen und «Materialien fur
eine historische Grammatik des Schweizerdeut-
schen»?' bereitzustellen. Trotz Trimpys verdienst-
voller Arbeit |&sst sich deshalb festhalten: Eine eigent-
liche literarische Beleuchtung der «Thurgauer Ge-
sprache» lasst sich bisher nicht ausmachen:

11 Grob, Johannes (1643-1697). Autor zweier Epigramm-
sammlungen: «Versuchgabe» (1678) und «Reinholds von
Freyenthals Poetisches Spazierwaldlein» (posthum 1700).
Geboren in Oberglatt (heutige Gemeinde Flawil). 1675
wanderte Grob wegen Konflikten mit dem Furstabt von
St. Gallen nach Herisau aus, von wo er als Mitglied des
Grossen Rats 1690 mit Kaiser Leopold I. erfolgreiche diplo-
matische Verhandlungen fuhrte (Schafer, Grob Johannes
(Nr. 9), in: e-HLS, Version vom 30.01.2006).

12 [GROB] 1689.

13 COLLOQUIUM 1689.

14 Vgl. z.B. Jenny/Rossel 1910, S. 109: «Gottfried Keller sagt
irgendwo: <Ein Tag kann eine Perle sein und ein Jahrhun-
dert nichts.» Perlen waren die Tage, als Haller die Alpen
besang, nichts war das vorangegangene 17. Jahrhun-
dert.» Auch Emil Ermatinger beginnt das entsprechende
Kapitel in «Dichtung und Geistesleben der deutschen
Schweiz» mit dem symptomatischen Satz: «Zu keiner Zeit
bietet die Geschichte der Schweiz ein so klagliches Bild wie
im siebzehnten Jahrhundert» (Ermatinger 1933, S. 241).

15  Brinker 2007, S. 3.

16 Brinker 2007, S. 44.

17 Trumpy, Hans (1917-1989): Professor fur Volkskunde in
Basel.

18  Studer 1957, S. 102.

19 Studer 1957, S.103.

20 Trampy 1955, S. 3 1.

21 Trumpy 1955, S. 3.



Historische, sprachliche oder volkskundliche Be-
trachtungsweisen degradieren Gefundenes zum
Quellentext. Literaturgeschichtliche Archédologie lauft
dagegen immer wieder Gefahr, auf Schatzsuche zu
gehen. Dabei folgt sie dem bereits Festgelegten,
Festwstehenden, dem, was Siegfried Zielinski «An-
fuhrerschaften»® nennt, und wird zu einer gebieten-
den Wissenschaft. Zielinski pladiert dagegen fur eine
grosstmaogliche Offenheit und spricht in diesem Zu-
sammenhang von einer «an-archaologischen Be-
trachtungsweise»: «Die An-Archdologie der Medien
versteht sich als Sammlung von Kuriositaten.»** Im
Sinne einer solchen An-Archadologie soll die mediale
Perspektive auf die «Thurgauer Gesprache» deren
«Eigenleuchten» zum Vorschein bringen. Der fol-
gende Ausschnitt aus Zielinskis «Archdologie der
Medien» soll fir den weiteren Fortgang der Untersu-
chung programmatischen Charakter haben:

«Unter Kuriositaten verstehe ich Fundstiicke aus
der reichen Geschichte des Sehens, Horens und Kom-
binierens mit technischen Mitteln, in denen etwas
aufblitzt, was ihr Eigenleuchten ausmacht und was
zugleich Uber die Bedeutung oder Funktion in ihrem
Entstehungskontext hinausweist. In diesem Sinn
spreche ich von Sensationen, von Ereignissen oder
Phanomenen, die unser Aufsehen erregen und die es
gilt, so zur Darstellung zu bringen, dass sie ihr Anre-
gungspotenzial entfalten konnen. Das erfordert eine
Haltung des Respekts, der Behutsamkeit und des
Wohlwollens gegeniiber dem Gefundenen und nicht
seine Herabsetzung oder gar Ausgrenzung.»®*

So begeben wir uns auf eine Spurensuche im
medialen archdologischen Umfeld der «Thurgauer
Gesprache». Wir haben es bei den «Thurgauer Ge-
sprachen» mit einer literarischen Gestalt zu tun. Fas-
sen wir diese, namlich den Dialog, als Medium auf, so
kann es im Folgenden nicht darum gehen, eine Ge-
schichte des literarischen Dialogs zu schreiben. Viel-
mehr gilt es, dem nachzuspiiren, was sich in diesem
Medium geschichtlich zu realisieren vermochte. Die

Kuriositaten, auf die wir gestossen sind, haben ihre
eigene Leuchtkraft, die sich nicht aus einer scheinbar
folgerichtigen Entwicklung der literarischen Form des
Dialogs ableiten lasst. Das Vorgehen muss deshalb
ein anderes sein. Wir begeben uns auf unserer ar-
chaologischen Wanderung dorthin, wo wir die medi-
ale Realisierungsform des Dialogs antreffen. Es sind
heterogene Gestalten, denen wir begegnen werden.
Dadurch aber, dass wir von den kuriosen Hauptfund-
sticken, den «Thurgauer Gesprachen», ausgehen,
wird unser Blick fir Ubergange und Grenzen ge-
scharft, und es sollte sich eine Vorstellung entwickeln
von dem, was der Begriff des Mediums bez{iglich des
literarischen Dialogs meinen kénnte:

«lm Prinzip muss jedoch in der Bewegung durch
die Attraktionen hindurch etwas entstehen, was eine
Vorstellung erzeugt, die in den verschiedenen behan-
delten Konstellationen (Medien» oder <Medium> heis-
sen kénnte.»”

Es werden nun zwei archdologische Rundgange
angeboten. Auf einem ersten wird der Blick von den
«Thurgauer Gesprachen» aus auf die Anfange und
zugleich den mengenmassigen Hohepunkt der Dialo-
gliteratur in der Reformationszeit gelenkt. Im zweiten
wird das Umfeld der «Thurgauer Gesprache» im
17. Jahrhundert auf themenverwandte Dialoge abge-
sucht.

22 Zielinski weist darauf hin, dass im Wort «Archdologie»
nicht nur das griechische «archaios» im Sinne des Alten,
Urspriinglichen ateckt, sondern auch «archos» im Sinne
von Fuhrer (Zielinski 2002, S. 39 f.).

23 Zielinski 2002, S. 49.

24 Zielinski 2002, S. 49.

25  Zielinski 2002, S. 49.

335



5.2 Die «Thurgauer Gesprache» und der
Reformationsdialog

Ulrich von Hutten Ubersetzte 1519 seine lateinischen
Dialoge ins Deutsche. Damit setzte er ein Fanal fur die
Produktion einer unglaublichen Menge von Dialo-
gen, die bis zur Niederschlagung des Bauernaufstan-
des 1525 dauern sollte. In dieser Zeit ist mit einer
Gesamtzahl von gegen 150 gedruckten Dialogen zu
rechnen.?® In der Riickschau wird man spater von der
Blutezeit des sogenannten Reformationsdialogs spre-
chen.

Der anonyme Karsthans entstand Ende 1520
und wurde im Januar 1521 gedruckt. Dieser Dialog,

in dem ein Bauer zum zentralen Gesprachspartner

wird, war ein weiterer wichtiger Impuls. «Erstmalig in
der deutschen Literatur wurden Probleme des (ge-
meinen Mannes) in den Mittelpunkt der Darstellung
geriickt.»*” So wurde der Prosadialog im Rahmen der
reformatorischen Flugschriften zum wohl bedeu-
tendsten Medium.? Er war nicht wie die andern Gen-
res, deren sich die Flugschriften bedienten, lediglich
ein publizistisches Medium, mit dem ein einzelner
Autor sein Publikum erreichte. Der Dialog selbst war
ein medialer Austragungsort der Meinungsverschie-
denheiten, ein offentliches Forum der Wahrheits-
findung und der Propaganda. Nicht allein die Gefahr-
lichkeit der Produktion und Verbreitung solcher
Dialoge erklart, dass viele von ihnen anonym erschie-
nen.” Ein ebenso wichtiger Grund ist darin zu sehen,
dass der Vertreter der Botschaft, von welcher der Le-
ser (Iberzeugt werden sollte, ein Protagonist des Ge-
sprachs ist. Dieser ist so gestaltet, dass sich der Leser
mit ihm besser identifizieren kann als mit einem allen-
falls namentlich erwahnten Autor. Es ist also eine
implizite Medialitat, die in den Dialogen zum Tragen
kommt. In ihr kann eine Demokratisierung der Wahr-
heitsfindung dargestellt werden, die von der Wirk-
lichkeit auf evangelischer Seite noch langst nicht
eingeholt und auf katholischer Seite nicht intendiert

336

war. Letzteres durfte die Erklarung dafar liefern,
dass der Dialog von katholischer Seite kaum zur Ver-
teidigung ihrer theologischen Positionen verwendet
wurde.

Um die «Thurgauer Gesprache» in ihrer dialogi-
schen Medialitat zu verstehen, muss auf die grosse
Zeit dieser Textgattung am Anfang des 16. Jahrhun-
derts zuriickgeblickt werden. Dies soll hier so gesche-
hen, dass zuerst nach dem Verbindenden, dann nach
dem Trennenden gefragt wird.

5.2.1 Gemeinsamkeiten

Die ersten beiden” «Thurgauer Gesprache» werden
als Ganz vertriiwlich vnd Nochberlich Gesprach®
bezeichnet. Der Ausdruck «vertrauliches Gesprach»
verweist auf die Schriften von Erasmus von Rotter-
dam (ca. 1466-1536), die der humanistische Ge-
lehrte seit 1518 unter dem Titel «Colloquia familia-
ria» immer wieder Uberarbeitet und erweitert
herausgegeben hat. «Diese Dialoge, 81 an der Zahl,
die fast immer nur unter zwei Gesprachsteilnehmern
stattfinden, waren urspringlich dazu bestimmt, La-
teinschilern gute Formulierungen fiir den Gebrauch
des taglichen Lebens bereitszustellen.»®" Es handelt
sich um polemische Gesprache Uber Fragen des mo-
ralischen Verhaltens, Gesprache gegen kirchliche
Machtanmassung, gegen den Missbrauch des Religi-
6sen, aber auch einfach um Gesprache, welche die
Absurditaten des Lebens scherzhaft geisselten. Eras-

26  Bentzinger 1982, S. 19.

27  Bentzinger 1982, S. 19.

28  «Binnen kurzem wird der satirisch-dramatische Prosadia-
log zum beliebtesten Genre der <Sturmjahre>» (Simon
1980, S. 25).

29 Bentzinger 1982, S. 31 f.

30 TG1 Titelblatt.

31 Radle 1976, S. 77.



mus hat all das in sie verpackt, was er sich auf der
strengen Ebene der theologischen und philosophi-
schen Disputation versagen musste. «Nach ihrer for-
malen und inhaltlichen Bestimmung wird die literari-
sche Gattung des Gesprachs unter der Feder des
Erasmus zu einem vorziglichen Medium provozieren-
der Zeitkritik.»* Das ist ein erstes Merkmal, das die
«Thurgauer Gesprache» mit den Dialogen der Refor-
mationszeit gemeinsam haben: Sie greifen unmittel-
bar zeitgeschichtliche Fragestellungen auf, um sie
kritisch zu durchleuchten.

Dass mit dem Wort vertriwlich auch die Bedeu-
tung des «geheimen» Gesprachs mitgedacht ist,
darauf weist die Verwendung des Wortes im ersten
Thurgauer Gesprach hin:  wanns nit verbotte
wdr / oder ich dirs/als mim lieben Nochbern dorffte
vertriily sdgen®. Bei Erasmus ist solche Vertraulichkeit
insofern mitgemeint, als es sich um Gesprachspartner
handelt, die in der damaligen Wirklichkeit keine ernst
zu nehmenden Gesprache miteinander fuhrten. So
begegnet beispielsweise in «Abbatis et Eruditae»*
die gelehrte Frau Magdalia dem Abt Antronius, den
sie in seiner Unwissenheit blossstellt. Es handelt sich
bei solchen Gesprachen nicht nur um eine literarische
Gattung, die in der Reformationszeit mit Rtckbezug
auf die Antike® zu neuem Leben erweckt wird.* Viel-
mehr wird hier das literarische Gesprach zu einem
Medium, welches eine neue Offentlichkeit schafft:
Der Dialog stellt «als geistiger Austragungsort der
aktuellen Konflikte so etwas wie ein fiktives 6ffentli-
ches Forum dar, auf welchem sich die Vertreter samt-
licher Stande zu Wort melden und ihren — vorgebli-
chen oder tatsachlichen - Interessen Gehor
verschaffen koénnen»®. Dieser Aspekt einer in der
Frihen Neuzeit noch «vertraulichen» Offentlichkeit
ist ein weiteres Merkmal, das die «Thurgauer Gespra-
che» mit den Reformaticnsdialogen verbindet.

Schon bei Erasmus kommen Menschen zu Wort,
die bisher nichts zu sagen hatten, die keine Stimme in
der Offentlichkeit hatten. Waren es bei ihm Schiler,

Frauen, Soldaten, Dirnen, so ist in der Reformations-
zeit vor allem eine Figur zu nennen, die in hohem
Mass eine positive Umstilisierung® erfahrt: der Bauer.
Er bekommt erstmals eine andere Funktion als in den
friheren Fastnachtsspielen. War er dort der Télpel,
mutierte er am Anfang des 16. Jahrhunderts zum
Vorkampfer der Reformation: «Der Bauer ist jetzt der
Held, der Bauer mit seinem Dreschflegel und seinem
Mutterwitz, mit seiner Ehrlichkeit und Einfachheit
und seinem gesunden Menschenverstand.»* Popular
wurde die Bezeichnung «Karsthans» fir diesen Typ
des reformatorischen Bauern, der in der Lage war, mit
seiner Argumentation auch die gelehrten Gegner zu
besiegen. Zum ersten Mal erscheint der Name in die-
ser positiven Besetzung im 1521 erschienenen Dia-
log, der mit Karsthans betitelt war. Die Bezeichnung
war schon vorher im schwabisch-alemannischen
Raum verbreitet, und zwar als Spottname fur den mit
dem «Karst», der zweizinkigen Feldhacke, arbeiten-
den Bauern. Kénneker weist darauf hin, dass die Be-
zeichnung «Karsthans» in ihrer negativen Bedeutung
1498 bei Geiler von Kaisersberg in einer Predigt Gber
Sebastian Brandts Narrenschiff und in Thomas Mur-
ners Schriften gegen Luther anzutreffen ist.* Im
Karsthans-Gesprach nun wird sie gleichsam zu einem
Ehrentitel. Dieses Gesprach avancierte in kurzer Zeit
zum wohl meistgelesenen reformatorischen Dialog.
Als drittes gemeinsames Merkmal der Reformations-

32 Gail 1974, S. 106.

33  TG1Z. 89-90.

34  Radle 1976, S. 3-17.

35  Vonden antiken Autoren, welche die Reformationsdialoge
mitbestimmten, sind hauptsachlich Platon, Lukian, Horaz
und Terenz zu erwahnen. Bei Erasmus von Rotterdam «do-
miniert klar der Einfluss des Terenz» (Radle 1976, S. 78).

36  Konneker 1975, S. 21.

37  Konneker 1975, S. 33.

38 Koénneker 1975, S. 101.

39 Humbel 1912, S.13.

40  Kodnneker 1975, S. 100.

337



dialoge und der «Thurgauer Gesprache» ist die Ver-
wendung von Figuren aus dem einfachen Volk zu
nennen: der Bauer, der Wirt und, im Bantli-Gesprach,
die Wirtin.

Konneker nennt den «szenisch dramatischen
Charakter[...] eines der wichtigsten Kennzeichen des
Reformationsdialogs» und weist es funktional der
«Steigerung der propagandistischen Wirkung»*' zu.
Diese Anndherung ans Drama wird im Dialog durch
eine Konkretisierung des Schauplatzes und mittels
szenischer Elemente vorgenommen, wie wir sie auch
in den «Thurgauer Gesprachen» finden, wenn die
Dialoge in Barthels Gaststube oder im Wirtshaus der
Madleni in Andelfingen angesiedelt werden oder
wenn der Wirt Barthel seine Magd nach dem Apfel-
wein schickt: Madel/gang hol vsserm Nochber Jockle
von dem lutern Butsch ein halbs.”* Auch dieses vierte
Merkmal des szenischen Charakters verbindet die
«Thurgauer Gesprache» mit dem Reformationsdia-
log.

Wenngleich lateinisch verfasste Dialoge von
Erasmus von Rotterdam und Ulrich von Hutten den
Anfang der Dialogliteratur in der Reformationszeit
bildeten, so ist die Mehrzahl der Reformationsdialoge
doch in deutscher Sprache abgefasst. Ulrich von Hut-
ten Ubersetzte seinen ersten lateinischen Dialog Pha-
larismus 1519 ins Deutsche und steht damit am
Anfang der volkssprachlichen Dialogliteratur. Die Di-
aloge wurden in kiurzester Zeit zum wichtigsten Me-
dium, mit dem die reformatorischen Anliegen alle
Stande der Bevolkerung und nicht zuletzt den «ge-
meinen Mann» erreichen konnten. Deshalb mussten
sie Luthers Forderung erfullen, die er im Sendbrief
vom Dolmetschen 1530 formulierte: «Denn man
muss nicht die Buchstaben in der lateinischen Spra-
che fragen, wie man soll Deutsch reden, wie diese
Esel tun, sondern man muss die Mutter im Hause, die
Kinder auf der Gassen, den gemeinen Mann auf dem
Markt drum fragen und denselbigen auf das Maul
sehen, wie sie reden und darnach dolmetschen; da

338

verstehen sie es denn und merken, dass man deutsch
mit ihnen redet.»* Bentzinger verweist darauf, dass
es kein Zufall sei, «dass das Wort Muttersprache zum
ersten Mal in hochdeutscher Form in einem Reforma-
tionsdialog auftritt»*, und zwar bei Kaspar Gttel®.
Die Verwendung der Volkssprache ist ein weiteres
Merkmal, das der Reformationsdialog mit den «Thur-
gauer Gesprachen» gemeinsam hat. Allerdings ist
diese Volkssprache in den «Thurgauer Gesprdchen»
dialektal eingefarbt, ein Charakteristikum, das Luther
mit der Annaherung an eine deutsche Gemeinspra-
che entgegen seiner programmatischen Ausserung
zu Uberwinden versuchte.

Funf Parallelen zwischen den Reformations-
dialogen und den «Thurgauer Gesprachens konnten
ausgewiesen werden: der unmittelbare kritische
Bezug zu zeitgeschichtlichen Fragestellungen, das
Schaffen einer neuen, «vertraulichen» Offentlichkeit,
die Zugehorigkeit der Protagonisten zum einfachen
Volk, der szenische Charakter und die Verwendung
der Muttersprache der Adressaten. Es ware allerdings
voreilig, die «Thurgauer Gesprache» nun lediglich als
spate Nachfahren des Reformationsdialogs zu be-
zeichnen. Auch wenn sie, wie die gemeinsamen
Merkmale zeigen, ohne diese Vorgdnger kaum denk-
bar waren, mussen sie nun auch noch auf ihre Spezi-
fika befragt werden, um eine prazisere Verhaltnisbe-
stimmung zwischen ihnen und den Reformations-
dialogen vorzunehmen.

41 Konneker 1975, S. 36.

42  TG1Z.18-19.

43 Kéahler 1996 (1962), S. 159.

44  Bentzinger 1982, S. 25f.

45  Gittel, Kaspar (auch: Githel, Caspar) (1471-1542): Refor-
mator und einer der &ltesten Freunde Martin Luthers:
Dialogus odder gesprechbuchleyn, Erfurt 1522.



5.2.2 Differenzen

Um die Spezifika der « Thurgauer Gesprache» heraus-
zuarbeiten, soll von einzelnen Reformationsdialogen
ausgegangen werden, welche fur die Gattung Typi-
sches enthalten. Damit machen wir einen ersten Ver-
such, das «Eigenleuchten» unserer Kuriositdten zum
Vorschein zu bringen.

Die Personenkonstellation

Hans Sachs: Disputation zwischen einem
chorherren und schumacher (1524)*

Nach einer dreijdhrigen Schaffenspause trat der
NUrnberger Schumacher und Dichter Hans Sachs
1523 mit seiner Wittembergisch nachtigall wieder an
die Offentlichkeit und nahm mit dieser Schrift fiir die
reformatorische Bewegung Stellung. Im Folgejahr
1524 erschienen dann seine vier Reformationsdia-
loge. Im ersten dieser Gesprache bringt Schuster
Hans dem Chorherrn dessen geflickte Pantoffeln und
verwickelt ihn in ein Gesprach. Von der Forschung
wurde es immer wieder als das gelungenste Beispiel
dieses Genres Uberhaupt bezeichnet.”” Schon mit
dem Auftreten der Kdchin am Anfang der Szene, die
den Chorherrn in seinem Sommerhaus statt in der
Kirche rufen muss, ist eine dramaturgisch interes-
sante Situation geschaffen. Und kaum dass der
Schuster den Chorherrn ins Gesprach gezogen hat,
fragt ihn dieser: Seid ihr evangelisch?*®, wozu sich
der Schuster unumwunden bekennt. In Uberlegener
Ruhe argumentiert er dann gegen den Chorherrn,
indem er stets die richtige Bibelstelle zu zitieren weiss.
So werden wichtige konfessionell kontradiktorische
Themen abgehandelt: der Papst, weltliche und kirch-
liche Macht, das Laienpriestertum, das Schriftprinzip,
der Heilige Geist, die christliche Freiheit, die Heiligen,
das Fasten, die Werkgerechtigkeit und die Frage der
Gewaltanwendung. Nachdem fast katechismusartig

alle diese Fragen beantwortet sind, gestaltet Hans
Sachs den Schluss des Gesprachs wieder so, dass das
Szenische gegenlber dem rein Dialogischen in den
Vordergrund riickt. Der bereits im Gespréch durch
Missiggang und Ignoranz charakterisierte Chorherr
veranschaulicht sein Wesen noch selbst, indem er die
Kéchin die verstaubte Bibel holen ldsst, mit der er
nicht umzugehen weiss. Nachdem Schuster Hans ge-
gangen ist, lasst der Chorherr den Hausmeister Hein-
rice rufen, um sich von ihm bestatigen zu lassen.
Doch dieser gibt dem Chorherrn an dessen Nieder-
lage Schuld, und auch die Kéchin erdreistet sich zu
sagen: Euch geschieht recht.”

Am Anfang der «Thurgauer Gesprache» steht
das erste Kunkelstubengesprach, in dem der katholi-
sche Bauer Jockel den evangelischen Wirt Barthel in
dessen Gaststube aufsucht. Es handelt sich um ein
Gesprach aus katholischer Feder, wie wir es in der
Reformationszeit nur selten antreffen. So ist es nicht
verwunderlich, dass die Grundsituation aus den Re-
formationsdialogen, wie wir sie beispielsweise bei
Hans Sachs antreffen, Gbernommen, aber reziprok
gestaltet wird. Wahrend im Reformationsdialog der
evangelische Schuster den Chorherrn aufsucht, um
ihn gewissermassen in dessen eigener Domane argu-
mentativ zu schlagen, ist es im ersten Thurgauer Ge-
sprach der katholische Bauer, der diese Rolle Gber-
nimmt. Doch im zweiten Kunkelstuben-Gesprach mit
seiner evangelischen Tendenz wird die Situation der
Begegnung von Jockel und Barthel beibehalten. Die
raumliche Zuordnung der Perscnen hat also nicht
mehr die gleiche Bedeutung, was auch das Baschi-
Uli-Gesprach zeigt, wo sie nicht einmal explizit gestal-

46  Bentzinger 1982, S. 353-380.

47  Konneker 1975, S. 152; Bentzinger 1982, S. 375.
48  Bentziger 1982, S. 355.

49  Bentziger 1982, S. 374,

339



tetist. Analog zum ersten Kunkelstuben-Gesprach ist
es im Bantli-Gesprach der katholische Oberrichter,
der die Wirtin Madleni in ihrer Gaststube aufsucht.
Sie wird allerdings nicht in eine eigentliche Argumen-
tation verwickelt, sondern in ihrer Ignoranz satirisch
Uberzeichnet, wodurch sie, anders als der Chorherr
bei Hans Sachs, letztlich die Sympathie des Lesers
gewinnt. Auch hier geht es nicht darum, dass durch
die rdumliche Gestaltung der Personenkonstellation
Madleni gleichsam in ihrer eigenen Domane besiegt
wirde. Nur vordergriindig also wird in den «Thur-
gauer Gesprachen» die Personenkonstellation des
Reformationsdialogs Ubernommen; sie hat nicht

mehr die gl‘eiche‘Bedeutung,' denn_ die Regeln des

Spiels haben sich verandert.

Der Gegner

Gesprech biichlein (1524)*/Ain Schéner
Dialogus (1525)°'

Im 1524 anonym erschienenen Gesprech biich-
lein argumentiert ein Bauer gegen Erasmus von Rot-
terdam und Johann Faber. Beide waren anfanglich
reformatorischem Gedankengut zugeneigt. Belial
entpuppt sich im Gespréch als der Teufel, dem es ge-
lungen ist, die beiden wieder zur papstlichen Lehre zu
verfuihren. Der Bauer lasst sich von Belial erzahlen,
wie er die beiden zu ihrem Gesinnungswechsel ge-
bracht hat. Nachdem Belial abgetreten ist, folgt eine
argumentative Auseinandersetzung zwischen dem
Bauern und Johann Faber. Die Intention dieses Refor-
mationsdialogs ist es, auf unterschiedlichen Ebenen
die beiden aus reformatorischer Sicht Abtrinnigen
als dem Teufel verfallen, moralisch nicht integer, aus
Angst und Machtgier handelnd und argumentativ
unterlegen darzustellen, so dass der Bauer schlussfol-
gern kann: so mdst ir gewiBlich rechte Ketzer/Tur-
cken/oder der hellisch teuffell selbst sein. Das Ge-
sprach endet, indem der Bauer seinem Kontrahenten

340

Johann Faber einen Fluch hinterher schickt: Ade ein
kue bescheis dich.”

Wir finden in diesem Gesprach eine Grundsitu-
ation, wie sie fur den Reformationsdialog geradezu
als konstitutiv bezeichnet werden kann. Auch wenn
die Argumentation genauso wie in den «Thurgauer
Gesprachen» eine wichtige Rolle spielt und mit ihr
dem Leser zentrale Inhalte vermittelt werden kénnen,
so finden wir in den Reformationsdialogen doch sehr
oft die Intention, den Gegner nicht nur auf dem Feld
des Argumentativen zu schlagen, sondern ihn grund-
legend zu vernichten, ihn als Christen und als Men-
schen unglaubwirdig, ja mehr noch in seinem gan-
zen Wesen als nichtig darzustellen. In den «Thurgauer
Gesprachen» besteht das offensichtliche Ziel des Dia-
logs darin, den andern zu (iberzeugen. Insofern ist
und bleibt der Kontrahent immer ein echter und ernst
zu nehmender Gesprachspartner. Sowohl in den
Reformationsdialogen wie auch in den «Thurgauer
Gesprachen» spielt die Argumentation eine wichtige
Rolle. Im Reformationsdialog allerdings ist sie einge-
bunden in eine Gesamtstrategie der Vernichtung
oder zumindest einer vollstandigen Umpolung des
Gegners, wahrend sie in den «Thurgauer Gespra-
chen» einer kooperativen Uberzeugung des Dialog-
partners dient.

Im anonymen Gesprach Ain Schéner Dialogus
von 1525 zwischen einem Bauern und einem Karme-
liter-M&nch beklagt sich Letzterer, dass die Mdnche
wegen Luther nicht mehr die nétige Unterstiitzung
hdtten und deshalb Hunger leiden mussten. Der
Bauer argumentiert mit zahlreichen Bibelstellen und
weist die Arbeit als grundsatzliche Pflicht des Men-
schen aus, vor der sich auch die Ménche nicht dri-
cken dirften. Der Monch lasst sich Uberzeugen und

50 Simon 1980, S. 309-326.
51  Simon 1980, S. 359-368.
52 Simon 1980, S. 325.
53  Simon 1980, S. 326.



wirft seine Kutte von sich. Dieser Dialog scheint ein
Gegenbeispiel zum eben Gesagten darzustellen. Die
Oberflachenstruktur tauscht allerdings. Denn letztlich
steht das, was wie eine (berzeugende Argumenta-
tion aussieht, auch hier im Dienst einer radikalen
Ablehnung und Abwertung. Der Ménch legt nicht
nur die Kutte und das sein bisheriges Leben konstitu-
ierende Moénchtum ab, sondern er wechselt von
einem nichtigen zu einem eigentlichen Seinszustand:
O herr dein erbarmung ist manigfaltig/heditt hast du
erloset mein seele/auB3 der tyeffe der helle.** Darauf
verflucht er den Tag, an dem das M&nchtum erfun-
den worden ist, und jeden, der eine Kutte anzieht.
Auch dort, wo im Reformationsdialog Uberzeu-
gungsarbeit geleistet wird, geht es nicht ohne eine
fundamentale Abwertung des Dialogpartners. Dem-
gegenUber bleibt in den «Thurgauer Gesprachen» auch
der argumentativ unterlegene Gegner auf Augenhéhe
und wird mit Achtung und Respekt behandelt, denn es
geht lediglich um seine Ansicht, die zur Debatte steht,
aber nicht sein Sosein als evangelischer bzw. katholi-
scher Christ, als Nachbar, als Eidgenosse.

Die Thematik

Ain guter grober Dialogus Teutsch (1521)>

Die Reformationsdialoge haben in einem hohen Mass
belehrenden Charakter. Eine der wichtigsten Formen
in der Reformationszeit, in welcher neue Inhalte ent-
wickelt, Uberpruft und vermittelt wurden, war die
Disputation.®® Das farbt naturlich auch auf die dialo-
gischen Flugschriften ab. Ein schénes Beispiel daflr
ist das 1521 anonym in Strassburg erschienene Ge-
sprach Ain guter grober Dialogus Teutsch. Der Wirt
ladt den evangelischen Hans Schopfer auf den Abend
zu sich in die Gaststube ein, denn schon am Abend
zuvor war ein ganzer Rott guter Gesellen, darunter
auch der katholische Peter Schabenhut, bei ihm ver-
sammelt und da kamen wir hinter den Bapst und den

Luther bis Mitternacht schwétzen.® Da dem Peter
Schabenhut, der als streitiger Esef® bezeichnet wird,
niemand Paroli bieten konnte, soll das nun Hans
Schopfer tbernehmen. Hier wird also eine Art volks-
timlicher Disputation unter Handwerksgesellen in-
szeniert. Das Hauptthema sind der Ablass und die
Vergebung aus Gnade. Die Rechnung des Wirts geht
auf, denn es gelingt dem evangelischen Schopfer den
katholischen Schabenhut zum neuen Glauben zu be-
kehren. Thematisch stellen die Reformationsdialoge
also oft eine Popularisierung der auf den Disputatio-
nen von den Theologen verhandelten Thesen dar. Sie
sind deshalb fast ausnahmslos theologisch ausgerich-
tet und befassen sich mit den kontradiktorischen reli-
giésen Fragen der Zeit. Im Gegensatz dazu stehen in
den «Thurgauer Gesprachen» aber nicht im engen
Sinn religidse oder gar theologische Fragen zur De-
batte. Auch wenn die Gesprdchspartner unterschied-
liche konfessionelle Zugehdrigkeit haben, spielen die
theologischen Differenzen nur am Rand eine Rolle.
Viel zentraler sind politische Fragen: die Frage nach
der Einheit einer aus konfessionell unterschiedlichen
Standen bestehenden Eidgenossenschaft, die Frage
nach der Neutralitat des Thurgaus als einer Gemeinen
Herrschaft, die Frage nach dem gesellschaftlichen
Zusammenleben in paritatischen Gemeinwesen. Vor-
bild fur das Verhandeln dieser Themen sind nicht wie
im Reformationsdialog die Disputationen, sondern
die Tagsatzungen, die sich zu dieser Zeit zu einem
wesentlichen Teil mit Fragen des interkonfessionellen
Zusammenlebens beschaftigen mussten. Argumen-

54  Simon 1980, S. 367.

55  Bentzinger 1982, S. 188-211.

56  «Disputationen, eigentlich akadem. Streitgesprache zwi-
schen zwei Kontrahenten, bildeten in der Reformation seit
Martin Luthers Auftritt in Leipzig (1519) das bevorzugte
Mittel, die neue Lehre zu verbreiten» (Backus, Disputatio-
nen, in: e-HLS, Version vom 26.04.2004).

57  Bentziger 1982, S. 189.

58 Bentziger 1982, S. 189.

341



tationsgrundlage war nicht wie im Reformations-
dialog die Bibel, sondern man berief sich auf die eid-
genodssischen Vertrage, die sogenannten Land-
friedensbinde. Die Thematik der «Thurgauer Ge-
sprache» knlpft also wie die Reformationsdialoge an
konfessionellen Gegensdtzen an, fokussiert dann
aber nicht auf die theologische Wahrheitsfindung,
sondern auf die interkonfessionellen Probleme im
konkreten Zusammenleben und auf die eidgendssi-
sche Politik, in der es um Frieden oder Krieg zwischen
den evangelischen und katholischen Standen geht.

Die Argumentation

Dialogus von der Zweitrachtung (1522)”

Dialoge oder Gesprache sind eine Form der Erorte-
rung. Durch Position und Gegenposition entsteht
zwangslaufig ein dialektischer Prozess, in dem man
am Schluss nicht mehr am gleichen Ort steht wie am
Anfang. Insofern haben sie immer einen heuristi-
schen Wert. Der Ausgangspunkt in vielen Reformati-
onsdialogen ist eine Frage oder eine Unsicherheit.
Der dialogische Prozess soll sie klaren. Dazu bedient
er sich der Argumentation.

Ein typisches Beispiel dafur ist der 1522 in Wit-
tenberg erschienene Dialogus von der zweitrachtung.
Der darin auftretende Laie ist ob der zwei Formen des
christlichen Glaubens irritiert, und er will wissen, ob
er von Luther oder vom Papst verfihrt werde. Sein
Gesprachspartner ist ein Priester, von dem der Laie
erfahren will, wie er die Wahrheit erkennen kann. Der
Priester gibt ihm unsichere und zweifelhafte Antwor-
ten. Da mischen sich biblische Figuren ins Gesprach,
hauptsachlich Christus und Paulus, neben ihnen aber
auch David, Moses und Johannes. lhre Aussagen sind
reine Bibelzitate. So wird in der Gesprachsform das
evangelische Schriftprinzip lebendig gestaltet und die
Bibel als die einzige Argumentationsbasis erkannt. Im
zweiten Teil des Gesprachs erweist sich der Laie als

342

des Lesens kundig und sagt, er verlasse sich auf die
Schrift, und beruft sich dabei sogar auf Thomas von
Aquin, der kurz vor seinem Tod gesagt haben soll: Jch
glaub was yn dem buch stet.®® Gerade in der Argu-
mentationsweise zeigen die «Thurgauer Gesprache»
eine deutliche Distanzierung vom Reformationsdia-
log. In der Reformationszeit diente die stark argu-
mentative Gesprachsform dazu, die Bibel als alleinige
Argumentationsgrundlage zu installieren, was zu
einem zentralen theologischen Gegensatz der Konfes-
sionen flhrte. Die konfessionellen Gegensatze in den
«Thurgauer Gesprachen» werden jedoch nicht mehr
theologisch, sondern hauptsachlich politisch reflek-
tiert. Das verandert auch die Argumentationsweise.

- Zwar spielen schriftliche Quellen als Argumentations-

basis immer noch eine Rolle, doch ist es nicht die
Bibel, auf die sich die Gesprachspartner abstitzen,
sondern sie benutzen die Friedensvertrage und
Abkommen der Eidgenossenschaft. Ferner tritt die
Bezugnahme zu aktuellen Ereignissen deutlich in den
Vordergrund.

Das Weltbild

Balthasar Stanberger: Dialogus zwischen Petro
und einem Bauern (1523)°'/ Ain schéner Dialogus
von Martino Luther und der geschickten
Botschaft aus der Hélle (1523)%

Der Aufbruch am Anfang des 16. Jahrhunderts
markiert einen Ubergang: Man spricht vom Beginn
der Frihen Neuzeit. Das Mittelalter mit seinem ganz
auf das Jenseitige bezogenen Weltbild neigt sich sei-
nem Ende entgegen. Dennoch sind die Reforma-
tionsdialoge, auch wenn sie in hohem Mass das Neue

59 DIALOGUS 1522.

60 DIALOGUS 1522, A2b.

61  Bentzinger 1982, S. 296-315.
62 Bentzinger 1982, S. 316-352.



ankinden, noch ganz in mittelalterlichen Vorstellun-
gen verhaftet. So darf es nicht wundern, wenn uns
immer wieder Gesprdache begegnen, die nicht in einer
im neuzeitlichen Sinne verstandenen Wirklichkeit an-
gesiedelt sind. In Stanbergers 1523 erschienenem
Dialogus zwischen Petro und einem Bauern begegnet
dem Uber Feld wandernden Bauern ein Person von
schoner Farb.® Der Bauer splrt, dass es sich hier nicht
um einen gewdéhnlichen Menschen handeln kann,
mutmasst sogar, es kénnte Gott sein, bis sich die Per-
son selbst vorstellt: ich bin Petrus, ein Fischer der ar-
men Menschen.* Der Bauer fallt ihm zu Fissen und
bittet ihn als grossen Firbitter und Helfer um die
ewige Seligkeit. Gerade das aber weist Petrus von
sich, indem er sagt: ich bin ein Mensche als du!® Die
jenseitige Wirklichkeit bricht zwar mit mittelalterli-
cher Selbstverstandlichkeit in die diesseitige ein, je-
doch gerade mit dem Ziel, eine neue Verhaltnisbe-
stimmung von Diesseits und Jenseits vorzunehmen.
Wahrend Petrus in diesem Dialog von Luther sagt, er
sei ein gesandter Engel und Apostel Gottes,* bestrei-
tet er, dass er selbst seinerzeit in Rom gewesen sei,
und entzieht damit dem Papsttum und dessen
Machtansprichen die Grundlage.

Im Erasmus Alberus®” zugeschriebenen Dialog
Ain schéner Dialogus von Martino Luther wird eben-
falls die jenseitige Welt aufgeboten. Es ist hier der
Teufel, mit dem der Reformator ein Gesprach flhrt.
Die dargestellte Situation, in der ein Abgesandter der
durch die Reformation in Aufruhr gebrachten Holle
Luther wahrend seiner Ubersetzungsarbeit an der
Bibel aufsucht, ist zu einem festen Bestandteil der
Legendenbildung um den Reformator geworden. Der
anfangs 1523 geschriebene Dialog wurde sofort
mehrmals gedruckt.

In den Reformationsdialogen begegnet uns ein
Weltbild, in dem in mittelalterlicher Selbstverstand-
lichkeit Diesseits und Jenseits miteinander verbunden
sind. Davon sind die «Thurgauer Gesprache» schon
weit entfernt. Im Vergleich mit den Reformationsdia-

logen wirken sie geradezu realistisch. Noch beschéf-
tigt Barthel im zweiten Bechtelistag-Gesprach die
Frage nach der ewigen Seligkeit fundamental: £s ist
khain anderer Weeg zuem Himmel als allein der
whaare Globen. Es lasset sich in einer sdmlichen Sach
nit schertzen/warinnen das Ewige verschértzt
wirdt.®® Das Religitse als existenzielle Dimension
menschlichen Lebens gehort als Selbstverstandlich-
keit zum frihneuzeitlichen Weltbild, doch hat sich
dieses von einem Wirklichkeitsverstandnis entfernt,
in dem das Jenseitige die eigentlich reale Dimension
darstellt und deshalb stets wie im Reformationsdialog
ins Diesseitige einbrechen kann.

5.2.3 Das «Eigenleuchten» der «Thurgauer
Gesprache»

Ein erster archdologischer Rundgang hat uns in die
Reformationszeit zurickgefihrt. Ohne diese Bliite-
zeit des literarischen Dialogs waren die «Thurgauer
Gesprache» nicht maglich gewesen. Dennoch lassen
sie sich nicht reduzieren auf das, was sie mit den Re-
formationsdialogen gemeinsam haben. Viel beein-
druckender sind die Charakteristika, die sie in ihrer
Eigenart und Eigenstandigkeit hervorheben: In der
Zuordnung der Dialogpartner wird eine Veranderung
der Spielregeln sichtbar, auf die an anderer Stelle
noch eingegangen werden soll. Das fuhrt dazu, dass
der Gesprachspartner nicht mehr als zu vernichten-
der Gegner betrachtet wird. Vielmehr wird eine ko-

63  Bentziger 1982, S. 297.

64  Bentziger 1982, S. 298.

65  Bentziger 1982, S. 298.

66  Bentziger 1982, S. 302.

67  Alberus, Erasmus (ca. 1500-1553): Ein Lutherschiler, der
zu einem der streitbarsten Lutheraner wurde. Ihm wird
auch der anonyme Dialog Gesprech bichlein von 1524
zugeschrieben.

68 TG4 Z. 189-191.

343



operative Uberzeugungskraft eingesetzt, die darauf
basiert, dass der andere trotz seiner divergenten An-
sicht als Mensch und als Nachbar Respekt verdient.
Vorbild fur den Dialog ist nicht mehr die Disputation
mit ihrer konfessionell-kontradiktorischen Ausrich-
tung, sondern die Tagsatzung. Dadurch entsteht eine
politische Fokussierung auf dem Hintergrund konfes-
sioneller Differenzen. Entsprechend dient als Argu-
mentationsgrundlage nicht mehr die Bibel, sondern
es wird auf die eidgendssischen Vertrage zuriickge-
griffen, um die aktuellen gesellschaftlichen Ereignisse
zu reflektieren. An die Stelle einer Durchdringung von
jenseitiger und diesseitiger Welt im Reformations-
dialog tritt ein voraufklarerisch-realistisches Weltbild.
Die «Thurgauer Gesprache» haben sich so weit
vom Reformationsdialog abgesetzt, dass nach diesem
ersten Rundgang ohne weiteres von einem «FEigen-
leuchten» unserer Fundstiicke gesprochen werden
kann.

5.3 Themenverwandte Dialoge der Zeit

Nach dem Blick zurlick auf den Reformationsdialog,
der als deutschsprachige Initialzindung des Genres
bezeichnet werden kann, ist es notwendig, die
«Thurgauer Gesprache» auch noch ins dialogische
Umfeld ihrer Zeit einzubetten, was in einem zweiten
archdologischen Rundgang geschehen soll. Die Dia-
loge machen in dieser Zeit nur einen verschwindend
kleinen Teil der Flugschriften aus, was die quantitati-
ven Untersuchen von Urs B. Leu bezuglich der gros-
sen Flugschriftensammlungen in Augsburg, Frankfurt
a.M. und Zirich belegen.®”® Auf unserem Rundgang
wird sich umso deutlicher zeigen lassen, dass die
«Thurgauer Gesprache» in vielerlei Hinsicht eine Son-
derstellung im Kontext der themenverwandten Dia-
loge des 17. Jahrhunderts einnehmen und im besten
Sinne als Kuriositdten angesprochen werden kénnen.
Um diese Sonderstellung herauszuarbeiten, sollen sie

344

im Folgenden einer vergleichenden Betrachtung un-
terzogen werden. Die chronologisch angeordnete
Auswahl der Dialoge ist geleitet von den themati-
schen Bezlgen «konfessionelle Auseinanderset-
zung», «Krieg» und «Eidgenossenschaft».

5.3.1 Katholisches Tisch-Gesprach (1617 /1655)
Das 1617 erstmals erschienene Catholisch Tisch-
Gespradch wird durch zwei dussere Umstande in die
Nahe der «Thurgauer Gesprache» geriickt. Der erste
Umstand ist der, dass es im Jahr 1655 eine Neuauf-
lage™ erlebte, der zweite besteht darin, dass es zu-
sammen mit den «Thurgauer Gesprachen» in glei-
chen Drucksammlungen zu finden ist.”
Gesprachspartner in diesem Dialog sind aus-
schliesslich katholische Protagonisten. Nach der Pre-
digt, in welcher der Priester gegen die Calvinisterey
oder Lutherey” zu Feld gezogen ist, ladt der Amt-
mann diesen zum Nachtessen ein, um am Gesprach
mit dem eben zurlickgekehrten jungen Vetter teilzu-
nehmen, der in Frankreich Jura studiert hat und maég-

69  Urs B. Leu zeigt auf, dass die zahlenmassigen Schwankun-
gen der Flugschriftensammlung in Augsburg fir die Pro-
duktion reprasentativ sind, und nicht auf spezifische Sam-
melinteressen zuriickgefUhrt werden kénnen (Leu 20089,
S. 293). Die in digitalisierter Form leicht zugdngliche
Sammlung lasst sich deshalb auch fir andere quantitative
Bestimmungen als reprdsentativ heranziehen: Von den
1696 Flugschriftentiteln handelt es sich lediglich bei 24 um
Dialoge.

70  KATHOLISCHES 1655.

71 In Zurich (ZB: 18.535) findet man mit der Ausgabe von
1617 zusammen TG1 C1, TG2 A1 und TG3 C. Die Neuauf-
lage von 1655 findet sich in drei Miszellen-Banden, die
auch Thurgauer-Gesprache enthalten, und zwar in Zurich
(ZB: 18.493) zusammen mit allen vier Gesprachen TG1 C1,
TG2 A1, TG3 B2 und TG4 A; in Basel (UB: Falk 2944) zu-
sammen mit TG1 C1; in Luzern (ZHB: 90.4) zusammen mit
TG2 AT und TG4 A.

72 KATHOLISCHES 1617, S. [3].



licherweise mit den Calvinisten in Kontakt gekom-
men sei. Er ist ein wolbeschlagener Gesell [...] wei3
newe Zeitung/vnd ist von gutem Gesprach.”? Der
Priester ist eher zurlckhaltend, sagt, er disputiere
nicht gern, und bittet deshalb, einen sich eben im Ort
aufhaltenden Jesuiten mitbringen zu durfen. So
kommt dann das besagte Gesprach zustande, in des-
sen Mittelteil sich auch die Frau des Amtmanns ein-
mal noch auf dessen Geheiss einschaltet.

Das Thema des Dialogs wird schon auf der Titel-
seite angegeben und kommt als eigentliche Disputa-
tionsfrage daher:

Von der disputirlichen Frage: Ob man schuldig/
einem jeden/Trew vnd Glauben/Eyd vnd Verheis
zu haften. Vion del3 Bapstes Dispensation, in diesem
Fall: vnd der Jesuiter Ligenkunst/£quivocatio ge-
nant.”

Der Student ist es dann, der im Gesprach die
Thesen aufstellt und verteidigt. Er sieht das Haupt-
problem der Zeit darin, dass man sich gegenseitig
nicht mehr traue. Der Amtmann unterstttzt ihn und
sagt, er habe ein so vielfaltiges MiBtrawen nie gespu-
ret/als jetzt.” Die Schuld daran gibt der Student den
Jesuiten, da sie Offentlich den Grundsatz vertreten:
Einem Ketzer soll man keinen Glauben halten.”® Das
fuhre zu einer generellen Erlaubnis des Meineids, zu
welchem beispielsweise schon Kaiser Sigismund ge-
geniber Jan Hus von der Geistlichkeit Gberredet wor-
den sei. Auch wenn die Jesuiten solches mit dem
Begriff der £quivocatio beschonigen, fihre es doch
zu dem allgemeinen Grundsatz: Verheissen ist ehr-
lich/Halten ist schwerlich.”” Der Jesuit verteidigt sich,
indem er zuerst damit argumentiert, dass das Prinzip
der Aquivokation’ lediglich gegeniiber den Ketzern
anzuwenden sei und nicht unter das gemeine Volk
gehdre,” sondern dass es der Catholischen Kirchen
ersprieBlich® sein musse. Je weiter die Argumenta-
tion fortschreitet und je zahlreicher die angefihrten
Beispiele werden, desto mehr gelingt es dem Studen-

ten mit der Unterstlitzung des Amtmanns und des
Priesters zu zeigen, dass die Idee der Aquivokation
nicht auf einen bestimmten Lebensbereich begrenz-
bar sei, sondern zu einer allgemeinen Unverlasslich-
keit im religiésen wie im gesellschaftlichen Leben
fuhre, sei das nun in der Ehe, im Handel oder in der
Justiz. Damit wird der Jesuit immer starker in den
Argumentationsnotstand gedrangt. Auch wenn es
katholische Gesprachspartner sind, so entpuppt sich
der Dialog sehr deutlich als gegen die Jesuiten gerich-
tet, wenn nicht iberhaupt als antikatholisch. Schliess-
lich lasst der Autor den Amtmann zur Schlussfolge-
rung gelangen:

Wenn das heist Catholisch seyn/nit halten/was man
verspricht/so wollte ich auch eher Lutherisch oder
Calvinisch seyn/dann zu einem trewlosen Mann wer-
den.®

Formal knlpft, wie wir gesehen haben, dieses
Gesprach an der Disputation an. Sie hatte in der
nach-tridentinischen Zeit (blicherweise nicht mehr
den Zweck einer kontrovers-konfessionellen Ausein-

73  KATHOLISCHES 1617, S. [3].

74  KATHOLISCHES 1617, S. [1].

75  KATHOLISCHES 1617, S. 4.

76  KATHOLISCHES 1617, S. 4.

77  KATHOLISCHES 1617, S. 9.

78  Der Begriff der Aquivokation bezieht sich auf die Homony-
mie oder Mehrdeutigkeit von Sprache, welche zur Folge
hat, dass vom Gesagten nicht immer eindeutig auf das
Gemeinte geschlossen werden kann. Der Student interpre-
tiert es in seiner Argumentation als Deuteley vnd AuB-
fliichte (S. 15) oder setzt es mit der Liige gleich: Da fangt
dann an zu aequivociren, oder zu ligen grol3 vnd klein
Hans (S. 16). Dagegen verwendet der Jesuit den Begriff in
einem philosophischen Verstandnis: nach dem Sinn vnd
Verstand/vnd nit nach den Worten handeln. Vnd das ist
eben grad die &£quivocation (S. 17).

79  KATHOLISCHES 1617, S. 7.

80 KATHOLISCHES 1617, S. 23.

81  KATHOLISCHES 1617, S. 32.

345



Abb. 28: Katholisches Tisch-Gesprach, 1617: Ein
zwar anti-katholisches, aber in einer dialogischen Offen-
heit gefiihrtes Gesprach (Titelseite).

Lin Cathofifch Lifch.
Befprach.

rAteen Teutfchens
. Sungen Studenten/ -
i t"““% Semeinen Pricfiers,/vnd :
'\ﬁbawisigm_vcrmmmyf uiters,

Bon dee difputivlichen rage:

b mah [huldig! einem feden) Teero vind
Glauben £y vndVerheis 3u halcen,

Bon defp Dapfies Dispenfacion, n diefem
- Balls vnd vcr Jefuiter Lilgenfunfts Aquivo-
§ o catio genant. ;

&R o

Sedruckt fng Tabr Shriftiz
M.DC XVIL

andersetzung, sondern sie diente «der binnenkonfes-
sionellen Verstandigung und Absicherung»®. Ursula
Painter vermutet allerdings, dass durch die Politisie-
rung der konfessionellen Konflikte im Dreissigjahri-
gen Krieg die Kontroversdisputation wieder wichtiger
wurde und «dass die Instrumentalisierung zu konfes-
sionspolemischen Zwecken zum haufiger konstatier-
ten «Verfall> der Disputatio beitrug»®. Auf der literari-
schen Ebene des Catholisch Tisch-Gesprach, dessen
Entstehung in eben diese Zeit fallt, wird ein anderer
Weg der Polemisierung beschritten, indem die Bin-
nenkonfessionalitat formal beibehalten wird, der
Weg der Wahrheitsfindung dann aber die katholische

346

Konfession der fiktiven Disputationsteilnehmer desa-
vouiert.

Das Catholisch Tisch-Gesprach ist eine 32-sei-
tige Schrift, die offensichtlich zur Zeit des Ersten Vill-
mergerkriegs mit ihrem Neudruck eine beachtliche
Verbreitung fand. lhre Grundthematik klingt auch in
den «Thurgauer Gesprachen» an, namlich das ge-
genseitige Misstrauen, das sowohl auf evangelischer
wie auf katholischer Seite da sei, samt den Klagen,
dass jeweils die Gegenseite eben dieses Misstrauen
durch ihr Verhalten schiire, so etwa, wenn im Arther
Handel Evangelische wegen angeblichen Eidbruchs
hingerichtet wlrden. Die Frage des Eidbruchs ist auch
im Baschi-Uli-Gesprach®* Gegenstand der Reflexion
und'wird dort mit dem gléichen biblischen Argument
von evangelischer Seite entschieden, welches im
Tisch-Gesprach der Jesuit verwendet, namlich mit
dem Herodes-Exempel:

Hette nicht Herodes besser gethan/daf3 er nicht ge-
halten/dann daB3 er den H. Tauffer erwiirget?®

Wenngleich im «Katholischen Tisch-Gesprach»
wie auch in den «Thurgauer Gesprachen» eine religi-
6se Tendenz klar auszumachen ist, zeugt es doch wie
diese von einer dialogischen Offenheit. Das Anliegen
ist nicht die konfessionelle Diffamierung, wie wir sie
im Reformationsdialog antreffen, sondern es geht
um eine Ubergeordnete Problemstellung, fur die eine
Loésung gefunden werden soll. Ein Gemeinwesen mit
Angehorigen verschiedener Konfessionen kann nur
auf der Basis eines grundsatzlichen gegenseitigen
Vertrauens funktionieren. Dass diese Basis im Vorfeld
des Ersten Villmergerkrieges in der Eidgenossenschaft

82  Paintner 2012, S. 441. Ursula Paintner stellt in ihrem Auf-
satz zwei Gegenbeispiele von 1626 vor, und zwar «Zwei
antijesuitische Gymnasialdisputationen von Johann Mat-
thaus Meyfart».

83  Paintner 2012, S. 447.

84 TG57Z. 226 ff.

85  KATHOLISCHES 1617, S. 31.



gefdhrdet ist, ist auch im ersten Kunkelstuben-
Gesprach ein wichtiges Thema. So klagt dort der ka-
tholische Jockel:

Triier Gott/hat man nu by Hundert vier vnd zwdintzig
Johren/also Fridly vnd Eynig leben/handlen vnd
wandlen kénnen/warumb nit auch langer? Aber das
MiBtruen gegen v3 Catholische/ist nemes den Herrn
von Ziirch je vnd allweg im Magen gelegen.®

Auf diesem Hintergrund mag verstandlich sein,
dass die Neuauflage des «Katholischen Tisch-
Gesprachs» gerade in der Eidgenossenschaft eine deut-
lich nachweisbare Verbreitung gefunden hat.*¥” Die
Form dieses Dialogs, die der ehemals scholastischen
disputatio nachempfunden ist, in welcher eine These
im universitaren Kontext verteidigt werden musste,
ermoglicht einen offenen Dialog, in dem sich die Ge-
sprachspartner trotz unterschiedlicher Ansichten den
notigen Respekt zollen. Auf der fiktiven Ebene wird
das schon dadurch gewahrleistet, dass alle Gesprachs-
teilnehmer der katholischen Konfession angehdéren.

5.3.2 Johann Georg Gross: Gesprach vom

Krieg (1620)

Das kurze Gesprdach Vom Krieg, 1620 in Basel ge-
druckt, steht ganz in der Tradition der allegorischen
Figurengestaltung des 17. Jahrhunderts. So treten
etwa in Johann Caspar Weissenbachs Drama Eydgno-
Bisches Contrafeth®® als allegorische Figuren die Hel-
vetia, aber auch Glaube, Hoffnung, Liebe, Wahrheit
oder die eidgendssischen Stande auf. Im Gesprdch
Vom Krieg treffen wir vier allegorische Dialogpartner
an, namlich den Frieden, den Krieg, die Frommen und
die Gottlosen. Situiert ist das Gesprach in einem
Augenblick, in dem der Friede drauf und dran ist, sich
zu verabschieden. Das passt in die Zeit, in der in
Europa das, was spater dann der «Dreissigjahrige
Krieg» genannt werden sollte, seinen Anfang nahm.

Abb. 29: Johann Georg Gross: Gesprach vom Krieg,
1620: Erbauungsschrift eines Basler Theologieprofessors
am Anfang des Dreissigjahrigen Krieges (Titelseite).

st et
e
e e e L

21 o frie: |

, 3?&::‘::‘ Bylen angftbafitigen .
- frofienBergensum Erofi, o
: gefielle

O Durd

Sg _uld L0 oo 00 U oo
o

A i e
RN B R e N R T
o0 0U

Ry

obian. Benrg. Sroffen
el el

Y

[RSRTR
ol

BlGi PURL
3 EENSIS
A~

QI ERN

- 'h..‘ S ¥
T8 - 53
o o
s o= LA,
> &

SH e R A AT ae b L

To 88 00 _po_ o
X .,i.\
iz

%
LECksYy 5 i -

%&{%‘ 1 Getruct ju Dafel/ bey

: ! Martin Wagner.

of S X 1620, |
J% T % -ce o o9 T oo u:(;\—}:a:

Iy

o
S

o T s T g PSR il Lo P S TR S R X SO

86 TG1Z 156-160.

87  FErhaltenin Basel, Luzern, St. Gallen, Trogen, ZUrich (3 Exem-
plare).

88  Weissenbach 2007/1673: EydgnoBisches Contrafeth. Das
Drama wurde mit seinen Gber 200 Rollen an zwei Spiel-
tagen am 14. und 15. September 1672 in Zug aufgefiihrt.
Weissenbach, Johann Caspar (1633-1678) aus Zug, ge-
langte in jungen Jahren als Gehilfe seines Oheims véter-
licherseits nach Gachnang im Thurgau. 1653 folgte er
diesem in seinem Amt als Obervogt des Klosters Einsie-
deln, bis er 1666 nach dem Tod seines Vaters wieder nach
Zug zurlickkehrte. Gachnang war 1623 unter die Herr-
schaft des Klosters Einsiedeln gelangt (Thomke, Weissen-
bach Johann Caspar (Nr. 4), in: e-HLS, Version vom
10.10.2013).

347



Der Krieg kindigt sich an, weil Bey Frid der welt
war nur zu wol”®. Die Gottlosen treten nur ein einzi-
ges Mal auf und versuchen die Situation zu verharm-
losen. Die Frommen dagegen mochten mit dem Frie-
den ins Gesprach kommen:

Wie wer jhm z'thun/Q lieber Frid/
Kénnt man dich jetzt erbatten nitt?*

Das |6st beim Frieden eine langere Rede aus. Er zeigt
die Ursachen des Krieges auf, die ganz beim Men-
schen und seinem Fehlverhalten zu suchen sind: Un-
dankbarkeit, Ungerechtigkeit, Gotteslasterung, Geiz:

Solch wesen Jch nicht dulden kan/
Zu ziehen-fort muB3 heben an.”!

Die Frommen wenden sich dann an den Krieg mit der
Bitte, er moge ausbleiben. Doch auch er stimmt in die
Argumentation des Friedens mit ein, verweist sie aber
weiter an Gott, Der Fridn und Krieg hat in seim gwalt®.
Wiirde Gott den Krieg wieder in seine Scheide stecken,
ware er wohl bereit, dort zu verharren. So wenden sich
die Frommen in einer langen Schlussrede Zu dir/Sig-
furst/Herr Jesu Christ™. Darin sind enthalten ein
Schuldbekenntnis, der Appell an die géttliche Gnade,
aber auch die Ergebung in den géttlichen Willen, so
der Krieg denn unabwendbar sei.

Auch wenn dieses Gesprach durchaus einen
zeitgeschichtlichen Bezug hat, ist dieser niemals so
direkt und unmittelbar wie in den «Thurgauer Ge-
sprachen». Der Autor Johann Georg Gross* nutzt die
Gelegenheit der beginnenden Kriegswirren in
Europa, um eine sehr allgemein gehaltene erbauliche
Mahnschrift zu verfassen. Sie zielt darauf ab, Gott
von der Verantwortung fur den Krieg zu entlasten,
die Lesenden in die religidse Pflicht zu nehmen, ihnen
Hoffnung zu vermitteln und sie fur den Kriegsfall zu
starken. Es ist der einzige Dialog, den der Basler Pfar-
rer und Theologieprofessor verfasst hat. Ganz im ba-
rocken Zeitgeist nutzt er jede occasio wie Erdbeben
oder Himmelserscheinungen, aber auch Lebensereig-

348

nisse wie Geburt und Tod zum doppelten Zweck,
dem er im Einleitungsgebet Ausdruck verleiht:

Zu deinem [sc. Gottes] Lob insonderheit/
Den Frommen auch zum Trost bereit.*

Die zu solchem Zweck gewahlte literarische Form
dient dem delectare, das in dieser Zeit mit dem pro-
desse ein notwendiges Geschwisterpaar bildet. So
sind im Gesprdch Vom Krieg sowohl| das Dialogische
wie auch der durchgehende Paarreim keine formalen
Notwendigkeiten, sondern lediglich unterhaltende
Beigaben. Wir haben es also mit einem véllig anderen
rhetorischen Ansatz als bei den «Thurgauer Gespra-
chen» zu tun: Hier wendet sich der namentlich be-

" kannte Seelsorger ‘an’ die angsthafftigen frommen

hertzen/zum Trost*, dort greifen anonyme Verfasser
in einen aktuellen religids-politischen Diskurs ein; hier
weiss sich ein Theologe berufen, das Zeitgeschehen
sub specie aeternitatis zu erklaren, dort geht es
darum Den jetzigen Lauff vnnd Zustandt Hochlobli-
cher Eydtgnosschafft’” auf seine religios-politischen
Kontroversen hin zu befragen und daraus argumen-
tativ Standpunkte und politische Forderungen abzu-
leiten.

89  GROSS 1620, BI. 2a.

90  GROSS 1620, Bl. 2b.

91  GROSS 1620, BI. 3a.

92  GROSS 1620, Bl. 3b.

93  GROSS 1620, BI. 4a.

94  Gross, Johann Georg (1581-1630): Pfarrer und Theologie-
professor in Basel. Er starb an der Pest. Gross war in seinen
zahlreichen Schriften ein padagogischer Vermittler, sei es
im fur Anfanger des Theologiestudiums verfassten Com-
pendium quator facultatum 1620, in der Kurtze BaBler
Chronick 1624 [VD17 39:122530W] (Basel UB: EJ IV 28:2)
oder in seinem grammatischen Werk Teutsche Gramma-
tica 1629 [VD17 12:129323G] (Basel UB: Al VIl 2:2).

95  GROSS 1620, Bl. 1b.

96 GROSS 1620, Bl. 1a.

97  TG1 Titelblatt.



5.3.3 Gesprache und Diskurse zweier
evangelischer Eidgenossen (1632)

Die Gesprdche vnd Discursen zweyer Evangelischer
Eydtgenossen von dem gegenwertigen Zustand.
Sampt beygefigtem Bedencken dariber bestehen
aus drei urspriinglich einzeln, wahrscheinlich kurz
hintereinander erschienenen Schriften.* Sie themati-
sieren die Situation in der Eidgenossenschaft wah-
rend des Dreissigjahrigen Krieges. Die Bundnispolitik
der dreizehnértigen Eidgenossenschaft mit ihrer kon-
fessionellen Spaltung ist schwierig. So stellt sich die
Frage nach Sonderbiindnissen der evangelischen und
der katholischen Orte, und die Frage nach der eidge-
nossischen Neutralitat erhalt hdchste Brisanz.

DarlOber unterhalten sich Hans und Stephan,
zwei evangelische Eidgenossen. Ein erster Dialog gibt
sich als Fortsetzung eines drei Wochen zuvor gefihr-
ten Gesprachs der beiden. Er tragt als Einzelschrift
den Titel Gesprech Zwveyer Evangelischer Eydtgenos-
sen, von dem gegenvvertigen zustandt. Der Verfasser
steht eindeutig auf der Seite von Stephan, dem er die
viel langeren Redeanteile gibt und den er ein deutli-
ches Programm formulieren lasst: Stephan vertritt die
Ansicht, dass die Eidgenossen sich bewaffnen und
die Grenzen sichern sollten. Er wendet sich gegen
eine Haltung der Neutralitdt und pladiert fur ein
Bundnis mit dem Schwedenkénig Gustav Adolf. Dass
ein solches nur fur die evangelischen Orte denkbar
ist, nimmt er in Kauf, und damit letztlich auch eine
Spaltung der Eidgenossenschaft.

Der zweite Dialog zwischen Stephan und Hans
mit dem Titel Anderer Jingstgehaltener Discurs
zweyer Eidtgenossen/vom Zustandt deB jetzigen
Wesens, zuerst ebenfalls als Einzelschrift veroffent-
licht, ist in der Fiktion auf einen Sonntag gelegt. Erst
jetzt erfahrt der Leser, dass es sich bei den beiden
Gesprachspartnern um Ratsherren handelt. Das Ge-
sprach ist damit am ehesten in Zirich verortet. Hans
sucht Stephan auf, obwohl er immer noch eine ab-

lehnende Haltung gegeniber dessen Position hat.
Das Gesprach ist um einiges langer als das erste und
fokussiert inhaltlich stark auf die Frage eines Blindnis-
ses mit dem Schwedenkdnig. Die spatest mdgliche
Datierung der Gesprache ist demzufolge auf das Jahr
1632 anzusetzen. In diesem Jahr lehnte namlich die
Tagsatzung ein solches Biindnisangebot ab. Bern und
Zurich gingen im Anschluss daran auch auf Gustav
Adolfs Versuch nicht ein, ein Sonderbtindnis mit den
reformierten Stdnden zu schliessen.” Genau auf ein
solches Bindnis aber zielt Stephan in seiner ganzen
Argumentation ab. Starker noch als im ersten Dialog
pladiert er fiir einen aktiven Schritt der Evangelischen
zur Auflésung des innereidgendssischen Blindnisses.
Er nimmt also eine Spaltung der Eidgenossenschaft in
einen evangelischen und einen katholischen Bund
nicht nur hin, sondern sieht darin einen Teil seiner
Strategie. Dass es gerade die gemeinsam verwalteten
Gemeinen Herrschaften gewesen sein dirften, die
eine solche Losung als unmdglich erscheinen liessen,
was Hans auch als Argument vorbringt, schlagt Ste-
phan in den Wind. Er denkt flr diese Gebiete eben-
falls an eine Aufteilung, sogar verbunden mit Um-
siedlungen der Bewohner in die Gegenden mit der
ihnen entsprechenden Konfession. Am Ende des Dia-
logs ist Hans von den Argumenten Stephans schliess-
lich Uberzeugt. Eine solche Wendung im Gesprach
macht zeitlich nur vor dem gegenteiligen Entscheid
der Zircher und Berner Sinn.

In einer weiteren, deutlich kirzeren Schrift wer-
den Bedencken eines guten Eydgenossen/vber die

98  GESPRACHE 1632: Die Einzelschriften, nach denen hier
zitiert wird, sind in zahlreichen Bibliotheken der Schweiz
und Deutschlands greifbar. In einem Miszellenband der ZB
Zurich (18.21.6-8) finden sich alle drei. Vermutlich kurz
nach Erscheinen des letzten Gesprachs wurden sie auch als
Gesamtdruck publiziert, ohne dass das Erscheinungsjahr
gedndert worden ware (Zurich ZB: 18.568).

99  Flury-Dasen, Schweden, in: e-HLS, Version vom 27.11.
2012.

349



Gesprache Stephans vnd Hansens formuliert. Der
fiktive Verfasser will die Gesprache von seinem
Schwager zugeschickt bekommen haben, der ihn um
eine Stellungnahme bittet. In seinen «Bedenken»
stellt er sich vollumfanglich hinter die Argumentation
von Stephan. Im Hause des Schreibers wird taglich
von Kindern und Hausgesinde fir den Schwedenko-
nig gebetet. Die Trennung von den katholischen Eid-
genossen vergleicht er mit der Scheidung von einem
bésen vnd vnguoten Weibe'®. Das Misstrauen in die
katholischen Stande wird mit drastischen Argumen-
ten begrindet. Am Schluss geht der Verfasser noch
auf die negative Aufnahme des Gespréachs ein, von

der ihm sein Schwager Mitteilung gemacht habe. Es

sei als Schmaachschrifft/PaBquill oder Famoslibel'
bezeichnet worden. Dagegen halt er, dass die Wahr-
heit eben schwer zu erdulden sei. Datiert wird die
Schrift am Schluss auf den 24. Juli 1632. Die Beden-
cken durften also kurz nach den Gesprachen erschie-
nen sein, was auch mit dem Bezug zur Leipziger
Schlacht'® Ubereinstimmt, in der Gustav Adolf im
September 1632 die kaiserlichen Truppen unter dem
Feldherrn Tilly vernichtend geschlagen hat.

Fur das Verstandnis der «Thurgauer Gesprache»
sind die «Gesprache und Diskurse zweier evangeli-
scher Eidgenossen» insofern von Bedeutung, als hier
— in der Mitte des Dreissigjahrigen Krieges — eine
vollig andere Position eingenommen wird. Wahrend
die «Thurgauer Gesprache» auf einen Konsens ab-
zielen und die Einheit der Eidgenossenschaft trotz der
konfessionellen Konflikte und auch angesichts eines
innereidgendssischen Krieges auf keinen Fall ge-
fahrden mochten, intendiert die vorliegende Schrift
von 1632 unmissverstandlich eine Teilung der Eidge-
nossenschaft. Konfessionelle Bundnisse werden als
zukunftstrachtiger eingeschatzt als die durch die kon-
fessionelle Spaltung brichig gewordene Eidgenos-
senschaft. Interessant ist dabei, dass im fiktiven Dia-
log eine solche Haltung konfessionsintern ausge-
handelt werden muss. Schon die Wahl der zwei evan-

350

Abb. 30: Gesprache und Diskurse zweier evange-
lischer Eidgenossen, 1632: Drei Dialoge thematisieren die
Blindnispolitik der Eidgenossen wihrend des Dreissig-
jahrigen Krieges (Titelseite).

: oo r
Gefprache ond Difcurrfen
sveper Evangelifcher Epdtgenoffeny
oon dem gegentvertigen

: i ‘3uﬂanb+

%ampt bct)gefugtcm %ebcmfm
barubcr. e

gelischen Dialogpartner weist darauf hin, dass man
sich vom interreligiésen Dialog nichts mehr verspricht.

In diesem Zusammenhang muss die Problematik
der Gemeinen Herrschaften noch deutlicher ins Auge
gefasst werden. Hans weist im zweiten Gesprach auf
das Problem hin: wann wir nur nicht so sehr mit ein-
ander in den gemeinen Herrschafften vnd dmbtern
verwirret/vnd in einander gleichsamb geflochten

100 GESPRACHE 1632, BI. )(3b.
101  GESPRACHE 1632, BI. )(5b.
102 GESPRACHE 1632, BI. )(2b.



weren.'® Die Gemeinen Herrschaften also sind es, die
eine einfache Teilung der Eidgenossenschaft, wie sie
Stephan befurwortet, schwierig machen. Auch dieser
muss zugestehen, dass bezlglich der Gemeinen
Herrschaften nit ohne sonderbahre beschwerden vnd
gefahr/die theilung firgenommen vnd geendiget
werden méchte'®. So sieht er sich genotigt, Lésun-
gen fur dieses Problem zumindest anzudenken:

Die Papistischen vnterthanen so vns zu theil wiir-
den/weren den Evangelischen entgegen zuset-
zen/mit denselbigen zu vertauschen/oder fir geis-
sel/daB die vnserigen von jhnen nicht vbel gehalten
werden sollten/zu behalten. Man kéndte auch sich
also vereinigen/daB die Pabistischen vnsers/vnd die
Evangelischen jhres theils/das jhrige verkauffen/vnd

sich anders wo niederliessen.'®

Dass hier ein Zurcher Ratsherr Untertanenpolitik
betreibt, fur welche die Menschen lediglich Sach-
werte oder kalkulatorische Faktoren darstellen, ist mit
Handen zu greifen. Er sieht fur die Bewohner, die es
nach einer territorialen Flurbereinigung in den Unter-
tanengebieten in ein gegenkonfessionelles Gebiet
verschlagen hat, drei Moglichkeiten: Entweder wer-
den sie von den Potentaten ausgetauscht oder man
benutzt sie als lebende Garantie flr die Rechte der
eigenen Religionsangehorigen im jeweils anderen
Machtbereich oder man lasst sie im Rahmen einer
Umsiedlungspolitik ihr Hab und Gut verkaufen und
sich im Gebiet ihrer eigenen Religion niederlassen.
Eine solche konsequente Durchsetzung des Prinzips
cuius regio eius religio ware fir die Bewohner der
eidgendssischen  Untertanengebiete wohl unan-
nehmbar gewesen. Wer gegen die Idee einer konfes-
sionellen Trennung der Eidgenossenschaft zu Felde
ziehen wollte, musste bei den Gemeinen Herr-
schaften ansetzen. Dessen sind sich die Verfasser der
«Thurgauer Gesprache» offensichtlich bewusst,
denn schon dadurch, dass sie die fiktiven Dialoge ins
Untertanengebiet verlegen, steht die Grundinten-

Abb. 31: Neujahrs-Gesprach, 1652: Anders als die
Bechtelistag-Gespriache hat dieser in Koln erschienene
Dialog keinen historischen Bezug zu einem bestimmten
Jahreswechsel (Titelseite).

Lieiv Kaprs gefprach
- Gebalten
L[vifchen Petro/cinem einfal,
sigen Catholifchen vnd regorio
ginem gelebrecn audh Qa{boﬂ.

' ,f%)‘c?an -
P 1 8 i
prei: cben = -

Bu Licbond Chrender Lieben
: \Burgerichatyt in Collen
Durd mun Némifchen Theologuns,

Sedructesn CSlny

Dy Henrich ﬁraﬂt‘in Der

Eonnen.

Anno 1652,

tion, wie wir sie in den «Gesprachen und Diskursen
zweier evangelischer Eidgenossen» noch antreffen,
nicht zur Debatte, und der Weg in die Zukunft kann,
wie immer er im Detail gedacht wird, nur als ge-
meinsamer und konsensorientierter beschritten wer-
den.

103 GESPRACHE 1632, Bl. Ela.
104 GESPRACHE 1632, Bl. E1b.
105 GESPRACHE 1632, Bl. E2a.

351



5.3.4 Neujahrs-Gesprach (1652)

Die Bechtelistag-Gesprache lassen es geraten erschei-
nen, einen kurzen Blick auf das drei bzw. vier Jahre
zuvor in Kéln entstandene «Neujahrs-Gespréch» zu
werfen.

Hier wie dort wird der Jahreswechsel im Titel
angesprochen. Wahrend die Bechtelistag-Gesprache
zusatzlich auf die aktuelle Situation in der Eidgenos-
senschaft verweisen, wird im «Neujahrs-Gesprach»
schon auf der Titelseite klar, dass es sich hier nicht um
eine am aktuellen Zeitgeschehen orientierte Flug-
schrift handelt, sondern dass der Jahreswechsel

lediglich als occasio genutzt wurde, um mit den Neu-

jahrswﬂnschlen eine apologetische Unterweisung zu
erteilen.

Die zeitliche Anbindung an den Neujahrstag
fungiert dann auch tatsachlich nur als Rahmung des
Dialogs, ohne dass im Gesprach ein inhaltlicher
Bezug hergestellt wirde. Petrus, ein ungebildeter
Katholik, stellt dem gelehrten rémischen Theologen
Gregorius seine Fragen, welche offensichtlich durch
direkte Begegnungen und Gesprache mit Evangeli-
schen ausgeldst worden sind. Mit dieser Frage-
Antwort-Situation ist der Dialog katechismusartig
aufgebaut.

So wundert es nicht, dass gegen den Schluss in
den Fragen 44 bis 46 aus einem in K&In entstandenen
Katechismus'® zitiert wird. Diese Fragen bilden eine
Art Zusammenfassung des bisher ausfihrlich Bespro-
chenen Die Hauptthematik kreist um das Verhaltnis
von rechter Lehre und ethischem Lebenswandel:
Kann man den richtigen Glauben tatsachlich an den
Frichten erkennen? Die Frage scheint fir Petrus viru-
lent zu sein wegen vieler stinde die hin vnd wider bey
den Catholischen wiewol recht glaubigen gefunden
werden'”, wéhrend die Evangelischen so ersam Le-
ben vnnd handlen/als wir an etlichen Nachbaren se-
hen'®. Auffallend ist, dass der Antwortende in gera-
dezu evangelischer Manier mit Hilfe der Bibel argu-

352

mentiert. Allerdings ist es nur dem Gelehrten moglich,
sie richtig zu verstehen, denn es ersehen die kluge
Catholischen viel welches der gemeine Man nicht
merckt'®. So muss der einfaltige Petrus am Schluss
dem Theologen Gregorius dankbar sein, dass jhr mir
etwas lichts habt in meinem vnwissen geben''®.

5.3.5 Das Ziircher Gesprach (1656)

Im Handschriftenkonvolut S 299 der Zentralbiblio-
thek Zurich, in dem sich sowohl ein handschriftliches
Baschi-Uli-Gesprach als auch ein handschriftliches
Fragment des zweiten Bechtelistag-Gesprachs befin-
det, stdsst man noch auf ein weiteres nicht gedruck-
tes Gesprach mit einem unmittelbaren Bezug zum
Ersten Villmergerkrieg wie auch zum Thurgau, datiert
auf das Jahr 1656.

106 NEUJAHRS-GESPRACH 1652, S. 23: gar fein steht in der
Christlichen Lehr/so allhie zu Célin in 100. Fragen kurtzlich
verfasset offter getruckt ist. Der «Katholische Katechis-
mus» von Canisius, Petrus (1521-1597): Kirchenlehrer,
Jesuit und Vorkdmpfer der Gegenreformation) erschien
1559 zum ersten Mal in deutscher Sprache und in immer
wieder neuen Auflagen auch in Kéln, z.B: 1563 und 1638
in einer Kurzfassung. 1643 erschien in Kéln der Katechis-
mus des holldndischen Theologen Jacobus Marchantius in
deutscher Ubersetzung. Es ist jedoch mit Sicherheit keiner
dieser katholischen Katechismen die Quelle, auf die sich
das Zitat im «Neujahrs-Gesprach» bezieht. Die zitierten
Fragen 44 bis 46 deuten ohnehin eher auf einen mogli-
chen Ursprung im evangelischen Lager hin: 44. Frag. was
fur Exempel sollen wahre geistliche von sich geben [...]?
45. Frag. Wie kompt es daB etliche geistlichen kein guts
Exempel von sich geben ja auch wol drgernu3 machen?
[...] 46. Wie soll man sich dan in etlicher geistlicher drger-
nuB halten?

107 NEUJAHRS-GESPRACH 1652, S. 21.

108 NEUJAHRS-GESPRACH 1652, S. 10 f.

109 NEUJAHRS-GESPRACH 1652, S. 11.

110 NEUJAHRS-GESPRACH 1652, S. 21.



Abb. 32: Das Ziircher Gesprach, 1656: Dieser Dialog
ist ein ziircherisch-biirgerliches Pendant der Thurgauer Ge-
sprache zum Ersten Villmergerkrieg (erste Seite der Hand-
schrift).

383

LT

"W.']_\J.m%}.... S«.J-.. g-n‘g.—‘i%’“ Qt-.r;.,_...,

o Seah bt el e o,
S gy \ﬂ“.}...! s g J.-ij...wxf\_ﬂ‘,
‘)... 2.5 S Gl‘).mﬁr Soat silasidfens, SA_( .. Qf.;‘f‘ EN
L - M - PR HS S azey o8 (f-“‘
wem die; Oen o i R PR L 278 o
Seefld o/ (D S ‘V“‘a & Rasg.. o
28 s, ;uss.Jl QPN BV I Swf
Seif g gifpe £ smj.‘.:,_ 35.9 28 gl
e 17,.3—.. s-l"-u..ﬁ(.jl c\»é/--b LS e G -y 4

$ou 1aDef) oo 28 fa Lz S

A
e

TMloecLwn.

Siual J‘...u..

Es handelt sich bei diesem kleinen Werk um eine
Vnderredung dreyer ziirrcherischen Personen. In der
Einleitung werden sie charakterisiert: ein Blrger, der
nichts vom Frieden héren will, sondern fir eine Wei-
terfihrung des Krieges pladiert, ein Ratsherr, der sich
gegen den Krieg wendet, weil er ihn nicht far recht-
massig halt, und ein Pfarrer, der eine Zwischenposi-
tion einnimmt, weil fir ihn nur ein guter und ehrli-
cher Friede in Frage kommt;

Vnderredung dreyer ziirrcherischen Personen,

Eines herren Predicanten, Eines vornemmen Raths-
herrn, vnd eines gemeinen Burgers, von dem heliti-
gen kriegswasen, und Stillstand der waaffen, da der
Burger nur Alarm, alarme riefft, und von keinem fri-
den héren wil; der Rathsherr mit griinden zubewei-
sen understehet, es seige dieser krieg kein billiger
krieg, und werde sich deBBhalb auch nicht gliicken:

der Predicant aber zwischen beiden hereyn gehet,
und zwar einen friden wiinschet, aber einen guten,
ehrlichen friden, anderst kénne und sélle man den
angehebten ernst fortsetzen.

MDCL VI

Das Gesprach zeugt in seiner sprachlichen Ge-
stalt von einem ausgesprochenen dichterischen
Formwillen. Der Autor benutzt die barocke Kanzlei-
und Dichtersprache mit dusserst geringem mundart-
lichem Einschlag. Zur formalen Gestaltung verwen-
det er den heroischen Alexandriner mit fortlaufenden
Paarreimen, wie er durch Martin Opitz in der deut-
schen Dichtung gefestigt wurde. Auch der St. Galler
Autor Josua Wetter'"" setzte ihn in seinen Dramen
«Karl von Burgund» und «Denkwiurdiges Gefecht der
Horatier und Curiatier» ein."? Redewechsel zwischen
den Personen finden — wie auch aus dem barocken
Drama bekannt — oft innerhalb eines Verses statt.
Uberhaupt hat das kurze Gesprach einen stark thea-
tralischen Szenencharakter. Es beginnt mit einer
gleichsam zufalligen Begegnung zwischen dem Pfar-
rer und einem Blrger auf der Strasse bei der Wach-
ablésung. Der Birger nimmt gleich Stellung dwage-
gen, dass der Krieg in eine Verhandlungsphase
eingetreten sei, und macht sich zum Sprecher samtli-
cher Burger. Er bezeichnet den Frieden als ein faule
sach'” und ware gerne bereit, sein Leben vor Gott

111 Wetter, Josua (1622-1656): St.Galler Jurist und Stadt-
schreiber. Die neuhochdeutschen Spiele «Karl von Bur-
gund» und «Denkwirdiges Gefecht der Horatier und
Curiatier» machten ihn zu einem wichtigen Schweizer
Dramtiker seiner Zeit. Er suchte den Anschluss an die Neue-
rungen von Martin Opitz. Mit seinen Dramen «appellierte
er an die eidg. Einigkeit» (Thomke, Wetter Josua (Nr. 8), in:
e-HLS, Version vom 11.01.2015).

112 Die beiden Spiele wurden 1653 bzw. 1654 in St.Gallen
uraufgefiihrt, erschienen aber erst posthum 1663 in einer
Doppelausgabe (WETTER 1663; Wetter 1980).

113 ZURCHER 1656, BI. 385, Z. 92.

353



und gute sache' einzusetzen. Der Ratsherr kommt

hinzu und erkennt, dass vom Krieg gesprochen wird,
den er als unchristliches Werk, als Jedermannes
grediel'” bezeichnet. Auch er macht sich damit zum
Sprecher einer Mehrheit. Der Pfarrer gibt allerdings
zu bedenken, dass der Ursprung des Krieges beim
Feind zu suchen sei: der feinden lester-zungen, Vnd
unerhérter haBB hat uns zum krieg gezwungen.'"® So
treten die drei Dialogpartner in eine argumentative
Auseinandersetzung ein, in der unterschiedliche rhe-
torische Mittel zur Anwendung gelangen, bis endlich
gegen Ende des Gesprdchs der Ratsherr den Biirger
der Grenzuberschreitung bezichtigt, wie sie einem
Untertanen nicht zustehe:

Jhr redet schier zu nah, es will EUCh hit anstehen,
DaB Jhr die Oberkeit mit solchen worten schmehen.'"

Das bringt nun den Birger dazu, den Thurgau in die
Argumentation einzubringen, den man mit einem
Frieden wieder den Feinden ausliefere:

Mit was manier wolt Jhr doch einen friden machen?
Jch glaub das Thurgew wird sich def3en nit gelachen,
So man es Ubergiebt der feinden tyranney,

Vnd widrumb liefret eyn in ihre henckerey.''®

Damit wird der Thurgau als Gemeine Herrschaft
zur argumentativen Projektionsflache, auf welcher
die Frage nach der konfessionellen Auseinanderset-
zung und der Maoglichkeit des interkonfessionellen
Zusammenlebens erortert werden kann. Wahrend
der Blrger das Wohl seiner Glaubensgenossen im
Untertanengebiet im Auge hat und deshalb die Wei-
terfihrung des Krieges befiirwortet, mutet die Argu-
mentation des Ratsherrn geradezu zynisch an. Er
fuhrt Geduld als christliche Tugend ins Feld und weist
darauf hin, dass sich die Thurgauer dieses Joches
schon seit langem gewohnt seien. Der Pfarrer wagt
dann noch das auch aus den «Thurgauer Gespra-
chen» bekannte Problem des Auswanderungsrechts
in die Diskussion zu werfen und giesst damit beim

354

Burger Ol ins Feuer. Wieder droht der Ratsherrn dem
Burger, er kénne die Gunst der Obrigkeit verlieren. Da
verlasst nun den Pfarrer der Mut, und er stellt sich auf
die Seite des Ratsherrn:

So einer understeht die herren z'verunglimpffen,
Der kann sich selbsten leicht mit ungellick beschimpfen.

Inhaltlich aber bleibt er dabei, dass mit Gottes Hilfe
der Krieg doch noch zu einem guten Ende kommen
kédnne. Der Ratsherr verabschiedet sich von den bei-
den. Und endlich hat der Birger das letzte Wort: Be-
dencket ob ich nicht die rechte meinung hab.'"”
Versucht man abschliessend die Haltung des Au-
tors in der Grundfrage des Gesprachs «Krieg oder
Frieden?» herauszuhoren, wird man wohl in der Aus-
gewogenheit der Argumentation in erster Linie eine
Position des Konsenses erkennen kénnen. Die literari-
sche Form des Gesprachs dient dazu, den offentlichen
Diskurs sichtbar zu machen und in der Losungsfindung
eine dialogische Grundhaltung zu vermitteln. Den-
noch ist nicht zu Gbersehen, dass der Burger in diesem
Gesprach eine Art Hauptrolle bekommt. Er ist am pra-
gnantesten herausgearbeitet: eine Figur, die am An-
fang in ihrer emotionalen Betroffenheit wahrgenom-
men wird, sich in der Argumentation an die Grenze
des Zulassigen begibt und am Schluss sich in der Hoff-
nung wiegt, den Pfarrer und mit ihm auch den Leser
oder Zuschauer auf seine Seite ziehen zu kénnen.
Eine solche Interpretation des Gesprachs be-
kommt Unterstlitzung durch das angefigte Gedicht.
Der Autor verwendet die bekannte Barform des Meis-
tersangs, in der auf zwei Stollen ein Abgesang folgt.
Die beiden zwdlfversigen Strophen «Satz» und «Ge-

114 ZURCHER 1656, BI. 385, Z. 113.

115 ZURCHER 1656, Bl. 384", Z. 23.

116 ZURCHER 1656, Bl. 384, Z. 33 f.

117 ZURCHER 1656, B. 386Y, Z. 145 f.
118 ZURCHER 1656, Bl. 386, Z. 157-160.
119 ZURCHER 1656, Bl. 387, Z. 200.



gensatz» sind formal identisch. Beide nehmen noch-
mals — nun nach geschlossenem Frieden —das Pro und
Kontra des Friedensschlusses aus dem Dialog auf. Im
«Nachsatz» dussert sich der fiktive Autor und stellt
sich vordergriindig auf einen unparteilichen Stand-
punkt: Jch aber schweige nun, vnd stell mein urtheil
ein.'*® Doch &hnlich wie im Gesprach gibt er auch hier
wieder mit dem letzten Vers einen Hinweis auf seine
wirkliche Haltung: Nit reden wo gefahr, das heiBBet
weyse seyn.'*' Hatte er nicht eine skeptische Haltung
gegeniber dem geschlossenen Frieden, besttinde fir
ihn keine Gefahr, seine Meinung zu dussern.

5.3.6 Johann Georg Miiller: Synodus
Sanctorum Helveticorum (1656)

Die 1656 erschienene Flugschrift Synodus Sanctorum
Helveticorum'”* wird Johann Georg Muller (1610-
1672) als Verfasser zugeschrieben.'” Mdller war
evangelischer Pfarrer in Thalwil.

In seinem Synodus inszeniert er eine Versamm-
lung von Schweizer Heiligen. Sie treten in Gestalt von
Heiligenbildern auf, um sich Uber ihre Vertreibung
aus der Eidgenossenschaft zu beschweren. Schuld
daran, dass man sie nicht mehr will und dass sie nicht
mehr verehrt werden, ist Karl Borromaus'*. Bor-
romdus war Kardinal, Erzbischof von Mailand und
bedeutender Vertreter der Gegenreformation. In der
Schweiz wirkte er als papstlicher Visitator. Bereits
1610 wurde er von Papst Paul V. heiliggesprochen.
Als die katholischen Orte der Eidgenossenschaft
1655 den sogenannten «Goldenen Bund» von 1586
erneuerten, wurde er zu Ehren von Karl Borromaus,
der zum Schutzpatron der katholischen Orte erhoben
worden war, als «Borromaischer Bund» bezeichnet.
Das ist der geschichtliche Ankntpfungspunkt fir den
Synodus Sanctorum Helveticorum.

Die Kritik, die in diesem Text von evangelischer
Seite erhoben wird, ist dusserst vielschichtig und zielt

Abb. 33: Johann Georg Miiller: Synodus Sancto-
rum Helveticorum, 1656: Die Schrift richtet sich gegen Kar-
dinal Karl Borromaus, der fiir die katholischen Orte der
Eidgenossenschaft eine wichtige Rolle spielte (Titelseite).

SYNODUS

San&orum Helveticorum,
odey

Safammentunfe oer fiirnemfien Deiligen

i Sdwciseriand/nath demman anibre fate criveble
wnd gefese hat/ den welfehen Carolum Borromaum , fo suSNciland
Cardinal vnd ¢in flige Def leidigen Antichrifts / famt by gefehter
Elag/vnwillen/ traiumgen/vndwie derfelbige nammbich fo frhandis
lich gelebt / ¢llend geftorben vid verdorben/ wie ek nach feinens
tobin dap Feafeur Eommen/auf dem Pegfeur ga
in bie Holle vnd ¢viges
verdesbent

@eorueim Jabr 165 6.

120 ZURCHER 1656, BIl. 388

121 ZURCHER 1656, BI. 388"

122 [MULLER] 1656.

123 Hinweis Barth 1914: 1,2158. Von Erhard Dursteler wird
dem gleichen Verfasser auch das Antwortlied auf die Rap-
peschwylische Buhlschafft (EJn reine Magd...) mit dem Ti-
tel Gegenhallendes Antwort-Lied (Du Ligenmaul...) zuge-
schrieben: E 31, Bl. 178: Dieses PaBquill, ward von Herren
Johann Gedérg Miiller, Pfarrer und Decano zu Tallwyl beant-
wortet durch folgendes Gegen-hallendes Antwort-Lied.

124 Borromaéus, Karl (Borromeo, Carolo) (1538-1584): Bor-
romaus wurde 1563 zum Bischof geweiht. 1566 wurde er
Erzbischof von Mailand. In seinen Bemiihungen um die
Umsetzung der Beschlisse des Tridentinums warf er ein
besonderes Augenmerk auf die katholischen Orte der Eid-
genossenschaft, wo er ab 1586 eine standige Nuntiatur
einrichtete (Crivelli, Borromé&us Karl (Nr. 1), in: e-HLS, Ver-
sion vom 25.06.2012).

355



darauf ab, die katholische Gegenpartei der Lacher-
lichkeit preiszugeben. Dass als dramatis personae die
Heiligen ebenso wie Gott und Maria als holzerne
Bildnisse auftreten, knlpft an der reformatorischen
Ablehnung bildlicher Darstellungen an. Dabei wird
nicht nur die Heiligenverehrung in Frage gestellt,
sondern Gott selbst wird der Verfugbarkeit der ka-
tholischen Seite entzogen, da er hier gleichsam die
Gestalt eines Gétzen annimmt. Dass nun den hier
auftretenden Heiligen die Kritik an Karl Borromaus in
den Mund gelegt wurde, musste fur katholische
Ohren in doppelter Weise schmachvoll klingen. Die
Darstellung des Borroméaus orientiert sich weniger an
einer direkten Infragestellung des nach ihm benann-
ten Bundes als vielmehr an immer wieder auftreten-
den Stereotypien wie etwa seiner Diffamierung als
Welscher, der Erwahnung seiner langen Nase und
der Behauptung, er sei der Sexualitat und dem Trunk
ergeben gewesen. Von allen Sprechenden wird ihm
eine antichristliche Haltung unterstellt und ein Platz
im Fegefeuer und in der Holle zugewiesen. Darin ist
wiederum eine Kritik an seiner Wertschatzung in den
katholischen Orten der Eidgenossenschaft wie auch
die grundsatzliche reformatorische Infragestellung
der Heiligsprechung zu erkennen.

Am Anfang des Textes treten die einzelnen Bild-
nuf3e in einer statischen Abfolge auf und erheben pla-
doyerartig ihre Anklage. Die ldngste Rede halt Fridolin
von Glarus. Danach entspinnt sich gegen den Schluss
des Textes ein eigentliches Gesprach zwischen Ida von
Solothurn, der Heiligen Verena, der Mutter Gottes und
Christus. Den Abschluss bilden zwei Vierzeiler. Im einen
ergreift Borromdus selbst das Wort und beklagt sein
Schicksal und seine ausweglose Lage. Im andern folgt
Des Richters vrtheil-spruch:

JHr die gesamte schar/was ihr hie von mir bétten?
Nach dem ich bei mir denck/was fur anligen héatten
Ihr Heilgen allzumal/so find ich diesen raht/

DaB er ins Teufels Hell/dort ewig sied und brat.'

356

Der ganze Text ist in dem flr das barocke Drama (b-
lichen Alexandriner mit fortlaufenden Paarreimen,
dem sogenannten heroischen Alexandriner, verfasst.

Wenn in einem solchen Text im Jahr 1656 die
helvetischen Heiligen als dramatis personae auftreten,
muss zwingend der intertextuelle Bezug zur Helvetia
Sancta'®® des Kartdusers Heinrich Murer'® gesehen
werden. Murers Hauptwerk, in dem er die Schweizer
Heiligen darstellt, war 1648, also zehn Jahre nach des-
sen Tod, in einer kostbaren, mit zahlreichen Kupfer-
stichen von Rudolf Meyer versehenen Ausgabe bei
David Hautt in Luzern erschienen. Nach dieser literari-
schen Inthronisation der helvetischen Heiligen wird im
Synodus gewissermassen deren Abdankung insze-

" niert. In beiden ‘Werken trifft man auf die Martyrer

Urs'®, Mauritius'® und Viktor, die der legenddren
Thebaischen Legion angehort haben sollen, auf die im
Verenamuinster in Bad Zurzach bestattete Heilige
Verena, den Glarner Patron Fridolin, ferner auf Otmar,
den Grinder und ersten Abt des Klosters St. Gallen,
Idda von Toggenburg™ und schliesslich auf den
Schweizer Nationalheiligen Niklaus von Flie.""

125 [MULLER] 1656, Bl. B4b.

126 MURER 1648.

127 Murer, Heinrich (1588-1638): Murer wurde in Baden ge-
boren. Er trat bereits 1613 in die Kartause Ittingen bei
Frauenfeld ein, wo er sich bis zu seinem Tod neben seiner
Tatigkeit als Prokurator als Verfasser kirchenhistorischer
Schriften betétigte.

128 Ursus (gest. um 303 in Solothurn) ist der Schutzpatron der
Stadt Solothurn. Die St. Ursenkathedrale ist den Martyrern
Ursus und Viktor geweiht.

129 Moritz.

130 Dass sie im Synodus als fta von Solothurn bezeichnet wird,
muss wohl als Verschreiber interpretiert werden.

131 Nicht bei Murer zu finden sind: Leodegar von Autun, dem
die 1633-1638 gebaute St.Leodegar Hofkirche, das
Wabhrzeichen Luzerns, geweiht ist; Martin von Tours, der
Patron von Schwyz, nach dem die Kirche daselbst benannt
ist; Nikolaus von Myra, der Stadtpatron von Fribourg;
Hilarius von Poitier, der in Nafels verehrt wird.



Die thematische Verbindung zu den «Thurgauer
Gesprachen» ist im «Goldenen bzw. Borromaischen
Bund» zu sehen. Schon im ersten Kunkelstuben-
Gesprach bezieht sich Jockel auf eine Textstelle aus die-
sem Vertrag,'” um das Vorgehen der Schwyzer gegen
die Protestanten von Arth als eine innerkatholische
Angelegenheit darstellen zu k&énnen. Im zweiten
Kunkelstuben-Gesprach bringt der evangelische
Barthel den Borromaischen Bund zur Sprache und
ortet gerade in dessen Erneuerung 1655 den Grund
fur die gegenwartigen Spannungen und das Miss-
trauen zwischen den Konfessionsparteien." Er lehnt
grundsatzlich jede Art von konfessionellem Bindnis
ab und klagt die katholischen Orte an, dass sie damit
gegen den Zweiten Kappeler Landfrieden verstossen
hatten." Mit Blick auf die Zukunft der Eidgenossen-
schaft wird hier die Problematik argumentativ ange-
gangen. In seinem Synodus dagegen greift der evan-
gelische Pfarrer Johann GeorgMuller auf mythisierende
Strategien zurlick, wie wir sie aus den Reformations-
dialogen kennen. Auch wenn es sich formal um ein
Gesprdch handelt, fehlt jede dialogische Bereitschaft.
Schon im Vorwort, in dem sich Mdiller an den Leser
wendet, stellt er klar, dass er sich beflissen habe, der
Papisten rott Zu schreiben.'® Sie werden nicht zu Dia-
logpartnern, sondern es wird ihnen Rache angedroht,
und Karl Borromaus wird der Holle zugewiesen. Wie
im Reformationsdialog ist auch hier die Vernichtung
der Gegner letztlich die einzige Lésung.

5.3.7 Interlocutio familiaris de Pace Helvetica

(1659)

In seiner Biografie Gber den Urner General und Politi-
ker Sebastian Peregrin Zwyer'* erwahnt Kaspar Con-
stantin Amrein ein Gesprach mit dem Titel Dialogos
seu Interlocutio familiaris de Pace Helvetica."”’ Am
Anfang des Gesprachs treten funf Vertreter der ka-
tholischen Innerschweizer Orte und ein Priester aus

Bremgarten auf. Sie diskutieren den Dritten Land-
frieden, der nach dem Ersten Villmergerkrieg ge-
schlossen worden ist. Dieser Einstieg bildet dann den
Anlass, um auf den sogenannten Zwyerhandel'*® zu
sprechen zu kommen. Amrein gibt als Entstehungs-
jahr fur den Dialog 1659 an, das Jahr, in dem die
Auseinandersetzungen um Zwyer ihren Hohepunkt
erreicht hatten. Ein Verfasser scheint ihm nicht
bekannt gewesen zu sein. Sowohl Einsiedeln als Auf-
bewahrungsort des urspriinglichen Manuskripts der
Interlocutio wie auch die Kritik an der antiklerikalen
Haltung Zwyers koénnten auf einen Einsiedler Geist-
lichen als Autor hinweisen.

Als sich 1961 der Todestag Zwyers zum 300.
Mal jahrte, veroffentlichte Willy Keller eine stark ge-
kirzte Fassung des Gesprachs unter dem Titel Inter-
{ocutio familiaris de Pace Helvetica, ubi et Icon Zwiery
introducitur das ist Landtlich Gesprech (ber den
gemachten Frieden zwischen Zirich und den Catho-
lischen Finf Orthen, warin die Gestalt und Beschaf-

132 TG1Z 45ff.

133 TG2Z 33ff.

134 TG2Z. 56 ff.

135 [MULLER] 1656, Bl. A1b.

136 Zwyer von Evibach, Sebastian Peregrin (1597-1661): Nach
seiner Solddienstkarriere im Dreissigjdhrigen Krieg, die er
als Feldmarschall-Leutnant 1642 abschloss, war Zwyer
1644-58 Tagsatzungsgesandter, einige Jahre Land-
ammann und 1648 Landeshauptmann von Uri. «Z. war ge-
bildet, weltmannisch und standesbewusst. Er bewegte sich
muhelos auf demokratischem wie aristokratischem, loka-
lem wie internationalem Parkett. Als barocke Personlich-
keit mit militarischem, diplomatischem und politischem
Weitblick konnte er streng katholisch, aber doch tolerant
gegenlber Protestanten sein, sich als Patriot bezeichnen
und gleichzeitig als Agent einer fremden Macht wirken»
(Zurfluh, Zwyer von Evibach Sebastian Peregrin (Nr. 1), in:
e-HLS, Version vom 03.03.2014).

137 «Dialogos seu Interlocutio familiaris de pace Helvetica etc.
Manuscript in 64 Bl. gross Quart im Stiftsarchiv Einsiedeln»
(Amrein 1880, Beilagen XVIIl, Anm. 237).

138 Vgl. Glossar: Zwyerhandel.

357



Abb. 34: Dialogos seu Interlocutio familiaris, 1659:
Das Gesprach richtet sich gegen den Urner General und
Politiker Sebastian Peregrin Zwyer (Titelkupfer und Titel-
seite der in der Stiftsbibliothek Einsiedeln wieder auf-
gefundenen Handschrift).

reiggr erm atr Uprctaciis, pimar ab ore’
Mayerlars arisrmi a(onn o N
eroserri u e rreadiy et D rieate vecesrrolr
3 Rermipr i Gpe corsrily -
i /;33 .7'-/,/”(/ Cpacern Hurddriria prran oo,
Sokisal)

r1re

{\5—.'\ r(y’M ! 'um: i

L Nee Tiulii ‘I‘nnje N0 s i 8
Mecanocplafis _ exxan /{ﬂlc (LlicE . -

fien xjm@tb?@g’u.m cLu.j/«w.:i af ot

aqrdite ano -_vg?'ou.}p atadelis

358

Kﬁﬁﬁwﬁ%ﬁ&# S h,fxff‘#%

W&ﬁ o5 j-"

“goroz - . ¥
Jeu .

n{qﬁfccuﬁcjmm&au,l , )
; ‘;chc Helum‘_zca i ;

"" L r

Teon TCWm mteoducitus ;
1 f
Hur ]

/- qu'“é m [jul-' Cd-u_[n

\L}UL&‘]L’— rn.tlﬂ-ljﬂ.sgﬂ“'l-ug_ «

in \QMS‘ ﬁ*—,

SENl 3477‘31 Yatmeh
m m"\,i.ﬁ)jlo-—- +-H; mﬂ -‘ﬂ - k

: ‘a‘sawi; A
i e ‘“67’*“'_, ol

‘#_,y (33 ﬂn.u;L H

—e.c—-w-tg a’gqé—ﬂ( : ,

o il |
Qo &&mqlg [ et &
S AR ) P ,.m«(?&w\u(é’«.ht \ 3

75 2




fenheit Herrn Zweyers mitlauft und eingefiihrt
wird."® Die dieser Ausgabe zugrunde liegende
Handschrift findet sich im Staatsarchiv Schwyz. Kel-
ler griff darauf zurtick, weil das angeblich im Stifts-
archiv Einsiedeln Uberlieferte vollstdndige Manuskript
1960 nicht mehr auffindbar war.'*® Diese seit mehr
als funfzig Jahren verschollene Handschrift konnte
ich bei meinen Recherchen in der Stiftsbibliothek
Einsiedeln dingfest machen. Sie wurde offensichtlich
so lange nicht gefunden, weil sie nicht, wie stets an-
genommen, in den Zwyeriana-Mappen des Stifts-
archivs Einsiedeln enthalten war, sondern in einem
Quartband aus dem 18. Jahrhundert in die Stifts-
bibliothek integriert worden ist. Das Manuskript tragt
den Titel: AIAAOIOZ seu. Interfocutio familiaris, de
pace Heluetica. ubi Icon Zwyeri introducitur quibus
tractatus in ipsius causa sequuntur et manifestantur.
Das ist. Landtlich gesprach vber den gemachten fri-
den zwdschet Ziirich, vnd den 5 alten catholischen
orten.'" Diese urspriingliche Fassung ist tatsdachlich
wesentlich umfangreicher als die von Keller edierte
und lasst als Gesprachspartner auch Sebastian Zwyer
zu Wort kommen. Ferner sind in den Dialog histori-
sche Dokumente eingefigt, wie etwa der Friedens-
schluss (Dritter Landfriede), ein Auszug aus dem
Verhér Zwyers und Kopien aus sechs Briefen.

Offensichtlich gelangte das Gesprach nicht zum
Druck, ist aber in handschriftlicher Form verbreitet
worden. Jedenfalls muss es auch Hans Georg Rothen-
fluh, einem der Chronisten der Rapperswiler Belage-
rung, vorgelegen haben, der eine gekurzte Fassung
in sein handschriftliches Diarium aufgenommen
hat."? Bei ihm sind wir auch auf eine Abschrift des
Bantli-Gesprachs gestossen.'”

Ein Vergleich der Interlocutio mit den Thurgauer
Gesprachen lohnt sich in mancherlei Hinsicht:

Wie die Kunkelstuben-Gesprache wird die Inter-
locutio familiaris als vertrauliches Gesprach einge-
fuhrt. Und ebenso wie dort'** bekommt auch hier die
Vertraulichkeit im Text die Bedeutung des Geheimen,

wenn der Urner Vertreter Wilhelmus vor den Spitzeln
Zwyers warnt: Aber es darf einer nichts sagen, es
seind ein gantzer Haufen der Ufloseren, die tragen
ihm alles zue.'*

Das Gesprach zwischen den finf Vertretern der
katholischen Stédnde beginnt damit, dass sie den eben
geschlossenen Dritten Landfrieden kritisch hinter-
fragen. Sie erwecken den Eindruck, dass er von den
katholischen Orten contre coeur geschlossen worden
sei, obschon er im Wesentlichen den flir die evange-
lischen Stande unvorteilhaften Status quo ante fest-
schrieb. Die Argumentation gegen diesen Friedens-
schluss ist allerdings weniger eine politische, als
vielmehr eine religidse. So bemangelt der Schwyzer
Vertreter Martinus:

139 Keller 1961, S. 9-30.

140 Keller schreibt dazu: «Leider ist nun heute das Stuck | (Ak-
ten Zwyer. «Dialogos...» Manuskript in 64 Bl. Gross-Quart)
nicht mehr aufzufinden. Trotz den freundlichen Bemuhun-
gen des H. H. Stiftsarchivars Pater Rudolf Henggeler OSB,
und trotz eigener Durchsicht aller rund 15 Mappen Zwye-
riana im Stiftsarchiv kam das Stick nicht zum Vorschein»
(Keller 1961, S. 5). Kenntnisse von diesem Dialog hatte
Keller von Amrein 1880.

141 DIALOGOS [1659]. Im Band ist auf der ersten Seite der
folgende Hinweis angebracht: Die3 buch kam von Carl
Antoni Haller zu Schwitz, — an mich anno 1789. [andere
Hs.:] d. h. an P Conrad Tanner. Eine ausfiihrliche Unter-
suchung des Gesprachs kann im Zusammenhang mit die-
ser Arbeit nicht geleistet werden und misste mit einer
Edition des Werks verbunden werden, welche diesen um-
fangreichen Text mit den beiden gekirzten Fassungen im
Staatsarchiv Schwyz und im Stadtarchiv Rapperswil zu ver-
gleichen hatte.

142 Rapperswil Stadtarchiv: O 12 (S. 159-214).

143 TG6 a2.

144 TG1Z. 90.

145 Keller 1961, S. 29.

359



Erstlich ist der uralt Ehrentitel ausgelassen, catho-
lisch, den die Ziircher sich geweigeret uns zu geben,
ohnangesehen sye im Landfrieden bekennen, dass
wir den wahren, ungezweifleten christlichen Glau-

ben haben.'*

Das zweite Bechtelistag-Gesprach, das ebenfalls
nach dem Friedensschluss verfasst worden ist, wid-
met einen langeren Dialogteil der Frage nach dem
rechten Glauben." Darin beruft sich Jockel auf den
Zweiten Landfrieden, in dem die Zircher zugestimmt
hatten, dass der Glaube der Innerschweizer eben Der
Rechte/der Wahre/der vnzweiffliche Christliche Glo-
ben' sei. Martinus macht zwar auch den Ruckgriff
auf den Zweiten Landfrieden, beklagt dann aber,
dass im Dritten Landfrieden eben dieses Zugestand-
nis den Zurchern nicht mehr abgerungen werden
konnte.

Ebenfalls in beiden Gesprachen kommt das
Schmahverbot zur Sprache. Wahrend es im zweiten
Bechtelistag-Gesprach positiv und auf Gegenseitig-
keit beruhend gewertet wird'*, sieht in der Inter-
locutio der Zuger Vertreter Oswaldus eine Gefahr
darin, dass nun auch die Geistlichen diesem Verbot
unterstehen: der sagte vom Schmditzen und Schmechen,
dass es maniglichen solle verbotten sein und sollen
die Uebertretterig, was Stands Namens die seyen,
abgestraft werden. Werden also auch die Geistlichen
harin vermeinen.'®

Die Interlocutio bezieht sich in ihrem Einlei-
tungsteil also eindeutig auf die konfessionellen Streit-
punkte, die auch nach Unterzeichnung des Friedens-
vertrags noch Gegenstand weiterer Verhandlungen
waren. "'

Dass sich der Schwyzer Martinus zudem Uber
den milden Umgang mit den Untertanengebieten
beklagt, ist in unserem Zusammenhang besonders
interessant: Zum andern ist die faul nachteilig Amnis-
tia, darmit man uns die Handt bindt, dass wir mit der
wolverdienten Straf gegen den meineidigen Thur-
géweren nit verfahren dérfen.'®

360

Die Haltung der Thurgauer im Ersten Villmergerkrieg
wird hier im Ruckblick keineswegs als neutral inter-
pretiert.

Nach dem Einleitungsteil schwenkt das Ge-

sprach dann vollstandig zur Zwyer-Thematik Gber. Da
ist an Gemeinsamkeit mit den «Thurgauer Gespra-
chen» lediglich noch festzustellen, dass auch die
Interlocutio sich explizit an die einfache Bevolkerung
richtet: ob der gemeine Mann, ja geist- und weltlich
nit vilfaltige Ursach haben, ihn (Zwyer) fir ein Ver-
réter zuehalten.'”
Darin hat schon Keller in seiner Edition die Haupt-
intention der Interfocutio ausgemacht: «Der Dialog
hatte offenbar den Zweck, die Fernstehenden, insbe-
sondere den gemeinen Mann, Uber Zwyers Vorgehen
und den zwyerischen Rechtsstreit in populdrer Weise
zu belehren.»"*

Eine eigentliche Parallele zum Zwyer-Gesprach
bilden die Zwyer-Lieder, die etwa gleichzeitig ent-
standen sein durften. Im «Neuen Tellenlied» wird
Zwyer beschuldigt, dass er Rapperswil gegen Zirich
habe aufgeben wollen. Seine Politik war eine Politik
der Diplomatie und damit dem Dialog verpflichtet. Er
wird als Alamodisch Mann'*® bezeichnet, dem es lie-
ber gewesen waére, er hatte mit Ztrich und Bern einen
Frieden schliessen konnen, als dass der Glaube ver-

146 Keller 1961, S. 10.

147 TG4 Z. 80 ff.

148 TG4 Z.80f.

149 TG4 Z 166-171.

150 Keller 1961, S. 11.

151 «Mehrere v. a. konfessionelle Streitpunkte wurden von
einem Schiedsgericht nach Vertragsabschluss weiter be-
handelt, allerdings ohne zu einem Ergebnis zu kommen»
(Bachtold, Landfriedensbiinde. Der 3. Landfrieden von
1656, in: e-HLS, Version vom 21.05.2010).

152 Keller 1961, S. 10.

153 Keller 1961, S. 23.

154 Keller 1961, S. 5.

155 Vgl. «Online-Anhang».

156 ZL1Z.172.



teidigt worden wadre. Es werden ihm Machtgellste
unterstellt, und seine tolerante Haltung wird vom
neuen Wilhelm Tell angeklagt:

Man tringt euch nachzugeben/
was immer moglich sey/
Leichtfertig lassen leben/

den Glauben z'stellen frey."

Ruhe und Frieden widersprechen einer religits intole-
ranten Haltung. Aus der Sicht der Sieger im Ersten
Villmergerkrieg hat man mit dem Kampf gegen die
Unglaubigen mehr gewonnen als mit einer falschen
Ruhw in vnsrem Land'™®. Es ist fir die Verfasser der
Zwyer-Lieder noch zu frih fir eine Haltung des Dia-
logs und fir eine geeinte Eidgenossenschaft, denn
beides wiirde den wahren Glauben in Gefahr bringen:

Mit vilem disputieren
wird auch die Warheit gfallt."™

Der Kampf gegen Sebastian Peregrin Zwyer, der
sogenannte Zwyerhandel, wurde nicht nur als Rechts-
streit, sondern auch mit literarischen Mitteln gefihrt.
Sowohl das Zwyer-Gesprach wie auch die Zwyer-
Lieder stehen insgesamt unter einem anderen Vor-
zeichen als die «Thurgauer Gesprache». Die kriegerische
Auseinandersetzung zwischen den evangelischen
und den katholischen Standen ist zwar beigelegt, die
Trennlinie wurde jedoch von neuem gezogen. Unter
dieser Perspektive gerat Zwyers diplomatisches und
auf Konsens ausgerichtetes Handeln wéhrend des
Ersten Villmergerkrieges unter Generalverdacht. Die
von ihm angestrebte eidgendssische Einigkeit wird
nicht als Wert erkannt, der Grenzen und Misstrauen
Uberwinden kénnte, sondern als eine Haltung, hinter
der private Machtgeliste stehen und der den katho-
lischen Glauben geféhrdet. Blickt man von diesem
Standpunkt der Interfocutio und der Zwyer-Lieder
zurlick auf die «Thurgauer Gesprache», gelangen
deren differenzierende und dialogische Aspekte noch
starker zum Leuchten.

5.3.8 Freundliches Gesprach (1672)

Schon der Titel Fredndtliches Gesprdach zwischen
Heyni Kilbymann [...] vnd Bartly Brodtmadsser tragt
einen ironischen Ton. Die Nachnamen der beiden
Gesprachspartner lassen einen aufhorchen. Kilbymann
und Brodtmdsser enthalten Konnotationen, die mit
Sicherheit im Text ausgenitzt werden. Auch in der
Benennung des Themas uber die gegenwartige hinn-
der/vnd Vordere lduff der Welt/vnd del3 Lieben Vat-
terlandes'® schlagt die Ironie durch. Die Ende 1672
gedruckte Flugschrift umfasst lediglich vier Seiten.
Wie in den Kunkelstuben- und Bechtelistag-Gespra-
chen begegnen wir auch hier wieder einem evangeli-
schen Bartli, der allerdings im bernischen Aargau
angesiedelt ist. Der Anfang des Gesprachs ist fast
identisch mit demjenigen des Baschi-Uli-Gesprachs
(TG 5): Bartli fragt seinen Dialogpartner, wcher er
komme. Der aus dem solothurnischen Schénenwert
stammende Heini kommt eben aus Solothurn, wo er
Gelt enthlenen/vnnd einen Spief3 chooffen/vnd in
Chrieg zihen wéllen™'. Man habe ihm allerdings
nicht dazu geraten.

Damit ist das Thema des Dialogs gesetzt: Es geht
um den Solddienst der Eidgenossen. Frankreich ver-
sucht angesichts der Auseinandersetzungen mit dem
deutschen Kaiser eidgentssische Truppen anzuwer-
ben. Der Verfasser macht sich lustig Gber das Geld,
das Frankreich den Eidgenossen in Aussicht stellt.
Heini ist in diesem Gespréch der Naive, der sich von
den Versprechungen einnehmen lasst. Damit be-
kommt er eine entfernte Verwandtschaft mit
Madleni, der Wirtin im Bantli-Gesprach (TG 6). Bartli
bringt den Glaubenskonflikt aufs Tapet. Er argumen-

157 ZL12Z.229-232.

158 ZL1Z.241.

159 ZL1Z.249f1.

160 FREUNDLICHES 1672, S. 1.
161 FREUNDLICHES 1672, S. 2.

361



Abb. 35: Freundliches Gespréch, 1672: Ein Dialog
iiber den Solddienst der Eidgenossen (Titelseite).

Freiinotlidhes Sefprad
$iwiifchen

: o
eoni 42ilbymann pon
l@@%ﬁonci%‘wﬁ ?@o(’ocl)urna‘:

Rarely Brodemafier vo

rauty Berner-Giebices/ swavert Fevfich
en Batterldndifchen Apdanoffen iberdicgeacnwers
tige binnder / vnd Vordere (duff ver Wele/ vnd def .
Sieben Bateeifanves.

Geeructesu Enoedef :sniﬁcn abys,

tiert damit, dass er nicht gegen seine Glaubens-
bruder, die Hollander, zu Feld ziehen wolle. Das ware
Heini egal, denn sie haben zwar mir nie nid bdses
gethon/aber es sollen hochfartige Lith syn vnd bes-
sere KaB machen wollen/weder der etsser ist'®. Ge-
gen die Deutschen allerdings will er nicht kriegen. Da
finden sich die beiden Gespréchspartner, und damit
nimmt der Dialog eine deutlich antifranzoésische
Wendung, denn auch Heini stimmt in die Beflrch-
tung mit ein, dass die Franzosen nach einem Sieg
Uber Deutschland auch die Eidgenossenschaft nicht
verschonen wiirden. Bartli sieht die Losung darin, den
Franzosen keine eidgendssischen Séldner mehr zu-
kommen zu lassen: dann es wurd den Franzosen wol
lehren friden machen/wann er kein Aydgnossisch

362

Chriegs-Volck mehr in sin Land zu fihren hat'®. So
mindet das Gesprach in gegenseitige, an die Namen
der beiden Dialogpartner anknipfende und gegen
Frankreich gerichtete Aufforderungen: Bartli warnt
Heyni Kylbimann, er solle die Franzosen nit uff die
Kilby choon'® lassen, wahrend Heini repliziert, Bartly
Brodtmasser solle sich mit dem Franzsischen Brodt-
Mésser auch nit schinden'® lassen.

Wir haben es in diesem ausserst kurzen Dialog
mit einem spaten Nachfahren der «Thurgauer Ge-
sprache» zu tun. Diesmal besteht die Gefahr, in einen
Krieg ausserhalb der Grenzen der Eidgenossenschaft
hineingezogen zu werden. Allerdings wird hier der
naive katholische Gesprachspartner nicht durch eine
Uberzeugende Argumentation auf Bartlis Seite ‘ge-
zogen. Er wechselt die Seite so schnell, dass in der
zweiten Halfte des Dialogs beide gegen eine Unter-
stitzung Frankreichs durch eidgenossische Soldner-
truppen Position beziehen.

5.3.9 Der Ziiri Heire (1676)

Das politische Umfeld des Ziri Heire'®® bildet der Hol-
landische Krieg. Es handelt sich dabei um einen
gesamteuropdischen militarischen Konflikt, der 1672
durch den Angriff Ludwigs XIV. mit seinen Verbinde-
ten auf die Niederlande ausgel6st wurde. Auf die
Seite der Niederlédnder stellten sich Spanien und das
Heilige Romische Reich. Die Eidgenossen fihlten sich
bedroht, was 1674 zur ersten grundsatzlichen Neu-
tralitdtserklarung fuhrte. Eine Folge des Krieges war
die Annektierung der Freigrafschaft und des Elsass
durch Frankreich.

162 FREUNDLICHES 1672, S. 2.
163 FREUNDLICHES 1672, S. 3.
164 FREUNDLICHES 1672, S. 4.
165 FREUNDLICHES 1672, S. 4.
166 ZURI 1676.



Abb. 36: Der Ziiri Heire, 1676: Dieser Dialog gegen
den Solddienst benutzte das Bantli-Gesprach als Vorlage
(Titelseite).

@cr 3urt @m‘ex

: Das ift: s S5
!ﬁm nettives Swaf pot
jegtgm ng. ‘
Allen

;ggtfcguggércn / Siasbiicclen

und Bunderfasen slich in Truck
o plalen,

Gmutt under der Pre auf bas
L mfénft:g3a@r.

LR

';' ke

Das Gesprach zwischen Heire und Joggli hatte
die primare Funktion, die Eidgenossen davon ab-
zuhalten, fur eine der kriegfuhrenden Parteien Sold-
dienst zu leisten. Die fiktive Dialogsituation ist so
gestaltet, dass Joggli eben vom Krieg in Strassburg
zurlickgekehrt ist und nun von Heire Gber seine Er-
fahrungen kritisch befragt wird. Dabei stellt sich her-
aus, dass sich der Solddienst fur ihn nicht gelohnt hat.
Der Kriegsverlauf wird im Ruckblick aufgerollt, aller-
dings nicht aus der Flhrerperspektive, sondern aus
der Sicht eines Teilnehmers.

Sowohl die Rollen der Protagonisten — Heire als
der Fragende, Joggli als der Antwortende — als auch
die retrospektive Darstellung des Krieges von unten
rickt den Dialog in die Nahe des Bantli-Gesprachs

(TG6). Dort ist es der Rickblick der Kriegerwitwe
Madleni auf den Rapperswiler Krieg, der durch den
Oberthurgauer Landrichter mit seinen Fragen ge-
steuert wird. Ein Vergleich der beiden mundartlich
gepragten Texte zeigt, dass der Ziri Heire formal und
bis in den Wortlaut hinein am Bantli-Gesprdch an-
knipft, so dass dieses geradezu als Vorlage bezeichnet
werden kann. In beiden Gesprachen wirkt der Befra-
gende dem Befragten und Auskunftgeber Uberlegen.
Der Oberthurgauer Landrichter im Bantli-Gesprach
bleibt sehr konsequent in der Rolle des Fragestellers.
Bei Heire dagegen handelt es sich nur bei der Halfte
der Redeeinsatze wirklich um Fragen. Die anderen Ein-
satze haben zustimmenden'’, kommentierenden'®,
erganzenden'®, antithetischen'”, verstarkenden
und Zustimmung heischenden'”? Charakter.

Der humoristische Unterhaltungswert des Dia-
logs beruht wie im Bantli-Gesprach zum einen auf
der Naivitat des Informanten. Dort ist es Madleni, die
vom Kriegshandwerk nichts versteht, hier Joggli, der
aus der Perspektive des einfaltigen Séldners berich-
tet. Zum andern sind es in beiden Dialogen Sprach-
witz und sprachliche Derbheit, welche den humoris-
tischen Charakter des Textes unterstreichen. Beliebt
sind beispielsweise Wortspiele mit fudli und tufel,
womit typische fékale und religiése Tabus gebro-
chen werden. Eine Sprechgewohnheit der Madleni
wurde offensichtlich als so humorvoll empfunden,
dass sie der Verfasser des Ziri Heire lbernommen

LAl

167 Bsp. ZURI 1676, S. 6 Mir weris au asen.

168 Bsp. ZURI 1676, S. 4 der Kéng het eben vil Stett ygno in
Holland.

169 Bsp. ZURI 1676, S. 3 Es sindgwiiB Gravaten und Oester-
reicher drunder gsy.

170 Bsp. ZURI 1676, S. 3 i wett weder hunger nah frost glitten
ha.

171 Bsp. ZURI 1676, S 5 Verviertheilen sétt mé si.

172 Bsp. ZURI 1676, S. 5 Gelt nu Joggliiwénn der Kéng der
Krieg nlt agfangen hett/ds gieng besser weders gaht.

363



und bis zum Uberdruss eingesetzt hat, und zwar die
Nachdoppelung wie zum Beispiel ds hét er dd oder
ds ist er da. '” Im Bantli-Gesprach ist es noch ein
Charakteristikum der Redeweise von Madleni; im
Zuri Heire aber wird es von beiden Sprechern glei-
chermassen benutzt." Auch andere Redewendun-
gen wurden aus dem Bantli-Gesprach Gbernommen,
so zum Beispiel Ja fryli fryli'® oder Egoppel/Egop-
pel'’®. Insgesamt kommt allerdings der Ziri Heire
niemals an die Witzigkeit, Frechheit und an den Un-
terhaltungswert seiner Vorlage heran, so dass es
nicht verwunderlich ist, dass er keine weiteren Auf-
lagen erlebte und nur in einem einzigen Exemplar
erhalten geblieben ist.

5.3.10 Colloquium Helveticum (1689)

Nachdem der franzosische Konig Louis XIV. im Rah-
men seiner sogenannten Reunionspolitik Teile SUd-
westdeutschlands unterworfen hatte, provozierte er
1688 den Pfalzischen Erbfolgekrieg, auch Neunjahri-
ger Krieg genannt (1688-1697), um vom deutschen
Kaiser die Anerkennung dieser Erwerbungen zu er-
langen. Einmal mehr stellte sich fur die Eidgenossen-
schaft die Frage, ob sie sich auf eine Seite der Kon-
fliktparteien schlagen sollte. In diesem Kontext ist das
Colloguium Helveticum von 1689 angesiedelt.

Vier Herren ziehen es in einem Wirtshaus vor,
miteinander zu diskutieren, als sich dem kalt-regneri-
schen Mai-Wetter im Freien auszusetzen. Cleandrus
lenkt als Erster das Interesse auf sich, da er eben vom
sogenannten Moreazug'”’ zurlickgekehrt ist. Er ge-
hért zu den wenigen Schweizern, die den Kampf
gegen die Turken in Griechenland Uberlebt haben,
und bekennt, daB mich GOtt als durch ein rechtes
Miracul erhalten habe'®. So kommt das Gesprach auf
die Frage, ob der Séldner bedenken mdsse, ob und
wo er sich in Kriegs dienste einlassen soll/dal3 er we-
der wider GOtt und die gerechte Sache/oder wider

364

Abb. 37: Colloquium Helveticum, 1689: Ein politi-
sches Wirtshausgesprach, in dem es um die Biindnispolitik
der Eidgenossenschaft geht (Titelbild).

COLLOQUIUM
"HEL Vﬁ];l:ﬂl’ ICUM,
Smweitierifc @éefptaﬁ/

. Weldhes unldngft von
Diex unglcid}gfﬁnnteg Sc@wetfgcm/
?Ils namfidh:

f Crmoddro, Der §rang ﬁrffﬂ
Patrobulo, der Q}atter[anb:l'cb unb
Cleandro, Der Soldatifd

gefinnet/

uﬁcr bie difimablige Beftbaffenbese und

Buncigung ber Eingnoffen/gedalten toorden.
M DC LXXXIX,

173 Im Bantli-Gesprach taucht die Redeweise an sechs, in spa-
teren Druckfassungen an acht Stellen auf, wahrend sie der
Ziri Heire 27 x verwendet.

174 Walter Haas weist auf die Ahnlichkeit dieser stereotypen
Formeln mit den englischen tag-questions hin (Haas 2004,
S. 151). Seine Frage nach der Funktion ist wohl weit-
gehend beantwortet, wenn man ihren Ursprung im Bantli-
Gespréch als Sprech-Charakteristikum der Madleni fest-
stellt.

175 ZURI 1676, S.3,S. 11.

176 ZURI1676,5.9, 5. 13.

177 «1688 zog ein aus Innerschweizern, Solothurnern und
St.Gallern bestehendes Regiment im Dienste Venedigs in
den sog. Heiligen Krieg gegen die Turken. Der papstliche
Nuntius propagierte den Feldzug als Schritt zur Befreiung
des HI. Grabes in Jerusalem. Luzern lehnte ihn als Zug in
den sicheren Untergang ab.» Die S6ldnertruppe stiess auf
dem Peloponnes (Morea) zum venetianischen Heer. Im
Kampf um die Stadt Negroponte (heute Chalkis) und in-
folge von Krankheiten starb fast die ganze Truppe (Ruck-
stuhl, Moreazug, in: e-HLS, Version vom 09.01.2009).

178 COLLOQUIUM 1689, S. 4.



das Vatterland und sein Gewissen thue'’. Damit ist
der Gesprachshorizont abgesteckt, denn im weiteren
Verlauf des Dialogs geht es um die Bundnispolitik der
Eidgenossen. Sebastianus vertritt eine pro-kaiserliche,
Crinodorus dagegen eine pro-franzésische Position,
wahrend Patrolobus fur den dritten Weg'®®, namlich
die Neutralitat pladiert. Im Hintergrund spielt natar-
lich der konfessionelle Konflikt eine massgebliche
Rolle, denn die katholischen Orte unterstitzen Frank-
reich, die evangelischen den Kaiser. Zu leiden unter
dem Konflikt haben beide Seiten, da die Nahrungs-
lieferungen aus dem stddeutschen Raum infolge der
verheerenden Zerstdrungen durch die Franzosen
ausbleiben.

In der Argumentation wird immer mal wieder
auf die Badener Tagsatzungsbeschlisse Bezug ge-
nommen, die aber nicht im Einzelnen zitiert werden.
Gegenseitig unterstellen sich die Parteien Bestechlich-
keit, welche die fremden Potentaten ausnutzen, um
schweizerische Soldner zu erhalten: wann der Kénig
aus Franckreich seine schimmernde Louys d’or in das
Helvetische Feld ausstreue/so kénne er alsobald so
viel Soldaten haben als er wolle.’®' Den Hohepunkt
erreicht die Argumentation durch die Bezugnahme
auf zwei Schriften, die eben erschienen sind. Clean-
drus sagt, dass ihm auf seiner Riickreise in Innsbruck
die pro-kaiserliche Flugschrift «Eidgendssischer Auf-
wecker»'® in die Hande gekommen sei. Crinodorus
dagegen weist auf die bereits erschienene Gegen-
schrift, die sogenannte «Nativitat»'®, hin.

Gute dreissig Jahre nach den «Thurgauer Ge-
sprachen» ist das Colloquium Helveticum entstan-
den. Einzelne verwandtschaftliche Zlge sind nicht zu
ubersehen: Auch hier ist das Gesprach in einem Wirt-
haus lokalisiert. In einer zwar neuen europapoliti-
schen Situation geht es thematisch immer noch um
die eidgendssische Bundnispolitik auf dem Hinter-
grund der inneren konfessionellen Gegensatze. Wie
in den «Thurgauer Gesprachen» werden auch hier
Beschlisse der Tagsatzung in Baden reflektiert, auf

die wie damals der franzdsische Ambassador Einfluss
genommen hat. Im Baschi-Uli-Gesprach (TG5) ist es
Uli, der das erste Kunkelstuben-Gesprach aus Luzern
mit- und in die Diskussion einbringt. In getreuer Par-
allele dazu bringt hier der Séldner Cleandrus den
«Eidgendssischen Aufwecker» aus Innsbruck mit.
Das alles deutet unverkennbar auf eine auch literari-
sche Langzeitwirkung der «Thurgauer Gesprache»
hin.

Interessant und ebenso wenig zu Ubersehen ist
allerdings der grundlegend neue Ton in diesem Ge-
sprach. Wahrend in den «Thurgauer Gesprachen»
jeweils sehr schnell die Position des anonymen Autors
zu erkennen ist, verbirgt sich der Verfasser des Collo-
quium Helveticum hinter seinen Figuren. Das gelingt
ihm schon deshalb besser, weil er vier Gesprachspart-
ner mit unterschiedlichen Haltungen auftreten lasst.
Dadurch entsteht eine gréssere Differenziertheit. Der
eloguente pro-franzésische Crinodorus kommt zwar
am starksten unter Beschuss. Dennoch zielt das Ge-
sprach nicht darauf ab, dass einer seine Meinung
andern musste. Das fuhrt Patrobulus explizit aus:

179 COLLOQUIUM 1689, S. 5.

180 COLLOQUIUM 1689, S. 7.

181 COLLOQUIUM 1689, S. 23.

182 Grob, Johannes (1643-1697): verfasste 1689 die Flug-
schrift Treu-gemeinter Eydgnosischer Aufwecker. Oder:
Wahrhaffte Erzehlung und Betrachtung der Gefahr/mit
welcher diBmahl die Eydgnossische Republic umgeben
unter dem Pseudonym Ernst Warnmund von Freyenthal.
Darin wendet er sich gegen die franzosische Politik in der
Schweiz und gegen das Séldnerwesen ((GROB] 1689).

183 Die Gegenschrift zum «Eidgendssischen Aufwecker» er-
schien 1689 unter dem Pseudonym Just Wahrmund von
Rémerfels (ROMERFELS 1689). Diese Gegenschrift wurde
im gleichen Jahr nochmals repliziert, und zwar unter dem
Titel Warhaffte Beantwortung/Fiir Ernst Warmunden von
Freyenthal/und seinen Eydgnossischen Auffwecker/auff
Uber ihne Gbel genandte wahre NATIVITET (WAHRHAFTE
1689).

365



Jch halte nicht dafir/daB wir diese Handel unter uns
schiichten werden/ich sehe wol daB ein jeder bey
seiner meynung bleibet.'®

Das Gesprach behalt dadurch trotz der Ernst-
haftigkeit der Themen eine gewisse spielerische
Unverbindlichkeit. Man will sich auseinander-
setzen, man will seine politischen Meinungen aus-
tauschen, jedoch ohne sich gegenseitig allzu stark
auf die FUsse zu treten; die Freundschaft soll durch
das Gesprach nicht gefahrdet werden. So sagt
Crinodorus:

Unsers Gesprdchs halben wird verhoffentlich nie-
mand in Ungelegenheit kommen: wir seyn gute
Freunde zusammen/und ldngsten gewohnet einan-
der alle Reden/wann sie gleich gesaltzen sind/mit
dem Zucker der Vertraulichkeit zu berstreuen/und
zu gut zu halten."

Hier hat der Begriff der Vertraulichkeit eine Bedeu-
tungsveranderung vollzogen. Meinte er in der un-
mittelbaren Kriegsnahe der «Thurgauer Gespra-
che» noch das Vertrauen in die Geheimhaltung des
Gesprochenen, zielt er hier auf die Beziehungs-
ebene der Gesprachspartner, die so tragfahig ist,
dass man sich auf der Sachebene gesaltzen ausei-
nandersetzen kann. Dramaturgisch wird diese
Grundhaltung gestaltet, indem der Verfasser mit
dem gemeinsamen Essen einen deutlichen Schluss-
punkt hinter das ernsthafte Diskutieren setzt.
Crinodorus droht demjenigen, der bei der Mahlzeit
die Diskussion wieder aufgreifen sollte, eine Strafe
an:

Indessen riffet uns der Wirt zu dem Nacht-
Essen/welches wir mit einander in Frélichkeit genis-
sen/und welcher von bis her gefiihrter Materia etwas
weiter disquriren wirde/der soll fur alle tbrigen die
Zeche bezahlen. '*

366

Damit sind alle einverstanden und man wendet sich
Cleandrus zu, der zur allgemeinen Unterhaltung von
seinen Erlebnissen in Griechenland erzahlen soll.

5.3.11 Die «Thurgauer Gesprache»
als Wendepunkt

Auf dem zweiten archdologischen Rundgang durch
die themenverwandten Dialoge des 17. Jahrhunderts
muss uns auffallen, dass das «Eigenleuchten» der
«Thurgauer Gesprache» nur bezuglich der Vorgan-
ger, nicht aber bezlglich der Nachfahren sichtbar
wird. Wir haben festgestellt, dass die «Thurgauer
Gespréache» in dieser Hinsicht ihre Sonderstellung der
offen gestalteten Dialogsituation verdanken, in der
jeweils eine Problemlésung angestrebt wird. Dadurch
wird klar, dass die Verantwortung fir einen Frieden in
der Hand der menschlichen Akteure liegt und dass
das friedliche Zusammenleben je neu im religiés-poli-
tischen Diskurs ausgehandelt werden muss. Der Weg
in die Zukunft wird als gemeineidgendssischer und
konsensorientierter gesehen, der nur beschritten
werden kann, wenn die eidgendssischen Bundnisse
hoher eingeschatzt werden als alle Sondervertrége.
Diese grundséatzliche Ausrichtung ist ein wesentlicher
Aspekt des «Eigenleuchtens» der «Thurgauer Ge-
sprache», mit dem sie alle Vorganger-Dialoge Uber-
strahlen. Das gelingt ihnen dadurch, dass die Offent-
lichkeit, in der sie gefiihrt werden, eine «vertrauliche»
in der Doppelbedeutung des Wortes ist: Die Ge-
sprachspartner begegnen sich mit einem grundsatz-
lichen Vorschuss an Vertrauen und sie &ffnen sich
fureinander in der Zuversicht, dass das Gesprochene

184 COLLOQUIUM 1689, S. 22.

185 COLLOQUIUM 1689, S. 23.

186 COLLOQUIUM 1689, S. 24 (falschlicherweise mit 23 be-
zeichnet).



im Vertrauen gesagt ist, also geheim bleiben wird.
Eine weitere Voraussetzung ist darin zu sehen, dass
die Gesprache in zweierlei Hinsicht verortet sind: Sie
sind auf den Thurgau und damit auf eine realpoliti-
sche Lebenswelt bezogen und sie bleiben begrenzt
auf konkrete Probleme einer verhandelbaren Dies-
seitigkeit.

All das ist in den Vorganger-Dialogen nicht oder
nur partiell zu finden. Sie stehen noch viel starker in
der Tradition des Reformationsdialogs, mit dem in
dieser Radikalitdt erst die «Thurgauer Gesprache»
brechen. Diese wenden sich damit ab von aller Ver-
jenseitigung, Mythologisierung und von jeglicher
religiosen Uberhoéhung der zur Debatte stehenden
Probleme. Damit entgehen sie den Gefahren der
gegenseitigen Schmahung der Dialogpartner und
einer religiés motivierten Radikalisierung.

Richten wir den Blick auf die spateren themen-
verwandten Dialoge des Jahrhunderts, fallt auf, dass
in jedem von ihnen der Einfluss der «Thurgauer Ge-
sprache» unverkennbar ist. Sie haben einen Impuls
gesetzt, der tber Jahrzehnte hinweg ausstrahlt, was
in nochmals anderer Weise ihr «Eigenleuchten»
erkennbar macht.

367



	Die "Thurgauer Gespräche" im Kontext des literarischen Dialogs

