
Zeitschrift: Thurgauer Beiträge zur Geschichte

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Thurgau

Band: 156 (2018)

Artikel: Konfessioneller Krieg und literarischer Dialog : die "Thurgauer
Gespräche" zum Ersten Villmergerkrieg 1655/1656

Autor: Niederhäuser, Hans Peter

Kapitel: 2: Die sechs "Thurgauer Gespräche"

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-813648

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-813648
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


2 Die sechs «Thurgauer Gespräche»

Ein freier Rundgang durch das archäologische
Museum wurde im ersten Teil der Arbeit angeboten. Mit
dem Übersichtsplan in der Hand konnten die Schaukästen

angesteuert werden. Man mag da und dort
verweilt, sich einem der Fundstücke mit mehr Interesse

zugewandt, ein anderes nur oberflächlich
betrachtet haben, um dann weiterzugehen. Je genauer
man hingesehen hat, umso mehr Fragen werden

aufgetaucht sein. Die Beschriftungen in Form von

Übersetzung, Stellenkommentar und Glossar mögen
die eine oder andere Frage geklärt haben. Zu hoffen
ist, dass der Rundgang eine vertiefte Beschäftigung
mit den sechs «Thurgauer Gesprächen» aus dem

Umfeld des Ersten Villmergerkrieges angeregt hat.

Hier wird nun gleichsam zu einer Führung eingeladen,

welche jeden der Fundgegenstände ins rechte

Licht rücken soll.

2.1 Erstes Kunkelstuben-Gespräch
(Thurgauer Gespräch 1)

Das erste Thurgauer Gespräch hatte eine unglaubliche

Wirkung, die hauptsächlich in den darauf
folgenden weiteren Dialogen erkennbar ist. Eine solche

Wirkung muss sicher nicht zuletzt der historischen

Situation zugeschrieben werden, in die hinein das

Kunkelstuben-Gespräch veröffentlicht wurde und

auf die es unmittelbar Bezug nahm. Dennoch ist es

notwendig, den Dialog als literarisches Werk zu
interpretieren, um seine innere Kraft sichtbar zu machen.

Darum soll es im Folgenden gehen: zu zeigen, worin
die Stärke dieses ersten Gesprächs liegt.

2.1.1 Dramatis personae

Wie in jedem dramatischen Text müssen auch hier die

«dramatis personae» betrachtet werden. Als
sprechende Personen sind dies der Bauer Jockel und der

Wirt Barthel. Jockel hat von seiner Frau, die im

Gespräch lediglich erwähnt wird, erste Hinweise bekommen,

die ihn angeblich veranlassen, seinen Nachbarn

Barthel aufzusuchen. Als stumme Rolle tritt im Gasthaus

die als MädeP bezeichnete Magd auf, welche für
den Gast den Apfelwein und später das Essen holt.
Für die beiden Gesprächspartner wird am Anfang eine

anschauliche Gesprächssituation inszeniert. Jockel

betritt das Gasthaus, begrüsst seinen Nachbarn und

kommt inhaltlich gleich zur Sache. Barthel aber ist

noch ganz in seiner Rolle als Wirt. Wenn er Jockel

begrüsst mit bist mir schier ein seitzamer Gast in mim
Huß2, ist darin bestimmt ein unterschwelliger Vorwurf

zu hören, denn der katholische Jockel wird üblicherweise

beim konfessionsgleichen Wirt des Ortes

einkehren. Jockel kommt nicht als Privatgast, sondern als

Wirtshausgast. Das zeigt sich daran, dass er den Wein

ausschlägt, weil er ihm zu teuer ist, und den billigeren
Most vorzieht. Indem der Verfasser Barthel die anderen

Gäste noch bewirten und ins Bett befördern lässt,

gibt er Jockel Gelegenheit, sich bei den fiktiven
Zuschauern über das saure Getränk zu beklagen und

diesen Umstand gleich damit in Verbindung zu bringen,

dass die Evangelischen den Katholischen nicht

wohlgesonnen seien. Damit wird das aufgebaut, was
sich als interessante personelle Spannung durch den

ganzen Dialog hindurchzieht: Jockel wird zwar als

Bittsteller und Unwissender eingeführt, dient dann

aber sogleich dem Schulterschluss des Autors mit dem
Publikum3. Die Rezipienten des Textes sollen sich mit
Jockel und seiner Meinung identifizieren, denn er
vertritt die Ansicht des unverkennbar katholischen
Verfassers. Dennoch bekommt Barthel eine eigene
Würde. Er ist der grosszügige Gastgeber, der seinen

1 TG1 Z. 18.

2 TG1 Z. 12.

3 Peter von Matt nennt dies den «moralischen Pakt» (vgl.

Matt, Peter von: Verkommene Söhne, missratene Töchter,

München 1995, S. 30 ff.).

245



Nachbarn zu Essen und Wein einlädt. Auch wenn er
inhaltlich nicht die Position des Autors vertritt, werden
ihm wichtige Sätze in den Mund gelegt, wie zum
Beispiel: Glauben wir nit eben so woI an Gott als ihrT
Auch darf er sich erlauben, seinen Kontrahenten
rügend auf dessen Emotionalität anzusprechen: Jockle/
Jockle/du bist schierzhitzig.^ Zudem bekommt er, wie

noch zu zeigen sein wird, für den Verlauf des

Gesprächs eine wichtige Funktion und erweist sich als

fähig, auf die argumentative Überlegenheit Jockels

mit Einlenken zu reagieren, ohne als Verlierer aus der

Auseinandersetzung hervorgehen zu müssen. Damit

unterscheidet sich dieses Gespräch in der
Personenzeichnung deutlich von derjenigen in den
reformatorischen Kampfgesprächen, in denen es um Sieg

oder Niederlage geht, in denen der unterlegene
Gesprächspartner mit allen Mitteln geschmäht und der

Lächerlichkeit preisgegeben wird.6

2.1.2 Die rhetorische Dispositio

Was auf den ersten Blick wie ein informelles Gespräch

zwischen zwei Vertretern der gesellschaftlichen
Unterschicht daherkommt, erweist sich bei näherer

Betrachtung als ein rhetorisch gekonnt durchkomponiertes

literarisches Kunstwerk. Damit steht es

literaturgeschichtlich ganz in der Tradition der Frühen

Neuzeit, welche oft als «rhetorisches Zeitalter»7

charakterisiert wird. «Um die rhetorische Schreibtechnik

besser zu verstehen, ist es hilfreich, sich als Modell
zunächst die Ursituation der öffentlichen Rede

vorzustellen: die Gerichtsverhandlung. Vor Gericht wird
eine Sache verhandelt, über die zwei Parteien
gegensätzlicher Meinung sind.»8 Genau das ist auch die

Grundsituation in den literarischen Gesprächen dieser

Zeit. Der Leser wird gleichsam zum Richter berufen,

der sich seine Meinung bilden soll. Insofern ist er
als impliziter Leser vom Autor immer schon mitgedacht

- und natürlich ist auch insinuiert, wie er sich in

der verhandelten Sache entscheiden wird. Dass die

Urteilsinstanz nicht ein eigens dazu berufener Richter

ist, darauf weist schon der Titel des Gesprächs hin:

Turgäwische Kunckelstuben. Am Ort, an dem sich die

spinnenden Frauen und nach Feierabend auch die

männlichen Dorfbewohner treffen, wird der Fall

verhandelt. Das hat nichts mit der dramaturgischen
Fiktion zu tun, denn die Handlung spielt ja in der
Gaststube des Wirtes Barthel. Vielmehr beschwört der

Titel eine Ortsangabe für die rhetorisch intendierte

Gerichtssituation herauf: Die Thurgauer Bevölkerung
ist implizit mit diesem Gespräch aufgerufen, sich ein

Urteil zu bilden. Dabei handelt es sich um die in zwei

Konfessionen gespaltenen Untertanen in einer
Gemeinen Herrschaft. Was das bedeutet, darauf nriüs1

sen uns die folgenden Untersuchungen zum rhetorischen

Aufbau des Gesprächs hinführen.

Wie jede Gerichtsrede beginnt auch unser
Gespräch mit einem sogenannten «exordium»9. Es leitet
ins Thema ein, macht den Leser mit der Sache

vertraut, die hier verhandelt werden soll. Dabei ist es

wichtig, dass gleich zu Beginn schon im Sinne von

«tua res agitur»10 eine Betroffenheit ausgelöst werden

kann. Es handelt sich um die drohende Kriegsgefahr,

welche sowohl für die beiden Gesprächspartner
wie auch für ein implizites Publikum höchste
Dringlichkeit signalisiert: fryli woI wills gräulle Händel

abgeben," sagt Barthel. Damit ist das Interesse für die

4 TG1 Z. 66.

5 TG1 Z. 72.

6 Vgl. 5.2 Die «Thurgauer Gespräche» und der Reforma¬

tionsdialog.
7 Keller 2008. Untertitel des literaturwissenschaftlichen

Studienbuches, auf das sich die hier vorgelegte rhetorische

Analyse des Dialogs abstützt.

8 Keller 2008, S. 57.

9 TG1 Z. 1-28.
10 tua res agitur es geht um deine Sache; deine Sache wird

verhandelt.
11 TG1Z. 15.

246



Sache geweckt. Ferner gehört zu diesem Einleitungsteil

auch eine «captatio benevolentiae»12. Der Leser

soll schon eingenommen werden für die Richtung,
welche die Entscheidungsfindung am Schluss

einschlagen wird. Jockel, der Bauer, tritt als Fragesteller

auf; damit bietet der Autor eine Identifikationsfigur
für den Leser, der ja auch noch nicht genau weiss,

worum es sich im zur Debatte stehenden Fall handelt.
Das freundnachbarschaftliche Verhältnis der beiden

macht den Leser grundsätzlich beiden Parteien

gewogen, wobei dann allerdings schon in diesem

Anfangsteil ein versteckter Angriff auf Barthel getätigt
wird, indem Jockel sich ans Publikum wendet und

sich über den sauren Most mokiert, den ihm sein

Nachbar vorsetzt, und sich über dessen antikatholische

Haltung beklagt, Damit hat der Autor für das

implizite Publikum eine Haltung prädisponiert, die

mit dem Schluss des Gesprächs, wie wir sehen werden,

absolut korrespondiert.
«Die narratio stellt danach einen Sachverhalt vor

und führt damit den Fall vor Augen, auf den der Redner

sich in der folgenden Auslegung (argumentatio)
beziehen wird.»'3 Der Teil einer Gerichtsrede, der als

«narratio» bezeichnet wird, entspricht im vorliegenden

Gespräch einem kurzen Abschnitt,14 in dem

Jockel mit seinem angeblichen Nichtwissen Barthel

dazu herausfordert, anzugreifen und den Fall, die

«causa», aus seiner Perspektive darzulegen. Damit

gibt sich Barthel eine Blosse, die Jockel in der
darauffolgenden längeren «argumentatio» zu seinen Gunsten

wird ausnützen können. Die «causa» aber, um
die es geht, wird so knapp angesprochen, dass beim

impliziten Publikum deren Kenntnis eigentlich
vorausgesetzt werden muss. Es handelt sich um den

sogenannten «Arther Handel», welcher durchaus als

Auslöser des Ersten Villmergerkrieges bezeichnet

werden kann. Über ihn soll hier also zu Gericht gesessen

werden.
Nun kann die Auseinandersetzung beginnen.

Diese sogenannte «argumentatio» nimmt einen

grösseren Teil des Gesprächs in Anspruch.15 Jockel

wird als Wortführer zum Anwalt für die katholische
Sache. Er legt die Haltung der Länder, also der
katholischen Innerschweizer Orte, dar und begründet sie

ausführlich mit Zitaten sowohl aus dem Goldenen

Bund von 1586 wie auch aus dem Zweiten Landfrieden

von 1531. In der «refutatio», dem Entkräften der

gegnerischen Argumente, geht es um die Unterscheidung

der rechtlichen und der religiösen Ebene. Für

Barthel ist es nicht annehmbar, dass sein evangelischer

Glaube malefitzischl6, also ein todeswürdiges
Verbrechen sei. Das entkräftet Jockel dadurch, dass

er den rein rechtlichen Aspekt hervorhebt. Neben der

Zitat-Argumentation arbeitet Jockel mit einem «ex-

emplum». Er führt den früheren Fall eines Prädikan-

ten von Burgdorf an, der nach seiner Konversion zum
katholischen Glauben von den Luzernern dennoch
nicht aufgenommen worden sei, anders also, als es

die Zürcher im vorliegenden Fall mit den aus Arth
geflohenen Protestanten hielten. In der Verhandlung
muss nun allerdings auch noch die «legitimatio»
geklärt werden: Wer ist zuständig, in der Sache ein

Urteil zu fällen? Muss das nicht den Regierungen
überlassen werden? Da erweisen sich die beiden

Gesprächspartner als Angehörige eines Untertanengebietes.

Schon dass sie dieses Gespräch führen, ist

eine Kompetenzüberschreitung: wanns nit verbotte

wäre/oder ich dirs/als mim lieben Nochbern/dörffte

vertrüly sägen.'7 Im Titel wurde das Gespräch bereits

als ein Vertrüwlich und Nochberlich Gespräch
angekündigt. Wenn da allenfalls noch eine Nähe zu den

«Colloquia familiaria» des Erasmus von Rotterdam

gesehen werden könnte, so nimmt das vertrüly in

12 captatio benevolentiae Ergreifen des Wohlwollens.
13 Keller 2008, S. 55.

14 TG1Z. 29-41.
15 TG1Z.41-113.
16 TG1Z. 65.

17 TG1 Z. 89 f.

247



unserem Kontext doch deutlich die Bedeutung von
«im Vertrauen», ja sogar «geheim» an. Jedenfalls

fasst es Barthel so auf, wenn er kurz darauf das

Versprechen abgibt: wills by Biddermanns frühen nlt
wyter koo lan.'s Nur unter dem Vorbehalt der

Geheimhaltung also darf das Gespräch geführt, das

Urteil gefällt werden. Als Untertanen orientieren sich

die beiden allerdings dennoch an Autoritäten. Für

Barthel ist es die Zürcher Regierung: Zürich ist das

Erste Orth/vnd hat Hochverständige/Wäseliche Lüth
in jhrem Roth'9. Jockel dagegen beruft sich auf die

Informationen, die er von seinem Priester bekommen
hat: will ich dir nur/was mir üßer Prister vertrut/und
zu üßern jetzigen Händlen dient/ein wenig sägen.20

Dieser Teil endet, wie es sich gehört, mit einer
pointierten «conclusio»21, in der Jockel die Zürcher schuldig

spricht. Sie sind es, die mit ihrer Proselytenmache-
rei und mit der Aufnahme der aus Arth geflohenen
Glaubensgenossen gegen die Vereinbarungen der

eidgenössischen Stände gehandelt haben.

«Die peroratio schliesslich sorgt für eine
wiederholende Bekräftigung, die mit affektischen Mitteln
dem Publikum das Ergebnis eindringlich und unver-

gesslich macht.»22 Wie könnte der Teil der «peroratio»23

wirkungsvoller gestaltet werden als dadurch,
dass der Gesprächspartner - juridisch gesprochen:
der Vertreter der angeklagten Seite - einlenkt und

Einsicht zeigt? Der Wirt Barthel distanziert sich von
der Haltung Zürichs um eines höheren Wertes willen.
Die ganze Eidgenossenschaft und deren Erhalt ist ihm

wichtiger, als es die aus Arth geflohenen Protestanten
sind. Dieses Einlenken Bartheis ermöglicht es nun
auch Jockel, eine Art Geständnis abzulegen. Die

Schwyzer sind nicht gewillt, den Geflohenen ihr Hab

und Gut auszuhändigen, ja sie sind sogar schon so

weit gegangen, einige der Zurückgebliebenen
hinzurichten. Das klingt zuerst wie ein Unterstreichen der

aus der «argumentatio» abgeleiteten «conclusio»

durch realpolitische Fakten. Dass damit jedoch auch

aus Jockels Sicht eine gefährliche Grenzlinie über¬

schritten ist, macht er durch seine anschliessende

Befürchtung deutlich: Förchte/Förchte/wann nit
etwa Fridfärtige Hertzen vnd Fromme Patrioten sich

dazwischen legen, dörffte ein schwerer/seltzamer
vnd vnguten Handel abgeben.29 Damit hebt auch er

den Fall auf eine höhere Ebene, nämlich die bereits

von Barthel intendierte Thematik des friedlichen
Zusammenlebens. Mit seiner abschliessenden Aussage
Gott wends zum besten25 hat er zweifelsohne die

ganze Eidgenossenschaft im Blick, die Einigkeit und

den Frieden.

Damit ist die «causa», der eigentliche Fall,

abgehandelt, die klassische «dispositio» einer Gerichtsverhandlung

von «exordium» über «narratio» und

«argumentatio» inklusive «conclusio» biszur «peroratio»

durchgespielt. Doch gerade die «peroratio» wurde
dazu benutzt, den Fall auf eine andere Ebene zu

heben, auf der sich im Folgenden der zweite Teil des

Gesprächs bewegt. Nicht der Arther Handel ist es, der

die Thurgauer Bevölkerung beschäftigt, sondern die

drohende Kriegsgefahr. Zu diesem übergeordneten
Thema werden im zweiten Teil des Gesprächs drei

«quaestiones» abgehandelt. Jedes Mal ist Barthel der

Fragesteller. Die Rollen haben sich damit vollends

vertauscht, die Überlegenheit der katholischen Seite ist

akzeptiert und bedarf keiner dramaturgischen
Unterstützung mehr.

Die erste Frage beschäftigt sich mit dem Feindbild.26

Sie wird mit einem von den Zürchern
ausgestreuten Gerücht von Barthel eingeleitet. Dieses

Gerücht um eine von den Luzernern in ihrem Wasserturm

18 TG1 Z. 95 f.
19 TG1 Z. 84 f.

20 TG1 Z. 98 f.

21 TG1 Z. 109-113.
22 Keller 2008, S. 56.

23 TG1 Z. 114-129.
24 TG1 Z. 127-129.
25 TG1 Z. 129.

26 TG1 Z. 130-162.

248



zurückgehaltene Urkunde, in der die Zürcher ihren

eigenen Glauben geschmäht haben sollen, bildet das

«exemplum» für die Art und Weise, wie von zürche-

risch-evangelischer Seite überhaupt ein falsches Bild

von den Katholischen gezeichnet werde: alß wann
die Catholischen nur Tag vnd Nacht dichteten vnd

trachten/vnd Anschlag mächten/wie Sy Vß vmb vßer

Relion vnd Freyheit brächten " In diesem Feindbild

wird dann die Ursache für die zürcherischen

Kriegsvorbereitungen ausgemacht: /reffen sosten niemoln
vrsach ghan/Jhre Statt also zebevesten vnd zever-
schantzen,28

Die zweite Frage beschäftigt sich mit der
militärischen Stärke.29 Der rüstungsmässigen Überlegenheit

der Zürcher werden die Söldnererfahrung, die

religiöse Motivation der Innerschweizer und die

katholischen Bündnispartner entgegengesetzt.
Die dritte Frage endlich beschäftigt sich mit den

Koalitionen der Konfliktparteien.30 Mögliche Verbündete

für beide Seiten werden erwogen. Klar ist aber,

dass mit solchen Koalitionen die Eidgenossenschaft
in Gefahr geraten würde, dann keiner nüt bringen
wirdt/vnd wie gar licht zudencken/wird ein jeder ein

Feder von diser Ganß rupffen wollen.31

In der Abfolge dieser drei «quaestiones» lässt

sich eine eigenartige gegenläufige Bewegung
beobachten, welche typisch für das ganze Gespräch ist.

Jockel geht bereits von einer überlegenen Position

aus und kann sie argumentativ immer stärker
ausbauen, was auch in seinen grösseren Redeanteilen

zum Ausdruck kommt. Diesem rhetorischen
Crescendo ist aber gleichsam ein inhaltliches
Decrescendo unterlegt. Je deutlicher das Bild eines
möglichen Krieges vor Augen gemalt wird, desto

fragwürdiger wird der Sinn einer kriegerischen
Auseinandersetzung. Die argumentative Konfrontation
schaukelt nicht auf, sondern ab, so dass die «conclu-
sio»32, welche diese drei Fragen und damit das ganze
Gespräch abschliesst, uns die beiden Gesprächspartner

in völliger Übereinstimmung und Einigkeit vor¬

führt: Sie sind der Meinung, dass die Partikularinteressen

beiseitegelegt werden sollen, damit das

eidgenössische Vertrauen erneuert werden kann. Das

gemeinsame Ziel ist der Friede. Damit wird das Kun-

kelstuben-Gespräch zum Sinnbild für das, was es in

der realen Welt bewirken soll, hat also mithin einen

emblematischen Charakter.

2.1.3 Das Kunkelstuben-Emblem

Der Titel des ersten Thurgauer Gesprächs, der dann

auch vom zweiten übernommen wird, lässt aufhorchen.

Er kommt in der typisch barocken Manier des

Doppeltitels daher, dessen zwei Teile durch ein Oder

verbunden sind. Der zweite Teil des Titels sagt un-

missverständlich, worum es in diesen Texten geht:
Gantz Vertrüwlich vnd Nochberlich Gespräch
Zwischen Jockle vnd Barthel/einem Buren vnd Würth im

Thurgöw. Was das allerdings mit dem ersten Teil Tur-

gäwische Kunckelstuben zu tun hat, bleibt auf den

ersten Blick rätselhaft. Wenn wir versuchen, den Titel,

wie das in dieser Zeit oft unabdingbar ist, als Emblem33

zu deuten, müssen wir die Kunkelstube als

Bildelement, als die sogenannte «pictura» des Emblems

27 TG1 Z. 146-148.
28 TG1 Z. 160 f.

29 TG 1 Z. 163-175.
30 TG1 Z. 176-193.
31 TGI Z. 192 f.

32 TG1 Z. 193-209.
33 Albrecht Schöne spricht von einer «Lawine», welche durch

das «Emblematum liber» des italienischen Humanisten

Andrea Alciati mit seinen 98 Holzschnitt-Emblemen 1531

ausgelöst worden sei (Schöne 19933, 1964, S. 18). Für das

emblematische Denken der Barockzeit ist die dreiteilige
Grundstruktur des Emblems zentral. Wo immer ein Bild

(pictura) oder auch ein sprachliches Bild auftaucht, ist es

als Teil eines Emblems wahrzunehmen, zu dem eine in-

scriptio gehört, die als Motto gewissermassen den

Bedeutungsrahmen der pictura aufzeigt, und eine subscriptio,
die das im Bild Dargestellte erläutert.

249



verstehen. Als erstes gilt es demzufolge auszuleuchten,

was denn die Kunkelstube als «pictura»
ausmacht, wie dieses Bild zu deuten sei.

Die Kunkel ist der Spinnrocken, der Stab, an

dem beim Spinnen die noch unversponnenen Fasern

befestigt werden. Als Kunkelstube wurde ursprünglich

die Bauernstube bezeichnet, in der die Mädchen
und Frauen an Winterabenden zum Spinnen, Singen
und Geschichtenerzählen zusammenkamen. Sie

erfüllte als Treffpunkt junger Leute in den Dörfern eine

wichtige soziale Funktion.34 Das Spinnstubenwesen
lässt sich bis ins Mittelalter zurückverfolgen.35 Anton
Birlinger beschreibt in seiner Sammlung von Sitten

und Gebräuchen aus Schwaben das Kunkelstubenwesen

um die Mittè des 19. Jahrhunderts.36 In diesen

Spinnstuben bzw. Lichtstuben, wie sie auch genannt
wurden, galten lokal recht unterschiedliche Regeln.

So scheinen nicht in allen Stuben auch Männer
zugelassen gewesen zu sein. Offensichtlich waren die

Kunkelstuben immer wieder auch Orte, an denen

sich die jungen Leute der üblichen Sozialdisziplinie-

rung zu entziehen suchten. Birlinger zitiert aus der

Reyscher'schen Sammlung von Erlassen aus der Mitte
des 17. Jahrhunderts auch Kunkelstubenverbote, mit
denen man den Missbräuchen Einhalt zu gebieten
versuchte.37 In die gleiche Richtung verweist das

Frühneuhochdeutsche Wörterbuch, indem es für das

Wort «Kunkelstube» die Nebenbedeutung «liederliche

Gesellschaft» angibt.38 Wenn Heike Bismark in

ihrem Exkurs zur Spinnstube darauf hinweist, dass in

den Verordnungen des 15. bis 17. Jahrhunderts die

Kunkelstube vor allem «als Ort sexueller Ausschweifung»39

gesehen werde und auch in der Literatur des

16. Jahrhunderts der Aspekt der Freizügigkeit in den

Kunkelstuben eine wichtige Rolle spiele, so knüpft sie

damit die Verbindung zu den sogenannten
«Kunkelevangelien40, die, unter vorgeblich ernstem,
wissenschaftlichem Interesse, die in den Spinnstuben
verbreiteten Lebenserfahrungen alter Frauen

wiederzugeben, den Aberglauben und das Spinnstubenwe¬

sen parodieren.»41 Sie sind unter dem Titel «Les Evangiles

des Quenouilles» in französischer Sprache
wahrscheinlich in Belgien am Anfang des 15. Jahrhunderts

entstanden. 1557 erschien in Köln eine frühneuhochdeutsche

Fassung.42 Dass die Kunkelstube immer

wieder der Ort war, an dem sich auch die Männer des

Dorfes einfanden und wo Beziehungen zu den jungen

Frauen geknüpft wurden, ist zwar ein historisch

wichtiger Aspekt, spielt aber für die emblematische

Interpretation unserer Dialoge als Kunkelstuben-

Gespräche vorderhand noch keine Rolle, da dieses

Motiv im Text nicht anklingt.
Viel wichtiger ist, dass mit dem Begriff der

Kunkelstube ein Ort des Gesprächs bezeichnet ist. Das

Verb chunklen (im eigentlichen Sinn: Flachs um die

Kunkel wickeln) hatte auch die Bedeutung «etwas

insgeheim besprechen»43. Birlinger spricht zudem

von «grausigen Geschichten»44, die erzählt wurden,
und von «geschwätziger Unterhaltung»45. Der damit

34 Birlinger 1862, S. 433.
35 Bismark 2007, S. 129.

36 Birlinger 1862, S. 430-435.
37 «In dem Generalrescript vom 29. Juli 1642 S. 427 im fünf¬

ten Band der Reyscher'schen Sammlung heißt es: <Es sollen

auch die Nachtkärtze, außerhalb so nur Weibspersonen
allein, etwa zur Ersparung des Lichts wegen spinnens oder

Verrichtung anderer nützlichen Geschäften und darüber

Gottseliger erbawlicher Gespräch, an unverdächtigen
Orten zusammen kommen, wie auch oberwehnte Eigen-

brödlerin und ihres Gleichen, welche zu allerhand Lenoci-

niis, Kuppeleien und dergleichen verführerischen Untha-

ten, meisterlich zu helfen wissen, mit angelegenem scharfem

Ernst stracks abgeschafft und fürtherhin dergleich

keineswegs mehr im Geringsten geduldet werden)»

(Birlinger 1862, Anm. S. 433).
38 Frühneuhochdeutsches Wörterbuch, Bd. 8, Sp. 1823.

39 Bismark 2007, S. 130.

40 Widmer 1943.

41 Bismark 2007, S. 131.

42 Koppitz 1978.

43 SI III.365.

44 Birlinger 1862, S. 430.
45 Birlinger 1862, S. 433.

250



Abb. 18: In den Kunkel-Evangelien hält der fiktive
Herausgeber die Gespräche der Frauen in der Kunkelstube
schriftlich fest (Holzschnitt aus der Kölner Ausgabe von
1557).

angesprochene kommunikative Aspekt spielt durchaus

auch in den «Kunkei-Evangelien» eine wichtige
Rolle. Sie sind eingebettet in eine Rahmenhandlung.
Der Ich-Erzähler gibt sich als Schreiber des Büchleins

aus, der auf Wunsch des weiblichen Kunkelstubenkreises

die Texte mitgeschrieben habe. Er hat als ein¬

ziger Mann Zugang zu dem Gesprächsort und schildert

in den einleitenden Textteilen zu den eigentlichen

«Evangelien» die Gesprächssituation. Sie wird zudem
auch in den sogenannten «Glossen» sichtbar, die all

das festhalten, was die anwesenden Frauen an

Kommentaren und Erfahrungen den «Evangelien» beifü-

251



gen. Ebenso stellen die Holzschnitt-Illustrationen

hauptsächlich die Gesprächssituation der
Rahmenhandlung dar, betonen also den kommunikativen
Aspekt.46

Die Kunkelstube ist der Ort, an dem unzensiert
und im Vertrauen gesprochen werden kann und wo
das Gespräch nicht von einem gesellschaftlichen
Gefälle bestimmt ist. Dass wir mit dieser Deutung der

«pictura» auf dem richtigen Weg sind, macht der als

«subscriptio» zu deutende zweite Teil des Titels

deutlich: Gantz Vertrüwlich vnd Nochberlich
Gespräch. Es handelt sich nicht nur um ein «vertrauliches

Gespräch» im Sinne des Erasmus'schen «colloquium

familiarium», sondern um ein Gespräch unter
Ausschluss einer es möglicherweise missbilligenden
oder zensurierenden Öffentlichkeit oder Obrigkeit.
Darauf verweist die Bemerkung Jockels, mit der er
Barthel ins Vertrauen zieht: warms nit verbotte
wäre ioder ich dirs/als mim lieben Nochbern/dörffte
vertrüty sägen." Im Gegenzug versichert Barthel,
dass das hier Gesprochene vertraulich behandelt
werde: wills by Blddermanns truhen nit wyter koo
lan."a Das Wort nochberlich stellt die beiden

Gesprächspartner grundsätzlich auf die gleiche Ebene;

es besteht zwischen ihnen kein soziales Gefälle. Damit

haben wir den Ort des Gesprächs aufgrund der

emblematischen Vorgabe nicht als eine äussere
Lokalität bestimmt, denn das fiktive Gespräch findet ja

keineswegs in einer Kunkelstube, sondern eben in

Bartheis Wirtsstube statt. Vielmehr wird mit dem

Begriff der Kunkelstube ein kommunikativer Raum

abgesteckt.
Das Bild ist damit allerdings noch nicht vollständig

ausgelotet. Was in der Kunkelstube gesprochen
wird, muss auf seinen Wirklichkeitsbezug hin befragt
werden. Darauf macht schon der fiktive Schreiber der

«Kunkel-Evangelien» aufmerksam. Er begründet die
Zahl der sechs Frauen, von denen an sechs Tagen jede
ihr tradiertes Wissensgut weitergibt, mit der folgenden

Gegenüberstellung zu den vier Evangelisten:

«Und sintemal für jeden Wahrheitsbeweis auf zwei

Männer drei Frauen erforderlich sind, so kam man

überein, sechs Frauen anzuhalten, dies Werk zu

vollbringen, um die Zahl besagter vier Evangelien
auszumachen und zu erreichen.»49 Die Wahrheit in der
Kunkelstube ist also nicht von vornherein gegeben.
Und auch am Ende der Woche beklagt sich der

Schreiber: «[...] alles, was sie gesagt hatten, schienen

mir Dinge ohne jede Vernunft und Folge.»50 In der

Kunkelstube wird eben nicht nur Garn gesponnen,
sondern es entstehen hier, wie die spätere Metapher
sagt, auch Lügengespinste. So stellt sich die Frage

nach der Wahrheit auch für die beiden Gesprächspartner

Jockel und Barthel, die sich in den
Kommunikationsraum Künkelstube hineinbegeben haben.

Barthel bezieht sich aufs Hörensagen, als er den

Arther Handel anspricht: würst zwyffels ohn schon

ghört han.s' Jockel entsetzt sich darüber, dass die

Arther überredet worden seien: Wer muß doch die

gute Lüthle so beredt vnd verführt hanT1 Und als es

um die schmähliche Urkunde der Zürcher im Luzerner

Wasserturm geht, verwendet Jockel das als Beispiel

für die bewusste Manipulation des einfachen Volkes:

Diß sindt ebe Rechte Sachen/so man mit Lügen vnder
die Einfältige Vnderthonen vßsprengt,53 Zwar schützt
der Kommunikationsraum Kunkelstube vor der
weltlichen wie der geistlichen Obrigkeit, aber er fordert

46 Bismark 2007, S. 133. Walter Widmer gibt drei Illustratio¬

nen nach Holzschnitten einer alten, nicht näher bestimmten

Ausgabe wieder (Widmer 1943, S. 38, 58, 78). Die

Kölner-Fassung enthält zwei Illustrationen, von denen die

eine hier wiedergegeben ist (Kopitz 1978, S. 26: KUNKELS

EVANGELIA 1537, Bl. E3b).

47 TG1 Z. 89 f.

48 TG1 Z. 95 f.

49 Widmer 1943, S. 9.

50 Widmer 1943, S. 76.
51 TG1Z. 32.

52 TG1 Z. 35 f.

53 TG1 Z. 136 f.

252



Abb. 19: Der Mönch mit der Spindel versinnbildlicht

die benediktinische Verbindung von Gebet und Arbeit:
ora et labora (aus dem Titelkupfer der Emblem-Sammlung
des Jakob Bornitz von 1664).

umso mehr heraus, der Wahrheit im Diskurs auf die

Spur zu kommen und sich nicht durch gesponnenes
Lügengarn einwickeln zu lassen.

Nun ist noch eine weitere Verstehensebene zu

berücksichtigen. In der Kunkelstube oder Spinnstube,
wie sie auch genannt wird, wird nicht nur gesprochen,

sondern natürlich in erster Linie gesponnen.
Die Spindel ist ein impliziter Bestandteil der «pictura»
Kunkelstube. Und gerade sie ist es, der wir auch in

den Emblembüchern begegnen. So unterschiedlich
die Spindel interpretiert wird, so fällt doch auf, wie sie

bei allen Spindel-Emblemen als Teil einer Dichotomie
verwendet wird.

Auf der Titelseite der Emblem-Sammlung von
Jakob Bornitz 1560—1625)54 ist auf einer Ausgabe
ein Mönch mit gefalteten Händen und einem
Spinnrocken unter dem Arm dargestellt. Die «inscriptio»
im Kreis des Bildrands stellt den Zusammenhang zur
benediktinischen Grundregel her: «ora et labora».
Die Spindel steht also hier für den Bereich des tätigen
Lebens, für die «vita activa», während die gefalteten
Hände auf die «vita contemplativa» verweisen. So

wie diese zwei Lebensweisen in der benediktinischen

Spiritualität zu einer Einheit verbunden sind, so

untrennbar sind im Kunkelstubengespräch der politische

und der religiöse Aspekt.
Bei Mathias Holtzwart (um 1540-1589)55 und

Nikolaus Reusner (1545—1602)56 ist eine weitere
Dichotomie anzutreffen. Die «pictura» zeigt Jupiter,
der zwischen zwei Fässern auf einem Adler sitzt. In

seiner Linken hält er ein Blitzbündel, in der Rechten

einen Spinnrocken.
Die «subscriptio» verweist auf die Dichotomie

von Übel und Gutem im menschlichen Leben. Die

Blitzpfeile sind Zeichen der Strafe, der Spinnrocken
ein Sinnbild der Milde. Die beiden Fässer suggerieren
ein Gleichgewicht. Die deutsche «subscriptio» bei

Reusner beklagt dann allerdings ein Überhandnehmen

des Bösen:57

Mehr Böß/alls Guts auff Erden ist/
Ungleich außtheilt zu dieser frist.

Wenden wir den Blick nochmals zurück zum Titel
des Kunkelstuben-Gesprächs, so müssen wir als Teil

der «subscriptio» auch den Zusatz Betreffendt Den

jetzigen Lauff vnd Zustandt Hochlöblicher Eydtgnos-
schafft berücksichtigen. Dieser jetzige Zustand der

Eidgenossenschaft wird im Gespräch analysiert als ein

54 BORNITZ 1669: Titelkupfer oben rechts.

55 Holtzwart 1581, Embleme XXXII.

56 REÜSNER 1587, Emblema LXI.

57 Der Aspekt der Aktualität fehlt bei Holtzwart, der das Em¬

blem als ein generelles Übergewicht des Bösen gegenüber
dem Guten interpretiert (Holtzwart 1581, Emblema XX-

XII*): Es ist mehr Gallen dan Honig bey II dem menschlichen

Leben. II Die tichter vnd Poeten hand II Vor sehr vil

Jaren mich verstand II Gedicht wie vor Juppiters hauß II
Zwey grosse fesser überauß II Standen/inn deren eim das

guot II Beschlossen sey/mit höchster huot II Jm andern
aber sey das böß II Welches leichtlich werd auffgelößt II
Die vrsach hand sie da genummen II Dieweil sehr wenig
sind der frummen II Der bösen aber ohne zal II Dieweil er

gange alle mal II Zehenmal mehr zur lincken hand II Da das

böß faß hatt seinen stand II Eh das er einmal zuo dem

guotten II Her tredt vnd löß auffseine nuotten.

253



Abb. 20: Jupiter mit Spinnrocken und Blitzen in

seinen Händen versinnbildlicht die Dichotomie des Guten
und des Übels (Emblem Nr. 32 in der Emblem-Sammlung
des Mathias Holtzwart von 1581).

Zustand äusserster Bedrohung, in dem sich eine

Kriegsahnung breit macht, mithin also das Böse im

Begriff des Überhandnehmens ist.

Dagegen setzt sich das Gespräch zur Wehr, und

zwar in einem performativen Sinn: Der Dialog selbst

vollzieht ein Stück gegenseitiges Verstehen der

Konfliktparteien und baut damit die Hoffnung auf Frieden

und Einigkeit auf: Das gebe GOtt. Vnnd war
gut/daß derglychen Fridfärtige Trüwe Meynungen
vnd Gedancken in viler Hertzen sey vnd erfunden
werden: Wurde/ob Gott wöll/der liebe Friden by Vß

wyter blühen vnnd verharren: Damit Wir vnter aller-

syts Oberkeit ein stilles/rüwigs/fridlich / frommes
Leben führen vnd erhalten mögen/in aller Zucht vnd
Erbarkeit6" In diesem Schluss des Gesprächs wird der

Hoffnung Ausdruck gegeben, dass das, was im

Gespräch vollzogen wurde, auch von der politisch-religiösen

Wirklichkeit eingelöst werde. Dieser Aspekt
führt uns direkt zum dritten Spinnrocken-Emblem,
das in der Sammlung des Augsburger Kunsthändlers

Jeremias Wolff (1663-1724)59 zu finden ist.

Die «inscriptio» beschreibt, was auf dem Bild zu

sehen ist: Cupido lernet Herculem spinnen. Und als

«subscriptio» findet sich die Aussage: OMNIA VINCIT

AMOR. - Die Liebe übenvindet alles60. Gerade darum

geht es im Kunkelstuben-Gespräch: Dass die Stärke

des Herkules, die Macht der die Eidgenossenschaft
auf einen Krieg zutreibenden Stände, überwunden
werde. Die Überwindung der Stärke wird im Emblem

mit Hilfe des Spinnens geleistet. Der kämpferische
Herkules wird aus dem agonalen Feld gleichsam in

den kommunikativen Raum der Kunkelstube geleitet.
Nicht mit brachialer Gewalt, wie wir es von Herkules

sonst kennen, sondern im Dialog soll der Konflikt
gelöst werden. Dieses fast unmöglich scheinende

Unterfangen, Herkules das Spinnen beizubringen, kann

nur einem gelingen, nämlich dem Liebesgott Cupido.
Ihm kann auch Herkules nicht widerstehen.

Mit dieser Emblemreihe erschliesst sich uns die

Bedeutung des Kunkelstuben-Emblems in einem sehr

umfassenden Sinn. Mit den Verweisen auf den Text ist

bereits angedeutet, dass letztlich das ganze Gespräch
auf diesem emblematischen Hintergrund verstanden

werden muss. Das fiktive Gespräch zwischen Jockel

und Barthel findet im Wirtshaus statt und ist als ago-
nale Auseinandersetzung gestaltet. Wie schon die

Deutung des rhetorischen Aufbaus gezeigt hat,

nimmt das Kämpferische im Verlauf des Gesprächs

ab, während zu befürchten ist, dass es in der realen

Welt zunimmt. Die Integrationsformel lieber Noch-
ber6' wird von beiden Gesprächspartnern verwendet.
Sie gehört dem nicht agonalen, konsensorientierten

Raum an, der durch das Emblem der Kunkelstube

eröffnet ist. Dieser Gesprächsraum überlagert gewisser-

massen den fiktiven Gesprächsraum der Wirtsstube.

Hier wird nicht der Kampf zwischen dem katholischen

und dem evangelischen Vertreter fokussiert, sondern

deren nachbarschaftliche Beziehung, die in derTradi-

58 TG1 Z. 203-208.
59 WOLFF 1714, S. 27, Nr. 6.

60 WOLFF 1714, S. 26.
61 TG 1 Z. 43, 89, 94, 176.

254



Abb. 21: Wenn der Liebesgott Cupido dem Herkules

das Spinnen beibringt, versinnbildlicht das die
Überwindung der Stärke durch die Liebe (Bild 6, S. 27, in der
Emblem-Sammlung des Jeremias Wolff von 1714).

tion des geselligen Erzählens steht, wie sie auch in den

Kunkelstuben gepflegt wurde. Diese freundschaftliche

Basis ist aller politischen und religiösen
Auseinandersetzung vor- und übergeordnet. Dafür bildet die

Gemeine Herrschaft des Thurgaus einen idealen

zeitgeschichtlichen Bezugsraum, in dem die beiden
Konfessionen tatsächlich Tür an Tür lebten und stets einen

modus vivendi finden mussten. Die Tatsache, dassdies

sowohl von den politischen als auch von den kirchlichen

Autoritäten mit Argwohn betrachtet wurde,
macht das Gespräch ganz vertrüwlich: Es muss im

Geheimen stattfinden und hat dennoch einen öffentlichen

Charakter. Dafür bietet die Kunkelstube den

geeigneten Ort. Sie ist rhetorisch gesehen der Raum,
in dem die implizite Leserschaft zur Urteilsfindung
berufen ist. Je weiter das Gespräch im Wirtshaus
voranschreitet, desto mehr verliert es seinen dramatischen

Charakter. Während am Anfang noch deutliche

dramaturgische Elemente erkennbar sind, fehlen sie

gegen den Schluss vollständig, und die anfänglich
agonalen Positionen der beiden Protagonisten
verschmelzen so stark, dass sogar dem evangelischen
Wirt das Schlusswort übergeben werden kann, wel¬

ches von Jockel lediglich noch mit AMEN bestätigt
wird. Um es nochmals auf der emblematischen Ebene

zu formulieren: Cupido ist es gelungen, Herkules das

Spinnen beizubringen.

2.2 Zweites Kunkelstuben-Gespräch
(Thurgauer Gespräch 2)

Das zweite Kunkelstuben-Gespräch gibt sich als

Wiederaufnahme des ersten Gesprächs, welches in der
Fiktion in der unmittelbaren Vergangenheit angesiedelt

wird. So begrüsst Jockel seinen evangelischen

Gesprächspartner mit den Worten: GRütz dy Gott
Nochber Barthel/du hast mir nähermal sä wäsently

von jetzigen sachen gredt62 Es wurde bereits nachgewiesen,

dass auch dieses Werk noch vor dem
Ausbruch des Ersten Villmergerkrieges erschienen sein

muss. Der evangelische Verfasser bedient sich einer

geschickten medialen Taktik, indem er seine Replik

auf das erste Gespräch als dessen Fortsetzung tarnt.
Dass dieser Flugschrift trotzdem nicht eine gleich

grosse Verbreitung wie dem ersten Kunkelstuben-

Gespräch beschieden war, hängt bestimmt damit

zusammen, dass es durch die geschichtlichen Ereignisse

sehr bald überholt wurde.

2.2.1 Dramaturgie und Rhetorik

Die dramatische Gestaltung des zweiten
Kunkelstuben-Gesprächs erweist sich bei näherer Betrachtung
als oberflächliche Kopie. Wieder sucht der katholische

Bauer Jockel seinen evangelischen Nachbarn

Barthel in dessen Gaststube auf. Während im ersten

Dialog diese Ausgangssituation vom Verfasser

genutzt wird, um eine Kulisse aufzubauen, den Gegensatz

der «dramatis personae» zu gestalten und ein

62 TG2 Z. 4 f.

255



implizites Publikum einzustimmen, erweist sich der

Einstieg ins zweite Gespräch lediglich als verkürzte
Imitation. Zwar sagt Barthel wie beim ersten Besuch

Jockels, er müsse sich zuerst noch um seine Gäste

kümmern. Dennoch wird dafür dramaturgisch keine

Zeit eingeräumt. Vielmehr beauftragt Barthel

sogleich die Magd: Mädel/hol ein müßly vnd ein kanne

mit wyn für Nochber Jockle vnnd mich.63 Damit hat
sich's dann auch schon, und es wird während des

ganzen Dialogs kein Bezug auf die dramatische
Situation mehr genommen, ausser dass Jockel beim
Abschied seinem Gesprächspartner ein gute nachf
wünscht. Der dramatische Rahmen hat hier also

keine eigenständige Funktion mehr. Er wird lediglich
benutzt, um in groben Zügen das zweite Gespräch als

Wiederaufnahme des ersten auszuweisen. Kann man

im Verfasser des ersten Kunkelstuben-Gesprächs
einen Autor erkennen, der auf Erfahrungen als

Theater-Autor oder zumindest auf Kenntnisse des

zeitgenössischen Theaters zurückgreift, erweist sich der

Verfasser des zweiten Gesprächs als dem
theaterfeindlichen evangelisch-zürcherischen Kulturraum65

zugehörig. Das ist ein erstes Indiz dafür, dass im zweiten

Kunkelstuben-Gespräch nicht nur der argumentative

Vorrang auf die evangelische Seite gewendet
wird, sondern dass das Gespräch auch in seiner
Tiefenstruktur eine Wandlung erfahren hat. Der Dialog
ist nicht mehr unter dramatischen Gesichtspunkten

aufgebaut, sondern dient nur noch der inhaltlich-

argumentativen Auseinandersetzung. Dieses Inhaltliche

rückt so stark in den Vordergrund, dass auch die

rhetorischen Gestaltungsaspekte, wie sie im ersten

Gespräch ausgemacht werden konnten, hier
vollständig fehlen. Der Wirt eröffnet das Gespräch gleich
mit der Infragestellung einer allgemein bekannten

Behauptung, nämlich dass als Metzger und
Viehhändler verkleidete Geistliche aus Zürich nach Schwyz

gekommen seien. Er fällt also gleichsam mit der Tür

ins Haus. Damit ist auch die Rolle des katholischen
Jockel bereits definiert: Er ist nicht der Gesprächspart¬

ner, der mit argumentativen Mitteln überzeugt werden

muss, sondern er hat lediglich eine bestätigende
Funktion66 und ist für die Reden Bartheis eine Art
Katalysator.67 Allein quantitativ lässt sich dieser
Funktionswechsel des unterlegenen Gesprächspartners in

den beiden Dialogen ausweisen: Während im ersten

Kunkelstuben-Gespräch von den insgesamt 2500

Wörtern 1600 auf Jockel und 900 auf Barthel entfallen,

sind die 2100 Wörter des zweiten Gesprächs im

Verhältnis von 1600 zu 500 auf Barthel und Jockel

verteilt. In der rhetorisch aufgebauten Argumentation

des ersten Gesprächs umfasst der Redeanteil des

unterlegenen Barthel immerhin mehr als einen Drittel.

Im zweiten Gespräch dagegen, in dem nicht mehr

ein rhetorischer Aufbau erkennbar ist, bleibt dem

unterlegenen Jockel nicht einmal mehr ein Viertel

Redeanteil. Das zweite Kunkelstuben-Gespräch kann

also charakterisiert werden als ein Text, der einen

stark monologischen Duktus hat und dem das

Dramaturgische und das Dialogische lediglich als äusseres

Kleid umgehängt wurden, um ihm den Anschein

einer Fortführung des ersten Gesprächs zu verleihen.

Das Gleiche gilt für die unveränderte Übernahme des

Titels. Die Bezeichnung Turgöwische Kunckelstuben
lässt sich nicht mehr auf ihrem emblematischen
Hintergrund deuten. Sie erscheint nur noch als eine sinn-

63 TG2 Z. 14 f.

64 TG2 Z. 208.

65 Thomas Brunnschweiler zeichnet in seiner Dissertation

(Brunnschweiler 1989) die tiefgreifende Wirkung der

Schrift des Antistes Johann Jakob Breitinger Bedencken

von Comoedien oder Spilen aus dem Jahr 1624 auf die

Theaterfeindlichkeit in Zürich nach. «Das Gutachten von
1624 und eine theaterfeindliche Kanzelpredigt Breitingers

vom August 1626 machten bei der Obrigkeit nachhaltigen
Eindruck. Das Theaterverbot in Zürich wurde weit rigider

gehandhabt als etwa in Basel oder Bern» (Brunnschweiler

2009, S. 305).

66 Beispiel: TG2 Z. 44 Wann es also hergangen/ist es gwüßly
nit rächt.

67 Beispiel: TG2 Z. 133 f. Du kast so wäsely von Sachen jä¬

hen/daß ich dir no lang zughören möchte.

256



entleerte Hülle mit Verweischarakter auf das erste

Kunkelstuben-Gespräch. Diesem zweiten Dialog fehlt
das, was Herzog in seiner Untersuchung der katholischen

Barockpredigt die «Wohlredenheit»68 nennt.
Wir haben es hier also auch stilmorphologisch mit
einem evangelisch geprägten Text zu tun.69

2.2.2 Evangelische Weltsicht: Wahrheit,
die Vertrauen schafft

Im evangelisch geprägten zweiten Kunkelstuben-

Gespräch geht es nicht mehr um eine Argumentation,

bei der sich die beiden Kontrahenten irgendwo
konsensmässig treffen können, sondern es dreht sich

vielmehr alles um die Frage, was wear ist70. Die Wahrheit

muss erwysen7' werden. Von der Zürcher Regierung

nimmt der Wirt Barthel an, dass sy der Wahrheit

trüw vnd hold12 sei. Dagegen hat auch der katholische

Bauer Jockel nichts einzuwenden, da er als Thur-

gauer das auf Druck der Zürcher 1632 eingeführte
Prinzip der konfessionellen Parität kennt und guthe-
isst.73 Erst auf dieses Zugeständnis Jockels hin will ihm

Barthel in vertrüwlikeit noch wol mee sägen7'. Das

ganze Gespräch steht unter der Prämisse, dass der

gemeine Mann keinen einfachen Zugang zur Wahrheit

habe. Er ist auf Informationen aus Regierungskreisen

angewiesen. Vertrauen ist deshalb eine wichtige

Kategorie, die sich allerdings nur dadurch

aufbauen lässt, dass die Wahrheit erwysen, das

heisst, an der Realität verifiziert werden kann.

Im weiteren Verlauf des Gesprächs werden von
Barthel vier Themenbereiche abgehandelt, die

angeblich zum Misstrauen der evangelischen Seite

geführt und dadurch verhindert haben, dass man in

gutem frid vnd vertrüwlikeit mit einanderen leben75

kann. Alle vier Themen waren bereits Gegenstand
des ersten Kunkelstuben-Gesprächs. Grundlegende
Kenntnisse sind vorausgesetzt, sie werden im Dialog
aber unter neuer Perspektive entfaltet.

Als erstes76 wird der Goldene Bund angesprochen,

der zwischen den katholischen Orten 1586

geschlossen und 1655 erneuert worden ist. Barthel

zeigtauf, dass jeglicher Sonderbund dem eidgenössischen

Bundesgedanken widerspricht und auch dem

Zweiten Kappeler Landfrieden77 zuwiderläuft.
Tatsächlich lässt sich nachweisen, dass sich die katholischen

Orte bedeutend häufiger zu separaten Konferenzen

trafen als die reformierten.78

68 «Die Beschränkung auf das katholische Predigtschaffen

drängt sich aus Gründen der Homiletik ebenso wie der

<Wohlredenheit>, der ganzen sprachlich-stilistischen Faktur

der Rede, fast zwingend auf. Denn die gleichzeitige
reformierte Predigt kann, bei sehr seltenen Ausnahmen, allenfalls

barock heissen in einem rein zeitlich, äusserlich

eingrenzenden, aber niemals in einem stilmorphologischen
Sinne des Begriffs» (Herzog 1991, S. 10).

69 Wenn Gottlieb Emanuel von Haller (1735-1786) in seiner

«Bibliothek der Schweizer Geschichte» das zweite Kunkel-

stuben-Gespräch allerdings als elende Schrift bezeichnet,

beruht das wohl eher auf dem Missverständnis, dass er sie

als überarbeitete Fassung des ersten Kunkelstuben-
Gesprächs gelesen hat: Diese letztere Auflage ist der vorigen

gar nicht ähnlich; so sehr ist sie verändert und vermehrt.

Die Schrift selbst ist zu Gunsten Zürichs; will den Borromä-
ischen Bund stürzen, und die Thurgäuer für Zürich bewaf-

nen. Weiters ist es nicht der Mühe werth, etwas von dieser

elenden Schrift zu melden (Haller 1787, S. 364).
70 TG2 Z. 23.

71 TG2 Z. 20, 22, 23, 47, 52.

72 TG2 Z. 25.

73 TG2 Z. 27-29. «Einen Durchbruch für die künftige Be¬

handlung konfessioneller Streitigkeiten in den Gemeinen

Herrschaften brachte damals der Badener Vertrag von

1632, der die Streitfragen, die von evangelischen Religions-

und Glaubenssachen herrührten, nicht mehr dem

Mehrheitsentscheid der Tagsatzung, sondern einem
paritätischen Schiedsgericht unterwarfen» (Holenstein 2012,
S. 23).

74 TG2 Z. 32 f.

75 TG2 Z. 50.

76 TG2 Z. 33-85.
77 TG2 Z. 56.

78 «Die durchgehend höchste Frequenz weisen die katholi¬

schen Konferenzen auf» (Würgler 2013, S. 179).

257



Als zweites Thema79 greift Barthel den Arther
Handel auf. Er betrachtet ihn unter dem für die

evangelische Seite zentralen Aspekt der Freiheit, und

zwar unter zwei Gesichtspunkten: Einesteils geht es

ihm um den sogenannten freyen Zug80, also die

Möglichkeit, nach einem Konfessionswechsel samt
Hab und Gut ohne Behinderung in einen Ort der

eigenen Konfession zu ziehen,81 andernteils aber ganz
grundsätzlich um die Möglichkeit eines freien
Konfessionswechsels, den die Schwyzer im Arther Handel

durch die angebliche Bindung der
Konfessionszugehörigkeit an einen Treue-Eid unter Höchststrafe
stellten.

Das dritte Thema82 wird nur in aller Kürze

angesprochen, und zwar geht es um die angeblich im

Wasserturm in Luzern aufbewahrte und zurückgehaltene

Urkunde der Zürcher. Diese Thematik nutzt
Barthel, um aufzuzeigen, wie sehr der gmäne Mann83

auf die Information der Regierenden angewiesen sei.

Dabei ist für ihn klar, dass die Luzerner Regierung
verantwortlich für die falschen Gerüchte ist, welche

zu unterbinden sie nicht willens oder nicht in der Lage

ist, während üsere Herren von Zürich jren angehöri-

gen [...] die blosse waarheif* vorsetzen.
Um den drohenden Krieg endlich geht es beim

vierten Thema85. Barthel lobt die militärische Stärke

der Zürcher und deren freundeidgenössische Taten

in der Vergangenheit. Zwei Forderungen macht er

geltend, damit die Zürcher on not nit kriegerisch syn
wärdend86, nämlich das bereits erwähnte
Auswanderungsrecht (ius emigrandi) und dass in gmänen
Herrschaften man in glouben- vnd weltlichen Sachen

ein bessere Ordnung vnd Regierung anstelle87, also

eine Besserstellung der Gemeinen Herrschaften,

wovon auch die beiden Thurgauer Gesprächspartner

profitieren würden. Die Emotionalität, in die an
dieser Stelle der Wirt gerät, zeigt, wie elementar im

vorliegenden Dialog eben diese Forderung ist: ist das

nit äben /darnach der gmäne mann süfftzet/vnd on
das man nimmermee zeruhe komptl88 Das Erwägen

der möglichen Bündnispartner lässt endlich sogar
Jockel zum Schluss kommen, dass die Evangelischen,

wenn es denn soweit käme, den Krieg

gewinnen würden. Und er gibt der Hoffnung
Ausdruck, in die auch Barthel sogleich mit einstimmt,
dass bei den Regierenden genügend Einsicht
vorhanden sei und Gott das Seine dazu beitrage, um
einen Krieg zu verhindern: Jch will hoffen vnder
üseren Herren der Catholischen Orten sygen ouch no

so vil verständige Herren/so harzu rathen vnd helffen
wärdend/ich will ouch selbs Gott den Herren darumb

trüwly pitten89
Im Schlussteil90 beruft sich Barthel auf das Prinzip

cuius regio eius religio, das sowohl im Augsbur-
gêr Religionsfrieden 1555 wie auch im Westfälischen
Frieden 1648 leitend war. Er dementiert damit die

den Zürchern unterstellte Forderung, dass die

Evangelischen in Schwyz geduldet werden sollen. Das

Festhalten am territorialen Prinzip setzt allerdings
das bisher übliche Auswanderungsrecht voraus. Damit

wird mit allem Nachdruck eine relative Religionsfreiheit

eingefordert. Man ist also in den eidgenössischen

Ständen noch weit entfernt von einer

Durchmischung der Konfessionen, wie sie in den

Gemeinen Herrschaften schon seit der Reformationszeit

zur alltäglichen Realität gehört. Hier

allerdings, im Thurgau, sieht die Situation so aus, dass

der Autor den katholischen Jockel endlich das for-

79 TG2Z. 86-135.
80 TG2Z. 104.

81 TG2 Z. 106 f. Wie kann ouch einer ein freyer Eydtgnoß

syn/vnnd den freyen Zug nit han?
82 TG2 Z. 136-145.
83 TG2 Z. 137, vgl. Z. 82.

84 TG2Z. 143 f.
85 TG2 Z. 146-193.
86 TG2Z. 150 f.

87 TG2Z. 167 f.
88 TG2 Z. 168-170.
89 TG2 Z. 171-176.
90 TG2 Z. 193-209.

258



mulieren lassen kann, worauf der ganze Dialog
abzielt: Vff sölen guten bricht bin ich der mänung/wir
Thurgöuwer all Ion vnderscheid der Relion/wurdend
der grechten sach vnd üseren Herren von Zürich by-
fallen/wänn üsere Herren von Schwytz sich zur gebür
nit wurdind wysen lan9' Damit sind zwei schier

unglaubliche Ansinnen postuliert: Auf der realpolitischen

Ebene wird zum offenen Widerstand gegen
die vom katholischen Landvogt in Frauenfeld
eingeforderte Neutralität der Gemeinen Herrschaft Thur-

gau aufgerufen. Auf der ideologischen Ebene wird
die Beilegung des Konflikts von religiöser Zugehörigkeit

abgekoppelt und von der konfessionellen
Dimension befreit.

Eine Parteinahme für Zürich, wie sie in diesem

Dialog gefordert wird, ist mehr als die Aufforderung
zur militärischen Unterstützung im aktuellen
Konfliktfall. Es ist das Spiel mit dem Gedanken, aus der

Gemeinen Herrschaft Thurgau eine Landvogtei
Zürichs zu machen. Dabei ist offensichtlich nicht an eine

konfessionelle Teilung des Gebiets gedacht, wie es

nach der Kappeler Niederlage schon von Bullinger

erwogen und später von Zürich in den

Friedensverhandlungen nach dem ersten Villmergerkrieg wieder
in die Debatte eingebracht worden ist.92 Mit der

Betonung, dass die Zuwendung zu Zürich ohn
vnderscheid der Relion" erfolgen soll, kann aber auch nicht
eine Konversion des katholischen Bevölkerungsanteils

beabsichtigt sein. Vielmehr scheint mit einem

solchen Schritt die Möglichkeit ins Auge gefasst zu

werden, dass unter der alleinigen Herrschaft Zürichs

die Bi-Konfessionalität des Thurgaus eine bessere

Zukunft haben könnte. Dies wird abhängig gemacht
von einem Wahrheitsbegriff, wie er für das ganze
Gespräch leitend war, nämlich einer Wahrheit, die

sich erwysen lässt und die gegenseitiges Vertrauen

schafft.
Da kündigt sich eine Einsicht an, wie sie sich erst

im späteren, aufklärerischen Denken entfalten wird,
nämlich die Einsicht, dass sich religiös motivierte Kon¬

flikte lösen lassen, wenn Werte und Identitäten auf

übergeordneter, das Religiöse transzendierender
Ebene angesiedelt werden. So sind es hier der Wert
der Freiheit und der Wert einer Wahrheit, die sich an

der Realität messen lässt, die den religiösen Antagonismen

vor- und übergeordnet werden. Und auch die

religiöse Zugehörigkeit wird durch eine säkulare Identität

ausgehebelt: Jockel und Barthel berufen sich am
Schluss des Gesprächs nicht mehr auf ihr Evangelischoder

Katholisch-Sein, sondern auf ihre Identität als

Thurgauer.

2.3 Erstes Bechtelistag-Gespräch
(Thurgauer Gespräch 3)

Die Ereignisse in der Eidgenossenschaft beim Übergang

vom Jahr 1655 zum Jahr 1656 überstürzen sich.

Die Tagsatzung in Baden steuert infolge der Unnach-

giebigkeit der beiden Lager auf eine Eskalation zu.

Unter fadenscheinigem Grund drängen die evangelischen

Orte auf einen Unterbruch, um Weihnachten

zu Hause feiern zu können. Trotz eines

Stillhalteabkommens wird in Zürich der Beschluss zum Krieg

gefasst, denn man befürchtet, dass ein zeitlicher

Vorsprung den Innerschweizern zum Vorteil verhelfen

könnte. Und so marschieren die Zürcher Truppen

am 27.12.1655/06.01.1656 in den Thurgau ein.

Unter dem Eindruck dieser Ereignisse entsteht eine

weitere Flugschrift mit einem Thurgauer Gespräch.

Der zeitliche Abstand zu den beiden Kunkelstuben-

Gesprächen ist also äusserst gering. Dennoch
erscheint das Gespräch unter einem neuen Label, nämlich

nicht mehr als Turgöuwische Kunckelstuben,
sondern als Turgöwischer Bärtelin Feyrtag vnndnewe
Jahrswünschung.

91 TG2 Z. 204-207.
92 Holenstein 2012, S. 24 f.

93 TG2 Z. 205.

259



2.3.1 Alte Bekannte in neuem Gewand

In den Kunkelstuben-Gesprächen war es jeweils
Jockel, der die Gaststube seines evangelischen Nachbarn

Barthel aufsuchte. Das Bechtelistag-Gespräch
setzt mit einer anderen Dramaturgie ein: Wir müssen

uns die beiden mittlerweile bekannten Gesprächspartner

wohl vor dem Gasthaus vorstellen, wo
Barthel seinen Nachbarn darauf anspricht, warum er
nicht zu ihm komme, um den Bechtelistag zu feiern.
Erst nach einiger Nötigung lenkt Jockel ein: ey so

bring ein Mäßlin uffa wür wenn mit einandern bärte-
len9A. Diese Anfangs-Dramaturgie weist auf eine
veränderte Zuordnung der beiden Gesprächspartner
hin: Das Gespräch steht unter einem neuen Stern,

nämlich dem des gemeinsamen bärtelen. Das wird
schon auf der Titelseite der Flugschrift deutlich: einerseits

im geänderten Titel, andererseits aber auch darin,

dass nicht mehr wie bei den Kunkelstuben-

Gesprächen die zwei Gesprächspartner mit Namen und

Berufsbezeichnung genannt werden, sondern dass

ihre Gemeinsamkeit als Turgöwische Vnderthanen

hervorgehoben wird. Dieser neuen Tendenz

entspricht auch die Charakterisierung des Dialogs als

Freundtlich vertrewlich Gespräch. Der in der
Eidgenossenschaft ausgebrochene Krieg - im Titel als Vn-

ruhe bezeichnet - verhindert ein angemessenes Feiern

des Bechtelistages und ruft die Erinnerung an die

Situation vor neun Jahren wach, als gegen Ende des

Dreissigjährigen Krieges der Einfall der Schweden von

Bregenz her ebenfalls den Bechtelistag in Mitleidenschaft

gezogen hat.95 Unter dem drohenden Ungemach

rücken die Gesprächspartner näher zusammen
als in den Kunkelstuben-Gesprächen. Die

Schicksalsgemeinschaft als Thurgauer Untertanen wird für sie

wichtiger als das Trennende der beiden Konfessionen.

Der konfessionelle Gegensatz im Dialog bleibt

erhalten, aber man hat weniger den Eindruck, dass

die Figuren wie in den vorangegangenen Gesprächen

von aussen stilisiert und als ideologische Meinungs¬

träger instrumentalisiert sind. Das neue Gewand, in

dem uns hier Jockel und Barthel präsentiert werden,
ist das des real existierenden Thurgauers. Durch diese

Sicht von innen rücken Fiktion und Wirklichkeit näher

zusammen und gelangen in ein anderes Wechselverhältnis.

Der neue Wirklichkeitsbezug des ersten Bechte-

listag-Gesprächs lässt sich an verschiedenen Textstellen

greifen. Wenn im zweiten Kunkelstuben-Gespräch

an das erste Gespräch angeknüpft wird, bleibt
dieser Bezug völlig auf der fiktiven Ebene: du hast mir
nähermal sä wäsently von jetzigen Sachen gredt -
sagt Jockel zu Barthel. Analog dazu weist Jockel auch

im dritten Thurgauer Gespräch auf das vor etlichen

Tagen geführte fründtlich Gespräch hin, kippt jedoch
dann von dieser fiktiven auf die reale Ebene, indem er
den Druck eben dieses Dialogs erwähnt: es weyßt
jedermoon darvon/wär läsen khan/es ist in Truck
khon96. Erstaunlich ist, dass Jockel in diesem

Zusammenhang das vorangegangene Gespräch als fründtlich

Gespräch charakterisiert, handelt es sich doch

dabei gerade um den Dialog, in dem er argumentativ
unterlegen ist97. Die Gemeinsamkeit des Miteinander-

Sprechens scheint angesichts der nun in der Realität

stattfindenden kriegerischen Handlungen bedeutsamer

zu sein als die im Dialog verhandelten gegenteiligen

Ansichten.

Kommt man vom rhetorisch-argumentativen
Gestus der Kunkelstuben-Gespräche her, fallen
einem zuerst einmal die zwei langen Redeteile Jockels

auf98, in denen das zutrifft, was Hans Trümpy über

94 TG3 Z. 18 f.

95 TG3 Z. 9 ff.
96 TG3 Z. 22-24.
97 Daraufweist Barthel in seinem folgenden Redebeitrag hin,

womit eindeutig ein inhaltlicher Bezug zu TG2 hergestellt
wird: Haan ich dir aber nit styff erwisen/das üsere Heren

von Zür recht dran synn wider die von Swytz/die jhnen nit
wand deß Rechten synn (TG3 Z. 25-27).

98 TG3 Z. 30-57 und 164-190.

260



das Gespräch sagt: «Jockle hat seit dem letzten
Gespräch [...] belastendes Material gegen Zürich
gesammelt und vermag nun alle Argumente des Wirts

zu widerlegen, so dass der Leser diesem am Schluss

jeden Kredit versagen muss.»99 Dabei übersieht

Trümpy allerdings, dass gerade die erwähnten
beiden Redeteile völlig aus dem Rahmen des Gesprächs
fallen. Es geht gar nicht mehr primär um dieses

argumentative Gegeneinander, so dass die radikale

Schlussfolgerung bezüglich der Unterlegenheit
Bartheis keinesfalls so gezogen werden darf. Denn sieht

man von diesen Teilen ab, lebt das Gespräch von

ganz anderen Elementen als die Kunkelstuben-Gespräche.

An die Stelle der sich auf die eidgenössischen

Verträge stützenden Argumentation treten
eine stärkere Bildhaftigkeit der Sprache, eine grössere

Sprunghaftigkeit in der Dialogführung und eine

ironisch-humorvolle Distanznahme. Mit diesen Mitteln

gelingt es dem Autor, dem Gespräch einen

anderen Charakter zu geben, als wir es von den

Kunkelstuben-Gesprächen her gewohnt sind. So

begegnen uns in Jockel und Barthel zwei thurgauische
Untertanen, die aus der Sicht der Kunkelstuben-Autoren

politisch höchst Bedenkliches zu sagen wagen:
Jockel schlägt vor, dass der Kaiser, der den Thurgau
einst vmb etlich tusig Guldin versetzt vnd verkoufft
habe, ihn doch wieder zurückkaufen könnte100, während

Barthel die Lösung der Probleme darin sieht,
dass man den Herrn von Züre das Turgew allein vber-

gebew\ was ansatzweise bereits am Ende des zweiten

Kunkelstuben-Gesprächs angedacht war. In

solchen Aussagen begegnen uns zwei Personen, die

eine Denkfreiheit beanspruchen, wie sie Jockel und

Barthel in den Kunkelstuben-Gesprächen von ihren

Autoren unter dem Signum der Vertraulichkeit
niemals zugebilligt worden wäre. Dort waren die

Protagonisten hauptsächlich als ideologisch geprägte
Meinungsträger gezeichnet, hier emanzipieren sie

sich gewissermassen aus dieser Aussenperspektive.
Sie finden sich trotz aller Unterschiedlichkeit bezüg¬

lich ihrer konfessionell geprägten Beurteilung der

aktuellen Lage in der Eidgenossenschaft in der
Gemeinsamkeit ihres Untertanenseins. Das kommt
nirgends deutlicher zum Ausdruck als an der Stelle, wo
Jockel seine Lehren aus dem Dreissigjährigen Krieg
zieht: nach dem der Krieg 30. Johrgewehrtt/synn die

Herrn Herrn bliben/die armen Vnderthonen händs

zhalt:02

2.3.2 Untertäniger Protest

Nach den bisherigen Beobachtungen und

Überlegungen lässt sich die Hauptthese zum Verständnis
des ersten Bechtelistag-Gesprächs folgendermassen
formulieren: Ein Thurgauer Autor nutzt die

Gelegenheit, die ihm die beiden ausserhalb des Thurgaus
verfassten Kunkelstuben-Gespräche bieten, um der

Aussensicht eine Innensicht entgegenzuhalten. In

der Aussensicht wurde der Thurgau als Projektionsfläche

für die innereidgenössischen Auseinandersetzungen

benutzt, und Jockel und Barthel wurden
zu diesem Zweck ideologisch instrumentalisiert. In

der Innensicht wird der konfessionelle Antagonismus

zwar weitergeführt, aber aus einer ideologischen

und herrschaftlich geprägten Engführung
gelöst und in einen unterschwelligen, mit gekonnt
eingesetzten literarischen Mitteln gesteuerten Protest

von unten überführt. Diese These soll im

Folgenden mit einigen zusätzlichen Aspekten erhärtet
werden.

An die Stelle der Kunkelstuben-Emblematik tritt
der Bezug zu einem Tag mit besonderer Bedeutung,
dem Berchtoldstag (Bechtelistag). Dieser Nachneujahrstag

in der alemannischen Schweiz fällt an den

99 Trümpy 1955, S. 183.

100 TG3Z. 125-127.
101 TG3 Z. 196 f.

102 TG3Z. 158-160.

261



meisten Orten auf den 2. Januar, mancherorts
jedoch auf ein späteres Datum, so beispielsweise in

Frauenfeld bis heute auf den dritten Montag im

Januar. Auch mit diesem zeitlichen Aspekt wird im

Gespräch ein unmittelbarer Zusammenhang
zwischen Fiktion und Wirklichkeit hergestellt. Gerade

beim Jahreswechsel muss den Menschen des

17. Jahrhunderts nach der Gregorianischen
Kalenderreform von 1582 die Relativität alles Zeitlichen

jeweils besonders bewusst geworden sein, besonders

in einem bi-konfessionellen Gebiet wie dem

Thurgau, wo zwei verschiedene, um zehn Tage

divergierende Kalender in Gebrauch waren. Da im Text

von Jockel der 3. und der 9. Januar gemäss dem

Gregorianischen Kalender erwähnt werden103, muss
hier entweder von einem späteren Bechtelistag

ausgegangen werden, an dem das Gespräch fiktiv
angesiedelt ist, oder der 2. Januar wird nach dem Julianischen

Kalender der Evangelischen supponiert, was
nach Gregorianischem Kalender dem 12. Januar

entsprechen würde. Das konnte vom damaligen
Leser durchaus so aufgefasst werden, da es ja der

evangelische Barthel ist, der Jockel zum bärtelen einlädt.

Wir werden also mit dieser Verschränkung von fikti-
onaler und realer Ebene direkt in die komplexe
bikonfessionelle Situation der Thurgauer Untertanen

hineingeführt.
Als Kontrast zur Verankerung des Gesprächs in

der unmittelbaren historischen Gegenwart kippt es

bereits am Anfang in eine ironisch-humoristische

Haltung. Barthel ignoriert die Gefahren des eben
ausgebrochenen Krieges, die Jockel das Bärtelen vergällen
wollen, und stellt die Zürcher als Wächter4 dar, die

den Thurgauern zum Schutz geschickt worden seien.

Ja, er stellt sich so naiv, dass er vom potenziellen

Geldgeber der Zürcher, dem englischen Lordprotektor

Oliver Cromwell, erwartet, dass der auch die

Rechnung für den Bechtelis-Wein bezahlen könnte:
So sey es vmb die Maaß Wyn/es würdt mir sy villicht
einer bzhalen/der sy nit truncken hat.,05 Nach einer

Beschäftigung mit den aus den Kunkelstuben-Ge-

sprächen bekannten Argumenten erkundigt sich

dann Jockel nach dem Lordprotektor. Auf Bartheis

Antwort, dass er Herr in England, Schottland und

Irland sei, setzt Jockel den nächsten Lacher: Wo ist

eysma das Schottland? nit wytt von AppenCeit wo
man so vil Schotten trincktV6 Damit ist von beiden

Protagonisten her die Basis gelegt, dass man sich

über das ernste Thema, das zur Debatte steht, mit
Humor unterhalten kann. Worum geht es eigentlich
bei den innereidgenössischen Auseinandersetzungen,

um das Geld107, um das Land108 oder um den

richtigen Glauben109? Kaum wird ein Aspekt ernsthaft

angesprochen, wird er sogleich ironisiert. Das

Gespräch nimmt'immer wieder neue, überraschende

Wendungen. Dadurch entsteht eine Art satirischer

Grundhaltung, in der sich die Sprechenden gerade

dadurch, dass ihre Ansicht nirgends richtig festgemacht

werden kann, alle Freiheiten herausnehmen

können. Wo Jockel seinen Gesprächspartner diesbezüglich

warnt, verweist Barthel in ungehöriger Frechheit

auf den realpolitischen Hintergrund der Äusse-

rungsfreiheit: Was frag ich dem Landvogt nach 1er ist
doch selbst gefangen."0 Der ironische Grundton, die

unberechenbaren thematischen Wechsel und die

angebliche Ignoranz der Gesprächspartner lösen in

diesem Gespräch eine Art Narrenfreiheit aus. Ohne dass

der Autor darauf behaftet werden könnte, vollzieht

er eine Absage der Untertanen an die herrschaftlichen

Interessen. Wozu auch sollten sie sich

vereinnahmen lassen, denn die Leidtragenden sind doch

103 TG3Z. 45-48.
104 TG3Z. 14.

105 TG3 Z. 20 f.

106 TG3 Z. 65 f.

107 TG3Z. 83.

108 TG3Z. 87.

109 TG3 Z. 87: vmb das Wohrt Gottes.

110 TG3 Z. 133 f.

262



immer die einfachen Leute: Wann die Herrn lang

kriegt händ/den machen sie Frid/aber den armen
Puren gitt niemandt nüt/daß sie jhre verbrendte Hü-

ser buwen chöndenWas die Kunkelstuben-

Gespräche intendierten, nämlich die Thurgauer
Bevölkerung für die eine oder die andere Seite der

Konfliktparteien in die Pflicht zu nehmen, wird im

ersten Bechtelistag-Gespräch ins Gegenteil verkehrt.
Der Text übernimmt zwar oberflächlich die Form,
persifliert sie aber, indem er sich einer Vereinnahmung
von aussen widersetzt und den eigentlichen Interessen

der Thurgauer Untertanen das Wort redet.

2.3.3 Orale Verfahrensweise statt rhetorische
Schriftlichkeit

Am ersten Kunkelstuben-Gespräch konnte aufgezeigt

werden, wie stark es einer Rhetorik verpflichtet
ist, die den Dialog einem stringenten Aufbauprinzip
unterwirft und ihn als Ganzes zu einem kunstvollen
Gebilde der Lesekultur macht. Das erste Bechtelistag-

Gespräch steht einem solchen rhetorischen Ansatz
diametral entgegen. HansTrümpy meint «die
schwerfälligere Art der Dialogführung»"2 feststellen zu müssen

und zeigt mit dieser Wertung wenig Verständnis

für die ganz andere literarische Verfahrensweise dieses

Dialogs. Hier geht es nicht mehr darum, die
beiden Protagonisten unterschiedlichen religiös-politischen

Haltungen zuzuordnen, damit sich die beiden
Positionen argumentativ messen können. Die Intention

des Gesprächs, die bereits dargestellt wurde,
bedarf anderer Mittel. Sie entsprechen viel mehr

dem, was McLuhan"3 als die «oralen Traditionen»
beschreibt: Sie sind stärker vom Aphoristischen als

vom Methodischen geprägt. Man verliert den Überblick,

weil es um eine mehr taktile Form der

Wahrnehmung geht, in der ein Sinnenwechselspiel
entsteht. Damit fordert der Text vom Leser nicht einen

Standpunkt, vergleichbar mit dem Fluchtpunkt einer

perspektivischen Wahrnehmungsweise, sondern er
entfaltet seine Bedeutung mittels mehrerer Elemente,
die gegeneinander durchlässig sind.

So lässt sich die bereits dargestellte Verflechtung
von Fiktion und Wirklichkeit plötzlich verstehen,
denn es handelt sich dabei nicht um getrennte Ebenen,

sondern um durchscheinende Sphären, deren

jede auf die andere hin transparent ist. Aber auch die

sogenannten Brüche im Text werden lediglich von
einer visuell geprägten Methodik als solche registriert.

Rezipieren wir das Gespräch vom noch stärker
in der Manuskriptkultur verankerten oral-taktilen

Prinzip her, handelt es sich eben nicht um «eine

schwerfällige Art der Dialogführung», sondern um
ein nach dem «Transparenz-Prinzip»"4 gestaltetes

Zusammenfügen von Teilen zu einem Ganzen. Das

Prinzip einer rhetorischen Schriftlichkeit wäre
demgegenüber eher mit dem Auffüllen eines vorgegebenen
Rahmens oder Gefässes zu vergleichen. Im folgenden
sollen einige Textstellen gleichsam ertastet oder auf
ihre Gestaltung nach dem Transparenz-Prinzip hin

befragt werden.

Am Anfang des Gesprächs begründet Jockel,

warum er keine Lust zu bärtelen hat: Vor nun Joh-

ren/wie die Schwedlin gahn Bregentz khon/henn
wür och layder also bärtelet/henn miessen Busteten

auf die Axel/vnd Fürsaal in die Hond nän/vnnd gohn
wachen gohn/jetz will es wider darzue khonn.us Wir
haben hier gleich vier Ebenen, die nach dem erwähnten

Transparenz-Prinzip aufeinander bezogen sind.

Im Kern der Aussage wird der Begriff bärtelen nicht
in seinem eigentlichen Sinn verwendet, sondern
ironisiert. Er wird dadurch mit Bedeutung geladen, dass

111 TG3Z. 122-124.
112 Trümpy 1955, S. 183.

113 Vgl. McLuhan 2011/1962, S. 133-140.
114 McLuhan 2011/1962, S. 140.

115 TG3Z. 9-12.

263



ihm Busteten auf die Axel/vnd Fürsaal in die Hond

nän parallel gesetzt wird. Statt dass etwas zu Essen,

etwa eine Pastete'16, und ein Glas Wein gereicht werden,

müssen bei dieser Art des Bärtelen die Waffen
in die Hand genommen werden. Das wiederum wird
historisch verankert mit dem Verweis auf den Einfall

der Schweden, der den Bechtelistag 1647 in

Mitleidenschaft gezogen hat. Damit ist der ganze
Bedeutungskomplex aufgebaut, auf den hin nun die

gegenwärtige Situation transparent gemacht werden

kann, verbunden noch mit Hilfe einer Reim-Verstärkung.

Jockel legt in seiner ersten längeren Rede dar,

weshalb es ihm nicht ums Bärtelen ist. Auch dieser

Redeteil gewinnt seine Bedeutung nicht aus einer

übergeordneten Perspektive. Einen wesentlichen Teil

bildet die historische Ebene. Schon am Anfang
jedoch verankert der Autor die Verlässlichkeit der

Aussagen ganz im oralen Bereich, und nicht wie in den

Kunkelstuben-Gesprächen im Zitieren der schriftlich

vorliegenden eidgenössischen Verträge: andere Lüth/
die och wüssen wo Bartie den Most hollet/hän mir vil

ein anders geseyt."7 Der Name des Gesprächspartners

wird in der bekannten Redewendung benutzt,
und seine Aussagen werden damit relativiert. Was

hier die Redewendung leistet, gelingt bei der zentralen

Anschuldigung gegen die Zürcher, nämlich dass

sie den Krieg angezettelt hätten, mit einem Bild: da

würgemeinthaan/essygealles vffgueten Wägen/so
werffen die Heren von Zür den Wagen/den Charren

vnd alles vmb.UB Auch wenn im Folgenden der Einfall

der Zürcher in Frauenfeld detailliert geschildert wird,
zielt die Rede doch nicht auf Überzeugung, sondern

endet mit der Klage: By gönni das verderbt vns den

Bärttelin Fyrtag Tasten wir Jockels Rede von diesen

Stellen her ab, wundert es nicht, dass Barthel nicht zu
einem argumentativen Gegenschlag ausholt,
sondern mit einer Sentenz anschliesst: Krieg ist Krieg/vnd
der Krieg mueß seinen Anfang haan/truw woll rytt
das Roß hinweg

Immer wieder ist im ersten Bechtelistag-Ge-

spräch vom Geld die Rede. Diese Thematik färbt den

ganzen Dialog ein. Schon am Anfang wird darüber

gewitzelt, ob wohl ein anderer die Rechnung für den

Wein bezahlen werde, den Jockel und Barthel zum

Bechtelistag trinken. An dieser Stelle lohnt sich ein

Blick auf den Titelholzschnitt der Flugschrift. Er zeigt
zwei an einem Tisch sitzende Männer mit Zipfelmützen.

Der eine ist am Schreiben, der andere am Rechnen,

und zwar mit Adam Rieses Rechensystem auf
Linien.121 Auf den ersten Blick könnte man meinen,
der Titelholzschnitt sei als reiner Buchschmuck zu

betrachten, der nicht in einem Bezug zum Inhalt der

Schrift stehe. Doch das täuscht. Das Bild verweist
deutlich auf die angesprochene Isötopie der Ökonomie,

des Geldes und damit des Rechnens. Nach

Jockels erster längeren Rede führt er den Lordprotektor
in die Diskussion ein, von dem sich die Zürcher finanzielle

Unterstützung erhoffen. Barthel aber wendet
das Gespräch wieder davon ab, indem er postuliert,
es gehe weder um Geld noch um Land, sondern um
das Wort Gottes.122 Dennoch spricht er kurz darauf
doch den Wunsch aus: ich wätt ich wäre dussen vnd

in Schottland by dem Mann der sovil Million Geltt
hatt.m Er erhofft sich von Oliver Cromwell, dass

er den Zürchern eineinhalb Millionen schenken
werde.124 Jockel aber befürchtet, dass die Thurgauer

116 Bustete ist als scherzhafte Verballhornung von «Muskete»

zu deuten (SI IV. 1802). In der verwandten Bezeichnung
Schüss-Pastete (SI IV. 1785) ist die Nähe zum Gebäck Pastete

noch deutlicher, welches vielerorts als Festgebäck z. B.

auch am Neujahr gegessen wurde (SI IV. 1783).

117 TG3 Z. 31 f.
118 TG3Z. 37-39.
119 TG3 Z. 56 f.

120 TG3 Z. 58 f.

121 Vgl. RIESE 1565.

122 TG3Z. 83-88.
123 TG3 Z. 117 f.

124 TG3 Z. 83 f.

264



alles verlieren werden,125 ja dass sie nicht einmal für
ihre im Krieg niedergebrannten Häuser entschädigt
würden.126 Damit gibt er das Signal dafür, dass die

Geld-Thematik auf ihren eigentlichen Kernpunkt
gelenkt werden kann: Der englische Lordprotektor mag
den Zürchern noch so viel Geld versprechen - für die

Untertanen in der Gemeinen Herrschaft lässt sich in

den kriegerischen Auseinandersetzungen der
Eidgenossen mit Sicherheit nichts gewinnen. Damit wird
beim Abtasten der ökonomischen Isotopie deutlich,
dass auch diese Ebene transparent ist auf die bereits

formulierte Hauptthese, nämlich dass es in diesem

Dialog zentral um einen Protest von unten gehe.
Dass sich die kritische und auflehnende Haltung
nicht nur gegen die politische, sondern auch gegen
die religiöse Herrschaft richtet, zeigt spätestens der

Schluss des Gesprächs, wo wir eine äusserst gelungene

Persiflage auf das evangelische Glaubensverständnis

finden. Auf Jockels Frage, woran er sich

denn halten solle, antwortet Barthel: Heb dich an
den Glouben/gloub es werde alles recht hergohn/ja
es gang alles recht har/so bist du seelig/vnd terffst
nüt darzue thuon als glouben/vnd diese Maß Wein

ustrincken/vnd glauben sie sige zhalt/so ist sie

bzaltt.127 Im Zentrum steht das evangelische Postulat

des Glaubens ohne Werke (nüt darzue thuon als

glouben). Dieses wird einerseits auf eine passive

Untertanenhaltung hin transparent gemacht (gloub es

werde alles recht hergohn) und andererseits, an der

Geldthematik anknüpfend, mit einer unglaublichen
satirischen Frechheit persifliert (diese Maß Wein

ustrincken/vnd glauben sie sige zhalt/so ist sie

bzaltt). Der Dialog endet damit, dass diese Frechheit

von Jockel noch überboten wird, indem er aus einem

solchen Glaubensverständnis folgert, er komme am

nächsten Tag nochmals und trinke dann zwei Mass

Wein.

Man würde sich gerne vorstellen, dass das erste

Bechtelistag-Gespräch irgendwo im Thurgau anlässlich

einer Bechtelis-Feier aufgeführt worden sei. Die

auf der Sachebene prokatholische Tendenz lässt das

zumindest in Frauenfeld vor einer Constaffel-Gesell-

schaft mit deutlich evangelischer Mehrheit als kaum

wahrscheinlich erscheinen. Der herrschaftskritische

Ansatz allerdings und die nahe an der wenig gebildeten

Bevölkerung angesiedelte orale Verfahrensweise

wären bei den Thurgauer Untertanen bestimmt auf
einen fruchtbaren Boden gefallen, und die humoristischen

Elemente des Gesprächs hätten ein Publikum

auf jeden Fall gut unterhalten. Allerdings konnten
auf solche Aufführungen auch im 1642 begonnenen
Stubenbuch der Frauenfelder «Constablergesell-
schaft»128 keine Hinweise gefunden werden.
Wahrscheinlicher bleibt also, dass ein katholischer Autor
aus dem Thurgau die Gelegenheit, die ihm das

Erscheinen der Kunkelstuben-Gespräche bot, beim

Schopf gepackt hat, um diesen aussen- und

herrschaftsbestimmten Dialogen sein Bechtelistag-
Gespräch als Hieb von innen und von unten entgegenzusetzen,

eben als Gespräch zwischen zweyen
Turgöwischen Vnderthanen,129

2.4 Zweites Bechtelistag-Gespräch
(Thurgauer Gespräch 4)

Der Erste Villmergerkrieg liegt in der Vergangenheit.
Der Dritte Landfriede zwischen den eidgenössischen
Orten ist ausgehandelt und am 26.02./07.03.1656
ratifiziert worden. Er hat mehr oder minder den Status

quo ante festgeschrieben. Das heisst insbesondere

für den Thurgau als Gemeine Herrschaft, dass

die katholische Minderheit weiterhin privilegiert

125 TG3 Z. 75 f.

126 TG3Z. 123.

127 TG3Z. 208-211.
128 «Der Ober: und Nideren Stuben Zuo Frauwenfeld Gsell-

schafft-Buoch» (Frauenfeld Bürgerarchiv: Fl 1. Q 2.).

129 TG3 Titelblatt.

265



bleibt. Diese Situation wird sich erst mit dem Zweiten

Villmergerkrieg 1712 ändern. Die Turbulenzen aber,

welche die kriegerischen Auseinandersetzungen
zwischen den evangelischen und den katholischen Orten

für die Bevölkerung mit sich gebracht haben, sind

vorbei. Es gibt eigentlich keinen unmittelbaren Anlass

mehr, dass nun, ein Jahr nach dem Ausbruch des

Krieges, noch ein letztes Thurgauer Gespräch
erscheinen müsste. Wir bezeichnen es als das vierte

Gespräch, da es sich formal an das dritte anlehnt und

auch wieder als Bechtelistag-Gespräch veröffentlicht
wurde. Statt eines unmittelbaren Auslösers wie die

anderen Dialoge bedient es sich ganz im barocken

Sinne der «occasio»: Der Berchtoldstag 1657 bietet
dem unbekannten Autor die Gelegenheit, das Thema

nochmals aufzugreifen und gegen Ende des Jahres

1656130 ein Thurgauer Gespräch zu verfassen. Schon

der lyrische Einstieg zeigt, dass hier nicht der
typische, von der Zeit gedrängte Flugschriften-Schreiber

am Werk ist, sondern ein Autor mit einem poetischen

Gestaltungswillen, dem die von Opitz reklamierten

Voraussetzungen des Schreibens gegeben waren,
nämlich die rechte Zeit und Gelegenheit.13'

2.4.1 Aufmüpfige Untertanen oder
untertänige Biedermänner?

Schon die Titelseite zeigt die veränderte politische
Situation an und gibt Indizien für die neue Ausrichtung

dieses Dialogs. War im ersten Bechtelistag-Gespräch

der Inhalt mit der Wendung von der Vnruhe in

der Eydgnoßschafft umrissen, wird im zweiten
Bechtelistag-Gespräch von dem Zuestand jetzmhalen in

der Aydgnoschafft gesprochen. Der neu etablierten
Situation nach dem Dritten Landfrieden wird damit
Ausdruck verliehen. Wieder sind es Jockel und Bar-

thel, die als Dialogpartner aufeinandertreffen. Aus

den Turgöwischen Vnderthanen sind nun allerdings

Turgöwische Biderlüthe geworden. Das entspricht

ganz der veränderten Zeichnung der «dramatis per-

sonae» im Dialog. Die Untertanen Jockel und Barthel

im ersten Gespräch geben sich ironisch-humorvoll,
sind trotz ihrer unterschiedlichen Konfessionszugehörigkeit

nicht ideologisch vereinnahmt und machen

einen deutlichen Schulterschluss als aufmüpfige
Untertanen, die in der Vnruhe auch mit ihren gewagten
Aussagen nichts zu verlieren haben. Ganz anders

aber sind Jockel und Barthel im zweiten Gespräch als

ehrbare Leute charakterisiert. An die Stelle des

Humors ist die Sorge ums Seelenheil getreten, Jockel

vertritt eine katholische Extremposition, welche die

Lösung nur in der Rückkehr der Evangelischen zum
alten Glauben sieht, und die Haltung gegenüber den

regierenden Orten bringt Jockel zum Ausdruck/indem

er Gott bittet, daß er üs ein guette Oberkeit

wolle schicken."2 Der subversive Zug des

vorangegangenen Dialogs ist völlig weggefallen und an seine

Stelle ist eine katholisch-obrigkeitliche Botschaft an

die evangelische Mehrheit im Thurgau getreten.
Da stellt man zurecht die Frage, ob tatsächlich

beide Dialoge vom selben Verfasser stammen können,

wie Hans Trümpy das annimmt.133 Er argumentiert

damit, dass Jockel sich auch im zweiten
Bechtelistag-Gespräch als Bauernfreund ausgibt'34 und dass

er auf der fiktionalen Ebene direkten Bezug auf das

130 TG4 Z. 28-30 wird gesagt, dass der Frieden auf der Tag¬

satzung in Baden geschlossen worden sei, und zwar in

dem jetzigen Johr 1656.
131 «Denn ein Poete kann nicht schreiben wenn er wil/son-

dern wenn er kann/vnd jhn die Regung des Geistes

welchen Ovidius vnnd andere vom Plimmel her zue kommen

vermeinen/treibet. Diese vnbesonnene Leute [gemeint
sind diejenigen, die von den Poeten Casualtexte fordern]
aber lassen vns weder die rechte zeit noch gelegenheit»

(Opitz 1970/1624, S. 16).

132 TG4Z. 176.

133 Trümpy 1955, S. 184 f.
134 TG4 Z. 115 f. sagt Jockel mit Bezug auf den Zweiten Land¬

frieden von 1532: Man hat damhals die Puren och etwas

gelten Ion.

266



erste Gespräch nimmt.'35 Beides jedoch bestätigt
lediglich, was die Titelseite schon ausweist, nämlich
dass der Autor sich direkt und bewusst ans erste

Bechtelistag-Gespräch anlehnt. Hier liesse sich neben

der Parallelität in der Titelgebung noch ein weiterer

Anknüpfungspunkt nennen: Auch die Geld-Thematik
wird wieder aufgegriffen, wenn Jockel seinen

Neujahrswunsch enden lässt mit: es miessen eben nit
tusig Cronen paar darby synn,"6 oder wenn er auf die

Reparationszahlungen zu sprechen kommt: Allein ist

es jetzt erst vm den ehesten zthünd. Wenn Trümpy
dann noch «dieselben sprachlichen Merkmale»138

ausmacht, besagt das auch nichts weiteres, als dass

der Autor des zweiten Bechtelistag-Gesprächs ebenfalls

ein Thurgauer gewesen sei. Die diametral

entgegengesetzten Tendenzen der beiden Dialoge sprechen

jedoch sehr deutlich für die Annahme zweier
verschiedener Autoren, auch wenn beide katholische

Thurgauer gewesen sein mögen.

2.4.2 Tendenz: Proselytenmacherei

Die These eines eigenständigen Autors für das zweite

Bechtelistag-Gespräch soll noch erhärtet werden,

wenn nun aufgezeigt wird, wie der Dialog sich auch

in seiner Grundstruktur vollständig vom ersten

Bechtelistag-Gespräch absetzt. Statt eines dramaturgisch
gestalteten Einstiegs ins Gespräch setzt der Dialog
mit einem gereimten Neujahrswunsch Bartheis ein:

GOtt grütz dich Gvatter Jocklin.

Jch wünsche dir ein guettes Jahr/
vnd tusig Cronen aso paar.

Diesen repliziert Jockel mit einem längeren Spruch:

Der halbe thayl war eben gnueg/
wann ich jhn haben könd mit fueg.
Jch wünsche dir sibenfach sovill
aber wünschen ist ein Besenstill.

Gott gebe mir vnd dir ein guettes Johr/
es miessen eben nit tusig Cronen paar
darby synn.

Die letzten beiden Wörter beziehen sich offenbar in

spielerisch barocker Manier reimend auf den ersten
Vers Bartheis. Auch den Schluss des Gesprächs bildet
ein reimender Zweizeiler:

Die Waarheit bleibt niemahl verborgen/
wann man jhro nachsucht mit Sorgen.

In dieser Rahmung zeigt sich ein ausgesprochen
dichterischer Gestaltungswille, wie wir ihn sonst in

keinem der «Thurgauer Gespräche» antreffen. Eine

weitere Besonderheit ist die Ausgewogenheit der

Redeanteile der beiden Dialogpartner, die so in den

«Thurgauer Gesprächen» singulär ist. Die je 20 Redeteile

sind nahezu gleich lang: Auf Jockel entfallen

800, auf Barthel 750 Wörter.139 Das hat damit zu tun,
dass der Aufbau des Gesprächs kein konfrontativer
ist. Würde man nicht von den früheren Gesprächen
die konfessionelle Zugehörigkeit der beiden

Gesprächspartner kennen, könnte man sie im ersten Teil

des Gesprächs nicht zuordnen. Jeder trägt das Seine

dazu bei, die Situation nach dem Krieg zu schildern.

Der Gleichklang wird begründet mit der Gemeinsam-

135 TG4 Z. 42 sagt Jockel: Du hast vorm Jhor gseytt.
136 TG4 Z. 10 f.

137 TG4 Z. 35 f.

138 Trümpy 1955, 5. 185.

139 Im Gegensatz dazu sind die 28 Redeteile im ersten Bechte¬

listag-Gespräch viel unausgewogener. Jockel hat einige
äusserst lange Passagen, zwischen denen das Gespräch
dann teilweise schnell hin und her geht. Auf Jockel entfallen

1500, auf Barthel lediglich 700 Wörter. In den

Kunkelstuben-Gesprächen ist die Verteilung ebenso ungleich, ist

dort aber viel stärker durch das argumentative
Übergewicht eines der Gesprächspartner bedingt. Im ersten

Kunkelstuben-Gespräch entfallen 1600 Wörter auf Jockel,

900 auf Barthel. Im zweiten Kunkelstuben-Gespräch hat
Barthel 1600 Wörter, Jockel dagegen nur 500.

267



keit, dass beide Untertanen sind, was allerdings nicht

wie im ersten Bechtelistag-Gespräch eine geradezu

oppositionelle Sicht von unten zur Folge hat, sondern
eine passive Gehorsamshaltung begründet: Würsinn
Vnderthonen /hond nüt darzue zreden. Wür münd
allein Gott bitten/das üser Obrigkeit fridlich s/ge.140

Dann lässt der Autor den evangelischen Barthel

das Hauptthema des Gesprächs initiieren, und zwar
mit dem Wunsch: das best war/wann wür allein
einen Globen hättindMit einem rhetorisch geschickten

Abed"2 nimmt Jockel das Thema auf und wendet
es dann so, dass der Wunsch nach einem gemeinsamen

Glauben natürlich die Frage nach dem wahren
Glauben impliziert. Die Antwort darauf - und das ist

bestimmt der cleverste Dreh im ganzen Gespräch -
deduziert er aus dem Zweiten Landfrieden, dem die

Zürcher seinerzeit nolens volens zugestimmt haben

und der jetzt als Anhang des Dritten Landfriedens

wieder neu gedruckt und unter die Leute gebracht
worden ist.143 Dort stehe, gibt Jockel zu bedenken, nit
nu elnmahl vom newen Globen den die Zürcher
hond/vnd vom alten wahren Christlichen
Globen/den die füffOrth hond/AA Damit beweist er, dass

auch die Zürcher den alten Glauben als den wahren
anerkannt hätten, was Barthel in arge Glaubenszweifel

stösst, sagt er doch von sich: ich bin deßZüri Glou-
bens.145 Wie ein Refrain zieht sich der Begriff des

«wahren christlichen Glaubens» in unterschiedlichen
Variationen durch das ganze Gespräch hindurch,146 so

dass Barthel schliesslich die verzweifelte Frage stellt:

Mainst aber ich künde mit dem Züri Globen och in

Himmel c/ioon?147 Damit ist das zweite Bechtelistag-

Gespräch das einzige der «Thurgauer Gespräche»,
das sich auf einer fast ausschliesslich theologischen
Ebene bewegt. Gegenüber allen anderen Dialogen,
die auf je unterschiedliche Weise die bi-konfessionelle

Realität in der Gemeinen Herrschaft Thurgau ernst
nehmen und politisch auf eine paritätische Lösung
der friedlichen Koexistenz der Konfessionen auch für
die Eidgenossenschaft abzielen, vertritt der Autor des

zweiten Bechtelistag-Gesprächs eine restaurative

Haltung, die sich der romantischen Illusion einer

Rückkehr der Evangelischen zum alten katholischen
Glauben hingibt. Für diese Position instrumentalisiert

er die beiden Gesprächspartner: Jockel als den

überzeugten Überzeuger des alten Glaubens, der von sich

sagt: Jch aber will den alten/wahren /vngezweifleten
sichern Weeg goon. Ich main es sige besser,148 und

Barthel als den zweifelnden Evangelischen, der am
Ende des Gesprächs nahe dabei ist, wieder zum alten

Glauben zu konvertieren: Jch mueß eißma och
Sechen vnd luegen/waran ich sige. Es ist khain anderer

Weeg zuem Himmel als allein der whaare Globen. Es

lasset sich in einer sömlichen Sach nit schertzen/
warinnen das Ewige verschärtzt würdt."9 Damit wird ein

Stück weit die Situation im Thurgau abgebildet, an

der auch der Erste Villmergerkrieg nichts geändert
hat, nämlich dass zwar eine Konversion zum katholischen

Glauben erlaubt war und auch gefördert
wurde, während eine Konversion zum evangelischen

140 TG4Z. 55-57.
141 TG4 Z. 57 f.

142 TG4Z. 60.

143 Aydgnossisch Fridens | INSTRVMENT \ Auffgericht zu Ba¬

den im Ergewden 126. Februarij. 7. Mertzen/\ 1656. Folget

der Landtfriden Anno 1531. \ auffgericht. Folget der

Vertrag de Anno 1632.

144 TG4Z. 99-101.
145 TG4Z. 66.

146 TG4 Z. 70 f.: wahren vnzweiffenlichen Christlichen Glau¬

ben: 80 f.: Der Rechte/der Wahre/der vnzweiffliche
Christliche Globen: 93 f.: den wahren Globen; 100: vom
alten wahren Christlichen Globen: 119: deralte/ whare/vn-
zweiffenliche Christliche Globen: 133: den alten /wahren

/vngezweifleten sichern Weg, 142 f: der alte whare

vnzweyflete Christliche Globen: 150: der rechet Globen:

152 f.: der whare vnzweyffenliche Christliche Globen:
180 f.: in einem alten wharen vnzweiffenlichen Christlichen

Globen: 190 der whaare Globen.

147 TG4 Z. 128 f.

148 TG4Z. 132-143.
149 TG4Z. 188-191.

268



Glauben weiterhin untersagt blieb. In diesem

realpolitischen Kontext stellt sich das vierte Thurgauer
Gespräch mit aller poetischen Raffinesse in den

Dienst katholischer Proselytenmacherei.

2.4.3 Neuzeitlicher Individualismus

Marshall McLuhan folgend, konnte aufgezeigt werden,

dass der Verfasser des ersten Bechtelistag-Ge-
sprächs in seinem Dialog-Konzept noch stark einem

oral-taktilen Prinzip folgte, bei dem die einzelnen
Teile oder Ebenen des Textes durch ihre gegenseitige
Transparenz erst zu einem Ganzen werden. Mit dieser

Art des Schreibens hat der Autor den Schritt von der

Manuskriptkultur in die «Gutenberg-Galaxis» noch

nicht wirklich vollzogen, was im Übergang der Frühen

Neuzeit nichts Aussergewöhnliches ist. Ganz

anders ist das beim zweiten Bechtelistag-Gespräch,
in dem zwei Merkmale prägend sind, die McLuhan

für die Buchdruck-Kultur hervorhebt.
Das eine ist die starke Betonung des Visuellen.

«In der Manuskriptphase gab es noch nichts, das

stark genug gewesen wäre, das Visuelle völlig vom
Taktilen abzuspalten. [...] Erst mit der Kenntnis der

Massenproduktion einer genau uniformen und
wiederholbaren Type begann die Abspaltung der Sinne

und riss die visuelle Dimension sich von den anderen

Sinnen los.»'50 Der Erkenntnisprozess, der im zweiten

Bechtelistag-Gespräch bei Barthel ausgelöst werden

soll, wird in der Metaphorik des Sehens dargestellt.
Jockel sagt ihm, wenn er das glaube, was die Zürcher

sagen, so siehst bald welles derselbige Globen syge.151

Und wenig später fordert er ihn auf, seine Ogenspie-
gePS2 zur Hand zu nehmen. Am Schluss des

Gesprächs fasst Barthel seine innere Situation auch

wieder mit einer visuellen Metapher zusammen: Jch

mueß eißma och sechen vnd luegen/waran ich

sige.m Folgt man McLuhans Gedanken, ist es nichts

als folgerichtig, dass Barthel sich wünscht, für die

Gewissheit seines Glaubens auch ein Schriftstück zu

haben, wie Jockel es mit dem gedruckten Landfrieden

vorweisen kann.154 Die Reproduzierbarkeit und

die Tatsache, dass das Geschriebene in gedruckter
Form zum Konsumgut wurde, gab ihm eine ganz
neue Macht und Autorität, wie McLuhan das auch

bezüglich der Bibel feststellt: «Die neue Homogenität
der Druckseite schien einen unbewussten Glauben

an die Gültigkeit der gedruckten Bibel zu
erwecken.»155 Die Glaubensgewissheit wird damit in einer

ganz anderen Weise als im ausgehenden Mittelalter
käuflich. Jockel bringt diesen merkantilen Aspekt
sehr schön auf den Punkt: Der Her Ogostin hätt ein-

mhal gseyt/er wolle einen halben Thaler geben /daß
er wüßte/welches der rechte Globen wäri/er dörjetz
nun einen halben Batzen spendeten/vnnd den truck-

ten Landtsfriden kooffen/da würdt er sechen /welches

der whare vnzweyffenliche Christliche Globen

sige Mit diesem Zitat schliesst sich auch der Bogen
wieder zum visuellen Aspekt, von dem wir ausgegangen

sind, und es bleibt nur noch darauf hinzuweisen,
mit welcher neutestamentlichen Formel Barthel

seinen letzten Redeteil abschliesst: Gott eröffne meine

Ogen /vnd lasse mich nit mit sechenden Ogen blind
sein

Die Gespaltenheit dieses Menschen führt uns

zum anderen Merkmal, das McLuhan für die

Buchdruck-Kultur hervorhebt, nämlich den damit
einsetzenden Individualismus: «Der Buchdruck bildet die

Endphase der Alphabet-Kultur, die den Menschen in

erster Linie aus dem Stammesverband gerissen oder

150 McLuhan 2011/1962, S. 71.

151 TG4 Z. 83 f.

152 TG4Z. 89.

153 TG4 Z. 188 f.
154 TG4Z. 135-145.
155 McLuhan 2011/1962, S. 188.

156 TG4Z. 149-153.
157 TG4 Z. 192 f.

269



entkollektiviert hat. Der Buchdruck verleiht den visuellen

Grundzügen des Alphabets die grösste Intensität
und Schärfe. So dehnt der Buchdruck die individuie-
rende Macht des phonetischen Alphabets viel weiter

aus, als es die Manuskriptkultur je vermochte. Der

Buchdruck ist die Technik des Individualismus.»'58 Wir
erleben Barthel im zweiten Bechtelistag-Gespräch als

einen neuzeitlichen, individualistischen Menschen.

Nicht mehr seine Zugehörigkeit zu einer Kirche
vermittelt ihm die Glaubensgewissheit. Deshalb gelingt
es Jockel, ihn existenziell zu verunsichern: das ding
macht mir muggen, sagt er verzweifelt und fragt
dann, ob er mit seinem Glauben wohl auch in den

Himmel komme. Dabei ist ihm die Tatsache, dass sein

Züri Globen toleriert wird, keine grosse Hilfe, sondern

macht nur die Frage nach dem wahren Glauben noch

virulenter: jhr loont üs zwar bliben by üserem
Globen/vnd goon wie wür wöllind. Ob wür aber recht

gohn/da ist die Frag,'60 In diesem individualistischen,
in sich gespaltenen Menschen ist schliesslich der

romantische Wunsch nach einem einheitlichen,
gemeinsamen Glauben begründet, mit dem Barthel das

Hauptthema des Dialogs eröffnet hat.

2.5 Baschi-Uli-Gespräch
(Thurgauer Gespräch 5)

Drei unmittelbare Reaktionen hat das erste

Thurgauer Gespräch ausgelöst. Das eine ist eine
hochdeutsche Adaption, welche als Textfassung D im

Editionsteil beschrieben und in ihrer jüngsten Gestalt D3

im «Online-Anhang» wiedergegeben ist. Als weiteres

Kunkelstuben-Gespräch hat ein unbekannter, aber

mit Sicherheit evangelischer Autor eine Replik in

Form einer Fortsetzung verfasst. Die Veröffentlichung
dieser Dialog-Flugschrift kam vermutlich einer anderen

Replik zuvor, die deshalb nicht gedruckt wurde
und lediglich in handschriftlicher Form auf uns
gekommen ist. Wir fügen sie als Thurgauer Gespräch 5

in die Sammlung ein und nennen sie in Anlehnung an

die beiden Gesprächspartner «Baschi-Uli-Gespräch».
Diesem Dialog soll nun unsere Aufmerksamkeit
geschenkt werden.

2.5.1 Der dramaturgische Raum

Das Baschi-Uli-Gespräch ist als Metatext gestaltet,
was sich zuerst einmal in der dramaturgischen Situation

spiegelt: Die zwei Thurgauer Bauern Uli und
Baschi treffen sich, offenbar zufällig und wahrscheinlich

im Freien. Uli kommt eben aus Luzern zurück. Wir
erfahren nicht, was ihn dorthin geführt hat. Ihn

beschäftigt allerdings sehr, was er äus dem katholischen

Hauptort mitbringt: eine frisch gedruckte Schrift, das

erste Kunkelstuben-Gespräch. Diese Flugschrift wird
damit dramaturgisch gesehen zum Requisit. Uli übergibt

sie Baschi mit den Worten: Sihe da diese Thurge-
üwische Kuncketstuben, was haltestu darvonV61
Baschi nimmt die Schrift offensichtlich entgegen, denn

es heisst von ihm, dass er sie überlese. Wie immer

man sich dieses Überlesen vorstellen mag, es befähigt
jedenfalls Baschi zu einer Stellungnahme, so dass dafür

so viel Zeit eingeräumt werden muss, dass die

dramaturgische Handlung unterbrochen, wenn nicht

gar aufgelöst wird. Das Gespräch weist sich mit dieser

gebrochenen Fiktion als Lesetext aus. Wenn auch

beim ersten Kunkelstuben-Gespräch nicht an eine

Aufführung zu denken ist, so hat die Dramaturgie
dort doch eine ganz andere Funktion als im vorliegenden

Baschi-Uli-Gespräch. Dort ist es die halböffentliche

Privatheit des Gaststuben-Innenraums, welche
die nötige Vertraulichkeit mit der intendierten Öffentlichkeit

verbindet, was zudem in der Emblematik der

158 McLuhan 201 1/1962, 5. 206 f.

159 TG4Z. 123.

160 TG4Z. 145-147.
161 TG5 Z. 10 f.

270



Kunkelstube transparent gemacht wird. Hier aber

wird kein eigentlicher Bühnen-Raum geschaffen. Die

beiden Bauern treffen sich auf der Strasse. Wie sonst

würde Baschi seinen Nachbarn mit Wohar wohar
l///'?'62 ansprechen und dieser ihm antworten können:

Von Lucernl'63 Im Kunkelstuben-Gespräch wird eine

fiktive Bühne, wird ein fiktives Publikum evoziert. Hier

aber tritt an die Stelle einer Bühne der reale geogra-
fisch-politische Raum der Gemeinen Herrschaft Thur-

gau. Wir haben es also mit einem Wechsel vom Thur-

gau als literarpolitischer Metapher im ersten Gespräch

zu einem Thurgau als realpolitischem Hintergrund im

Baschi-Uli-Gespräch zu tun. Mit dieser Umdeutung
kann der Thurgau als Handlungsort im rhetorischen
Aufbau des Gesprächs anders genutzt werden: Er

bildet bereits die Grundlage für den anfänglichen
Schulterschluss zwischen dem katholischen Baschi

und dem evangelischen Uli gegen das aus Luzern

stammende Kunkelstuben-Gespräch. Auch dort, wo
sie sich inhaltlich trennen, werden sie nicht zu
Kontrahenten. Die Flugschrift intendiert eine andere

Grenzziehung als die durch das Kunkelstuben-
Gespräch vorgegebene zwischen den evangelischen
und den katholischen Ständen mit ihren Hauptakteuren

Zürich und Schwyz.

2.5.2 Diskursive Grenzziehung

Das zweite Kunkelstuben-Gespräch zielt, wie wir
gesehen haben, auf eine Identitätsbildung jenseits der

konfessionellen Zugehörigkeit ab. Jockel und Barthel

berufen sich am Schluss auf ihr Thurgauer-Sein: wir

Turgöuwer all/on vnderscheid der Relion.'6" Das

Baschi-Uli-Gespräch setzt schon ganz am Anfang mit
einer solchen Thurgauer-Identität ein. Sie hat hier

allerdings eine andere Funktion als dort.
Im Baschi-Uli-Gespräch ist die gemeinsame

Identität der Protagonisten nicht ein Ziel, nicht ein Teil

des Lösungsansatzes, sondern vielmehr eine «condi¬

tio sine qua non». Der Autor lässt ausgerechnet den

katholischen Baschi die Sprache des Kunkelstuben-

Gesprächs als Affront gegen die Thurgauer empfinden:

Mich dunckt mit einem wort, mann habe vnser
mit disem gespräch by frömbden vnd heimbschen

wollen spotten,165 Kein Thurgauer werde eine solche

Sprache als seine eigene erkennen. Baschi charakterisiert

sie als in ein halb-hochteütsches, halb-lutzerne-
risches model gegoßen,66. Das nimmt Uli mit Freude

auf: Ey wie hast den brahten so bald geschmöckt.367

Und er verstärkt den Schulterschluss, indem er sich

darüber beklagt, dass man vns arme pauren"33 in

politische Geschäfte hineinziehe, von denen sie gar
keine Ahnung hätten. Erst nachdem nun die zweifache

Identität der Gesprächspartner als Thurgauer und

als Bauern festgehalten ist, setzt Uli mit seinem

eigentlichen Angriff ein, der, bevor er inhaltlich gefüllt
ist, emotional geladen wird. Es gehe um etwas anderes,

sagt Uli, das mir bald das hertz einbrächen w/7.'69

Nach der Emotionalisierung identifiziert er sich mit

vns reformierte Thurgeüwer170 und nimmt damit eine

neue Identität an. Von jetzt an spricht er nicht mehr
als der Thurgauer Bauer, mit dem Baschi den
Schulterschluss gemacht hat, sondern als reformierter

Thurgauer. Damit hat er eine Grenzziehung
vorgenommen. Genau das will Baschi nicht einsehen, denn

ihm erscheint das zur Diskussion stehende

Kunkelstuben-Gespräch vnpartheiisch, das man nit einmahl
wüßen sol, ob es von vnseren oder eüweren religions
verwandten ausgefertiget ist.m

162 TG5Z. 2.

163 TG5Z. 4.

164 TG2 Z. 204 f.

165 TG5Z. 25-27.
166 TG5 Z. 30 f.

167 TG5Z. 35.

168 TG5Z. 38.

169 TG5Z. 52.

170 TG5 Z. 57 f.

171 TG5Z. 66-69.

271



Im Verlauf des Dialogs werden nun die bekannten

Themen angesprochen: die Frage nach den
Verursachern der schwierigen Situation in der
Eidgenossenschaft, die Schutzgewährung für Glaubensgenossen,

das Schliessen von Sonderbünden, der
Arther Handel, die Verknüpfung von Konversion und

Meineid. Bei diesen kontroversen Fragestellungen
stehen sich aber Uli und Baschi nicht als eigentliche
Kontrahenten gegenüber. Das Gespräch wird nicht

konfrontativ, sondern diskursiv geführt. Bezugspunkt
bleibt die als Requisit vorliegende Flugschrift, so

etwa, wenn Uli auf den zweck des gantzen ge-
sprächs"2 rekurriert oder wenn Baschi das Gelesene

schier ein wenig geärgeret173 hat. Immer wieder

bewegt man sich auf dieser Metaebene. Wenn Baschi

austruckenlich das Thurgeüwer gesprächm zitiert,
verweist Uli auf das, was die katholische Seite damit

gestehe, oder wenn Baschi in dem getruckten ge-
spräch gefunden hat, dass die aus Arth Geflohenen

meineide faule hudler seigend, dann schliesst Uli

daraus, dass derjenige, der so etwas sage, diese Leute

nicht recht kenne. Weitere Bezugspunkte sind die

tägliche erfahrung,'76 Nachrichten, die Uli auf seiner

Rückreise von Luzern erhalten hat, und last but not
least die Bibel. Auf der Sachebene finden sich die beiden

Gesprächspartner immer wieder. Sogar der

überlegene Uli kann sagen: Du hast mir aus meinem hert-

zen gredt."7 Dennoch, je weiter das Gespräch

voranschreitet, desto mehr lässt Uli seinen katholischen

Dialogpartner hinter sich. Als sich Uli auf eine

1639 ebenfalls bei David Hautt in Luzern erschienene

Schrift deß pfaffen von Solothurn bezieht, klagt
Baschi: O diese Sachen seind mir vil zu schwer, und

er möchte sie den Geistlichen überlassen. Damit sind

wir nun bei der diskursiven Grenzziehung angelangt,
auf die der Text systematisch hingearbeitet hat. Daß

ist der alte streich. Jhr laßend alles gstracks an eüwere

pfaffen Der alte streich, auf den Uli hier rekurriert,
ist so alt wie die Reformation. Er wird in den

Reformationsdialogen immer wieder durchgespielt: Die dis¬

kursive Grenzziehung verläuft zwischen dem unmündigen,

von seinen Pfaffen abhängigen Katholiken

und dem mündigen evangelischen Laien. Auch wenn
er ein einfacher Thurgauer Bauer wie Uli ist, weiss er

zu unterscheiden zwischen dem, was er seinem

Seelsorger überlassen muss, weil es für ihn zu hoch ist,

und dem, was er selbst bereits gelernt hat. Und er
demonstriert es gleich, indem er die Herodes-Erzäh-

lung aus der Bibel zur Argumentation heranzieht, um

zu belegen, das es beßerseige einen vnbesinnten eid
zuenderen als zu vollstrecken,'8' Damit zieht er Baschi

auf ein für diesen gefährliches Terrain, denn bei den

Katholiken werde es nicht für einen Scherz gehalten,
ohne Erlaubnis die Bibel zu lesen, so dass er den
definitiven Rückzieher mächt: so tieff wll ich mich nit
einlaßen.182 Mit der beschriebenen diskursiven

Grenzziehung knüpft der Dialog am stärksten von allen

«Thurgauer Gesprächen» am Diskurs gelebter Bi-

Konfessionalität an und ist damit nicht wirklich originell

- eben ein alter streich.

2.5.3 Thurgauische Bi-Konfessionalität und
die Konfessionalisierungsdebatte

Auf diese Nähe zur bi-konfessionellen Realität in der

Gemeinen Herrschaft Thurgau weist mit Sicherheit

der letzte Redeteil Ulis hin. Ihn interessiert letztlich

172 TG5Z. 73.

173 TG5Z. 83.

174 TG5 Z. 132 f.

175 TG5Z. 171-173.
176 TG5Z. 119.

177 TG5Z. 164.

178 TG5 Z. 204 f.: Gotthard, Johann Wilhelm (1592-1649):
GOTTHARD 1639.

179 TG5Z. 208.
180 TG5 Z. 214 f.
181 TG5 Z. 218 f.

182 TG5Z. 238.

272



nicht, was mit den evangelischen Arthern in Zürich zu

geschehen habe, ebenso wenig wie die auch hier wieder

aus dem ersten Kunkelstuben-Gespräch

übernommene, historisch jedoch nicht weiter identifizierbare

Geschichte mit dem evangelischen Burgdorfer
Pfarrer, der nach seiner Konversion von Luzern nicht

aufgenommen worden sein soll. Vielmehr beschäftigt
ihn die Thurgauer Situation, die vergleichbar mit
derjenigen im Toggenburg und im Rheintal ist und die

Baschi ebenso gut wie er selbst kennen muss: das

weist nachbaur Baschiselbs wo/.'83 Es ist die Situation,
die seit dem Zweiten Landfrieden 1531 die Bi-Konfes-

sionalität des Thurgaus prägt: Die evangelische Mehrheit

ist zwar mit ihrem Bekenntnis anerkannt, doch ist

die katholische Minderheit insofern privilegiert, als

Konversionen von Einzelnen oder von ganzen
Gemeinden nur zum katholischen, nicht aber zum
evangelischen Bekenntnis zulässig waren.184 Darauf zielt
Ulis Klage: Wie froh sind doch euer pfaffen, wann
jemand zu jhnen tritt? Wie legt mann vns dennocht
allerley strick mit Verheißungen, treüwungen, damit
der reformierten religion abbruch geschähe,'85 Damit
sind wir nun wirklich beim Thurgau als realpolitischem

Hintergrund dieses Dialogs angelangt. Dem Verfasser

geht es nicht wie denjenigen der Kunkelstuben-

Gespräche wesentlich um die religiös-politischen Probleme

der Eidgenossenschaft. Im Gegenteil: Man spürt
in diesem Gespräch eine gewisse Distanz zum
eidgenössischen Geschehen. Im Zentrum steht vielmehr die

Situation der Thurgauer Bevölkerung, repräsentiert in

den beiden Gesprächspartnern Baschi und Uli. Sie

haben mehr Gemeinsames als Trennendes und lassen

sich deshalb nicht als Repräsentanten des schwelenden

Konflikts zwischen den eidgenössischen Ständen

wie Jockel und Barthel in den Kunkelstuben-Gesprächen

verstehen. Letztere sind monolithischer gezeichnet,

ihr Thurgau ist eine literarpolitische Metapher,
und der Dialog zwischen ihnen ist eine Projektion der

eidgenössichen Diskurse, wie sie auch auf der

Tagsatzung geführt worden sind. Die beiden sind stark

durch ihre konfessionelle Identität geprägt. Baschi

und Uli dagegen sind so gezeichnet, dass sie aus ihren

differenzierten Selbstverständnissen heraus verstanden

werden müssen. Deshalb ist ihr Gespräch weniger
kontradiktorisch und weniger argumentativ. Sie sind

Repräsentanten einer bi-konfessionellen Situation,
wie sie im Thurgau nachweisbar ist und wie sie Frauke

Volkland an zahlreichen gut untersuchten Beispielen

dargestellt hat. Was sie über die historischen Subjekte

sagt, trifft auf Baschi und Uli in viel höherem Masse zu
als auf Jockel und Barthel, nämlich dass deren

Konfessionszugehörigkeit aus einer «interaktionistischen
Perspektive»186 heraus verstanden werden müsse. Die

Bedeutung der Konfessionszugehörigkeit variiert bei

ihnen, je nachdem in welchem Lebenszusammenhang

sie thematisiert wird. Im Gegensatz dazu

entsprechen die Grenzziehungen in den Gesprächen von
Jockel und Barthel deutlich stärker den eidgenössischen

Machthabern und ihren Interessen, während
die kontextabhängigen Grenzziehungen im Baschi-

Uli-Gespräch bestimmt wesentlich differenzierter die

Situation vor Ort abbilden.

Das Verstehen der Frühen Neuzeit wurde während

einer längeren Forschungsperiode an die Kategorie

der Konfession gebunden. Mit dieser Konfessi-

onalisierungsthese wurde davon ausgegangen, «dass

in allen drei nach der Reformation etablierten Konfessionen

weitgehend parallel die gleichen Vorgänge
der Homogenisierung und Uniformierung im Sinne

eines gesellschaftlichen Fundamentalvorgangs
stattgefunden haben».187 Dieser Ansatz wird kritisiert,
weil er mit seinem Top-down-Denken die Vielschich-

183 TG5 Z. 246 f.

184 Die Folge dieser Bestimmung ist darin historisch greifbar,
dass der katholische Anteil an der Thurgauer Bevölkerung

von knappen 10% um 1540 auf 25% zu Beginn des

18. Jh. anwuchs (Volkland 1997, S. 373).

185 TG5Z. 247-251.
186 Volkland 2005, S. 11.

187 Heiligensetzer 2006, S. 266 f.

273



tigkeit gesellschaftlicher Entwicklungen übersieht

und letztlich von einem teleologischen Geschichtsbild

ausgeht, in dem die Entwicklung auf den modernen
Staat hinzielt. Ausgehend von dieser Kritik wurde in

den letzten Jahrzehnten in der Geschichtsforschung
eine breite Konfessionalisierungsdebatte geführt. In

ihr wurde die Konfessionalisierung als Leitparadigma
in der Frühneuzeitforschung in Frage gestellt. Thomas

Kaufmann präsentiert in seinem Einleitungstext
zu dem vom Basler Historiker Kaspar von Greyerz

herausgegebenen Band «Interkonfessionalität -
Transkonfessionalität - binnenkonfessionelle Plurali-
tät»188 wichtige Forschungsergebnisse. Er weist darauf

hin, dass das Unbehagen an der konfessionellen

Generalperspektive gerade «im Namen sowohl

regionalgeschichtlicher als auch mikrohistorisch-kulturanthropologischer

Forschungen und ihren Interessen

an kleinräumigen, durch Vielschichtigkeit geprägten
Untersuchungseinheiten artikuliert worden»189 sei.

Während die frühere Forschung einem Zwang zur
Abgrenzung bezüglich der Konfessionen unterliege,
könne man erst mit neueren Ansätzen, die aus
diesem Leitparadigma ausbrechen, «Vorgänge
interkonfessioneller Osmose, transkonfessioneller Interaktion,
wechselseitiger Lern- und Kommunikationsprozesse»190

in den Fokus des Forschungsinteresses
rücken. Dass gerade im Thurgau als Gemeiner
Herrschaft, in der beide Konfessionen nebeneinander
leben mussten, mit Phänomenen einer transkonfessionellen

Frömmigkeitskultur zu rechnen ist, weist
Frauke Volkland in ihrer Dissertation «Konfession und

Selbstverständnis. Reformierte Rituale in der
gemischtkonfessionellen Kleinstadt Bischofszell im 17.

Jahrhundert»'9' und in zahlreichen Aufsätzen nach.

Volkland stellt die Vorstellung von «konfessionellen

Identitäten», wie sie von Vertretern des Konfessiona-

lisierungsparadigmas postuliert werden, nachhaltig
in Frage. Wenn von einer «konfessionellen Identität»

gesprochen werde, gehe man von einer Konzeption
aus, welche «Identität via Kontinuität und Konsis¬

tenz»192 ausbilde. Dem stellt sie die Position des Kölner

Soziologen Alois Hahn entgegen, der postuliert,
Identität sei stets «Relation, Selektion, soziale
Konstruktion und jeweils neu herzustellendes Ereignis».199

Für eine solche Betrachtungsweise braucht es einen

Perspektivenwechsel hin zum Blick von unten: «Die

Grenzziehungen vor Ort können sich von den

Wunschgrenzen der Machthaber erheblich
unterscheiden.»194 Zu analogen Ergebnissen gelangt
Lorenz Heiligensetzer in seiner Untersuchung autobio-

grafischer Texte von Deutschschweizer Pfarrern im

17. Jahrhundert. So finden sich in den untersuchten
Texten neben deutlich konfessionalisierten Passagen

immer wieder auch Äusserungen zu überkonfessionellen

Kontakten und einem überkonfessionellen
Miteinander. Wenn schon bei den Geistlichen «keine

durchgängig konfessionalisierte Sicht der Dinge

durchschlägt, so können wir dies bei ihren

Gemeindeangehörigen wohl umso weniger erwarten»,195

schlussfolgert Heiligensetzer zurecht.

Unter dem hier dargelegten Aspekt rückt das

Baschi-Uli-Gespräch näher an das etwas später
entstandene erste Bechtelistag-Gespräch heran. Beide

Dialoge sind nicht von der herrschaftlich-konfessionellen

Aussensicht, sondern von der bi-konfessionel-
len Wirklichkeit im Thurgau geprägt.

Aufgrund dieser Interpretation des Baschi-Uli-

Gesprächs lässt sich die These aufstellen, dass der

Verfasser dieses Dialogs ein Thurgauer gewesen sein

könnte. Sein Gespräch ist dann nicht nur deshalb

nicht gedruckt worden, weil ihm ein anderes zuvor-

188 Greyerz 2003.

189 Kaufmann 2003, S. 10.

190 Kaufmann 2003, S. 12.

191 Volkland 2005.

192 Volkland 2005, S. 19.

193 Volkland 2005, S. 20, zitiert nach einem am 07.05.1997 in

Zürich gehaltenen Vortrag.
194 Volkland 2005, S.11.

195 Heiligensetzer 2006, S. 259.

274



kam, sondern weil es mit dieser stark thurgauischen
Innenperspektive ungeeignet war, in den eidgenössischen

Diskurs einzugreifen, wie er vom ersten Kun-

kelstuben-Gespräch vorgegeben war. Dieser Vorgabe
wurde das zweite Kunkelstuben-Gespräch viel besser

gerecht.
Eine zweite These betrifft die Frage, ob der

erhaltene Text als Fragment zu verstehen sei oder ob

uns ein vollständiges Gespräch vorliege. Die

Überlieferungssituation der zwei Flandschriften legt es eini-

germassen nahe, dass der vorhandene Text vollständig

überliefert sei. Das Ende des Gesprächs will aber
als Schluss doch nicht recht überzeugen. Vielmehr
bekommt man gerade aufgrund unserer Interpretation

den Eindruck, dass man jetzt eigentlich an dem

Ort angelangt sei, an dem die spezifisch thurgauischen

Probleme der Bi-Konfessionalität ausgebreitet
werden könnten, denn die angesprochene
Konversionsthematik war längst nicht die einzige, wie etwa

aus den die Gemeine Herrschaft Thurgau betreffenden

Tagsatzungsprotokollen hervorgeht. Das legt die

Vermutung nahe, dass der Verfasser seine Arbeit vor
der Vollendung abgebrochen hat, vielleicht weil in

der Zweischenzeit das zweite Kunkelstuben-
Gespräch im Druck erschienen war.

2.6 Bantli-Gespräch
(Thurgauer Gespräch 6)

Das Bantli-Gespräch in seiner ursprünglichen Gestalt
ist in unmittelbarer Nähe zu den Kunkelstuben-Gesprächen

zu sehen. Die Verbindung wird durch den in

der ersten Edition noch als Hauptfigur eingeführten
Thurgauer Oberrichter, durch die Parallelität der
Gaststube als Handlungsort und durch die direkte

Bezugnahme auf den Ersten Villmergerkrieg hergestellt.

Indem es als New Gespräch eingeführt wird,
setzt es sich jedoch auch von den dem Verfasser wohl
bekannten bisherigen «Thurgauer Gesprächen» ab.

2.6.1 Ein «New» Gespräch

Was es rechtfertigt, das Bantli-Gespräch als New
Gespräch zu bezeichnen, soll im Folgenden an drei

Aspekten deutlich gemacht werden.
Als Erstes fällt die Dialogführung mit zwei völlig

anderen Gesprächspartnern auf, als wir sie mit Jockel

und Barthel kennengelernt haben. Handelt es sich bei

den Kunkelstuben-Gesprächen um argumentative
Dialoge, hat das Bantli-Gespräch viel eher die Form

eines Interviews. Mit dem Oberthurgauer Landrichter

und der Wirtin Madleni stehen sich nicht zwei
konfessionell antagonistische Kontrahenten gegenüber,
sondern zwei Menschen, die verschiedenen sozialen

Schichten mit unterschiedlichem Bildungsstand
angehören. Der Landrichter ist der Überlegene und

lenkt das Gespräch hauptsächlich mit seinen

Fragestellungen. Von seinen 36 Redeteilen sind zwei Drittel
direkte Fragen. Das andere sind Vermutungen196,

Behauptungen197 und Schlussfolgerungen198 aus Madle-
nis Aussagen. Mit all diesen Sprechakten treibt er das

Gespräch voran. Man hat stets den Eindruck, dass er
nicht der Unwissende sei, sondern dass es ihm mit
einer Doppelbödigkeit in der Gesprächsführung
durch ein vorgetäuscht naives Fragen gelingt, Madle-
nis Erzählen in Schwung zu halten und ihr das zu

entlocken, worüber sich der Leser - und im Verborgenen

auch der Landrichter selbst - amüsieren kann.

Erst am Schluss, wo es um die grundsätzliche Beurteilung

des Krieges geht, bekommt der Dialog eigentlichen

Gesprächscharakter. Hier macht der Oberrichter

196 Vermutungen: z.B. TG6 Z. 77 Es werdet gwiß Banditen

syn: femer Z. 87 f., 126 f., 181-183, 204 f.

197 Behauptungen: z. B. TG6Z. 151 Das ist übel chrieget wan

man flie muoß: ferner Z. 154 f.

198 Schlussfolgerungen aus Madlenis Aussagen: z. B. TG6 Z.

94 f. So hör ich wol sy habent die leri Wägen vmmisonst

mittene gführt, ferner Z. 138 f., 165.

275



auch persönliche Aussagen, in denen er Stellung
bezieht.199

Neu ist ferner der Gesprächston, dem wir im

Bantli-Gespräch begegnen. Er ist ganz an die Wirtin
Madleni geknüpft, die durch ihn charakterisiert wird.
Sie erscheint uns dadurch als eine Frau, die sich in

ihrer Ungebildetheit selbst einen Reim auf all das

macht, was sie nicht versteht. Dennoch wird sie

dadurch nicht als schwache Figur gezeichnet. Vielmehr

wirkt sie als eine Frau, die eigenständig im Leben

steht und sich durch den Tod Bantlis nicht existenziell

bedroht fühlt, wenngleich sie der Krieg nicht nur
ihren Mann, sondern auch den Knecht samt Pferd und

Wagen gekostet hat. Ihre Stärke kommt in einer
gewissen Grobschlächtigkeit und in ihrer derben Sprache

zum Ausdruck. Insbesondere sind es Kraftausdrücke

und Tabuwörter, die sie immer wieder verwendet,
wie etwa TüfeP00, hexe2m oder botz202. Aus dem Fäkal-

bereich fällt das Wort fidli203 in dreimaliger Verwendung

auf, mit dem der Dialog auch endet: vnnd lön-
dis den lauffen mitten bschißne Fidle.204 Dann ist

Madleni auch nicht unzimperlich, wenn es darum

geht, irgendwelche Personen pejorativ zu bezeichnen.

So nennt sie den jungen Müller, der sich dafür
schämt, in den Krieg gezogen zu sein, einen Galgen-
fogeF06, die Schaffhauser, welche die Andelfinger zur
Teilnahme am Kriegszug nach Rapperswil verlockt
haben sollen, nennt sie Prachthanse206 und für die
Innerschweizer hat sie Ausdrücke wie Chümelcher,

Hirschfresser, Diebsmörder207 und Chnollfinke208

bereit. Doch auch die eigene Seite wird nicht verschont.
So sind die in Rapperswil geschlagenen Zürcher arme
Tüffle209 und ihr Mann Bantli, der zum Fliehen zu

schwerfällig war, ist ein Arm ZumpeP0. In die gleiche

Kategorie gehört natürlich die Bezeichnung Krotten-
stätli2", die sie für Rapperswil verwendet. Madleni
teilt also ziemlich ungefiltert aus. Umso erstaunlicher
ist es, dass sie die Kriegsursache darin ortet, dass die

Innerschweizer auf der Tagsatzung in Baden die
Zürcher öffentlich chetzer vnd chüetreck genannt haben

sollen, was sie wederzschlucken noch zuverdöwe für
möglich hält.2'2 Sie scheint im Geben stärker als im

Nehmen zu sein. Eine sprachliche Charakterisierung
Madlenis liegt ferner in der mehrfach in ihren Redeteilen

auftretenden Nachdoppelung, wie wir sie in

folgendem Beispiel antreffen: sy hendaw öpe menge
mit erschröckt/es händs däm

Alle diese Redeweisen Madlenis dienen natürlich

auch der Erheiterung des Lesers. Das macht uns

auf den dritten Aspekt aufmerksam, der im Bantli-

Gespräch neu ist, nämlich die derb-humoristische
Note des Textes. Man amüsiert sich bei der Lektüre

dieses Dialogs auf Schritt und Tritt. So etwa, wenn
Madleni die Schaffhauser Truppe aufziehen lässt und

ihr ganzes Augenmerk dem Bannerträger schenkt:

vnd hend e schöne gmaleten siden Fätzen anneme
lange Stacke bunden kha/vnd ein eigne Fetzetreger
darzu/derselb ist vffgmutzt gsy nit schöners/mitere
Federe im huot/vnd hett a schöne gmalti Sydeni
Hanzwäle vmb sy vmebunden kha/dän häter allibot

199 Stellungnahmen: z.B. TG6 Z. 221-223 Danck hab ewer
Predicant /dann er meint die Sach eben guet mit den Here

vo Züri/aber ich möchte nit deß Chrütz; ferner Z. 227-229.
200 Sie verwendet das Wort Tüfel insgesamt 14 x.

201 Als Verstärkung in TG6 Z. 16 hexe chrieg und TG6 Z. 23 f.

hexe hure Muni.
202 Verhüllendes Wort für «Gott» in unterschiedlichen Verbin¬

dungen: TG6 Z. 40, 84 botz Pestilentz; TG6 Z. 126 Sumer

botz macht, TG6 Z. 173 Botz fälti fälti.
203 TG6Z. 38, 71, 241.

204 TG6 Z. 240 f.

205 TG6Z. 23.

206 TG6Z. 30.

207 TG6 Z. 119 f.

208 TG6Z. 210.
209 TG6Z. 197.

210 TG6Z. 150.

211 TG6Z. 91,136.
212 TG6Z. 209-213.
213 TG6 Z. 167 f. Die Nachdoppelung findet sich noch an fol¬

genden Stellen: TG6 Z. 101, 137, 153, 203, 213.

276



mit demsebe sydene Fetzen vmbenander zwaz-
let/daß eim fy sHertz im Lib vfgumpet ist.2"

Ihren Mann Bantli rühmt sie des besonderen

ämptlidas er hatte, er sei nämlich CasparaF'6

gewesen, was der Landrichter dann erst richtig als

Korporal interpretiert. In gleicher Weise bringen andere

Missverständnisse Madlenis den Leser zum Schmunzeln,

sei es, dass sie in völliger Unkenntnis Bantlis

militärische Ausrüstung oder das Vorgehen der
kriegführenden Parteien schildert, sei es, dass sie die
Verbündeten der Rapperswiler zu kleinen schwartze Tü-

fels Mänh2,7 stilisiert. Wie der Humor manchmal ins

Satirische, ja beinahe Zynische kippt, wird etwa dort
deutlich, wo Madleni dementiert, dass die Schaffhau-

ser die für die Beute gedachten Wagen umsonst

mitgenommen hätten, denn nun hätten sie eben dem

Heimtransport der Leichen gedient. Lacht man über
die katholische Kriegspartei, wenn Madleni sie als

Chümelcher, Hirschfresser, Diebsmörder und Chnoll-

finke tituliert, so sind die Zürcher Zielscheibe des auk-

torialen Spotts, wenn sie deren kriegerisches Versagen

und ihre Flucht als Heldentat darstellt, in der sie

der lauffetgewunne hätten, da sie doch allemalsyget
difordersten gsy218. Auch wenn das Gespräch im letzten

Teil, wo es um die grundsätzliche Frage von Krieg
und Frieden geht, durchaus an Ernsthaftigkeit
gewinnt, endet es schliesslich in einem unüberbietbaren
humoristischen Paradoxon, in dem Madleni ihre

Befürchtungen für die Zukunft formuliert:

sochömetsden hievsse /nendiswasmerhend /schlän-

dis ztodt/vnnd löndis den lauften mittem bschißne
Fidle,2'9

2.6.2 Die Frage nach der Tendenz

Es ist keineswegs einfach, im Bantli-Gespräch eine

eindeutige Tendenz auszumachen. Man lacht über

Madleni, über ihre Einfalt, aber auch über ihren

Mutterwitz und ihre Unverfrorenheit - man lacht

über sie, aber auch mit ihr, und so wird sie für den

Leser zur Integrationsfigur in diesem Dialog. Es ist

nicht der klügere Landrichter aus dem Oberthurgau,
dem man näher stünde, und doch ist auch er mit
seiner subtilen Art, mit der er das Gespräch und seine

Gesprächspartnerin lenkt, durchaus Sympathieträger
des Lesers. Und wie steht es mit Bantli? Markiert nicht
zumindest er eine Zielrichtung des Spotts? Schon sein

Name ist dazu geeignet, ihn der Lächerlichkeit

preiszugeben. Auf «die Verwandtschaft mit Pantaleone

und Pantalon, den Hanswursten des romanischen

Sprachgebiets»220, weist bereits Trümpy hin. Auch im

Schweizerischen Idiotikon wird zu Bantli ein eher

negatives Bedeutungsfeld abgesteckt, wenn damit
ein «dicker, fetter, schwerfälliger Mensch», ein

«einfältiger Kerl» oder ein «grober, ungeschliffener
Mensch»221 bezeichnet werden kann. Dennoch dürfen

wir nicht ausser Acht lassen, dass es sich in der

Zeit auch einfach um einen allgemein verbreiteten
Vornamen handelte. Dass wir Bantli mit der

Wortbedeutung der lächerlichen Figur in Verbindung bringen,

hängt natürlich mit dem Bild zusammen, das

Madleni uns von ihm zeichnet. Bei genauerer
Betrachtung muss aber gerade dieses Bild als ebenso

ambivalent erscheinen wie die beiden Gesprächspartner

selbst. Einerseits nennt ihn Madleni min
Bandtli222, schildert ihn zwar mit unfreiwilliger Komik,

weist aber kritische Anfragen des Landrichters an

seine Kriegführung zurück und schiebt die Ursache

214 TG6Z. 45-50.
215 TG6Z. 54.

216 TG6Z. 56.

217 TG6Z. 82.

218 TG6Z. 175-177.
219 TG6 Z. 239-241.
220 Trümpy 1955, S. 193.

221 SI IV. 1397 f.

222 TG6Z. 20, 25 f.

277



seines Todes fast etwas mitfühlend darauf, dass er ein

alter schwermütiger Ma223 gewesen und als Arm
Zumpel224 eben nicht mehr habe fliehen können.
Doch ein Gefühl der Trauer schimmert in ihren Reden

nirgends durch, und als der Landrichter sie auf die

Tatsache anspricht, dass der Krieg auch sie jetzt zu

einer Witwe gemacht habe, sagt sie schonungslos,
dass Bantli wohl leichter zu ersetzen wäre als Pferd

und Wagen:

Der Chrieg het mich so vil no nit gschadt/hete nur
Roß vnnd Wagen widerH wüßt scho Ein andere

Ma 225

Wir kommen damit zum vorläufigen Ergebnis,
dass sich auf der Ebene der «dramatis personae»
nicht eine Figur als Zielscheibe der Kritik ausmachen

und damit als Vertreterin einer gesellschaftlichen

Gruppe verstehen lässt, gegen welche sich die
Tendenz des Dialogs richten würde.

Bei den Kunkelstuben-Gesprächen war es

eindeutig festzustellen, ob der Verfasser auf der evangelischen

oder auf der katholischen Seite stand. Das ist

beim Bantli-Gespräch nicht so einfach, denn es handelt

sich, wie Trümpy zurecht vermerkt, nicht um eine

Propagandaschrift. Ob es aber «eine geglückte Satire

auf die Zürcher»226 sei, bedarf noch der genaueren
Abklärung. Eigentlich stellt Trümpy seine eigene
These sogleich in Frage, wenn er aus der Tatsache,

dass die meisten Drucke in Zürich und Basel erhalten

geblieben sind, zurecht folgert, das Gespräch müsse

«gerade in den protestantischen Kantonen gelesen
worden sein».227 Wäre es als Satire auf die Zürcher

rezipiert worden, müsste es doch viel eher in den

katholischen Orten Verbreitung gefunden haben.

Nicht zu bestreiten ist selbstverständlich, dass es sich

bei der Schrift um eine Satire handelt; deshalb ist

auch die Frage nach der Tendenz so dringlich.
Es ist nicht zu bezweifeln, dass im Bantli-Gespräch

die Zürcher Kriegführung in Rapperswil der

Lächerlichkeit preisgegeben wird. Da klingt mögli¬

cherweise auch etwas von der tatsächlichen Kritik an,
die aus den eigenen Reihen an General Werdmüllers

Vorgehen geübt wurde. Schon während des Krieges

neigte er zu eigenmächtigen Entscheiden und
selbstherrlichem Flandeln, so dass vor dem Sturm auf
Rapperswil die Zürcher Regierung eine zwölfköpfige, von
Bürgermeister Waser selbst angeführte Delegation
ins Feld bei Rapperswil schickte, um mit dem General

die Strategie festzulegen.228 Kritik an der zürcherischen

Kriegführung wurde schon während der

Belagerung laut, so etwa von Hauptmann Heinrich

Escher229, dem nachmaligen Bürgermeister von
Zürich.230 Nach der Ratifizierung des Friedensvertrags
durch die Zürcher am 27.02./08.03.1656 wurde der

Enttäuschung in Zürich in Form von Verleumdungen
Luft gemacht, die sich hauptsächlich gegen Werdmüller

richteten, vom Rat jedoch als nichtig erklärt
wurden.231 Obrigkeitlich mundtot gemachte Kritik
breitet sich oft unkontrolliert aus und greift gerne
zum Mittel der Satire.232 Wenn wir daraus einen An-

223 TG6 Z. 148 f.

224 TG6Z. 150.

225 TG6Z. 230-232.
226 Trümpy 1955, S. 185.

227 Trümpy 1955, S. 185.

228 Domeisen 1975, S. 143.

229 Escher, Heinrich (1626-1710) war einer der bedeutends¬

ten Staatsmänner des alten Zürich. Er war von 1678 bis

1710 Bürgermeister.
230 «Den Rapperswilerkrieg absolvierte er als Hauptmann und

sparte nicht mit Vorwürfen über die misslungene Aktion»

(Widmer 1978, S. 83).

231 «Vor allem dem General wurden schwere Vorwürfe ge¬

macht. Der Rat ging diesen Beschuldigungen nach, die von

Christoph Holzhalb ausgestreut worden waren, konnte
aber nichts Belastendes finden, bestrafte daher den
Verleumder und sprach den Beschuldigten das obrigkeitliche
Vertrauen aus» (Domeisen 1975, S. 150).

232 Ein literarisches Zeugnis dafür ist auch das «Poetische Eh¬

rengedicht» (RL5), in welchem von zürcherischer Seite in

ironischem Ton unverhohlen Kritik an General Werdmüller

geübt wird.

278



satz für eine innerzürcherische Tendenz der
Flugschrift ableiten, die sich gegen General Werdmüller
richtet, wird gut nachvollziehbar, weshalb sowohl
die gegnerische Kriegspartei aus Rapperswil und der

Innerschweiz als auch die kriegsuntauglichen Zürcher
satirisch überzeichnet werden. Nicht zu übersehen

ist allerdings die parallele Stossrichtung gegen
diejenigen Untertanen, die dem kriegführenden Zürich

zu Hilfe eilten, repräsentiert in den ebenfalls karikierten

Schaffhausern und nicht zuletzt auch in Bantli

selbst.

2.6.3 Von subversiven Frauen

Damit ist ein Rahmen gesetzt, Noch nicht geklärt
aber ist das Anknüpfen an die «Thurgauer Gespräche».

Auch diesbezüglich kann natürlich auf den

politischen Hintergrund verwiesen werden. Domeisen

zeigt auf, dass sich die Zürcher während der

Friedensverhandlungen in Baden trotz der Kriegsniederlage

noch lange sehr unnachgiebig zeigten. Die

Neuordnung der Verwaltung in den Gemeinen
Herrschaften, «die Zürich vor dem Krieg auf friedlichem

Wege zu erreichen versucht hatte und deren Nichter-

reichung nach Wasers Meinung ein wesentlicher
Grund [siel] für den Krieg darstellte»,233 sollte auch

jetzt wieder Gegenstand der Verhandlungen sein und

war erst mit dem Dritten Landfrieden für die Zeit bis

zum Zweiten Villmergerkrieg 1712 für Jahrzehnte

begraben. Insofern war die literarische Plattform,
welche die ersten «Thurgauer Gespräche» geschaffen

hatten, durchaus auch weiterhin ein fruchtbarer
Boden für weitere Flugschriften. Und doch ist das

Bantli-Gespräch wirklich new. Haben wir die
entscheidende Gelenkstelle noch nicht gefunden, den

Punkt, an dem das New Gespräch an die

Kunkelstuben-Gespräche anknüpft und sich gleichzeitig von
ihnen absetzt? Von diesem Punkt aus müsste sich

dann auch die Haupttendenz bestimmen lassen.

Bei der Interpretation des ersten Kunkelstuben-

Gesprächs wurde die Bedeutung des Kunkelstuben-
Emblems ausgeleuchtet. Der Verweis auf die

Kunkel-Evangelien half dabei, die Kunkelstube als

kommunikativen Raum zu verstehen. Dabei konnte

dahingestellt bleiben, ob der Verfasser die Kunkel-Evangelien

kannte oder nicht. Auszuschliessen ist es nicht,
existiert doch eine frühneuhochdeutsche Übersetzung

der Ende des 15. Jahrhunderts in Belgien
entstandenen «Evangiles des Quenouilles»234, welche
1537 in Köln gedruckt worden war.235 Beim Autor des

Bantli-Gesprächs würde nun aber die Annahme, dass

ihn eine Kenntnis der Kunkel-Evangelien zu seinem

die Kunkelstuben-Gespräche aufnehmenden New
Gespräch inspiriert haben könnte, einen ganz neuen
Blick auf diesen Dialog ermöglichen. Dabei sind

folgende Aspekte zu berücksichtigen:
Die Gaststube in Andelfingen wird nicht als

Kunkelstube bezeichnet. Sie ist es aber im Sinne der

Kunkel-Evangelien in einem viel höheren Mass als

Bartheis Gaststube. In der Kunkelstube haben
traditionellerweise die Frauen das Sagen. An solcher
weiblichen Dominanz lässt Madleni nie nur den geringsten
Zweifel aufkommen. Hier, in ihrer Gaststube, weiss

und sagt sie, wie die Welt läuft. Der Oberthurgauer
Landrichter, der in sie eingedrungen ist, ist zwar,
genau so wie der Schreiber und Chronist in den Kunkel-

Evangelien, intelligenter und blickt mit einem heimlichen

Lächeln auf das weibliche Geschwätz; doch zu

sagen hat er eigentlich nichts. Tanja Schwan verweist

bezüglich der Kunkel-Evangelien auf die «Rhetorik

des mundus inversus»236, wie sie sich in der Populärkultur

etwa in der aus dem 16. Jahrhundert stam-

233 Domeisen 1975, S. 145.

234 Die Transkription der beiden Manuskriptfassungen findet
sich im Anhang von Paupert 1990, S. 271-301 und 303-
322.

235 Ein weiterer Druck von 1568 ebenfalls in Köln ist nicht

mehr erhalten (Koppitz 1978, S. 11).

236 Schwan 2006, 5. 12, Anm. 10.

279



menden Redensart «tomber en quenouille» zeige,
welche die Bedeutung «tomber sous la domination
d'une femme» trägt. Die Dominanz Madlenis ist

sowohl gegenüber dem Landrichter wie auch gegenüber

ihrem Mann Bantli unverkennbar. Der Arm Zum-

peP'erinnert an den Mann der «Fraw Ysengrein»,
die in den Kunkel-Evangelien den Montagabend
bestreitet. Sie gesteht in ihrer Selbstdarstellung, dass sie

ihren Mann um seiner Schönheit, nicht um seines

Geldes willen geheiratet habe. Dann es war ein arm
gesell.23" Am deutlichsten wird die Umkehrung der

Verhältnisse in den Kunkel-Evangelien am
Donnerstagabend formuliert, an dem ein sehr alt krum weyb
den Vorschlag zu einem Bankett macht, das wir uns

ein wenig ergetzen vnd verlustieren zuo ehre vnsern
meisterinnen /die vns bißher guote lere vnderwysen
vnd gelert haben/dauon wir nachmals gepriesen vnd

gelobt sollen werden /vnd vber die manner regieren
vnd herschen

In den Kunkel-Evangelien endet jeder der sechs

Abende mit einem schallenden Gelächter der
versammelten Spinnerinnen: Als sie diese Euangelia
hörnten/huoben sie alle so seer an zuo lachen das sie

von jhrem spinnen Hessen.2"0 Jede Persiflage ist

komisch und gibt zu lachen. Wie weit Madleni sich selber

ernst nimmt, ist schwer zu sagen. Jedenfalls aber

ist sie es, die das Gespräch prallvoll mit ihrem Elumor

packt und bei den Lesenden für Gelächter sorgt. Mit
der Bezeichnung «Evangelien» wird in den Kunkel-

Evangelien mit aller Deutlichkeit auf das persiflierte
Genre verwiesen. Dass sie an sechs Abenden
vorgetragen werden, ist gemäss Tanja Schwan zudem
«unverkennbar eine parodistische Anspielung auf das

Sechstagewerk der Genesis».241 In Analogie zu den

Kunkel-Evangelien verweist auch im Bantli-Gespräch
der Titel auf die Vorlage: Das New Gespräch setzt sich

in parodistischer Weise von den «alten», also den

Kunkelstuben-Gesprächen ab. Was dort ernsthaft

argumentierend verhandelt wurde, wird hier ins

Lächerliche gezogen.

Tanja Schwan weist darauf hin, dass die Spindel-

metaphorik, wie wir sie in den Kunkel-Evangelien
und natürlich ebenso im Kunkelstuben-Emblem
antreffen, auch eine Assoziation mit dem Lebensfaden

zulässt, den die Parzen spinnen und nach einer
gewissen Zeit wieder kappen.242 Das lässt einen an den

Tod Bantlis denken, dessen Lebensfaden vor Rappers-
wil gerissen ist. Der Landrichter fragt Madleni, wie

man ihn denn umgebracht habe. Natürlich sei er
erschossen worden, gibt Madleni zur Antwort. Doch

dann beschreibt sie genauer, wie das vonstatten

gegangen sei:

sy hend allepot zwey Bichsenstein an ein ysene
Meschfaden bunden/dä hentzes ase id Bix ine

gschopet vnd vßä gschossen/wo si eine mit troffen
hend/senisterin vierezwentzig stunden sfidlen gsy.243

Natürlich haben wir es hier mit einer der vielen
Textstellen zu tun, in denen Madleni in völliger Unkenntnis

der Sache einen Vorgang erklärt. Mag der
Zusammenhang auch etwas spekulativ erscheinen, so ist es

vielleicht doch nicht ganz zufällig, dass gerade bei

diesem Vorgang, der zum Durchtrennen von Bantlis

Lebensfaden führt, ein «eiserner Elanffaden» eine

Rolle spielt.
Mit diesen Beobachtungen und Überlegungen

soll keinesfalls eine unmittelbare literarische Abhängigkeit

des Bantli-Gesprächs von den Kunkel-Evangelien

insinuiert werden. Gehen wir jedoch davon aus,
dass der Stoff dieses Volksbuches zu einem guten Teil

eben Volksgut war und damit auch ein Leben in der
oralen Tradition führte, ist es durchaus zulässig, wenn
aufgrund der dargestellten Aspekte nicht gar gebo-

237 TG6Z. 150.

238 Kopitz 1978, S. 28 (unnummeriert, 10. Seite des Faksimile).

239 Kopitz 1978, S. 46 (unnummeriert, 28. Seite des Faksimile).

240 Kopitz 1978, S. 37 (unnummeriert, 19. Seite des Faksimile).

241 Schwan 2006, S. 7, Anm. 4.

242 Schwan 2006, S. 16, Anm. 17.

243 TG6Z. 67-71.

280



ten, von dieser Parallelität her die Haupttendenz des

Bantli-Gesprächs zu sehen: Das New Gespräch richtet
sich gegen die alten Gespräche, nimmt diese im

Sinne einer Persiflage auf, indem es den dort als

drohend beschriebenen Krieg rückblickend in seiner

ganzen Perversität darstellt und lächerlich macht.

Ebenfalls aufgenommen wird die Dialogkonstellation,

jedoch so, dass die unterschiedliche konfessionelle

Zugehörigkeit der beiden Gesprächspartner nur
noch auf der Oberfläche gewahrt bleibt, in der
Tiefenstruktur dagegen der in den Kunkelstuben-Gesprächen

emblematisch gemeinte Untertitel gleichsam

beim Wort genommen und in eine Dialogsituation
überführt wird, die in manchem derjenigen in den

Kunkel-Evangelien entspricht: Die zwar ungebildete
und von Missverständnissen und Aberglauben
geprägte Frau (dort die Spinnerinnen, hier Madleni) hat

die Dominanz über den gebildeten und sozial höher
stehenden Mann, der lediglich eine katalysierende
Funktion hat (dort der Schreiber, hier der Ober-

thurgauer Landrichter). Ist die Tendenz bei den Kunkel-

stuben-Gesprächen jeweils durch die konfessionelle

und die innereidgenössische politische Auseinandersetzung

bestimmt, richtet sie sich im Bantli-Gespräch

von unten nach oben: von der Frau, dem sozial

schwächsten Glied der damaligen Gesellschaft,

gegen den Mann, von den Opfern des Krieges gegen
die Mächtigen, die ihn ausgelöst haben, von den

Untertanengebieten gegen die herrschenden Orte.
So wird auch verständlich, weshalb das

Gespräch an einem Ort wie Andelfingen angesiedelt
wird. Andelfingen war von 1482 bis 1798 eine
Zürcher Landvogtei, stand also in einer ähnlichen Abhängigkeit

von Zürich wie die Gemeine Herrschaft Thur-

gau von den sie verwaltenden eidgenössischen

Orten, zu denen Zürich ebenfalls gehörte. Die beiden

unmittelbar benachbarten Gebiete244 eigneten sich

als literarische Topoi für Untertanengebiete schlechthin.

Der Landrichter war zwar Angehöriger eines

Systems, das nach dem Ersten Villmergerkrieg das

Verhältnis der Untertanengebiete zu den eidgenössischen

Orten wieder in den alten, unbefriedigenden
Verhältnissen zementierte, jedoch kommt ihm im

Gespräch mit Madleni doch eher eine vermittelnde
Funktion zu, was der Aufgabe eines Landrichters als

Repräsentant der niederen Gerichtsbarkeit entspricht,
welche mehr die restitutive als die punitive Gerechtigkeit

vertrat.
Ebenfalls nachvollziehbar wird angesichts der

beschriebenen Tendenz die Haltung des Gesprächs

gegenüber dem Krieg, dem eigentlichen
Hauptthema. Der Krieg wird aus der Opferrolle Madlenis

und Bantlis schicksalhaft erlebt. Er ist nicht die

Fortführung der Politik mit anderen Mitteln, sondern eine

groteske Veranstaltung, für die der kleine Mann mit
der Aussicht auf geplündertes Gut gewonnen werden

kann. So sagt Madleni von den Schaffhausern,
denen sich ihr Mann anschliesst:

si hend grad gmeint/sy wollend nummede jre Wägen

mitZüg vfladen/vnd herführen2*5

Den erhofften Gewinn tauschen sie dann wie Bantli

gegen den Tod ein oder im besseren Fall wie sMüllers

Buob2"5, der aus Abenteuerlust in den Krieg gezogen
ist, gegen eine tiefe Beschämung. Die Ursache des

Krieges ortet Madleni weder bei der einen noch bei

der anderen Kriegspartei. Auf die Frage des

Landrichters, wer den Krieg angefangen habe, antwortet
sie zwar zuerst: Ebe die hipsche Chnolrfincken vß de

Ländre vße2" Doch gleich darauf zitiert sie den Pfarrer

von Andelfingen, der, wäre er Bürgermeister von
Zürich gewesen, die Provokation eben geschluckt
und damit den Krieg vermieden hätte. So wird im

244 Der genaue Grenzverlauf wurde 1540 zwischen Zürich

und dem eidgenössischen Landvogt in Frauenfeld vereinbart

(Uli, Andelfingen. Römische Zeit bis heute, in: e-HLS,

Version vom 21.07.2009).
245 TG6 Z. 32-34.
246 TG6 Z. 102 ff.
247 TG6 Z. 209 f.

281



Bantli-Gespräch nicht die eine oder die andere Partei

beschuldigt, sondern der Krieg an sich problemati-
siert: Er wird erkennbar als eine Sache, die von den

Herrschenden inszeniert, vom einfachen Volk

ausgetragen und im schlimmsten Fall mit dem Leben des

einfachen Mannes bezahlt wird.

Wir haben es im Bantli-Gespräch also mit einer

äusserst provokativen, aufrührerischen Flugschrift zu

tun, die aber ihre eigentliche Tendenz geschickt unter
dem literarischen Deckmantel der Satire, ja der
Groteske verbirgt und deshalb weit über den aktuellen
Anlass hinaus ihre Sprengkraft bewahrte und

entsprechend lang in immer neuen Editionen überliefert
und zur Zeit des Zweiten Villmergerkrieges wieder

neu bearbeitet wurde. Es hebt sich von den anderen

«Thurgauer Gesprächen» dadurch ab, dass es nicht

einem rhetorischen Argumentationsprinzip, sondern

stärker einem poetischen Prinzip verpflichtet ist.

Dadurch transzendiert dieser Dialog mehr als die andern

die unmittelbare Aktualitätsgebundenheit und
schafft sich so die Möglichkeit eines deutlich längeren

Nachlebens.248

248 Jürgen Kampe beschreibt dieses Phänomen folgendermas-
sen: «Primäre Gestaltungsrichtlinie für die Rhetorik ist also

die Aktualitätsgebundenheit, die auf eine quaestio finita

gerichtet ist und damit prinzipiell mehr einer

detailgetreuen Darstellung der Realität [...] nachzueifern hat als

die mimesis-Weise der Poesie, die eine <raffend-akzentuie-

rende> Ganzheit in der Darstellung sucht und den

Aktualitätsbezug zu transzendieren strebt» (Kampe 1997, S. 36).

282


	Die sechs "Thurgauer Gespräche"

