
Zeitschrift: Thurgauer Beiträge zur Geschichte

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Thurgau

Band: 156 (2018)

Artikel: Konfessioneller Krieg und literarischer Dialog : die "Thurgauer
Gespräche" zum Ersten Villmergerkrieg 1655/1656

Autor: Niederhäuser, Hans Peter

Kapitel: 7: Glossar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-813648

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-813648
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


7 Glossar

Andelfingen
Ort im Zürcher Weinland am Südufer der Thür gelegen.

Die Landvogtei gleichen Namens gehörte von
1482 bis 1798 zu Zürich. Seit der Reformation bis

1864 wählte der Schaffhauser Rat den Pfarrer von

Andelfingen; die Wahl musste allerdings von Zürich

bestätigt werden.'

Arther Handel
An zahlreichen Stellen nehmen die «Thurgauer
Gespräche» Bezug auf den sogenannten Arther Handel,

der auch als Hummelhandel bekannt geworden ist.2

Im schwyzerischen Arth können bereits in der
Reformationszeit reformatorische Bestrebungen ausgemacht

werden. Im 17. Jahrhundert entstand dann

unter der Leitung des als «Tischmacher» bekannten
Baschi Meyer eine Gemeinde, die täuferischem

Gedankengut nahestand. Gegen sie wurde im Täuferhandel

1629/30 gerichtlich vorgegangen.3 Danach

beruhigte sich die Situation, bis Anfang der
Fünfzigerjahre unter der Führung mehrerer Mitglieder der
Familie von Hospental wahrscheinlich die Mehrheit
der Gemeinde sich dem reformierten Glauben
zuwandte. Sie bezeichneten sich als Nikodemiten. Die

Bezeichnung hat mit der Glaubensausübung im

Verborgenen zu tun, wie sie dem Pharisäer Nikodemus

(Joh. 3) zugeschrieben wurde. Sie geht auf die
«Excuse de Jehan Calvin à Messieurs les Nicodémite»
zurück. Calvin wollte die gerade entstehenden
kirchlichen Strukturen aufrechterhalten und verhindern,
dass seine Anhänger in Frankreich infolge der
Unterdrückung in den Untergrund gingen.4 Der 1653 nach

Arth gewählte katholische Pfarrer Melchior Meyen-
berg ging auf Konfrontationskurs, während die

Gemeinde die Kontakte zu Zürich intensivierte. Die

Spannungen stiegen, bis am 11./21.09.1655 die

Verhaftung der Nikodemiten beschlossen wurde. Am

gleichen Tag noch flohen ihre Führer nach Kappel,

von wo sie Pfarrer Kesselring nach Zürich begleitete.
Johann Erhard Kesselring5, seit 1644 Pfarrer in Hau¬

sen bei Kappel a. A., unterstützte die Arther Evangelischen.

Mehr als 30 weitere Personen flohen,
grösstenteils nach Zürich, wo sie nolens volens

aufgenommen wurden. Vier der Zurückgebliebenen,
vermutlich täuferisch Gesinnte, die schon während
des Täuferhandels bestraft worden waren, wurden
am 07./17.11.1655 in Schwyz hingerichtet.6 Zürich

forderte Hab und Gut der Geflohenen heraus. Die

Auseinandersetzungen, in denen Schwyz auf seine

Souveränität pochte, Zürich aber das Auswanderungsrecht

(ius emigrandi) geltend machte, verhärteten

die Fronten immer mehr. Auch die Tagsatzung
vermochte die streitenden Parteien nicht zu befrieden,

so dass Zürich eine bewaffnete Lösung des

Konflikts herbeiführte. Der Arther Handel kann also als

eigentlicher Anlass für den Ersten Villmergerkrieg
betrachtet werden.7

Augenspiegel
Das Wort Auge(n)spiegeI oder Augspiegel wurde
neben Spiegel für die Brille verwendet.8 Barthel wird im

zweiten Bechtelistag-Gespräch als Brillenträger
dargestellt.9 Die Brille wurde ab der Mitte des 13. Jahr-

1 Vgl. Uli, Andelfingen. Römische Zeit bis heute, in: e-HLS,

Version vom 21.07.2009.
2 Denier 1881, S. 120 f.; Rey 1944, S. 58 ff.
3 Rey 1944, S. 57 und 94 ff.
4 Fumer 1994, 5. 75 ff.
5 Kesselring, Johann Erhard: Pfarrer Kesselring stammte aus

Bussnang im Thurgau. Sein Vater, Christoph Kesselring,

war Pfarrer in Wigoltingen, sein Onkel Kilian Kesselring

war Sekretär des Gerichtsherrenstandes und seit 1628

Generalwachtmeister der Landgrafschaft Thurgau. Er wurde
nach dem Einfall der schwedischen Truppen 1633 der
Kollaboration beschuldigt (Rey 1944, Anm. 7, S. 103; Rothen-

bühler, Kesselring Kilian, in: e-HLS, Version vom 10.08.

2007).
6 Rey 1944, S. 149 ff.
7 Lau, Villmerger Krieg, Erster. Kriegsanlass, in: e-HLS, Ver¬

sion vom 28.02.2013.
8 SIX.62,65.
9 TG4 Z. 89.

211



hunderts vervollkommnet, so dass sie «gerade der

älteren Bevölkerung (über 35 J.l) Geschriebenes

überhaupt erst direkt zugänglich machte, die von ihrer

Lebensform her am ehesten Zeit und Einstellung dazu

aufbringen konnte»10. Auch wenn der Kontext ganz
eindeutig auf die Bedeutung «Brille» verweist, konnte
der damalige Leser nebenher an die Schrift «Augenspiegel

der Wahren Religion»" denken. Es handelt
sich dabei um ein vom Solothurner Theologen Johann

Wilhelm Gotthard verfasstes apologetisches
Gespräch, welches 1639 in der Druckerei Hautt in Luzern

gedruckt wurde und auf evangelischer Seite eine

Gegenschrift provozierte: Wahrhaffte/und in Gottes

Wort wot gegründte Widerlegung Des newlich im
Truck außgegangnen ohn-Catholischen Gesprächs

von Religions und Glaubens Sachen/genennt der
Augenspiegel, verfasst vom Wädenswiler Pfarrer Jacob

Vollenweider, gedruckt bei Bodmer in Zürich 1642.12

Dass der Verweis auf Gotthards «Augenspiegel» an

dieser Stelle nicht aus der Luft gegriffen ist, zeigt auch

die Tatsache, dass das Baschi-Uli-Gespräch einen
unmittelbaren Bezug zu dieser Schrift herstellt.13 Zu

Johannes Reuchlins berühmter Schrift gegen den zum
Christentum übergetretenen Juden Johannes Pfefferkorn

von 1511," die auch den Titel «Augenspiegel»

trägt, ist keine Verbindung zu erkennen; dafür dürfte
auch die zeitliche Distanz zu gross sein.

Auswanderungsrecht
Das bereits im Augsburger Frieden von 1555
verbriefte Auswanderungsrecht aus religiösen Gründen
(§ 24, ius emigrandi) entschärfte das Prinzip des cuius

regio eius religio: Es garantierte, dass niemand sich

dem Glauben seines Landesherrn zu unterwerfen
brauchte, sondern zumindest zwischen der Landesreligion

und der Auswanderung wählen konnte.15

Der Westfälische Friede von 1648 befasste sich wieder

mit dem Auswanderungsrecht und schuf in

seinen Bestimmungen dafür erleichterte Bedingungen.16

Den in den «Thurgauer Gesprächen» verwendeten

Begriff freyer Zug" findet man im ganzen deutschen

Sprachgebiet als Bezeichnung für dieses Auswanderungsrecht

aus religiösen Gründen.

Bantli
Bantli ist der gleichsam nur als Leiche auftretende

Protagonist im Bantli-Gespräch (TG6), dem Dialog

zwischen der Andelfinger Wirtin Madleni und einem

Oberthurgauer Landrichter. Der Name weist schon

am Anfang unterschiedliche Schreibweisen auf. Sie

variieren in den verschiedenen Drucken, sind aber in

der Regel auch innerhalb eines Druckes nicht einheitlich.

Im Archetyp finden sich drei Schreibweisen: 6 x

Bandtli, 1 x Bantli, 1 x Bantdli. In den späteren
Textfassungen entwickelt sich der Name dann über Bant-

lin zu Bantle. Steht anfangs im Titel des Gesprächs

noch Madleni im Vordergrund, rückt Bantli von der

Variante C an in den Titel auf, und der Name wird zur

eigentlichen Bezeichnung des Gesprächs: C Bekand-

tes Gespräch, Bantligenannt-D Bekanntes Gespräch

Der Bantlin genannt - E Der Bantle: Das ist ein lustiges

Gespräch. Das hat mit Sicherheit damit zu tun,
dass eine Leichpredigt auf einen Bantle Karer aus

Andelfingen in Umlauf kam, die zahlreiche inter-

textuelle Bezüge zum Bantli-Gespräch aufweist und

die dann oft zusammen mit diesem gedruckt und

verbreitet wurde. Schon Trümpy stellt zurecht fest,

dass das Verhältnis von Gespräch und Predigt klar sei:

«In der vorliegenden Form setzt die Rede den Dialog

10 Maas 1985, S. 64.

11 GOTTHARD 1639.

12 VOLLENWEIDER 1642.

13 TG5 Z. 204 f.

14 Faksimile mit einer Kurzdarstellung des damaligen

«Kampfs der Geister» von Josef Benzing in: Quellen zur
Geschichte des Humanismus und der Reformation in

Faksimile-Ausgaben, Bd. 5, München 1961.

15 Möhlenbruch 1977, S. 8, 22, 60 ff.
16 Möhlenbruch 1977, S. 75 ff.
17 TG2Z. 104, 166;TG5Z. 93.

212



voraus; um sie richtig geniessen zu können, muss der

Leser mit dem Dialoge vertraut sein.»18

Barthel
Barthel ist ein Vorname, der sich von Bartholomäus

ableitet. Der als Heiliger verehrte Bartholomäus gilt
als einer der zwölf Apostel19 und hat seinen Namenstag

am 24. August. Der Tag gilt als Lostag zwischen

Getreide- und Obsternte und hat zahlreiche Bauernregeln

an sich gezogen, wie zum Beispiel: «So wie
das Wetter zu Bartholomäus ist, daran sich dann der

Winter misst.»20 In seiner Zuständigkeit für das

Herbstwetter «fiel ihm ebenfalls der Schutz der

Herbsterträgnisse zu, vor allem der Rebe und des

Weins»21. In der volkstümlichen Verehrung in der

Schweiz wurde Bartholomäus, auch Bartli genannt,
zum Symbol der Festfreude. In dieser Funktion stellte

man ihn mit einer Mostbutte dar. Damit sind wir
schon sehr nah bei der bekannten Redewendung:
«Ich werde dir zeigen, wo Barthel den Most holt.» Sie

findet sich im ersten Bechtelistag-Gespräch.22 Für die

Namensgebung hat sie im ersten Kunkelstuben-

Gespräch bestimmt noch keine Rolle gespielt, zumal
in den Kunkelstuben-Gesprächen der Name nach

dem Titel und der ersten Redeanweisung in den Hintergrund

tritt und als Redeanweisung nur noch die

Bezeichnung Würth verwendet wird. Was also hier

schon deutlich zur Personenkonfiguration gehört, ist

die Rolle des Gastgebers. Die Tatsache, dass Barthel

der evangelische Protagonist ist, könnte ein Indiz dafür

sein, dass die konfessionelle Ausdifferenzierung
der Vornamen, nach welcher Bartholomäus bzw.

seine Kurzformen Bartli und Bartlome23 der evangelischen

Seite zugeordnet wird, schon weit fortgeschritten

ist.

Wie weit für den Luzerner Verfasser bei der

Namensgebung eine Kenntnis des Bartlispiels in Brunnen

(Schwyz) eine Rolle gespielt hat, wird sich wohl
nicht klären lassen. Das Bartlispiel gehörte möglicherweise

schon seit dem 15. Jahrhundert zur Fast¬

nachtstradition in Brunnen. Dort stand im sogenannten

alten Sustgebäude «auf eigenem Pfosten ein

hölzerner Mann mit langem Barte und grossen
Pluderhosen, der «Brunner-Bartli» genannt»24. Nach

dem grossen Dorfbrand von 1620 war das Sustgebäude

am See 1631 errichtet worden, in dem der

hölzerne Bartli seinen Ehrenplatz bekam und zum
Patron und Namensgeber des Fastnachtsspiels in

Brunnen wurde.25 Erst als die Figur 1790 aus
unbekannten Gründen entfernt wurde, soll Bartli dann als

Figur im Spiel aufgetreten sein.26 Da ist also ein direkter

Bezug zum Barthel des ersten Kunkelstuben-

Gesprächs kaum auszumachen. Für eine mögliche
Erklärung der Umbenennung des dritten Thurgauer
Gesprächs in Bechtelistag-Gespräch allerdings muss

die Spur noch weiterverfolgt werden. Benziger weist
auf die Beziehungen des Brunner Bartlispiels zu den

Fastnachtsgebräuchen der Umgebung hin.27

Insbesondere scheint eine deutliche Nähe des Bartlispiels

zu den Bräuchen am Berchtoldstag in Luzern, Schwyz

und anderen Orten erkennbar zu sein, und zwar in

der überall anzutreffenden Verbindung einer parodis-
tischen Ratsversammlung mit einem Ess- und
Trinkgelage, welches wiederum die bacchischen
Eigenschaften Bartlis zur Geltung bringt. Der bereits

vorhandene Name Barthel könnte also den Verfasser

des ersten Bechtelistag-Gesprächs inspiriert haben,
seinen Dialog an der Berchtoldstags-Tradition
anknüpfen zu lassen, zumal diese im Thurgau an ver-

18 Trümpy 1955, S. 195.

19 Vgl. Mk 3,18.
20 Betschart 2013, S. 72.

21 Benziger 1909, S. 280; mit Verweis auf Kerler, D.H.: Die

Patronate der Heiligen, Ulm 1905, S. 405.
22 TG3Z. 31.

23 SI IV. 1625.

24 Benziger 1909, S. 274.
25 Wiget, Brunnen, in: e-HLS, Version vom 26.08.2004.
26 Benziger 1909, S. 275.
27 Benziger 1909, S. 278 f.

213



schiedenen Orten bereits gut verankert war. Wenn

wir davon ausgehen, dass das erste Bechtelistag-
Gespräch am Anfang des Krieges geschrieben wurde,
bot sich der Berchtoldstag, der zum Beispiel in

Frauenfeld am zweiten oder dritten Montag im Januar

gefeiert wurde, als idealen Bezugspunkt an.

Bauer
In den Kunkelstuben- und Bechtelistag-Gesprächen
ist einer der Dialogpartner der Bauer Jockel. Der

fiktive Gesprächsort ist im Thurgau gedacht, einer

vorwiegend agrarisch-ländlichen Gegend. Da liegt es

nahe, dass ein Bauer als Protagonist gewählt wird.

Allerdings fällt auf, dass in der Ausgestaltung des

Bauern Jockel manches nicht zu einem Angehörigen
des Bauernstandes passen will. Da ist einerseits seine

Lesefähigkeit, andererseits die Kenntnis wichtiger
Bundesverträge der Eidgenossenschaft mit der
Möglichkeit, daraus zu zitieren. Gerichtsakten aus der Zeit

belegen zwar, dass es durchaus auch des Lesens kundige

Bauern gab. Deshalb fällt stärker noch die

Argumentationsfähigkeit, die eine rhetorische
Grundbildung voraussetzt, als eher bauern-untypisches
Merkmal ins Gewicht, das Jockel eben als literarische

Figur auszeichnet. Die «Thurgauer Gespräche» knüpfen

damit an einer spezifisch eidgenössischen
Motivgeschichte an. In Deutschland überwiegt in der
Literatur der Frühen Neuzeit der negativ gezeichnete
Bauerntölpel, wie wir ihn etwa im Fastnachtsspiel

durchgehend antreffen. Lediglich in der während
der Reformationszeit aufkommenden Dialogliteratur
wechselt er seine Funktion. Das berühmteste Beispiel

ist der «Karsthans». Das 1521 erschienene Gespräch
lässt den Bauern Karsthans eine Entwicklung
durchmachen, nach der er plötzlich seinem gebildeten
Sohn argumentativ überlegen wird und aus der Bibel,

den Kirchenvätern und aus Luthers und Murners
Schriften zu zitieren in der Lage ist. Neukirchen sieht

darin ein literarisches Strukturmerkmal: «Gezeigt
wird in einem allegorischen Modus die reelle Mög¬

lichkeit einer Entwicklung vom Karsthans als Spezifikation

des «gemeinen Mannes» hin zu einem
selbstständig denkenden Anhänger der Reformation.»28

Damit ist in dieser frühen reformatorischen Schrift
das Bild des Bauern präfiguriert, wie wir es dann in

zahlreichen weiteren Reformationsdialogen antreffen

Allerdings hat es mit der realen Stellung des Bauern

in der Gesellschaft, die auch im Reformationsdialog

nur als marginales Thema nachgewiesen werden
kann,29 nichts zu tun. Der Bauernkrieg von 1525

setzte dem Klischee des Bauern als Streiter für ein

unverfälschtes Evangelium schon nach kurzer Zeit ein

abruptes Ende. Wenn nun 1521 in Zürich ein Gedicht

erscheint, das sich in den reformatorischen Diskurs

einschaltet und als dessen Autor ein thurgaüischer
Bauer ausgegeben wird,30 wird damit in der
Eidgenossenschaft nicht eine Umwertung des Bauern

vorgenommen. Vielmehr wird hier an eine durchgehend
positive Charakterisierung des Bauern in der Literatur

angeknüpft. Das muss verstanden werden auf dem

Hintergrund des Gegensatzes zwischen der
Eidgenossenschaft und ihren europäischen Kontrahenten.

Guy P. Marchai weist in seinen Untersuchungen den

Bauern als zentrales Element in der eidgenössischen

Identitätsbildung und Selbstpräsentation aus.31 Dabei

handelt es sich um eine Reaktion auf die Diffamierung

der Eidgenossen als «grobes Bauernvolk», als

«törichte Bauern», als «Kuhschweizer»32, wie sie sich

beispielsweise in der habsburgisch-österreichischen
Chronistik nach dem Sempacherkrieg von 1386 oder

im Manifest Maximilians I. von 1499 findet, wo von

bösen, groben und schnöden gepurslüten die Rede

ist. «Es handelte sich hierbei um eine weit verbreitete

28 Neukirchen 2011, S. 290.

29 Köhler 1987, S. 192.

30 KURZES GEDICHT 1521 ; Zur Verfasserschaft des Gedichtes

vgl. Humbel 1912, S. 31-32.
31 Marchai 1992, 2004.

32 Vgl. Sieber-Lehmann 1998, S. 7 ff.

214



antieidgenössische Polemik. [...] Dem Gedankengang

dieser Polemik entsprach nun die Logik der

eidgenössischen Selbstpräsentation. Das Feindbild

vom schnöden Bauern wurde in provokativer
Selbstbehauptung aufgenommen und ins Gegenteil
gewendet.»33 Damit entstand bereits am Anfang des

16. Jahrhunderts die ideologische Kampffigur des

frummen, edlen puren, die mit der gesellschaftlichen
Realität des Bauernstandes wenig zu tun hatte. Mit
dem Bauern Jockel knüpft das erste Kunkelstuben-

Gespräch grundsätzlich an diese im eidgenössischen
Selbstverständnis positive Identifikationsfigur an.

Bechtelistag
Der Berchtoldstag (Bechtelistag) ist ein Nachneujahrstag

in den alemannischen Gegenden der Schweiz,

Die Benennung, die auf einen Heiligen hinzuweisen

scheint, beruht auf einer irreführenden Volksetymologie.

Ein ursprünglicher Bezug auf die germanische
Perchta scheint wesentlich plausibler. Der Feiertag
fällt verbreitet auf den 2. Januar, in einzelnen Gegenden

aber auch auf ein späteres Datum, so etwa in

Frauenfeld auf den dritten Montag im Januar.34 Albert
Bachmann verweist ohne genaue Quellenangabe auf
den 2. Montag des Januar.33 Turgöwischer Bärtelin

Feyrtag intendiert einen Tag im fortgeschrittenen
Januar, wie er heute noch in Frauenfeld gefeiert wird.
Deshalb wird die dort übliche Bezeichnung «Bechtelistag»

übernommen.
Der Brauch geht bis in die Zeit der Stadtgründung

in der Mitte des 13. Jahrhunderts zurück. Die

Constaffel-Gesellschaft, ein Zusammenschluss von

Adeligen und vornehmen Bürgern, traf sich schon

damals für ihre gesellige Unterhaltung in einer eigenen

Lokalität, der «Oberen Trinkstube». Bald schlössen

sich auch die Handwerker und Bürger zusammen,
und zwar zur Gesellschaft «Zum wilden Mann», die
sich in der «Niederen Stube» versammelte. 1640

vereinigten sich die beiden Gesellschaften zur «Consta-

blergesellschaft». 1642 wurde ein Stubenbuch be¬

gonnen: «Der Ober: und Nideren Stuben Zuo

Frauwenfeld Gsellschafft-Buoch»36. Leider findet

man in diesem Stubenbuch keine Hinweise darauf,
womit sich die Gesellschaft bei ihren Zusammenkünften

unterhalten hat. Es wäre durchaus vorstellbar,
dass die beiden Bechtelistag-Gespräche für eine

schwankhafte Aufführung an einem solchen Anlass

gedacht waren. Diese Spur lässt sich jedoch nicht

weiterverfolgen und ist als Hypothese zu
unwahrscheinlich, da nicht anzunehmen ist, dass ein doch in

der Grundtendenz pro-katholischer Schwank vor der

von den Evangelischen deutlich dominierten
Constaffel-Gesellschaft aufgeführt worden wäre.

In den «Thurgauischen Beiträgen zur Vaterländischen

Geschichte» erschien 1883 vom späteren
Redaktor des Schweizerischen Idiotikons, dem aus dem

Thurgau stammenden Albert Bachmann, eine

«mythologische Skizze» über den Berchtoldstag.
Bachmann bezieht sich mit seinen Informationen über den

Frauenfelder Berchtoldstag auf Pupikofer, der angibt,
der Berchtoldstag habe den St. Hilariustag (13.
Januar) ersetzt und sei, damit man nicht zu viele Feste

hintereinander habe, auf «den zweiten Montag des

neuen Jahres» festgesetzt worden.37 Als Beleg für das

Alter des Brauchs führt er dann das dritte Thurgauer
Gespräch von 1656 an und zitiert den Anfang
davon.38 Ein Hinweis Bachmanns zeigt, dass der

Zusammenhang zwischen der Kunkelstube, die in den ersten

beiden «Thurgauer Gesprächen» titelgebend ist,

und dem Bezug zum Berchtoldstag möglicherweise
nicht ganz aus der Luft gegriffen ist: «In Wädensweil

(am Zürichsee) und Umgegend geht die Sage dass

sich in dem sogenannten Chlungerkasten, einer

Höhle an der Sihl, die Chlungere aufhalte. Sie gehe in

33 Marchai 2004, S. 268.

34 Bartsch 2002, S. 215 f.

35 Bachmann 1883, S. 12 f.

36 Standort: Frauenfeld Bürgerarchiv, H 1. Q 2

37 Bachmann 1883, S. 12 f.

38 Bachmann 1883, S. 19.

215



der Sylvesternacht in alle Häuser, um zu sehen, ob die

Mägde ihre Spinnrocken abgesponnen haben.»39

«Das Gespenst, die Chlungere ist durchaus identisch

mit Berchta. Der Name Chlungere rührt einfach
daher, dass sie faulen Mägden Knäuel in das unabge-

sponnene Garn bringt. Vgl. allemanisch chrungele,

chlungele (Fadenknäuel).»40 Die germanische Göttin
Perchta, auf die Bachmann den Berchtoldstag
zurückführt, bezeichnet er als eine Göttin der
Hausarbeit. «Namentlich schenkt sie ihre Aufmerksamkeit
dem Spinnen.»41

Berchtoldstag s. Bechtelistag.

Borromäischer Bund s. Goldener Bund.

Bundesprojekt
Das Bundesprojekt hatte aus zürcherischer Sicht zum
Ziel, die alten eidgenössischen Bünde in einem einzigen

Bundesinstrument zusammenzufassen. Nach der

Tagsatzung im Juli 1655, auf der sich die katholischen
Orte einem solchen Projekt gegenüber bereits ablehnend

gezeigt hatten, wurde der Zürcher Bürgermeister

Johann Heinrich Waser beauftragt, einen Entwurf

zu erarbeiten. Dieser wurde aber infolge der Erneuerung

des Goldenen Bundes durch die katholischen

Orte am 03.10.1655 obsolet.42 Die Intention des

Bundesprojekts war wohl von Anfang an, eine Basis für
ein Bündnis der evangelischen Orte zu schaffen, und

kann niemals im Sinne der nationalen Geschichtsschreibung

des 19. Jahrhunderts als Manifestation
eines nationalen Bewusstseins interpretiert werden.43

Norbert Domeisen stellt Waser, den Vater des

Bundesprojekts, als typischen Vertreter seiner Zeit dar,

dem Zürich, der eigene Stand, stets «Zentrum seines

Denkens und Handelns blieb», und zeigt auf, dass die

Eidgenossenschaft «im damaligen Bewusstsein eben

nicht mehr als ein Verteidigungsbündnis souveräner

Orte gegen Feinde von aussen und ein Hilfsbündnis

für den Fall von Aufständen der Untertanen»44 war.

Dritter Landfriede
Mit dem sogenannten Dritten Landfrieden von 1656

wurde das Zusammenleben der evangelischen und

katholischen Orte in der Eidgenossenschaft nach

dem Ersten Villmergerkrieg geregelt. Nachdem die

Zürcher und Berner den Krieg verloren hatten, konnten

die Innerschweizer Orte darauf hinarbeiten, den

für sie günstigen Zustand, wie er vor dem Krieg
geherrscht hatte, wieder festzuschreiben. In der

gesamteidgenössischen Entwicklung kann der am

26.02./07.03.1656 ratifizierte Dritte Landfriede
deshalb zurecht als ein «wirkungsloses Zwischenspiel» 45

bezeichnet werden. Veröffentlicht wurde der

Friedensvertrag unter dem Titel Aydgnossisch Fridens

INSTRVMENT. Die Publikation enthielt im Anhang
den Zweiten Landfrieden von 1531 und den Badener

Vertrag von 1632, die beiden Verträge, welche die

spannungsvolle Politik insbesondere bezüglich der

Gemeinen Herrschaften schon vor dem Ersten

Villmergerkrieg weitgehend bestimmt hatten. Sie sollten

auch weiterhin die Grundlage für die Dominanz der

katholischen Orte bilden.

Auf diese Publikation nimmt das zweite Bechte-

listag-Gespräch Bezug,46 das mit Sicherheit erst nach

dem Friedensschluss verfasst worden ist. Dem Verfasser

ist also der Dritte Landfriede bekannt, auch wenn
er nicht daraus zitiert. Das einzige als solches
ausgewiesene Zitat47 stammt aus dem Zweiten Landfrieden,
und zwar in sprachlicher Anlehnung an die Form, wie

wir sie eben im Anhang des Aydgnossisch Fridens

39 Bachmann 1883, S. 39.

40 Bachmann 1883, S. 39, Anmerkung 75.

41 Bachmann 1883, S. 43.

42 Domeisen 1975, S. 123.

43 Domeisen 1978, S. 81.

44 Domeisen 1975, S. 125.

45 Bächtold, Landfriedensbünde, in: e-HLS, Version vom
21.05.2010.

46 TG4Z. 29.

47 TG4Z. 69-72.

216



INSTRVMENT finden. Auch die Aufzählung der
Zürcher Delegierten beim Zweiten Landfrieden, wie wir
sie in TG4 antreffen,48 bestätigt in der Schreibweise

der Namen diese Quelle.

Gemeine Herrschaft
Als sogenannte «Gemeine Herrschaft» wurde der

Thurgau zur Zeit des Ersten Villmergerkrieges von
den sieben regierenden Alten Orten Uri, Schwyz,

Unterwaiden, Glarus, Luzern, Zug und Zürich als Vogtei

gemeinsam verwaltet. Erst nach dem Zweiten Vill-

mergerkrieg 1712 kam noch Bern hinzu. Auf der

Basis von Frauke Volklands Darstellung sei an dieser

Stelle die Situation im Thurgau in aller Kürze
referiert:49 Im Jahr 1460 eroberten die Eidgenossen die zu

Österreich gehörige Landgrafschaft Thurgau und

machten sie zu einer Gemeinen Vogtei. Die sieben

Orte der damaligen Eidgenossenschaft regierten sie

zu gleichen Rechten und Pflichten. Die Reformation
brachte eine neue Situation für die Gemeinen
Herrschaften. Von den sieben Orten, die sich die
Herrschaft über den Thurgau teilten, blieben fünf katholisch,

Zürich wurde evangelisch und Glarus paritätisch.
Im Thurgau selber herrschte eine gemischtkonfessionelle

Situation. Einesteils durch die zahlenmässige

Überlegenheit der katholischen regierenden Stände,

andernteils durch die Bestimmungen des Zweiten

Landfriedens, der 1531 nach der Niederlage der

Evangelischen im Kappelerkrieg geschlossen worden

war, fand sich die in der Mehrheit evangelisch gebliebene

Thurgauer Bevölkerung in einer unterprivilegierten

Situation: Konversion war nur von der

evangelischen zur katholischen Seite möglich; das

katholische Kirchenrecht galt für beide Konfessionen;
der evangelische Kultus sollte auf den Zustand
beschränkt bleiben, wie er sich vor dem Zweiten
Landfrieden ausgebildet hatte. «Bis ca. 1540 kamen auf
eine Gesamteinwohnerzahl von 30 bis 40000
Menschen in der Landgrafschaft Thurgau nur ca. 2 bis

3000 Katholiken. Danach stieg die Zahl der Katholi¬

ken bis zu einem Viertel der Gesamtbevölkerung zu

Beginn des 18. Jahrhunderts an.»50 Unter solchen

Verhältnissen war es unumgänglich, dass die

Angehörigen beider Konfessionen ständig mit
Glaubenselementen und Rechtsfragen der je anderen Konfession

in Berührung kamen. Das Leben der Thurgauer
in der Frühen Neuzeit spielte sich in einer religiös
osmotischen Situation ab, und die transkonfessionelle

Interaktion gehörte für die damaligen Menschen zum

Alltag.
Was wir in den literarischen «Thurgauer Gesprächen»

wiederfinden, bildet also auf einer fiktiven
Ebene das ab, was auch als historische Grundsituation

auszumachen ist, nämlich dass man im Thurgau
nicht darum herum kam, über die Konfessionsgrenzen

hinaus miteinander im Gespräch zu sein. Das

dürfte ein wesentlicher Grund für die Anbindung
dieser Flugschriften an den Thurgau sein. Im ersten

Kunkelstuben-Gespräch kommt eine deutlich
agitatorische Intention von katholischer Seite hinzu: Im

Vorfeld des sich anbahnenden Krieges soll die

evangelische Mehrheit im Thurgau von der Unrechtmäs-

sigkeit des zürcherischen Vorgehens überzeugt und

zu einer neutralen Haltung bewogen werden.

Goldener Bund
Der Goldene Bund vom 5. Oktober 1586 war ein

konfessionelles Bündnis der sieben katholischen Orte

der Alten Eidgenossenschaft. Seinen Namen hat er

von den goldenen Anfangsbuchstaben des Vertrags.
Die Bündnispartner versprachen sich, beim alten

Glauben zu bleiben, und gelobten sich gegenseitige
Hilfe bei Gefahren. Auch verpflichteten sie sich, den

etwaigen Abfall eines Vertragspartners vom katholischen

Glauben zu verhindern. Kurz darauf schlössen

48 TG 4 Z. 107-109.
49 Volkland 1997, S. 373

50 Volkland 1997, S. 373

217



die katholischen Orte am 12. Mai 1587 auch noch

eine Allianz mit Spanien. Appenzell Innerrhoden

wurde im Jahr 1600 in den Bund aufgenommen.
1655 kam der katholische Teil von Glarus zum Goldenen

Bund, der am 3. Oktober desselben Jahres neu
beschworen wurde. Man erklärte bei diesem An-
lass Karl Borromäus zum Patron des Bundes, den man

von da an auch den «Borromäischen Bund» nannte.51

Die evangelischen Orte verlangten von den katholischen

Miteidgenossen, auf dieses Separatbündnis zu

verzichten, nahmen es aber gleichzeitig zum Anlass,

ihrerseits ein evangelisches Bündnis auf der Grundlage

des Bundesprojekts von 1655 anzustreben. Dieses

Vorhaben kam allerdings nie zustande.

Jockel
Jockel ist eine Kurz- beziehungsweise Koseform des

Namens Jakob. Bekannt ist sie bis heute geblieben
aus der Volksballade oder Zählgeschichte «Der Bauer

schickt den Jockel aus»52. In den «Thurgauer Gesprächen»

ist Jockel selbst der Bauer. Auf die Verbindung
des Namens mit dem Bauernstand weist auch das

Schweizerische Idiotikon hin: «Bure-Joggel» war zum

Spitznamen für die Bauern geworden, wahrscheinlich

abgeleitet von der so benannten Fastnachtsmaske,

die einen Bauernjungen in gelben Tuchhosen

mit roten Hosenträgern und einem hölzernen Trag-

gefäss für Milch auf dem Rücken darstellte.53 Voc/c/e,

wie der Name in den «Thurgauer Gesprächen»
verwendet wird, ist als Diminutiv zu deuten. Er ist in

dieser Form auch in den zeitgenössischen Thurgauer
Urkunden anzutreffen.

Kalenderreform
Der neue Kalender ist der 1582 eingeführte Gregorianische

Kalender, dem der alte, Julianische Kalender,

der in den evangelischen Gebieten noch lange Zeit

üblich war, 10 Tage hinterher hinkte. Nach der
Julianischen Kalenderreform hatte sich das Tagesdatum
«21. März» um zehn Tage vom Primaräquinoktium

(Frühlings-Tagundnachtgleiche der nördlichen

Erdhalbkugel) entfernt. Die Gregorianische Kalenderreform

brachte 1582 eine Korrektur, indem in diesem

Jahr die zwischen dem 4. und 15. Oktober liegenden

Tage ausgelassen wurden. Dabei blieb die

Abfolge der Wochentage unverändert, das heisst: auf

Donnerstag, den 04.10.1582, folgte Freitag, der

15.10.1582. Um die Verschiebung in Zukunft zu

vermeiden, wurde bestimmt, dass in jedem Hunderterjahr,

das nicht durch 400 teilbar ist, der Schalttag

entfällt. Da diese Kalenderreform durch die päpstliche

Bulle Intergravissimas festgelegt wurde, stiess sie

bei den Protestanten auf Widerstand und wurde in

den evangelischen deutschen Territorien erst auf dem

Reichstag in Regensburg 1699 übernommen. In

anderen Gebieten erfolgte die Umstellung noch später.

Bei der Auswertung historischer Texte ist dieses

Nebeneinander zweier verschiedener Kalender zu

beachten, insbesondere während des ganzen
17. Jahrhunderts, also auch zur Zeit des Ersten Vill-

mergerkrieges in der Eidgenossenschaft. In dieser

Arbeit werden deshalb immer beide zu dieser Zeit

gültigen Datierungen angegeben. In seiner Untersuchung

des Zürcher Ratsmanuals bezüglich des Ersten

Villmergerkriegs weist Spörri darauf hin, dass in

verschiedenen Darstellungen gerade wegen dieser

Doppelspurigkeit des Kalenders immer wieder unpräzise

Zeitangaben anzutreffen seien.54

In besonderer Weise von den unterschiedlichen

Kalendern betroffen war der Thurgau. Als Gemeine

Herrschaft wurde er mehrheitlich von katholischen

Orten regiert, besass selbst jedoch eine deutliche evangelische

Bevölkerungsmehrheit. Die daraus resultierenden

Spannungen führten an der Badener Tagsatzung vom

51 Bolzern, Goldener Bund, in: e-HLS, Version vom 09.09.

2005.
52 SI III.24.

53 SI III.27.

54 Spörri 1957, S. 68 f.

218



06.03.1585 zur Regelung, dass zwar grundsätzlich für
die Feier der kirchlichen Feste der neue Kalender gelte,

es den Evangelischen jedoch erlaubt sei, Weihnachten,
den Stephanstag, Neujahr, Ostern und Pfingsten nach

dem alten Kalender zu begehen.55

Kunkelstube
Die Kunkel ist die Spindel, der Spinnrocken, der Stab,

an dem beim Spinnen die noch unversponnenen
Fasern befestigt werden. Das Wort ist vom Mittellateinischen

conucula abgeleitet.56 Als Kunkelstube wurde
die Bauernstube bezeichnet, in der die Mädchen und

Frauen an Winterabenden zum Spinnen, Singen und

Geschichtenerzählen zusammenkamen.57 In diesem

Zusammenhang ist - nicht zuletzt auch wegen des

historischen Bezugs von Konstanz zum Thurgau - auf

das «Flaus zur Kunkel» (heute Münsterplatz 5) in

Konstanz hinzuweisen. Im zweiten Stock beherbergt
das Haus neben Szenen aus dem Parzival-Epos einen

Freskenzyklus aus dem 14. Jahrhundert, in dem auf
drei horizontalen Bildreihen alle Arbeitsschritte der

Hanfverarbeitung dargestellt sind. Dieser Zyklus hat
dem «Haus zur Kunkel» seinen Namen gegeben. Die

einzelnen Bildfelder werden von Frauen dominiert,
deren jede einen bestimmten Arbeitsschritt ausführt:
die Verarbeitung des Hanfs bis zum spinnbaren Garn,
die Tuchbearbeitung, die Herstellung kostbarer Artikel

aus Seide bis hin zu Tätigkeiten am Feierabend.58

Landfriede s. Zweiter Landfriede u. Dritter
Landfriede.

Landrichter
Im Bantli-Gespräch kehrt im Wirtshaus der Madleni in

Andelfingen ein Oberthurgauer Landrichter ein und

unterhält sich mit der Kriegswitwe. Damit ist auch

dieses Gespräch eng an die Thurgauer Thematik der

Gespräche rund um den Ersten Villmergerkrieg
geknüpft. In der Gemeinen Herrschaft Thurgau war in

der Frühen Neuzeit wohl nichts so komplex und un¬

übersichtlich wie das Gerichtswesen. Nach der Eroberung

des Thurgau durch die Eidgenossen fehlte ihnen

zur vollständigen Landesherrlichkeit noch das

Landgericht, das bei der Stadt Konstanz lag. Dieses gewannen

sie erst im Schwabenkrieg 1499. Die Schwierigkeit,

dass der Thurgau nun Untertanengebiet von
sieben Orten war, die hohe Gerichtsbarkeit aber bei

der zehnörtigen Eidgenossenschaft lag, wurde erst in

einem Vertrag von 1555 geregelt: «Der Landvogt der
VII Orte schaltete zugleich als Landrichter der X

Orte.»59 Während der Landvogt alle zwei Jahre von
einem anderen der sieben Orte der Eidgenossenschaft

gestellt wurde und in der Regel wenig Kenntnis von
den lokalen Gegebenheiten hatte, sorgten die höheren

Beamten für eine gewisse Konstanz: Der

Landschreiber war von den regierenden Ständen auf
Lebenszeit gewählt, der Landammann und der Land-

weibel jeweils für zehn Jahre. Als oberster Richter
bestellte der Landvogt bis 1712 das sogenannte Landgericht,

das als hohes Gericht unter dem Vorsitz des

Landammanns waltete. Ihm gehörten zwölf auf
Lebenszeit gewählte Landrichter an, «vier Männer aus

den Bürgern zu Frauenfeld und acht von der
Landschaft des obern und untern Thurgaus».60 Obschon

der Thurgau mehrheitlich evangelisch war, mussten

sechs der Richter katholisch sein. Der fiktive

Gesprächspartner der Madleni ist also als einer dieser

acht landschaftlichen Landrichter gedacht, katholisch

und aus dem oberen Thurgau stammend. Bei diesen

Landrichtern handelte es sich meist um Einheimische,

manchmal um zugezogene Gerichtsherren. Sie dürften

einem damaligen Leser namentlich bekannt ge-

55 Gutzwiller, Kalender, in: e-HLS, Version vom 09.10.2008.
56 Wunderlich 1996, S. 31.

57 Birlinger 1862, S. 433/SI X.1131. Weitere Ausführungen
zum Spinnstubenwesen finden sich bei der Interpretation
des ersten Kunkelstuben-Gesprächs.

58 Bogen/Rucker 2016; Wunderlich 1996.

59 Hasenfratz 1908, S. 3.

60 Hasenfratz 1908, S. 21.

219



wesen sein. An weichen konkreten Landrichter ein

Leser allerdings gedacht haben könnte, lässt sich nicht
mehr feststellen, da in den Landgerichtsbüchern61 für
die fragliche Zeit der 1650er-Jahre keine Präsenzlisten

der Richter gefunden werden konnten.

Landvogt
Mit dem Bezug der «Thurgauer Gespräche» zur Land-

vogtei Thurgau wundert es nicht, dass an einzelnen

Textstellen auch der Landvogt thematisiert wird.

Etymologisch bezieht sich das Wort «Vogt» auf das
Lateinische advocatus (Rechtsbeistand). Als die Eidgenossen

im 15. Jahrhundert ihre Territorialherrschaft

ausdehnten, übernahmen sie in den vormals habsbur-

gischen Gebieten auch die Verwaltungsstruktur, an

deren Spitze jeweils ein Herrschaftsvertreter der
regierenden Orte stand, der schon von den Habsburgern
als Landvogt bezeichnet worden war. «In der Regel

wählte die höchste Instanz des Ortes den Landvogt
aus dem Rat für eine bestimmte Amtsdauer und

vereidigte ihn; in der Verwaltung Gemeiner Herrschaften
hielten sich die jeweils regierenden Orte an einen

festgesetzten Turnus.»62 Im Thurgau wechselte der Landvogt

alle zwei Jahre, in der Regel am Johannestag
(24. Juni), und zwar in der Reihenfolge der regierenden

Stände Zürich, Luzern, Uri, Schwyz, Unterwaiden,

Zug, Glarus. Erst nach 1712 kam noch Bern hinzu. Ab

1504 hatte der Landvogt einen festen Wohnsitz in

Frauenfeld, ab 1536 im Schloss, das die Eidgenossen

den Herren von Landenberg abgekauft hatten.63

Zur Zeit des Ersten Villmergerkrieges residierte von
1654 bis 1656 in Frauenfeld der Landvogt Jakob

Wickart (1609/10-1684) aus Zug. Er war als 15.

Zuger Landvogt in den Thurgau geschickt worden.
Jakob Wickart war Glasmaler und Gastwirt, 1634
wurde er in den Grossen Rat von Zug gewählt und

diente auch als Hauptmann in fremden Diensten.64

Seine Zeit im Thurgau dürfte Wickart wegen der im

ersten Bechtelistag-Gespräch erwähnten Gefangennahme65

in schlechter Erinnerung geblieben sein. Mit

drei anderen Gefangenen zusammen war er neun
Wochen in Zürich inhaftiert. Die Gefangenschaft soll

ihm so sehr zugesetzt haben, dass er zeitweilig einer

geistigen Umnachtung verfiel. Auch die Rückkehr ins

Frauenfelder Schloss dürfte nicht zur Hebung seiner

Stimmung beigetragen haben, denn noch an der

Konferenz der fünf katholischen Orte im März 1656

fühlten sich diese genötigt, «auf Wiederherstellung
der übel zugerichteten Wohnung des Landvogts zu

dringen».66 Nach mehreren Vorstössen wurde Wickart

dann endlich 1662 von allen im Thurgau regierenden

Orten mit einer Summe von je 100 Gulden für
diese Unbill entschädigt.67

Auf Jakob Wickart folgte, nachdem der Friede in

der Eidgenossenschaft wieder eingekéhrt war, im

Juni 1656 Jost Zweifel aus Glarus als Landvogt im

Thurgau. Er war schon auf der Jahrrechnungs-Tagsat-

zung im Juli 1655 von Glarus präsentiert und zur
Beeidigung vorgeschlagen worden. Nicht nur weil es

viel zu früh war, wies die Tagsatzung dieses Ansinnen

zurück, sondern auch weil ihm für seine Wahl eine

Summe von 2100 Gulden auferlegt worden war, was

nahelege, «dass dieses Geld wieder von den Un-

terthanen erpresst werde»68. Dieses sogenannte
«Trölen», also das Erkaufen des Landvogtamtes, kam

zu dieser Zeit in einzelnen Ständen auf und wurde als

Unsitte mehrfach auf der Tagsatzung gerügt.69 Dass

mit Jost Zweifel ein Landvogt in den Thurgau kam,

der hauptsächlich in die eigene Tasche wirtschaftete,

61 Frauenfeld StATG 0'20.
62 Hasenfratz 1908, S. 3.

63 Aschwanden 1936, S. 24.

64 Morosoli, Wickart Jakob (Nr. 2), in: e-HLS, Version vom
15.06.2012.

65 TG3 Z. 49 ff., 133 f.

66 EA VI/1 (178c): Konferenz der V katholischen Orte in

Luzern, 08. /18.-09. /19.03.1656.
67 Aschwanden 1936, 5. 31.

68 EA VI/1 Landgrafschaft Thurgau, Art. 8.

69 Aschwanden 1936, 5. 10.

220



zeigt seine unzuverlässige Rechnungsführung.
Jedenfalls wird auf der Tagsatzung eine Rechnungsprüfung

verlangt, da Jost Zweifel offenbar einen Teil

der Bussen nicht verzeichnet, sondern selber
eingestrichen hatte.70

Wie sehr die Institution des Landvogts als Teil

einer ewig-göttlichen Ordnung gesehen wurde, zeigt
eine im Jahr 1691 in Einsiedeln gedruckte Liste, welche

die Verteilung der Landvogteien unter die

herrschenden Orte bis ins Jahr 2000 festschrieb: DIS-

TRIBVTIO Oder Deütlich-und ordentliche Außtheilung
der neun Landvogteyen [...] Von CAROLO FRANCISCO

Kreuel!Fürst!. Einsidlisch. Secretarlo. Getruckt zu Ein-

sidien!durch Joseph Ochsner Anno 1691,71

Madleni
Madleni ist eine umgangssprachliche Kurzform für
den Namen Magdalena.72 In Sprichwörtern, die im

19. Jahrhundert nachgewiesen sind, wird der Name

mit dem Sprechverhalten in Verbindung gebracht, so

zum Beispiel im Spott auf einen ungeschickten
Hochzeitsredner: «Jumpfer Madien Birestil, i sött rede und

cha nid vil.» Im Bantli-Gespräch könnte da ein Bezug

zum Oberthurgauer Landrichter hergestellt werden,
der gegenüber Madleni einen deutlich geringeren
Redeanteil hat. Näher an das Gespräch heran führt
aber die Redewendung, mit der ein Schwätzer
bezeichnet wurde: «Er hät es Mul wie's Madleni
Bader.»73 Der Name hatte offenbar eine Affinität zur

Schwatzhaftigkeit. Damit könnte die Namengebung
als Teil der Charakterisierung Madlenis gesehen werden.

Zieht man noch den Magdalenentag (22. Juli)

als sprichwörtlichen Regentag in Betracht, ergibt sich

daraus ein weiterer konnotativer Aspekt: «Regnet's

am Magdalenentag, folgt gewiss mehr Regen
nach.»74 Die Verbindung des Regens mit der Magda-
lenentradition führt über die Tränen, welche Maria

Magdalena um Jesus vergossen haben soll: «An
Magdalena regnet's gern, weil sie weinte um den Herrn.»
So könnte man die Trauersituation, an die der Mag¬

dalenentag anknüpft, als intendierte Parallele zum

Bantli-Gespräch wahrnehmen. Allerdings muss
bemerkt werden, dass Madleni im Dialog gerade keine

Tränen um ihren toten Bantli vergiesst, ja dass bei ihr
nicht einmal Trauer sichtbar wird. War diese Konnotation

beabsichtigt, muss deshalb von einer inversen

Parallelität gesprochen werden, die im Dienst des

parodistischen Ansatzes im Bantli-Gespräch steht.

Neutralität
Natürlich konnten die Gemeinen Herrschaften keine

eigenständige Neutralitätspolitik betreiben. So

beklagt sich Jockel im ersten Bechtelistag-Gespräch,75
dass man dem Thurgau die Neutralität nicht lassen

wolle, und verweist auf eine Versammlung der

Gerichtsherren in Weinfelden, welche für den Thurgau
die Neutralität beschlossen hätten.76 Diese

Zusammenkunft erfolgte, nachdem der Landvogt Jakob

Wickart Mitte November 1655 die Quartierhauptleute,

Landrichter und andere Beamte auf das Schloss

in Frauenfeld beordert und ihnen die Verpflichtung
zur Neutralität gegenüber Zürich und Schwyz
abgenommen hatte. Das wurde auf der Tagsatzung vom
11/21.11. bis 28.1 1./08.12.1655 in Baden positiv

gewürdigt: «Auf Bericht des thurgauischen
Landvogts, dass die beiden Religionstheile die Neutralität
beobachten wollen, wird erwidert, der Landvogt

möge darauf achten, dass man dabei bleibe.»77

Selbstverständlich kann man an die damalige Auffas-

70 EA VI/1 Landgrafschaft Thurgau, Art. 54.

71 Zürich ZB: 18.217.22.
72 SI IV. 118.

73 Beide Sprichwörter in: Sutermeister, Otto: Die Schweizeri¬

schen Sprichwörter der Gegenwart in ausgewählter
Sammlung, Aarau 1869.

74 Wander, Karl Friedrich Wilhelm (Hrsg.): Deutsches Sprich¬

wörter-Lexikon, Bd. 3, Leipzig 1873, Sp. 326.
75 TG3 Z. 103 ff.

76 Gallati 1944, S. 174.

77 EA VI/1, 164d.

221



sung von Neutralität nicht den heutigen strengen
Massstab anlegen. In erster Linie ging es den katholischen

Orten darum, die mehrheitlich evangelischen

Thurgauer «von der Verbindung mit Zürich abzuhalten

und zum Stillsitzen zu bewegen»78. Dass das bei

den Zürchern nicht gut ankam, versteht sich. Laut

den Eidgenössischen Abschieden ging von Zürich wegen

der eingegangenen Neutralitätsverpflichtung ein

Verweis an den Thurgau, worauf auch katholischer-

seits «dem Landvogt und den Gerichtsherren das

Nöthige überschrieben»79 wurde. Jedenfalls gelang
es dem Landvogt nicht, die mündlich eingeholte
Neutralitätserklärung auch noch schriftlich festzumachen,

so dass er sich gemäss den Worten des

Thurgauer Landschreibers Wolf Rudolph Reding mit einer

«durchlöcherten Neutralität» 80 begnügen musste.

Die Neutralitätsfrage blieb für den Thurgau auch

nach dem Überfall der Zürcher noch ein virulentes
Thema. Das erste Bechtelistag-Gespräch, das kurz

nach Kriegsbeginn entstanden sein muss, ist dafür
ein sprechender Beleg. Erst als Mitte Januar 1656

etwa 900 zum Teil gut bewaffnete evangelische

Thurgauer zu den in Frauenfeld lagernden Truppen des

Zürcher Generalleutnants Ulrich stiessen, war es mit
der Neutralität des Thurgaus endgültig vorbei.81

Rapperswilerkrieg
Auf die Rolle, die Rapperswil im Ersten Villmerger-
krieg spielte, nimmt das Bantli-Gespräch Bezug.

Nicht umsonst wurde diese innereidgenössische
kriegerische Auseinandersetzung in der Zeit selbst und

unmittelbar danach meistens als «Rapperswilerkrieg»
bezeichnet, so zum Beispiel in den Dokumentsammlungen

von Erhard Dürsteier und Johann Jakob Sim-

ler. Fuhrer schildert den Angriff auf Rapperswil fol-

gendermassen: «Am 7. Januar zog General Werdmüller

mit dem Gros der zürcherischen Truppen, mit

7000 Mann Infanterie, über 300 Mann Kavallerie und

19 Geschützen, am rechten Seeufer entlang nach

Rapperswil, das eine Gemeine Flerrschaft der vier

Orte Uri, Schwyz, Unterwaiden und Glarus war. Der

Angriff traf die Stadt wohl vorbereitet. Schwyzer -
unterstützt von Unterwaldnern, Urnern und 100

Mann des Schwyzerregiments von Mailand - insgesamt

1200 Mann - hatten eine starke Verteidigung
aufgebaut, so dass die Zürcher erfolglos vor dem

Städtchen liegen blieben.»87 Werdmüller hatte sich

eine parallele Offensive dem linken Zürichseeufer

entlang gewünscht, die allerdings ausblieb. Erst

nachdem der Krieg durch die Niederlage der Berner

in Villmergen eigentlich schon entschieden war,
unternahm General Werdmüller nach einem
Artilleriebombardement am 24.01./03.02.1656 einen Sturm

auf Rapperswil.83 Das mehr oder weniger eigenmächtige

Flandeln des eigenwilligen Generals gab einigen

Gesprächsstoff im Zürcher Rat: «Zahlreich sind die

Einträge (im Zürcher Ratsmanual), die sich mit dem

Sturm auf Rapperswil befassen, von welchem General

Werdmüller trotz aller von Seiten der Obrigkeit
geäusserten Bedenken nicht ablassen wollte.»84 So

wundert es nicht, dass die Niederlage der Zürcher vor
Rapperswil auch als Anlass für ein Gespräch herhalten

musste, das zwar nicht die politischen Entscheide,

die zu dem Debakel geführt hatten, offen angreift,

jedoch die Zürcher am Beispiel des Bantli als Hasen-

füsse der Lächerlichkeit preisgibt und in

ironischgrotesker Überzeichnung die Sinnlosigkeit des

Unterfangens darstellt.

Religion
Die Aufnahme des Fremdwortes Religion aus dem

Lateinischen ins Deutsche erfolgte erst um 1600. In

78 Gallati 1944, S. 174.

79 EA VI/1 (165h).
80 Gallati 1944, S. 174 f.
81 Gallati 1944, S. 175 f.
82 Fuhrer 2005, S. 9.

83 Helbling 1972, S. 661

84 Spörri 1957, S. 72.

222



althochdeutscher Zeit wurde dafür «êhaftî» verwendet,

das im Mittelhochdeutschen zum einfachen «ê»

wurde. Im Kontext der reformatorischen
Auseinandersetzungen wurde allerdings der Begriff «Religion»

zur Bezeichnung einer Glaubensgemeinschaft, die

sich auf ein Glaubensbekenntnis wie z. B. die «Augsburger

Konfession» von 1530 beruft, also das, was
wir heute als Konfession bezeichnen. So wird das

Wort Religion auch in den «Thurgauer Gesprächen»
verwendet,85 oft auch in der Form Relion,86 Synonym
dazu ist auch das Wort Glauben in Gebrauch,
insbesondere in Verbindungen wie z.B. der alte Glaube"
Erst im 18. Jahrhundert setzte die Verwendung des

Konfessions-Begriffs für eine auf ein
Glaubensbekenntnis gegründete kirchliche Gemeinschaft ein

und wurde dann zuerst auf die katholische Kirche

und schliesslich auf alle christlichen Glaubensgemeinschaften

übertragen.

Tagsatzung
Die Tagsatzung in Baden wurde von den einzelnen

Orten mit Regimentsangehörigen als Boten
beschickt. Nach der Reformation fand sie noch gut dreimal

pro Jahr statt. Sie hatte keine eigentliche
Regierungsfunktion. Thomas Maissen beschreibt ihre

Aufgaben folgendermassen: «Festes Geschäft der

allgemeinen Tagsatzung war die Verwaltung und

Rechnungsablage der deutschsprachigen Gemeinen

Herrschaften. Abgesehen davon waren die Kompetenzen

nicht eindeutig festgelegt. Ausländische
Gesandte und vor allem der regelmässig anwesende
französische Ambassador sprachen vor; Bündnisse,
das Söldnerwesen und besonders die ewigen
Soldrückstände (Frankreichs) wurden besprochen;
Bittschriften beantwortet, wirtschaftliche Fragen wie

Handelsbeziehungen und das Münzwesen erörtert
und ebenso gesundheitliche Probleme, etwa die

gemeinsame Seuchenbekämpfung. Wichtig waren
auch Vermittlung oder Schiedsgerichte bei inneren
Konflikten.»88

Urkunde im Luzerner Wasserturm
Der 35 Meter hohe, achteckige Wasserturm in der

Mitte der Kapellbrücke gehörte zur Stadtbefestigung
von Luzern. Er wird 1369 zum ersten Mal erwähnt.
Der feuersichere Wasserturm wurde nicht nur als

Gefängnis sowie als Verhör- und Folterkammer benutzt,
sondern auch als Aufbewahrungsort von Archivalien.
Schon im ersten Kunkelstubengespräch erwähnt Bar-

thel eine Schmäh-Urkunde, die im Luzerner Wasserturm

aufbewahrt sei. Er sagt: daß zu Lucern im Was-

serthurn ein Brieff vffbehalten werde/darinn die

Herrn von Zürch Schändt- vnnd Schmählig sollen vff
jhren Glouben geredt vnd bekendt hanw Jockel

wehrt sich gegen das Gerücht bezüglich der Schmäh-

Urkunde, indem er sich auf ein Manifest° von Schultheis

und Rat von Luzern beruft. Dabei handelt es

sich allerdings nicht um ein Manifest, sondern um ein

Mandat von Schultheiss und Rat von Luzern vom
19./29.1 1.1655.91 Dieses bezieht sich auf die von
den Zürchern und Bernern auf der Tagsatzung in

Baden vorgebrachten Klage: Dass in dem thurn allhie

zu Lucern ein Brieff aufbehalten werde/darinnen ein

löbliches Orth Zürich seinen Glauben selbst auffs
höchste habe schälten und schmähen müssen. Dagegen

verwahrt sich Luzern und repliziert, daß diß böse

Sachen/Fündt- und Arglistigkeiten seynd, und führt

85 SI VI.867.

86 Während in TG1 die beiden Formen nebeneinander ver¬

wendet werden (4x Religion, 3x Relion), benutzen TG2

und TG3 nur noch Relion (TG2 18x, TG3 3x) und in TG5

findet sich ausschliesslich die Form Religion (14x).

87 Dass Glaube hauptsächlich den inhaltlich-bekenntnishaf¬

ten Aspekt meint, wird besonders im zweiten Bechtelistag-

Gespräch (TG4) sichtbar, wo der Religionsbegriff ganz
wegfällt und ausschliesslich das Wort Glaube (23x)
vorkommt.

88 Maissen 2010, S. 112.

89 TG1 Z. 132-134.
90 TG1Z. 141.

91 Luzern StALU: AKT 13/2338; Abschrift: ZB Zürich:

18.535.7.

223



die Gerüchte auf die Auseinandersetzungen
zwischen Zürich und Schwyz zurück. Zwei Wochen später

schon nehmen Burgermeister und Rat von Zürich

in einem Mandat vom 06./16.12.165592 Stellung, in

dem sie die Zusicherung des Luzerner Rats, dass keine

Urkunde besagter Art existiere, zwar annehmen, diesen

aber gleichzeitig auffordern, der Ausbreitung
solcher Gerüchte einen Riegel zu schieben und mit
exemplarischer Straaff-aniegung ein Obrigkeitliches
Mißfallen ab allem dem/was sonderlich bei diesen

jetzigen Läuffen/die Gemüther verbitteren und den

Frieden im Vatterland alterieren mag, zu manifestieren.93

Darauf wiederum nimmt Barthel im zweiten

Kunkelstubengespräch Bezug.94 Er weitet die Problematik

der lügenhaften und schmähenden Gerüchte

aus und sagt, die Luzerner und die katholischen Orte

überhaupt hätten viel zu tun, wenn sie die Kerle, die

solche Lügen in Umlauf setzen, bestrafen würden.

Vertrauliches Gespräch
Der Ausdruck «vertrauliches Gespräch» verweist auf
Schriften von Erasmus von Rotterdam (ca. 1466-
1536), die dieser seit 1518 unter dem Titel «Collo-

quia familiaria», immer wieder überarbeitet und

erweitert, herausgegeben hat. Es handelt sich um

polemische Gespräche gegen kirchliche Machtan-

massung, gegen den Missbrauch des Religiösen. Er

hat all das in sie verpackt, was er sich auf der strengen
Ebene der theologischen Disputation versagen
musste. «Nach ihrer formalen und inhaltlichen
Bestimmung wird die literarische Gattung des

Gesprächs unter der Feder des Erasmus zu einem

vorzüglichen Medium provozierender Zeitkritik.»95 Dass

bei den Kunkelstuben-Gesprächen aber auch der

Aspekt des «geheimen» Gesprächs mitgedacht ist,

darauf weist die Verwendung des Wortes vertrüly im

Text hin,96 wo es eindeutig die Bedeutung von «im

Vertrauen, insgeheim»97 hat, andererseits aber auch

der Bezug zur Kunkelstube, denn das Verb chunklen

(im eigentlichen Sinn: Flachs um die Kunkel wickeln)

hatte auch die Bedeutung: etwas insgeheim besprechen.98

Wasserturm s. Urkunde im Luzerner Wasserturm.

Zweiter Landfriede
Der Zweite Landfriede von 1531, aus dem in den

«Thurgauer Gesprächen» mehrfach zitiert wird, war
nach dem Zweiten Kappelerkrieg geschlossen worden.

Er war die prägende Kraft für die frühneuzeitliche

Eidgenossenschaft. «Er bestimmte weitgehend
die Ausgestaltung der konfessionellen Landschaft
und generierte jene ebenso zermürbende wie
lähmende Bikonfessionalität, welche die dreizehnörtige
Eidgenossenschaft bis ins 18. Jh. kennzeichnete.»89

Die Unterlegenheit der reformierten Stadtorte
gegenüber den katholischen Innerschweizer Orten
im Zweiten Kappelerkrieg wurde im Zweiten
Landfrieden festgeschrieben. Das prägte die Beziehung
der beiden Konfessionsteile in der Eidgenossenschaft

92 Luzern ZHB: F2.118.f.8.
93 Die beiden Mandate finden sich in einer Drucksammlung

der ZHB Luzern, welche auch das erste Kunkelstuben-

Gespräch und das erste Bechtelistag-Gespräch enthält:

Luzern ZHB Sondersammlung: F2.11 S.f.8; darin TG1 C1

und TG3 B2 (Die Binnennummerierung für die Mandate
kann nicht angegeben werden, da sie im Katalog nicht
konsistent ist.) Der Bezug zwischen diesen Mandaten und

den Kunkelstuben-Gesprächen war schon für den damaligen

Sammler offensichtlich. Das zeigt sich auch in einer
Abschrift des Luzerner Mandats, welches in einer
Drucksammlung in der ZB Zürich neben drei «Thurgauer
Gesprächen» zu finden ist: TG1 C1 (18.535.5); TG2 A1

(18.535.5a); TG3 B2 (18.535.6); Abschrift des Luzerner

Mandats (18.535.7).
94 TG2 Z. 136 ff.
95 Gail 1974, S. 106.

96 TG1Z. 90.

97 SI XIV. 1612.

98 SI III.365.

99 Bächtold, Landfriedensbünde. Der 2. Landfrieden von

1531, in: e-HLS, Version vom 21.05.2010.

224



und führte insbesondere in den von beiden Seiten

verwalteten Gemeinen Herrschaften zu ständigen
Reibereien. Zentrale Probleme werden auch in den

«Thurgauer Gesprächen» thematisiert:
1. Die Bündnispolitik wurde zuungunsten der refor¬

mierten Orte geregelt. Sie mussten ihre

Burgrechtsverträge auflösen.
2. Die Untertanen in den Gemeinen Herrschaften

durften wohl vom evangelischen zum katholischen

Glauben konvertieren, nicht aber umgekehrt.

Dadurch entstanden die für diese Gebiete

typischen paritätischen Verhältnisse.

3. Die gegenseitige Akzeptanz der Konfessionen

kommt insbesondere im Schmähverbot zum
Ausdruck.'00

4. Theologisch wurde die katholische Konfession höher

gestellt. Bezeichnend dafür ist die Formulierung,

die katholischen Orte dürften bei «ihrem

wahren, unbezweifelbaren, christlichen Glauben»
und die reformierten Orte bei «ihrem Glauben»
bleiben.

Neuerdings wird darauf hingewiesen, dass der

Zweite Landfriede neben den problematischen Seiten

auch einen wesentlichen Sicherheitsaspekt hatte.
Trotz der erwähnten Konfliktbereiche sorgte er für
«ein System der konfessionellen Koexistenz»101. Diese

friedenssichernde Funktion hatte insbesondere für
die Gemeinen Herrschaften eine kaum zu überschätzende

Bedeutung. So wundert es nicht, dass in den

«Thurgauer Gesprächen» argumentativ auf den

Zweiten Landfrieden zurückgegriffen wird.

Zwyerhandel
Sebastian Peregrin Zwyer von Evibach (1597-1661)
war der Auslöser für den sogenannten Zwyerhandel,
der nach dem Ersten Villmergerkrieg bis zu Zwyers
Tod die Eidgenossenschaft beschäftigte. Als typisch
barocke Persönlichkeit war Zwyer gebildet, durchlief
eine militärische und politische Karriere und stieg bis

zum Landeshauptmann von Uri auf. Er war kaisertreu

und versuchte die eidgenössische Aussenpolitik stärker

auf Österreich als auf Frankreich auszurichten. In

den innereidgenössischen Auseinandersetzungen
spielte Zwyer stets eine dämpfende und vermittelnde
Rolle. Das wurde ihm im Anschluss an den Ersten

Villmergerkrieg zum persönlichen Verhängnis. Seine

Verhandlungen mit dem Zürcher Bürgermeister Wa-

ser, seine Weigerung als General, gegen Werdmüller
bei dessen Belagerung von Rapperswil militärisch
offensiv vorzugehen, und endlich die Tatsache, dass

ihm der Berner General von Erlach einen Schutzbrief

für sein unmittelbar bei Villmergen gelegenes Schloss

Hilfikon ausgestellt hatte, liessen ihn in den Verdacht

geraten, mit den Evangelischen gemeinsame Sache

zu machen. Der Hintergrund der Staatsaffäre war
allerdings vielmehr Zwyers antifranzösische Haltung:
Der Zwyerhandel «wurde weniger wegen Z.s angebl.
Verschulden zur Staatsaffäre. Vielmehr hoffte die

franz. Partei seine innereidg. Macht zu brechen»102.

Schwyz und Luzern erklärten Zwyer für vogelfrei,
während Uri an die Tagsatzung appellierte. Alle

Vermittlungsbemühungen scheiterten jedoch, und der

Streit wurde erst durch Zwyers Tod beendet. «Diese

Episode zeigt einmal mehr die Anfeindungen, denen

der überragende Einzelne ausgesetzt sein konnte, sie

zeigt aber auch, dass die inneren Orte nicht immer
den monolithischen Block darstellten, als welcher sie

zumeist in Erscheinung traten (Stadler 1972, S. 663).
Literarisch widerspiegelt sich der Zwyerhandel im

Dialog Interlocutio familiaris de Pace Helvetica103 und

in den Zwyer-Liedern'04.

100 Hacke 2005, S. 588, 591 ff.
101 Bock 2009, S. 45.
102 Zurfluh, Zwyer von Evibach Sebastian Peregrin (Nr. 1), in

e-HLS, Version vom 03.03.2014.
103 Keller 1961, INTERLOCUTIO 1659, DIALOGOS (1659).
104 Vgl. «Online-Anhang».

225




	Glossar

