
Zeitschrift: Thurgauer Beiträge zur Geschichte

Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Thurgau

Band: 154 (2016)

Artikel: Über die Gräber gehen und Gott für die selben Seelen bitten

Autor: Rippmann, Dorothee

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-813456

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-813456
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dorothee Rippmann

Über die Gräber gehen und Gott für die selben Seelen bitten
Stiftungen zum Totengedenken in der Kleinregion Bischofszell

Pass by the Graves and Pray to God for those Souls: Donations in Memory
of the Dead in the Immediate Vicinity of Bischofszell
Written documents from Bischofszell makes it apparent that already well before the Reformation
the laity had an impact on church life—both as individuals as well as collectively as members of

confraternities. The article explores connections between city and village communities and the
Church in light of donations for the salvation of souls. Church parishes, the town and the village
communities ("Gemeinden")—in and of themselves abstractions—constantly reinvented themselves

publically in defined and limited ways that could be both bodily and spatially perceived—as in the

case of visiting tombs or supporting and feeding the poor, acts framing the liturgy in the
commemoration masses. The connection between community-building ("Kommunalismus") and Christia-

nization provides a possible means of explaining the continuing vitality of the donation of annual

commemorations in the age of confessions. The parish as the structuring principle of both city
and village was founded not least on the practice of intercessory prayer on the part of the living
for the dead. A society's obligations to the poor also rested on the principal of care and

reciprocity.

Sei nun wieder zufrieden, meine Seele; denn
der HERR tut dir Gutes. Denn du hast meine

Seele vom Tode errettet, mein Auge von den

Tränen, meinen Fuss vom Gleiten. Ich werde
wandeln vor dem HERRN im Lande der

Lebendigen (Psalm 116, 7-9)

Einleitung1

Die folgende Regionalstudie erlaubt den doppelten
Blick auf die Stadt sowie aufs Land. Uns interessiert

die kleinstädtische Gesellschaft Bischofszells im

Zeitraum nach 14002, ebenso aber auch die ländliche,
dörfliche Gesellschaft in der zum Kollaturkreis des

Pelagiusstifts gehörenden Parochie Sulgen mit ihren

Filialkirchen in Berg, Neukirch a. d. Th. und (bis

1585) Bürglen.3 Grundsätzlich sei angemerkt, dass

die Pfarrei Sulgen, eine Urpfarrei, samt ihrer Filiale

Berg im Jahr 1359 dem Kollegiatstift Bischofszell

inkorporiert wurde, die Pfarrei und das Stift somit
kirchenrechtlich eng verbunden waren.4 Während

besonders zum Thema «Stadtkultur und Seelenheil»

vergleichsweise viel Literatur vorhanden ist,5 stellen

das kirchlich-religiöse Leben auf dem Land und die

«Kirche im Dorf» nach wie vor ein Forschungsdesi-

1 Flannes Steiner danke ich für viele wegweisende Anga¬

ben zu den Archivalien und Diskussion einiger Quellen.

Auch bin ich André Salathé, Charles Stäheli, Stefan

Sonderegger, Peter Erni und Rudolf Gamper für Hinweise zu

Dank verpflichtet.
2 Ich wähle diesen Zeitraum, weil er durch die Edition des

Thurgauischen Urkundenbuchs nicht mehr abgedeckt ist.

Das katholische Pfarreiarchiv von Bischofszell konnte für
die Studie noch nicht gesichtet werden.

3 S11/2 (W. Kundert), S. 217 und 219.

4 Ebd., S. 217; StATG 7'30, 20.Su/1a (8.7.1359). Zu Berg

vgl. inskünftig Kdm TG 9 (R. Abegg; P. Erni) [erscheint
voraussichtlich 2018],

5 Helbling, Barbara et al. (Hrsg.): Bettelorden, Bruderschaf¬

ten und Beginen in Zürich. Stadtkultur und Seelenheil,

Zürich 2002; jüngst Stanford, Charlotte: Commemorating
the Dead in Late Medieval Strasbourg. The Cathedral's

Book of Donors and Its Use (1320-1521), Burlington (USA)

2011.

149



derat dar.6 Für die Schweiz behandelt Rainer Huge-
ners «Buchführung für die Ewigkeit» von 2014 die

Thematik, und weiterhin hat das Buch von Mireille

Othenin-Girard als die exemplarische sozial- und

mentalitätsgeschichtliche Analyse ländlicher
Jahrzeitenbücher zu gelten.7

In der mittelalterlichen ländlichen Gemeinde

wirkten die Kommune als politisch-rechtlicher
Verband und die Kirchgemeinde (Parochie) eng zusammen,

sie bildeten gleichsam den umfassenden Rahmen

für die Lebensordnung der Menschen und die

Handlungsweise der Einzelnen in der Gesellschaft.8

Im Zeitalter der Konfessionalisierung taten sich in den

institutionellen, normativen und religiös-dogmatischen

Bauelementen dieses Gesellschaftsgefüges
Risse und Verwerfungen auf, die sich auf das Leben

bikonfessioneller Gemeinwesen wie jener im Thur-

gau auswirkten. Sie wären - sucht man nach geeigneten

theoretischen Konzepten - heute unter die

Leitbegriffe der Langen Reformation bzw. auch der

Konfessionskulturen einzuordnen. Sie tragen den
Erkenntnissen Rechnung, wonach die reformatorische

6 Fuhrmann, Rosi: Kirche und Dorf. Religiöse Bedürfnisse und

kirchliche Stiftung auf dem Lande vor der Reformation,

Stuttgart/New York 1994 (Quellen und Forschungen zur Agrarge-
schichte, Bd. 40); dies.: Dorfgemeinde und Pfründstiftung

vor der Reformation. Kommunale Selbstbestimmungschancen

zwischen Religion und Recht, in: Blickte, Peter; Kunisch,

Johannes (Hrsg.), Kommunalisierung und Christianisierung.

Voraussetzungen und Folgen der Reformation 1400-1600,
Berlin 1989 (ZHF, Beiheft 9), S. 77-112; Ostinelli, Paolo: II

governo delle anime: Strutture ecdesiastiche nel Bellinzo-

nese e nelle Valli ambrosiane (XIV-XV secolo), Locarno 1998.

7 Hugener 2014; Othenin-Girard, Mireille: Ländliche Le¬

bensweise und Lebensformen im Spätmittelalter. Eine

wirtschafts- und sozialgeschichtliche Untersuchung der

nordwestschweizerischen Herrschaft Farnsburg, Liestal

1994 (Quellen und Forschungen zur Geschichte und
Landeskunde des Kantons Basel-Landschaft, Bd. 48).

8 Vgl. Sablonier 1984. Zu den Pfarreien in der Schweiz vgl.

die wichtigen Bücher von Saulle Hippenmeyer, Immacolata:

Nachbarschaft, Pfarrei und Gemeinde in Graubünden 1400-

Erneuerung und die Gestaltung des Verhältnisses der

Konfessionen einen längeren Prozess darstellten.9

Weiterhin ist in der Forschungsdiskussion um die

Reformation und die Gemeinden als (reformations-)po-
litische Akteure vor allem auch die von Blickle

vorgeschlagene Kommunalismusthese relevant.10

Nun zum hier behandelten historischen Raum:

Städtische Qualität verleihen der Siedlung Bischofszell

Schloss, Kirche, Markt und Zeitglockenturm." Als

wichtigste Herrschaftsbefugnis erhielt die Stadtkommune

1485 mit dem Galgen faktisch den Blutbann

zugesprochen, indem ihr das Hochstift Konstanz mit
kaiserlicher Bewilligung das Recht gewährte, Stock

und Galgen aufzurichten. Als Repräsentant des

Hochstifts führte der Vogt den Vorsitz des mit 12

Stadtrichtern besetzten Gerichts."
Es gibt in der Vorstadt eine Badstube13, als

Gewerbebetriebe die Mühle, einen Ziegelhof sowie die

Bleiche vor der Stadt, die auf den Wirtschaftszweig
der Leinenherstellung verweist.14 Institutionen der

sozialen Fürsorge sind das Spital und die von einem

Kaplan zu seinem Seelenheil gestiftete Elendenher-

1600, Chur 1997 (Quellen und Forschungen zur Bündner

Geschichte, Bd. 7) und Ostinelli 1998 (wie Anm. 6).

9 Vgl. von Greyerz, Kaspar: Religion and Culture in Early Mo¬

dern Europe, 1500-1800, Oxford 2008, S. 11-15; Nelson

Burnett, Amy: Basel's Long Reformation: Church Ordinances

and the Shaping of Religious Culture, in: Zwingliana

35, 2008, S. 145-158.
10 Blickle, Peter: Gemeindereformation. Die Menschen des

16. Jahrhunderts auf dem Weg zum Heil, München 1985.
11 Im Turmgewölbe werden im 16. Jh. nachweislich die Akten auf¬

bewahrt: BÜAB Pergamenturkunden 630 (1537) und 646 (1540).

12 BÜAB Pergamenturkunde 302 (27.9.1485). Zur Richterwahl

1503: BÜAB Pergamenturkunde 426. In der Bischofszeller

Tapisserie im Historischen Museum Basel ist der Galgen im

Vordergrund, in der (symbolischen) Mitte platziert; vgl. Ribbert,

Margret: Der Wandbehang mit der Ansicht von Bischofszell,

Basel 2013 (Basler Kostbarkeiten, Bd. 324); Zutter 2013, S. 247.

13 Zum Bad vgl. BÜAB Pergamenturkunden 303, 405; zum

Baderehepaar BüAB Pergamenturkunde 541. Es ist auch

erkennbar im Bischofszeller Wandbehang (siehe Anm. 12).

150



berge.15 Im (Sonder-)Siechenhaus an der Sitterbrücke

vor der Stadt16 leben Leprakranke; im Spital in der

Stadt leben alte, nicht arbeitsfähige und unbehauste

Menschen, für die niemand sorgt. Sie und auch die in

der Stadt in eigenem Haushalt wohnenden Hausarmen17

sind ein einigermassen «integrierter» Teil der

Gesellschaft, wie aus der Bischofszeller Überlieferung
eindrücklich hervorgeht. Ihnen kommt eine eigene
Rolle zu, wenn es darum geht, dass Menschen im

Angesicht des Todes Busse tun und ihr Sündenregister

mit guten Werken der Barmherzigkeit, der Miseri-

cordia, aufwiegen wollen. Und dieses Register war,
wie eine Durchsicht der Urkunden des Bürgerarchivs

ergibt, bei nicht wenigen Leuten ziemlich voll. Solche

Missetäter werden auf Zeit oder für immer der Stadt

verwiesen, und sie müssen Urfehde schwören. Männern

wird Friedbruch, Spielen, Trunkenheit, Fluchen,

Gotteslästerung, Beleidigung des Rats, unziemliches

Schwören vorgeworfen. Einige Belege weisen auf
sexuelle Vergehen hin.'8 Einer hat sich vor den Frauen,
die vor dem Obertor Hanf schwingen, exhibitioniert
und die Scham entblösst, der Stadtschreiber hinwiederum

hat u. a. «etwas mit einem Maitli
gehandelt».19 Frauen werden u. a. des Diebstahls bezichtigt,20

eine weigert sich, dem Bischof als Stadtherr

(der gleichzeitig Leibherr ist) den Gewandfall abzugeben.
21 Eine Frau soll ihre Tochter aufs Feld geschickt

haben, um anderen Leuten Schaden zuzufügen, ihr

wird also (ein offenener oder versteckter Vorwurf?)
Hexerei zur Last gelegt.22

In der kleinen bischöflichen Amtsstadt sind
sowohl die rechtlichen als auch die sozialen
Unterschiede der Einwohnerschaft gross. Der Reiche kann

vom Armen profitieren, indem er ihn (bzw. die

Institution, in der er lebt) unterstützt und kann von ihm

- nach dem Prinzip do ut des - umgekehrt eine

Gegenleistung erwarten,23 wie ebenfalls im überlieferten

Archivgut sichtbar wird: sei es die Teilnahme am

Leichenzug und das Gebet während des Begräbnisses
oder die Teilnahme an Jahrzeitmessen. In einem viel¬

schichtigen Gefüge von Begräbnis- und Gedenkritualen

finden Interaktionen statt zwischen Lebenden,

Verstorbenen, dem Klerus, den Hinterbliebenen und

den Armen.
Damit komme ich zum Wesentlichen: Wie

funktioniert beim gegebenen kleinstädtischen Beispiel

Gesellschaft? Wie gedenkt man in Bischofszell und

auch in seinem Umland der Verstorbenen, wie wichtig

sind sie für das religiöse Leben im Mittelalter und

in der Frühen Neuzeit? Und wie treffen die Lebenden

Vorsorge für ihre (in jedem Fall unsichere) Zukunft,
wie sieht das nach der Reformation aus? In der

Heilsvorsorge und im Gedenkwesen sind religiöse, soziale

und mentalitätsgeschichtliche Faktoren ineinander

14 BüAB Pergamenturkunden 142, 106, 501, 503 (Mühle),

115, 459 (Ziegelhof), 371, 502 (Bleiche), 435 (Leinwand).

15 Stiftung Hermann Bleichers von 1449: BüAB Pergament¬
urkunden 147bis (24.5.1449) und 147ter (31.10.1449).

16 Vgl. u. a. BüAB Pergamenturkunden 386, 566, 571, 498,
515.

17 Schubert, Ernst: «Hausarme Leute», «starke Bettler»:

Einschränkungen und Umformungen des Almosengedankens

um 1400 und um 1500, in: Oexle, Otto Gerhard

(Hrsg.), Armut im Mittelalter, Ostfildern 2004 (Vorträge
und Forschungen, Bd. 58), S. 283-347.

18 BüAB Pergamenturkunden 628, 640, 660, 675.
19 BüAB Pergamenturkunden 579, 404.

20 BüAB Pergamenturkunden 422, 423.
21 BüAB Pergamenturkunde 525.

22 BüAB Pergamenturkunde 359 (19.11.1494); ein ähnliches

Vergehen laut BüAB Pergamenturkunde 471 (16.7.1511).
23 Simon-Muscheid, Katharina: Missbrauchte Gaben. Über¬

legungen zum Wandel des obrigkeitlichen Armutsdiskurses

vom 14. bis 16. Jahrhundert, in: Gliomen, Hans-Jörg;

Guex, Sebastien; Studer, Brigitte (Hrsg.), Von der Barmherzigkeit

zur Sozialversicherung. Umbrüche und Kontinuitäten

vom Spätmittelalter bis zum 20. Jahrhundert, Zürich

2002 (Schweizerische Gesellschaft für Wirtschafts- und

Sozialgeschichte 18), S. 153-165; Hamm, Berndt:
Normierte Erinnerung, Jenseits- und Diesseitsorientierung in

der Memoria des 14. bis 16. Jahrhunderts, in: ders.:

Religiosität im späten Mittelalter. Spannungspole, Neuaufbrüche,

Normierungen, Tübingen 2011, S. 41-81, hier S. 47.

151



verwoben, die religiösen Aspekte lassen sich nicht
isoliert betrachten. Nützlich ist die Definition von
Religion, die Kaspar von Greyerz in Vereinfachung der

Definition von Thomas Luckmann vorschlägt:
Religion wird verstanden als ein sozial geformtes Symbolsystem,

das «Weltorientierung, Legitimierung natürlicher

und gesellschaftlicher Ordnungen und den

Einzelnen transzendierende Sinngebungen mit

praktischen Anleitungen zur Lebensführung und

biografischen Verpflichtungen verbindet».24

Weltliche und auf das Jenseits gerichtete
Bestrebungen zur Sicherung des erhofften Seelenheils griffen

untrennbar ineinander. Im Spätmittelalter war die

Praxis des liturgischen Gebetsgedenkens in allen

Schichten der Gesellschaft verbreitet, also über die

Stände der Geistlichkeit und des Hochadels hinaus.

Bei den gesellschaftlichen Eliten der Herrschenden

stand die Fürbitte für die Ahnen in Beziehung zur
Sicherung der dynastischen Kontinuität und adeligen
Repräsentation.25 Durch das repetitive Fürbittegebet
blieben die Verstorbenen - mit ihrem rechtlich
bindenden Anspruch auf die Fürbitte - weiterhin im

Gedächtnis der Gemeinde, verstanden als die «kirchliche

<communio>, in der Lebende und Verstorbene

miteinander verbunden sind».26 Darum bezeichnete
Oexle die Praxis der sogenannten Memoria als «totales

soziales Phänomen».27 Die Kirche hatte sich seit

dem 12. Jahrhundert endgültig als Mittlerin zwischen

die Gläubigen und Gott geschoben und besass das

Monopol über die Medien des Heils. Stellvertretend

für Gott übte sie die «Buchführung für die Ewigkeit»
und verwaltete gleichsam die Sünden und Verdienste

der Gläubigen.28 Dies war ein erfolgreiches
Geschäftsmodell, mit dem die Kirchenschätze, die

Ausstattung der Klöster und Gotteshäuser und das

gesamte weltliche Vermögen der Kirche erheblich

vermehrt wurden.29 Französische Historiker und
Historikerinnen behandeln die heilskommerziellen

Aspekte unter dem Schlagwort von der «économie de

la mort».30

Seit dem Hochmittelalter galt die Messe als das

entscheidende Viaticum, dank dessen die Kirche die

Bestattungspraxen fast vollständig zu kontrollieren
vermochte.31 Die kumulativen und periodisch wieder-

24 Von Greyerz, Kaspar: Grenzen zwischen Religion, Magie und

Konfession aus der Sicht der frühneuzeitlichen Mentalitätsgeschichte,

in: Marchai, Guy P. (Hrsg.), Grenzen und

Raumvorstellungen (11 .-20. Jahrhundert) - Frontières et conceptions

de l'espace (XIe- XXe siècles), Zürich 1996, S. 329-343,
hier S. 330; von Greyerz 2008 (wie Anm. 9), S. 11-13.

25 Lauwers, Michel: La mémoire des ancêtres, le souci des

morts. Morts, rites et société au Moyen Âge (diocèse de

Liège, XIe—XIIIe siècles), Paris 1997; Michalski, Tanja:
Memoria und Repräsentation, Göttingen 2000; Hamm 2011

(wie Anm. 23), S. 48, 57-61.
26 Nach Hamm 2011 (wie Anm. 23), S. 55; dazu der grund¬

sätzliche Artikel von Otto Gerhard Oexle: Die Gegenwart
der Toten, in: Death in the Middle Ages, hrsg. von Herman

Braet; Werner Verbeke, Löwen 1983, S. 19-77.
27 Nach Hamm 2011 (wie Anm. 23), S. 43.

28 Vgl. Hugener 2014, S. 9. Ich behalte den längst etablierten

Begriff der « Kultur der Memoria» bei, mit dem sich Hugener

S. 21-28 kritisch auseinandersetzt.

29 Einschlägig Gilomen, Hans-Jörg: Renten und Grundbesitz

in der Toten Hand. Realwirtschaftliche Probleme der

Jenseitsökonomie, in: Jezler, Peter (Hrsg.), Himmel, Hölle,
Fegefeuer. Das Jenseits im Mittelalter, Zürich 1994, 5. 135-148.

30 Vauchez, André; Chiffoleau, Jacques; Hasenohr, Gene¬

viève; Sot, Michel: Histoire des mentalités religieuses, in:

Actes des congrès de la Société des historiens médiévistes

de l'enseignement supérieur, public. 20e congrès, Paris

1989: L'histoire médiévale en France. Bilan et perspectives,
S. 151-175, hier S. 156 f. Vgl. dazu auch Hamm, Berndt:

«Den Himmel kaufen». Heilskommerzielle Perspektiven
des 14. bis 16. Jahrhunderts, in: ders., Religiosität im späten

Mittelalter. Spannungspole, Neuaufbrüche, Normierungen,

Tübingen 2011, S. 301-334.
31 Chiffoleau, Jacques: La comptabilité de l'au-delà. Les

hommes, la mort et la religion dans la région d'Avignon
à la fin du Moyen Âge (vers 1320-vers 1480), Rom

1980 (Collection de l'Ecole Française de Rome, Bd. 47),
S. 355 f. Vgl. Angenendt, Arnold: Missa specialis. Zugleich
ein Beitrag zur Entstehung der Privatmessen, in:
Frühmittelalterliche Studien 17 (1983), S. 153-221, hier
S. 189-202.

152



holten Messen,32 die für die Verstorbenen anlässlich

der Bestattung sowie am 7. und 30. Tag danach (dem

Siebten und dem Dreissigsten),33 und dann in jährlicher

Wiederkehr nach Ablauf des Trauerjahrs zu lesen

waren, beanspruchten den kirchlichen Apparat
erheblich. Es wurden eine Vielzahl von Geistlichen

benötigt, um die vielen Messen zu bewältigen, sodass

ein doppelter Klerus entstand: Der eine kümmerte
sich um die Seelsorge der Lebenden (mit den Aufgaben

der Sakramentenspende wie der Taufe, der
Eucharistie und des Messelesens an allen Sonn- und

Feiertagen), der andere, hauptsächlich Vikare und

Kapläne, um das Totengedenken.34 Das bedingte die

im 15. Jh. zu beobachtende Ausweitung des Nieder-

pfründenwesens.35

Vergangenheit ist nach mittelalterlichen Begriffen

- anders als heute - nicht abgeschlossen, sie wird

erst am Ende aller Zeiten mit dem Jüngsten Gericht

abgeschlossen sein.36 Nach dem Konzept der offenen
oder zirkulären Vergangenheit-d. h. bis in die Aufklä-

rungszeit - bleibt der Verstorbene unter den Lebenden

präsent, indem die Beziehung zu ihm als Rechtsperson

weitergepflegt wird, denn er besitzt einen

verbindlichen Rechtsanspruch auf die Fürbitte.37

Das hiess, seine Leidenszeit im Purgatorium -
einer Art milderer Vorhölle, aus der es eine Erlösung

geben kann - zu verkürzen, in der Hoffnung, die Sünden

seien ihm erlassen und der Eintritt ins Paradies

endlich vergönnt. Denn der Weg aus jammer, trübsatt,

angst unnd noth [...] dißes ellenten unnd zer-

gengkhlichen jammerthals38 ist beschwerlich, und er

wird nicht so sehr von Gott als von der Kirche als der

Mittlerin zu ihm begleitet. Das im 12. Jahrhundert

vollendete Konstrukt des Fegefeuers korrespondierte
mit der Lehre vom Partikular- oder Individualgericht,
in dem über den Einzelnen schon nach einer gewissen

Wartezeit im Fegefeuer gerichtet würde, nicht

erst im universalen Weltgericht am Jüngsten Tag. Wer
sich allerdings schwerer Todsünden schuldig gemacht
hatte, der war zur ewigen Höllenstrafe verdammt.39

Stiften für das Seelenheil

Im 15. Jahrhundert, auf dem der Untersuchungsschwerpunkt

liegt, traten viele Menschen im Thurgau
mit Stiftungen zur Sicherung ihres Seelenheils hervor.

Allen war es ein Anliegen, dass für sie jedes Jahr eine

Totenmesse gesungen würde. Die betreffenden

Stiftungen und Stiftungszwecke hatten je nach Stand

und Vermögen der Person einen unterschiedlichen

Umfang, es ging von der kostspieligen Finanzierung

von Altären und Kaplaneipfründen wie etwa der St.-

Agnesen-Pfründe, der St.-Johann-Baptisten-Pfründe,

32 Chiffoleau 1980 (wie Anm. 31), S. 326, sieht in den Be¬

gräbnis- und Gedenkpraxen die beiden Logiken der
Akkumulation und der Repetition. Es war inzwischen üblich,

etwa am Begräbnistag mehrere Messen kumulativ lesen zu

lassen. Dahinter steht die Vorstellung, dass zwei Messen

die doppelte Wirkung erbringen, vgl. Angenendt 1983

(wie Anm. 31), S. 213. Die ewigen Jahrzeiten beruhten

auf dem Prinzip der Repetition.
33 Zu diesen schon in der Antike gehaltenen, nun christ¬

lich umgedeuteten Gedenktagen Angenendt 1983 (wie

Anm. 31), S. 196, 200, 201; Saulle Hippenmeyer 1997

(wie Anm. 8), S. 67; Ostinelli 1998 (wie Anm. 6), S. 312.

Im hier untersuchten Quellencorpus sind der Siebte und

Dreissigste nur selten erwähnt, letzterer in TUB 7, Nr.

4041, S. 620-626; BüAB Pergamenturkunde 123; SSRQ

TG I/2, Nr. 98a, S. 380, §4, Z 13.

34 Vauchez et al. 1989 (wie Anm. 30), S. 157.

35 Fuhrmann, Rosi: Die Kirche im Dorf. Kommunale Initiati¬

ven zur Organisation von Seelsorge vor der Reformation,
in: Blickle, Peter (Hrsg.), Zugänge zur bäuerlichen

Reformation, Zürich 1987 (Bauer und Reformation, Bd. 1),

S. 147-186.
36 Vgl. dazu Vollrath, Hanna: Das Mittelalter in der Typik ora¬

ler Gesellschaften, in: HZ 233 (1981), S. 571-594.
37 Oexle 1983 (wie Anm. 26), bes. S. 21-25, 29 f., 33.

38 StATG 7'30, 60/10, Kopialbuch, u. a. S. 517.

39 Jezler, Peter: Jenseitsmodelle und Jenseitsvorsorge. Eine

Einführung, in: ders. (Hrsg.), Himmel, Hölle, Fegefeuer.

Das Jenseits im Mittelalter, Zürich 1994, S. 13-27; Hamm,
Berndt: Was ist Frömmigkeitstheologie?, in: ders. 2011

(wie Anm. 30), S. 116-153, siehe auch S. 310.

153



der Kaplanei zu Ehren der Heiligen Katharina und der

Allerheiligenkapelle in St. Pelagius in Bischofszell40

über Stiftungen mit Armenunterstützung bis hin zur
Schenkung einer kleinen Rente. Bereits im 14. Jh. ging
die Mehrzahl der Schenkungen an die Klöster in der
Ostschweiz auf Seelheilstiftungen zurück. So ist in

Frauenklöstern wie etwa St. Katharinental auch das

Amt einer Jahrzeitmeisterin nachweisbar.41 Es wäre

wünschenswert, dass der Stiftung von Altären und

Kaplaneien eine eigene Studie gewidmet würde; ich

gehe nur am Rand darauf ein.

Was wissen wir über die Motivation einzelner

Stifter und Stifterinnen? Die reiche Urkundenüberlieferung

gibt diesbezüglich nur wenig Auskunft, handelt

es sich doch um eine «normierte» Praxis von Stiftung
und Totengedenken. Vor Jahren stiess ich im Staatsarchiv

des Kantons Zürich auf eine Urkunde betreffend
die Stiftung einer Kaplanei in der Kapelle zu Felben

1450. Die vornehme Frau Margaretha von Hohenlan-

denberg dotierte eine Kaplanei-Pründe, damit ein

Kaplan für sie und ihre Verwandtschaft in der Kapelle

täglich Seelmessen lesen sollte. Welche Gedanken sie

«im Geheimen ihres Herzens» bewegten, eröffnete sie

dem Konstanzer Bischof Heinrich von Hewen gegenüber

in dieser in mancher Beziehung besonderen, fast

einzigartigen Urkunde, die notariell beglaubigt war:42

Die wil die mentschlich natur alle zyt angeborn
nachvolgt blödigkait unnd von anfangs lebens über
die herschafft der gewalt des tods deß nichtz gewissen,

auch nichtz ungewissers dann die stundt [des]

tods, wan die mentschlichen tag fliechend und schla-

chend hinweg alls der schatt, der niemer in ainem we-

sen beharrat, unnd sterben furter unnd schlachen hin
als das wasser. Darzu nach den worten des haiigen
zwölfboten sannt Pauls, so werden wir alle stan vor
dem richtstul Cristi des gerechten richters, empfa-
chende nach unnser libs handlung gütz oder boss und

von unnser aigen handlungen bis zu der letsten minut
rechnung gäbende.43 Hierumb den tag unnser letsten

ernt oderschnitz" mitmilten unndgütten wercken furke-

ren und segen hie uff dem ertrich, das wir von
gütlichem zulassen mit menigfaltigem nutz in dem himel
samten mögen, dann wer wanig sayt, der selb wirt
ouch wenig schniden, unnd war im sagen sagt, der selb

wirt ouch im sagen schniden das ewig leben45

So wird - ohne Bezugnahme auf ein Partikulargericht

und das Fegefeuer - auf die Schuldhaftigkeit des

Menschen verwiesen, der sich für seine Taten dereinst

vor dem Jüngsten Gericht zu verantworten haben wird.
Der theologisch gefärbte, dem 2. Korintherbrief des

Paulus entnommene Passus ist in dem von mir gesichteten

Material einmalig, nicht hingegen der Verweis

darauf, dass nur Gott die Stunde unseres Todes kennt.46

Auch der Ritter Albrecht von Bürglen liess in einer
Urkunde 1401 niederschreiben, warum er auf den Fronaltar

der Kapelle in Bürglen, einer Filiale der Sulgener
Pfarrkirche, eine Ewigmesse stiftete; er äusserte den

Glauben an die Heilswirkung des Messopfers:
Ich Albrecht von Bürgion, ritter, bekenn, dz all

Cristan lüt bedenken und betrahten sont daz ewig
leben und dz in soll nach irem tod gen dem almähti-

40 StATG 7'30, 10.SA/2a (5.1.1434); 7'30, 10.6/1, 14; 7'30,
35.K/14a; 7'30, 11.SS/1. Vgl. Kuhn 1869, S. 31-40.

41 Folini, Christian: Katharinental und Töss. Zwei mystische
Zentren in sozialgeschichtlicher Perspektive, Zürich 2007,
S. 104; vgl. TUB 8, S. 394, 418 f. und 558.

42 StAZH CHI 29, Nr. 10, von 1450, ediert in: Rippmann 2011,
S. 139-145.

43 2 Kor 5,10: «Denn wir müssen alle offenbar werden vor
dem Richterstuhl Christi, auf dass ein jeglicher empfange,
wie er gehandelt hat bei Leibesleben, es sei gut oder böse»

[nach der deutschen Übersetzung Martin Luthers).

44 Der Getreideschnitt, die Ernte.

45 Rippmann 2011, S. 139 f. Vgl. dazu 2 Kor 9,6: «Ich meine

aber das: Wer da kärglich sät, der wird auch kärglich ernten;

und wer da sät im Segen, der wird auch ernten im

Segen.» Vgl. auch den Psalm 126.5-6: «Die mit Tränen

säen, werden mit Freuden ernten. Sie gehen hin und weinen

und streuen ihren Samen und kommen mit Freuden

und bringen ihre Garben.»

46 Vgl. etwa die Urkunde Beringers von Landenberg: StAZH

Cll 12, Nr. 418.

154



gen gott bedaht wird und sunderlich hab ich bekent,
dz den seien gen gott nüt bessers sie dann dz man
in[en] messen Sprech und hab, und also hab ich mit

guter vorbetrachtung und nach gelertrer und wiser

lut raf1 mit bedacht, wie dz ain ewig mess gestifft
wird durch min und mins brüders sälgen Eberhartz

von Burglon bitten und durch unß[ers] vatter und

mutter sälgen und ander unß[erer] vordem seien hail

in der cappellze Burglon ze fron altar
In den von mir gesichteten Dokumenten zu

privaten Seelheilstiftungen werden die persönlichen
oder theologischen Motive und Gründe der Stiftung
kaum je, und wenn doch, nie so ausführlich dargelegt

wie in diesen beiden Beispielen.

Von der Totenmesse zur Abdankung

Bei den sogenannten Seelgerätstiftungen handelt es

sich prinzipiell um ein von «juristischem und merkantilem

Vertragsdenken»49 durchdrungenes Vertragsgeschäft

mit finanzieller Leistung (wie dem Rentenertrag
auf einem Grundstück) und geforderter
liturgischgeistlicher Gegenleistung. Bevor wir uns weiter mit

den Bestimmungen beschäftigen, mit denen die Stifter

und Stifterinnen die Geistlichen auf ewig für die

Messdienste verpflichteten, ist danach zu fragen, was

gleich nach dem Tod eines Menschen in der Gemeinde

geschieht.
Vor dem Tod sind nach gängiger Meinung alle

gleich. Dazu sei indes ein Fragezeichen gesetzt. Vom
Tod eines Gemeindemitglieds erfahren die Menschen

im engen Stadt-Raum oder im Dorf schon längst,
bevor das Faktum am Sonntag von der Kanzel verkündet

wird, durch mündliche Mitteilung von Wissenden

oder wenn sie das Glockengeläut hören, das sind in

Bischofszell die Turmglocken der Stiftskirche.

Im Städtchen leben vornehme, reiche sowie wenig

begüterte Menschen unterschiedlicher
Rechtsstellung und ungleichen Standes zusammen: die

Chorherren, die in den Freihöfen wohnen, dann die

(anderen) Adeligen - die Heidelberg, Helmsdorf, von
Bonstetten -, die Bürger und Bürgerinnen, die Hinter-

sässen ohne Bürgerrecht, die Leute in der «Marktstadt»

und schliesslich jene in der Vorstadt, nicht zu

vergessen die vagierenden, «fremden» Armen, die

überall präsent sind.

Über das Gehör vermittelt das Glockengeläut
dem Gehirn, ob ein Reicher, Hochgestellter, eine
gewöhnliche Mitbürgerin oder ein armer Mensch
verstorben ist.50 Bei der Jahrzeit, die Hans von Heidelberg
für seine Gattin gestiftet hat, soll jeweils mit der grossen

Glocke geläutet werden.5' Fazit: Der Hinschied

einer hochgestellten Person wird «an die grosse Glocke

gehängt». Anders tönt es indes, wenn Bedürftige
verstorben sind. Sie können die Gebühr für eine

Dienstleistung nicht bezahlen. Dennoch soll nach

ihrem Ableben geläutet werden, und zwar um Gottes

Lohn-wie auch den Kindern. So einigten sich im Jahr

1468 das Kapitel von St. Pelagius zu Bischofszell mit
räthen und gemaind daselbs darauf, daß den
Chorherren, Priesteren, Edlen und andern ehrbaren leu-

ten, die das begehren, mit dem meisten gelüt und

47 Nach gelertrer und wiser lut rat: nach dem Rat gelehrter
und weiser Leute. Wenngleich das formelhaft ist, wüsste

man gern, wer sie waren, evtl. Chorherren des Stifts oder

Angehörige eines Mendikantenordens? Vgl. von Greyerz

2008 (wie Anm. 9), S. 27 und unten, Anm. 153.

48 StATG 7'30, 18.BÜ/5, Urkunde mit 2 lateinischen Trans¬

fixen, die auf den 14.4. und 15.7.1401 datiert sind; die

deutsche Urkunde datiert vermutlich auf den selben Tag

wie das erste Transfix. Vgl. Butler, Placid: Die Freiherren

von Sulgen, in: TB 55 (1915), Nr. 27, S. 101-105; Menolfi

1996, S. 31-37.
49 Hamm 2011 (wie Anm. 30), S. 311.

50 Vgl. Pasche, Véronique: «Pour le salut de mon âme». Les

Lausannois face à la mort (XIVe siècle), Lausanne 1989
(Cahiers Lausannois d'Histoire médiévale 2), S. 58 f.

51 StATG 7'30, 15.7/6, Urkunde von 1410. Zur Stiftung an

die Frühmesspfrund vgl. auch BüAB Pergamenturkunde
56.

155



darvon an den buw der stifft zu Bischoffzell fünf
schilling pfening und dem mesmer drey schilling pfe-
ning, den mittlen mit dem andern gelüt und dem
Meßmer ein schilling pfening gegeben, und der
armen lüten und auch den kindern um gotts willen ohn
lohn gelütet werden solle" In Sulgen sollte der Mesmer

in der Pfarrkirche vier Mal jährlich, jeweils am

Samstag in der Fronfasten, mit allen gloggen zuosa-
men lüten, stattlich und ain gute wyl allen abgestorbnen

brüdern und schwerstem,53

Gehen wir an das andere Ende der sozialen
Skala: Im Jahr 1379 setzt der Konstanzer Bischof

Heinrich von Brandis den Beschluss des Domdekans
und des Domkapitels in Kraft, wonach die Einkünfte
des Propsts von Bischofszell im ersten Jahr nach

seinem Tod dem Baufonds und den Bedürfnissen des

Stifts St. Pelagius zufallen sollen.54 Der Tod des

Stiftsvorstehers wird hier zum Anlass genommen, Mittel
aus der Pfründe, dem sogenannten Benefizium, für
die Baufinanzierung bereitzustellen; solche Finanzierungen

schlagen sich in der baulichen Erscheinung
der Stadt sicher ebenso nachhaltig nieder wie etwa
Ratsbeschlüsse des Inhalts: Alle Dächer sind mit
Ziegeln einzudecken.55 Auch Jahrzeitstiftungen von
Laien - wie etwa jene der Mutter Heinrich Liebs - können

mit einer Kirchenbaustiftung verbunden sein.56

Im Mittelalter sind die Toten immer präsent, weil
sie auf dem Friedhof bei der Kirche begraben liegen.
Das ändert sich im 16. Jahrhundert, als hier Katholiken

und Protestanten auf engem Raum zusammen
leben, unter den Bedingungen des 2. Landfriedens.57

In der frühneuzeitlichen Eidgenossenschaft ist die

gemeine Herrschaft Thurgau bikonfessionell - ebenso

wie die Untertanengebiete im St. Galler Rheintal und
in der Grafschaft Baden, das Toggenburg und die

Länderorte Appenzell und Glarus. 1544 ist der Bi-

schofszeller Friedhof schon längst überbelegt, und in

Zeiten der Pest herrscht Platzmangel, weshalb Bischof

Johann von Weeze auf Bitten des Stifts oder von Rat

und Bürgern gestattet, ausserhalb der Stadt einen

neuen Friedhof zu errichten und dort Begräbnisse
durchzuführen.58 Dies sollte unbeschadet der Rechte

des alten Friedhofs geschehen, der weiter genutzt
wurde. Ich gehe davon aus, dass die Mehrheit der

Protestanten und die Minderheit der Katholiken59

getrennte Parzellen desselben Friedhofs nutzten und
dass die Praxis des Simultaneums60 die gemeinsame
Belegung des neuen Friedhofs vor dem Grabentor
umfasste. So jedenfalls war die Situation in Sulgen.61

André Holenstein bezeichnet bikonfessionelle

Gebiete der Alten Eidgenossenschaft wie die
gemeine Herrschaft Thurgau als «Laboratorium für
komparative Untersuchungen zur Konkurrenz und

Koexistenz zweier Konfessionen».62 Das Konkurrenzverhältnis

besteht auch in Bezug auf die Jenseitsvorstellung.

Seit der Reformation deuten die Menschen
den Tod unterschiedlich: Für die Reformierten ist das

Purgatorium abgeschafft, es gehört nurmehr in die

Kategorie des Aberglaubens. Luther bezeichnet den

Kult um die Toten wie Vigilien, Seelmessen, Jahrtage

52 BÜAB Diethelm, Memorabilia I, 53 f.

53 KKA Sulgen AO, Februar 1495, siehe dazu unten.
54 Das sogenannte Karenzjahr. Vgl. TUB 7, Nr. 3508 StATG

7'30, 4,Pr./1 b. Siehe auch das Beispiel StATG 7'30, 15.7/7,

Beitrag an den Kirchturm 1395 TUB 8, Nr. 4413, S. 203).
55 BüAB Diethelm, Memorabilia I, 47, Ordn. 1437.

56 StATG 7'30, 20.17/1, 2; siehe Hugener 2014, S. 152.
57 Volkland, Frauke: Konfessionelle Grenzen zwischen Auflö¬

sung und Verhärtung. Bikonfessionelle Gemeinden in der

Gemeinen Vogtei Thurgau (CH) des 17. Jahrhunderts, in:

Historische Anthropologie 5/1 (1997), S. 370-387; Head

2005, hier S. 118.

58 BüAB Pergamenturkunde 666 (25.2.1544).
59 Sie erhöhte sich im 17. Jh. auf ein knappes Drittel der Be¬

völkerung, vgl. Volkland 1997 (wie Anm. 57), S. 379.
60 Ebd., S. 375.
61 Salathé, André, in: Casutt, Marcus; Salathé, André; Stä-

heli, Cornelia, Die Kirchen von Sulgen (Schweizerischer
Kunstführer GSK), Bern 2004, S. 6 und 22.

62 Holenstein, André: Reformation und Konfessionalisierung
in der Geschichtsforschung der Deutschweiz, in: ARG

100/1 (2009), S. 65-87, hier S. 66.

156



und die Fegefeuervorstellung als «bepstlichen Gre-

wel» und «Gauckelwerck» und fordert, die Kirchen

sollten nicht mehr Klagehäuser und Leidstätten sein.63

Zwar gelten die frommen Werke weiterhin als moralische

Christenpflicht, doch sind sie nicht mehr für
das Schicksal der Seele nach dem Tod massgebend.

Sündenvergebung und Gnade sind allein durch den

Glauben an Gott zu erlangen. Die religiöse Kultur der

Altgläubigen durch eine andere, reformatorische zu

ersetzen und die Lücken zu füllen, welche die
Reformationsmandate der 1520er-Jahre bezüglich kirchlicher

Zeremonien gelassen hatten, das war ein Pro-

zess, der sich über ein paar Generationen hin zog.
Darum ist das von Nelson Burnett vertretene Konzept
der Langen Reformation gerade auch für den Thur-

gau passend.64

In dieser Hinsicht ist bemerkenswert, dass

Zwingli denen, die er die Schwachen (in Sachen Qlau=

ben an das allein gültige Evangelium) nannte, die

Möglichkeit einräumte, im Gottesdienst vor der

Austeilung des Abendmahls für die Verstorbenen zu
beten. Diese Rücksichtnahme auf im Prinzip altgläubige

- doch tröstliche - Gebetspraxen konzedierte er

unter Hinweis auf die Kirchenväter Augustinus und

Chrysostomus.65 In Zürich wurden «in und nach der

Reformationszeit [...] aus ängstlicher Sorge und in

Abwehr eines priesterlich-magischen Verständnisses

pfarramtlicher Tätigkeit [...] die reformierten Pfarrer

selber von Funktionen bei der Leichenbestattung
ferngehalten. Umso mehr Gewicht hatte die Abkün-

digung der Verstorbenen unmittelbar nach der
sonntäglichen Predigt.» Der Ritus des Begräbnisses wandelte

sich nun hin zur sogenannten Abdankung, in

der Form des Leichengeleits und der Danksagung an
die Hinterbliebenen und alle, die dem Toten die letzte
Ehre erwiesen hatten. Gesprochen wurde die

Danksagung von einem Notabein z. B. aus dem Rat oder
einer Zunft.66 Es gibt somit nach 1525 eine semantische

und theologische Verschiebung, und die einstige

Fürbitte für den Verstorbenen wandelt sich zum

Bittgebet für die Hinterbliebenen; das wäre noch

genauer zu erforschen, denn als ein weiteres Element

wird später an manchen Orten die Leichenpredigt
eingeführt.67 Die katholische Fürbitte geschieht in der

Hoffnung, die Qualen des Verstorbenen im Fegefeuer

zu verkürzen und ihm zum Seelenheil zu verhelfen,
sie ist als stellvertretende Busse konzipiert. Hingegen
lassen die Protestanten den Verstorbenen in seligem
Schlaf auf dem Friedhof ruhen, nachdem sie ihm die

letzte Ehre erwiesen haben.

Ansonsten hatten sich die Reformierten mit
einem Mal damit abzufinden, dass sie nicht mehr

Heilige zu Hilfe rufen durften68 und dass das Jenseits

Räume, Farbe und Konturen verlor. In Zürich
ordnete der Rat gar die Entfernung der Grabsteine binnen

Monatsfrist an (von Bischofszell ist mir ein solch

radikales Mandat nicht bekannt).69 Damit wollte er

63 Flamm 2011 (wie Anm. 23), S. 69.

64 Dazu jüngst Nelson Burnett 2008 (wie Anm. 9), S. 145-
158.

65 Vgl. Leu, Urs B.: Huldrych Zwingli und die Täufer, in: ders.;

Scheidegger, Christian (Hrsg.), Die Zürcher Täufer 1525—

1700, Zürich 2007, S. 15-66, hier S. 24.

66 Ehrensperger, Alfred: Das alte Zürcher Begräbnisgebet in

seiner geschichtlichen Entwicklung vom 17. bis ins 20.

Jahrhundert, in: Zwingliana 26 (1999), S. 75-86, Zitat
S. 75 f. Erstmals im frühen 18. Jahrhundert ist der Wortlaut
eines Zürcher Bestattungsgebets verlässlich bezeugt.

67 Nelson Burnett, Amy: «To oblige My Brethren»: The Refor¬

med Funeral Sermons of Johann Brandmüller, in: Sixteenth

Century Journal 36/1 (2005), S. 37-54.
68 Vgl. Campi, Emidio; Wälchli, Philipp (Hrsg.): Zürcher Kir¬

chenordnungen 1520-1675, 1. Teil, Zürich 2011, Nr. 13,

S. 20 f.; Biel, Pamela: Zwingli and the Saints, in: Zwingliana
14(1985), S. 442-469.

69 Zürcher Kirchenordnungen 1520-1675 (wie Anm. 68), Nr.

19, S. 32: [...] und wollent. das die so grabstein uff den

kilchöffenn hie unndandersthwo inn derstatt allennthalben

habint / die selben in monats frist dem nöchstenn, hinweg
fürenn oder tragen lassent, dann wo das nit beschicht.

wollent unnser herren dannenthin. die grabstein durch ire

werchmeister und amptluten hinwegfürenn unnd die zu

gmeyner statt nutz und notturfft verwenden lassenn.

157



erreichen, dass im Leben der Gemeinden die Lokalität

des Friedhofs entscheidend um-, wenn nicht gar
abgewertet wurde. Für das Spätmittelalter kommt
ihm laut Roger Sablonier der Stellenwert eines
«zentralen Ort[s] für die bäuerliche Gemeinschaft» zu:
«Eine äusserst wichtige dörfliche Funktion als kultureller

und sozialer Zentralort besitzt selbstverständlich

der Friedhof».70 Das sollte sich nun nach dem

Willen der Reformatoren ändern. Sie prangern
den Missbrauch an, dass die Menschen uff den

kilchofen und under den türen bleiben - statt pünktlich

in der Kirche der Predigt des Evangeliums zu
lauschen.71

Indes führten die Katholiken weiterhin über

ihre Erlösungschancen Buch, für sie blieben das

Jahrzeitgebet und das Messopfer der Lebenden für die

Toten Medien der Heilssicherung - nebenbei
generierten die Jahrzeiten weiterhin willkommene Finanzen.

Die katholischen Institutionen hatten wie etwa
in Sulgen auch weiterhin eine gewisse Kontrolle über

die von ihnen eingesetzten neugläubigen Prädikan-

ten. Allenthalben wurden die Kirchenpfleger
angemahnt, die Kirchengüter zum Nutzen der Armen zu
verwalten.72 Die Kirche kommt teilweise bis heute
noch in den Genuss von Einkommen aus Jahrzeitenstiftungen,

ein Beispiel wäre der 2012 vor dem

Kantonsgericht Glarus ausgefochtene Streit um die Zahlung

des ewigen Lichts in der Kirche in Näfels.73 Die

nach reformatorischen Stiftungsurkunden sind historisch

interessant, weil jetzt erst die theologische
Begründung des Strafablasses durch die Fürbitte-Leistungen

explizit auftaucht. Die Verdienstlichkeit der

frommen Werke zu betonen, wie in der Urkunde für
Anastasia von Entzburg geb. Breitenlandenberg,
bedeutet für sich genommen schon eine - wohl be-

wusst explizit gemachte - Abgrenzung gegen die

protestantische Gnadenlehre.74 Dort wird das

Gebetsgedenken ausdrücklich als heilssicherndes
Verdienst und Bussmittel gewürdigt, wie auch das glei-
chermassen wirksame Fasten.

Commemoratio

In Bischofszeller Urkunden wird festgehalten, dass

die kirchlichen Amtsträger ihren Anspruch auf den

ihnen zugesagten Zinserlös verlieren, sollten sie es

vergessen, die damit finanzierte Jahrzeitmesse zu
zelebrieren! Mit solchen Strafklauseln sichern Stiftende

ihr frommes Werk vorausschauend für die nicht seltenen

Fälle von Versäumnis und Pflichtvergessenheit
Geistlicher ab. Sie drohen dem säumigen Priester den

Entzug des Stiftungsguts an.75 Es zeigt sich indessen

die (berechtigte) Anspruchshaltung der Laien gegenüber

den kirchlichen Pastoraldiensten.76 Damit kündigt

sich längst vor der Reformation das bis zur
Kleriker-Kritik steigerungsfähige Unbehagen gegenüber
den Missbräuchen im Seelsorgewesen an.

Man darf diesbezügliche Klagen nicht auf die

Situation am Vorabend der Reformation reduzieren,

denn sie waren schon im 13. Jh. zu hören: Damals sah

sich der Bischof von Konstanz veranlasst, die

Seelsorge in St. Pelagius durch die Schaffung einer Leut-

priester-Stelle (ut curam recipiat animarum) sicherzu-

70 Sablonier 1984, S. 736; siehe auch Oexle 1983 (wie Anm.

26), S. 56 f. und 69 f. Seither erschien Lauwers, Michel: Le

cimetière dans le Moyen Age latin: Lieu sacré, saint et
religieux, in: Annales. Histoire, Sciences Sociales 54/5 (1999),
S. 1047-1072. Für die Schweiz: Uli, Martin: Wohin die
Toten gingen, Begräbnis und Kirchhof in der vorindustriellen

Stadt, Zürich 1992.

71 SSRQ TG I/2, Nr. 88, S. 332-342 (Reformationsmandat von

1530, vor Nov.).

72 SSRQ TG I/2, Nr. 87, S. 330; Nr. 88, S. 336.

73 Bünz, Enno: Die erfolgreichste Institution des Mittelalters:

Die Pfarrei, in: Klein, Dorothea, in Verbindung mit Markus

Frankl und Franz Fuchs (Hrsg.), «Überall ist Mittelalter».
Zur Aktualität einer vergangenen Epoche, Königshausen

2015, S. 109-138, S. 109 f.

74 StATG 7'732, ehemals Bischofszeller Selekten, Aa2, Nr.

131, Urkunde vom 4.5.1670.
75 Othenin-Girard 1994 (wie Anm. 7), S. 37.

76 Saulle Hippenmeyer 1997 (wie Anm. 8), S. 36-48.

158



stellen.77 Der Leutpriester hatte Residenzpflicht und

sollte zuverlässig die Sakramente verwalten. Besonderes

Augenmerk wurde schliesslich auf die
regelkonformen Feiern der Totenmessen vordem Hauptaltar

gelegt - einschliesslich der commemoratio cum

placebo post vesperas. Die Vesper beginnt am
Vorabend oder in der Nacht vor der Totenmesse mit der

Antiphon Placebo Domino in regione vivorum, mit
Psalm 116, 9 der Vulgata, daher heisst sie vielerorts
einfach nur «Placebo».78 Eine Totenmesse stand auch

jenen zu, die nicht auf dem Ortsfriedhof bei St. Pela-

gius bestattet wurden.
Neben der Spende der Sakramente wurden im

Spätmittelalter, wie schon gesagt, die Feiern der
jährlichen Gedächtnismessen für Verstorbene wichtiger.
Mit der Stiftung eines einmaligen Geldbetrags oder

einer jährlichen Rente - eine Geldzahlung oder eine

Naturalabgabe zumeist in Form von Getreide - sicherten

sich viele Kirchgenossen auf ewige Zeiten das

Jahrzeitgebet in einer oder wo möglich und noch besser

in mehreren Kirchen.79 Der Preis dieser liturgischen
Dienste lastete somit auf den Gütern von Bauern,

denen die Zahlung zusätzlich zu den übrigen
Feudalabgaben aufgebürdet wurde.80 Über dieses Prinzip
des Tauschs von Stiftungskapital versus liturgischer

Gegenleistung geben etwa das grosse Jahrzeitenbuch

der Stadtkirche von St. Laurenzen in St. Gallen
Auskunft sowie auch die zahlreichen thurgauischen
Jahrzeitenbücher.81 Als Beispiel sei hier der erste Eintrag im

ältesten Jahrzeitenbuch von Sulgen zitiert, betreffend

eine Gedächtnisfeier im Februar. Der im Jahr 1447
verstorbene Hans Keller von Eppishausen zahlte der
Kirche von Sulgen 5 Pfund, seine beiden Brüder stifteten

je 4 Pfund Geld, damit in der Kirche jedes Jahr eine

Messe für das Seelenheil des Hans gelesen werden

könne: Anno Domini 1447 obiit [1447 starb] Hanß

Keller von Epißhusen, der geben hat 5 Hb den [5 Pfund

Pfennige] um hail siner sei an die kilchen zu Sulgen.

Och sine brüder Hans und Conrat, der jeclicher geben
4 Hb d, das[s] gehalten wird gedächtnus siner seien'2

Es scheint, als hätte die Bikonfessionalität letztlich

begünstigt, dass Jahrzeitenbücher, namentlich die von

Sulgen und Berg, auf uns gekommen sind.83 Sie haben

neben einschlägigen Urkunden als schönste Zeugnisse

der kirchlichen Memorialpraxis zu gelten.84 Beide

Bücher wurden im 15. Jahrhundert angelegt und

verhältnismässig aufwendig ausgestattet. Weil sie in erster

77 TUB 2, Nr. 548; StATG 7'30, 6.BMV/1.
78 Vgl. auch die Erklärung des Begriffs im Artikel von Mi-

lena Svec in diesem Band, S. 35 mit den Anm. 50 und 51;

thurgauische Belege vgl. TUB 8, Nr. 4280, 5. 54; Nr. 4318,
S. 100; Nr. 4333, S. 123; Nr. 4668, S. 480. Im Fall der Jahrzeitstiftung

einer Frau (Nr. 4318, S. 100) sollen die beiden Priester

am Jahrtag, nach der Seelmesse in iralben sprechen ein

Placebo ob ir grab, ist dz si da ligend und bestatnet wirt.
79 Siehe etwa Hugener 2014, S. 178-180 (Jahrzeiten des

zähringischen Stadtherrn in allen Berner Kirchen).
80 Ziegler, Ernst: Kirchenpfleger und Kirchenamt. Bemer¬

kungen zur Verwaltungs- und Archivgeschichte der Stadt

St. Gallen im Spätmittelalter, in: Maurer, Helmut (Hrsg.),

Churrätisches und st. gallisches Mittelalter. Festschrift für
Otto P. Clavadetscherzu seinem 65. Geburtstag, Sigmaringen

1984, S. 237-256, hier S. 241; Sonderegger, Stefan:

Zum eigenen und zum Nutzen anderer. Gedenkstiftungen
in hoch- und spätmittelalterlichen St. Galler Urkunden, in:

Erhart, Peter; Kuratli Hüeblin, Jakob (Hrsg.), Bücher des

Lebens - Lebendige Bücher, St. Gallen 2010, S. 226-233.
81 Ziegler 1984 (wie Anm. 80), S. 240-242; Hugener 2014,

S. 113.

82 WLB Cod. Don. C.II. c. 9, Februar.

83 Im reformierten Lausanne hat das Jahrzeitenbuch der

Dominikaner überlebt aus folgendem Grund, wie Andenmatten

meint: «C'est à l'évidence l'orientation plus
administrative que liturgique du manuscrit (...] qui a permis sa

survie.» Andenmatten, Bernard: Les frères prêcheurs et les

revenus des anniversaires. Le témoignage de l'obituaire du

couvent dominicain de Lausanne, in: Bériou, Nicole; Chif-

foleau, Jacques (Hrsg.), Economie et religion, l'expérience
des ordres mendiants (XIIIe—XVe siècle), Lyon 2009,
S. 153-169.

84 WLB Cod. Don. C.ll. c. 9 (Anniversarfragment von Sulgen,

mit 17 Folioseiten zu den Monaten Februar bis August;
moderner, mit marmoriertem Papier überzogener
Einband); StATG 7'30, 60/33 (Anniversar von Berg).- Zur

Gestaltung der Bücher siehe Gamper 2010.

159



Linie liturgische Bücher waren, ist das Bestreben nach

einer einigermassen anspruchsvollen Gestaltung
vorhanden. In einer Zeit, in der schon längst die Volkssprache

als Urkundensprache üblich war, wurde in die

Anniversare abwechselnd in deutscher und in lateinischer

Sprache geschrieben. Indes sind sie auf
multifunktionalen Gebrauch ausgerichtet.85 So zeigten sie

den Priestern und Kaplänen an, für wen sie an
bestimmten Tagen Gedenkmessen zu lesen hatten.

Gleichzeitig trugen die meisten Einträge die Züge von

Wirtschaftsquellen, mit der Angabe der Einkünfte der

Kirche, d. h. es wurde angegeben, aufweichen Gütern
die betreffenden Rentenstiftungen lasteten, konkret
wieviel Getreide oder Geld die Bauern jährlich zu zahlen

hatten.

Ze wissen anno 1486, daß der erber Cuntz

Mayer von Heditschwil [Heldswil bei Sulgen] byxunds
Hb verschafft hat der bruderschafft zu Sulgen ainen
acker zwen teil zu Heditschwil im Schwertzgraben,
stost an der zimerluten von Hoff gutter, mit dem ge-
ding, dz die bruderpfleger jerlich begangind jarzit:
sin, siner hußfrowen Hochermùten, sins brùders Hansen

Mayers, och Haintzen Mayers, sins brùders, sinr
vatter und müter, vordren und nachkomen mit i meß

allweg zinstag in osteren ungferd. Und ob gedachte
bruderschafft ain aignen caplon het, sol er sich ouch
mit andren also lassen benugen und sunderlich meß

nitzehaben im schuldig sin."6

Wohnt den diesbezüglichen Einträgen der
Anniversare der Charakter von Verwaltungsquellen
(Urbare oder Zinsbücher) inne,87 so ist hinwiederum ihre

Anlage und ihre am Kirchenjahr orientierte inhaltliche

Organisation primär auf den liturgischen Hauptzweck
ausgerichtet. So waren auf den Pergamentseiten der

ewige Kalender mit den Heiligentagen und den

Tagesbuchstaben mit roter Tinte eingetragen, ebenfalls
der zuoberst auf jeder Seite angebrachte Monatsname.

Die Seiten umfassen höchstens acht Tage eines

Monats. Beim Sulgener Anniversar sind die
Tagesbuchstaben A bis G in schwarzer (und seltener in

roter) elongierter Schrift gestaltet (der Buchstabe ist

überproportional in die Länge gezogen); die nach

römischem Kalender gezählten Monatstage (bezogen

auf die Kaienden, die Iden und Nonen) sind rot.
Erhalten sind nur noch die Blätter zu den Todesdaten

zwischen 7. Februar und 20. August.88 Beim Anniversar

von Berg sind indes die hölzernen mit Leder

überzogenen Buchdeckel erhalten geblieben (22,5 x 32,6
cm), innen sind sie mit Papier überzogen, einst waren
sie mit einer Metallschliesse versehen. Mindestens

vier Blätter zur ersten Hälfte des Novembers und zur
zweiten Hälfte des Dezembers fehlen.

Da die Anniversarien über Jahrzehnte benützt
wurden und über die Jahre laufend neue Stiftungen
hinzukamen, sind mehrere Hände, d. h. verschiedene

Schreiber, beteiligt. Wer sie im Falle von Sulgen und

Berg waren, wissen wir nicht. In Frage kommen die in

den Einträgen mehrfach (aber selten namentlich)
erwähnten Plebane oder ein Kaplan, doch konnte auch

ein geübter Notar mit einer solchen Aufgabe betraut

85 Vgl. Andenmatten 2009 (wie Anm. 83).

86 WLBCod. Don. C.II. c. 9, März.

87 Hugener 2014, S. 148-151.
88 Es kam höchstwahrscheinlich über Joseph von Lassberg

in die Fürstenbergisch-Donaueschingische Bibliothek, vgl.

Bothien, Heinz (Hrsg.): Joseph von Lassberg - Des letzten
Ritters Bibliothek (Bodmanhaus, Katalog 2), Frauenfeld/

Stuttgart/Wien 2001. Sollte die von André Salathé

geäusserte Vermutung zutreffen, Joseph von Lassberg sei

der einstige Besitzer der Handschrift gewesen, so hätte
ihn womöglich genau der Umstand zu deren Erwerb

bewogen, dass der erste Eintrag ausgerechnet Eppishausen

betraf (siehe das Zitat oben). Dort erwarb Lassberg 1812
sein Schlossgut. Ein weiteres Indiz ist eine Bemerkung i. e.

21. Junii, die vielleicht im 19. Jh. (von Lassberg?) mit schwarzer

Tinte auf ein Blatt zum Monat Juni neben folgenden
Eintrag in roter Tinte gesetzt wurde: Junius. Dedicatio Capelle

in Epißhusen dominica (proxima?) ante Johannis Baptiste
festum, betr. die Kapelle in dem den Helmsdorf gehörenden

Schloss.

160



Der Eintrag über die Schenkung des Konrad
(Cuntz) Mayer aus Heldswil an die Bruderschaft von Sul-

gen. Im Bild: die gesamte Seite des Sulgener Jahrzeitenbuches

mit dem Kalendarium für die letzten drei Tage des

März und den 1. April (Württembergische Landesbibliothek

in Stuttgart). Transkription auf der gegenüberliegenden

Seite 160.

mj

iDarmijf.
-

: 'V. v

jßSämX'

ßk& ißfr ß&fyf,fk '

iÀi ß vt&df. A?av *tj}M
*** «W*fn x-û vrfrùi <£& •

0"-w*rzff

^(.pitlta fy ittp. jt.
/Lß

Is
Vi?"

•H'V Ip

161



werden.89 Im Anniversar von Berg figuriert ein Mann

namens Gebhart als Schöpfer eines Messbuchs, nicht

jedoch des Anniversars: Irmengart mater Gebhardi

scriptoris libri missalis.90 Aufbewahrt wurden die

Anniversarien zusammen mit anderen für die Gemeinde

und die Kirche rechtlich relevanten Dokumenten vom
Pfarrer oder von den Kirchenpflegern an einem sicheren

Ort wie in der Kirche oder der Sakristei.91 Mitunter

war die Aufbewahrung zwischen dem Leutpriester
und der Gemeinde oder den Kirchenpflegern strittig.
Denn die Bücher dienten den Kirchenpflegern u.a.

zur Kontrolle der Geistlichen, die sie allenfalls mahnten,

die festgelegten Messdienste wahrzunehmen.92

In der Regel stellt die Datierung eines mittelalterlichen
Anniversars die Forschung vor Probleme, da Angaben
über den Zeitpunkt der Anlage fehlen und auch

Datumsangaben zu Todesfällen selten sind.93 Das

Anniversar von Berg kann mit hoher Wahrscheinlichkeit
auf die 1490er-Jahre datiert werden, wobei
offensichtlich viele Einträge aus einem älteren, ins 14.

Jahrhundert zurückgehenden Anniversar übernommen

wurden; deren älteste datieren auf 1368, 1461 und

1468.94

Im 16. Jahrhundert wurden alte Jahrzeitbücher

abgeschrieben und aktualisiert.95 So schrieb Pfarrer

Martin Degen nach 1621 ein heute nicht mehr erhaltenes

Anniversar von Sulgen ab, von dem wir den

Zeitpunkt der Anlage nicht kennen.96 Es enthält
mindestens 2 Dutzend datierte Einträge aus der

Zeitspanne zwischen 1305 bzw. 1308 und 1621, viele

davon aus dem 16. Jahrhundert. Die Katholiken hielten

in Sulgen nach der Reformation bzw. nach dem

2. Landfrieden weiterhin an den liturgischen Feiern

von Totenvigil und Jahrzeitenmessen fest, während
die Reformierten lediglich die wirtschaftlichen
Erträge der ihnen nach der Reformation zugeteilten
Stiftungsgüter nutzten. So blieben, nebenbei
bemerkt, in Bischofszell selbst die Erträge der Kapla-
neien der Katharinenpfründe, der Waldpurgen- und

der Josenpfründe in der Hand der Evangelischen.97

Einige Einträge des jüngeren Sulgener Jahrzeitbuchs

(17. Jahrhundert) sind der Chronik des kirchlichen

Lebens und sonstiger wichtiger Fakten gewidmet,

wie die Erwähnung der Reliquien der Zürcher

Stadtheiligen Felix und Regula im Hauptaltar des Chors

und die Aufbewahrung vieler anderer Reliquien,
insbesondere derjenigen des Pelagius, die Erwähnung der

Schlacht bei Zihlschlacht, des Brands der Kirche in Sulgen

(1505) und der Auslöschung der «civitas» Bürglen
durch eine fatale Hungersnot (vermutlich im selben

Jahr) sowie eines Brandes ebendort: Notabile dignam.
Noverint universi et singuli in anno 1505 in vigilia
Stae. Catharinae ecdesia in Sulgen est combusta et
Burglen civitas annihilata de tota penuria fastale

[marginal: sie]. Item in eodem die in Zihlschlacht magna

pugna et multi [...] disiderati, quorum anniversa-

rium et memoria semper [...] habenda est. (Es gibt
viele Menschen, die wünschten, dass die Jahrzeiten

der Gefallenen ewig gefeiert würden.) Item post anno
domini 1558 [irrtümlich statt 1528] feria [...] Mar-

garethae iterum combusta praedicta civitas Bürglen
deinde [...] Besonders erwähnenswert waren die

89 Vgl. Gamper 2010, S. 270; Hugener 2014, S. 104; Othe-

nin-Girard 1994 (wie Anm. 7), S. 170; in St. Theodor zu
Basel schrieb der Pfarrer Ulrich Surgant das Jahrzeitbuch.

90 StATG 7'30, 60/33, fol. 17r.

91 Saulle Hippenmeyer 1997 (wie Anm. 8), S. 77.

92 Hugener 2014, S. 100-105.
93 Othenin-Girard 1994 (wie Anm. 7), S. 32-50; Stanford

2011 (wie Anm. 5), S. 1-72.
94 Weitere Datierungen sind 1424, 1491, 1492 und 1493.

95 Beispiele bei Hugener 2014, S. 97-100, 104.

96 Von dieser Abschrift hinwiederum liegt nicht das Original,
sondern nur die Abschrift Pupikofers aus dem 19. Jh. vor,

vgl. StATG 7'30, 38.33/1, 5.

97 Kuhn 1869, S. 40. Die Katharinenpfründe war 1515 von

Waltpurga Henseler gestiftet worden, siehe unten.
98 StATG 7'30, 38.33/1, 5; Zitate zum November. Der Eintrag

Pupikofers verzeichnet zahlreiche Lücken durch Löcher

im Pergament oder unlesbar gewordene Stellen. Sie sind

durch Auslassungspunkte markiert worden. Zum Brand in

Bürglen 1528 vgl. Menolfi 1996, S. 122.

162



Translationen von Reliquien nach Bürglen und
Kirchweihfeste.98 Das Anniversarfragment aus dem 15.

Jahrhundert hinwiederum enthält zum August 1448

einen längeren Bericht zur Konsekration zweier Altäre

in der Kirche durch Bischof Heinrich von Hewen.

Laienfrömmigkeit und Bruderschaften

Zwei verschiedene Arten von Jahrzeitstiftungen sind

zu unterscheiden: Erstens die sogenannten gemeinen
Jahrzeiten: Da stiftet ein Kollektiv eine jährliche
öffentliche Gedenkmesse zu einem bestimmten
Heiligentag.99 Zweitens die in den Jahrzeitenbüchern

registrierten individuellen Jahrzeitstiftungen von
Einzelpersonen, die häufig auch das Gebet für die verstorbenen

Vorfahren, die Eltern, Geschwister und

besonders die Kinder einschliesst (siehe die oben zitierten

Beispiele aus Sulgen).

Zum ersten Typ gehört die von Rat und Bürgern
zu Bischofszell 1469 gegründete Michaelskaplanei am

Altar der Beinhauskapelle neben der Stiftskirche. Der

Kaplan sollte insbesondere zum Trost der armen Seelen

an jeder Messfeier in der Kirche teilnehmen und

pro Woche vier Messen lesen.'00 Im ländlichen Berg

hinwiederum trägt die umfangreiche Urkunde vom
28. August 1506 alle Züge einer statutarisch geregelten

Niederpfründenstiftung, wie sie für zahlreiche

Gemeinden im süddeutschen Raum typisch sind.'0'

Zusammen mit Hans von Altenklingen, Vogtherr zu

Berg, begründet ain erber gemaind daselbs zu Berg

mit Bewilligung des Stifts St. Pelagius eine ewige
Messpfründe und die Errichtung eines Altars zum Lobe und

der Ehre Gottes, der Gottesmutter Maria und des haiigen

himei fursten und truwen notthelffers St. Mauritius,

des Patrons der Kirche. Für die Ausstattung der

Pfründe bringt die Gemeinde Naturaleinkünfte
(Getreide, Eier) und neun Pfund Pfennige Geld auf, und es

wird vereinbart, dass die von Berg ain erber priester-

huß buwen und machen laßen sollen. Punkt für Punkt

werden in den Statuten die Besetzung der Priesterstelle

und das kirchenrechtliche Verhältnis der Filialkirche

Berg zur Mutterkirche Sulgen geregelt, besonders

auch das Verhältnis zwischen der Gemeinde und ihrem

Priester, mit Vorschriften zur Amtsführung, die als

Dienstvertrag galten.'02 Als aktiv handelnde Rechtsperson

beansprucht die Gemeinde weitestmögliche
Mitbestimmung über sämtliche Angelegenheiten der

Dorfkirche. Für die Priesterwahl darf sie dem Kapitel

dry erber, from, togenlich und geschickt priester, die

meß gehept haben und ain pfarr können regieren,

angeben und einen zur Wahl vorschlagen; den

Gewählten muss sie innert Monatsfrist dem Propst von
St. Pelagius präsentieren, der ihn zu investieren hat.

Auf die pflichtgemässe Seelsorge legt die Gemeinde

äussersten Wert. Damit der Kaplan zu jeder Zeit die

Sakramente spenden könne, sollte er och zu Berg
personlich sinen sitz haben unnd söllich sin pfründ und
altar selbs versehen und sunst durch kain andern. Er

muss sich insbesondere hinsichtlich der Kirchenzucht

(kirchliche Strafgewalt) mit dem Vikar zu Sulgen
abstimmen und darf diesem och in sin pfarrlichen recht
in kain weg nit griffen noch der annêmen one sinen

gunstund willen; er muss ihm Gehorsam leisten. Erstes

Anzeichen für die Ablösung einer Filiale von der
Mutterkirche (sogenannte Dismembration) war im

Allgemeinen das Begehren nach einem eigenen Friedhof,
darum erstaunt es, dass in den Statuten nichts zum

Begräbnisrecht in Berg gesagt wird, wo damals schon

ein kilchenhoff bestand.'03

99 Othenin-Girard 1994 (wie Anm. 7), S. 31.

100 Vgl. Kuhn 1869, S. 33.

101 Fuhrmann 1987 (wie Anm. 35), 5. 147-186; ein Ver¬

gleichsbeispiel bei Fuhrmann 1989 (wie Anm. 6), S. 99.
Das folgende nach StATG 7'30, 17.Bg/16, 0 (28.8.1506);
Zitate nach Blatt 1r, 2r, 3r und 4r.

102 Vgl. Saulle Hippenmeyer 1997 (wie Anm. 8), S. 39^18, zu

den Jahrzeiten S. 66-68.
103 Gemäss einer Anstösserbenennung in StATG 7'30,

17.Bg/16, 0, Blatt 3r.

163



Der Kaplan sollte wöchentlich vier gesungene
oder stille Messen feiern (das bedeutet implizit: die

Pfarrgenossen müssen den sonntäglichen Gottesdienst

in Sulgen besuchen) und in seinen Andachten
für die Stifter beten sowie die Jahrzeitenmessen
halten: Ob dann in diser pfrundjartzittzu began gesetzt
wären gefallen, die mag ain capplan woI mit (und in)

der wuchen meß began ongeferde. (Fällt ein Jahrzeittermin

auf einen dieser Wochentage, so ist die
Jahrzeitmesse in die gewöhnliche Messfeier zu integrieren.)

Hier trifft Saulle Hippenmeyers Feststellung zu:
Die privaten, individuellen Messtiftungen (wie sie im

Jahrzeitenbuch bezeugt sind) wurden in die Dotation
der Pfründe einverleibt und damit kommunalisiert,
d. h. sie kamen fortan dem Stifter, aber auch der ganzen

Gemeinschaft zu, die zum Unterhalt des Priesters

beitrug.'04 Hinzu kamen die Messen an den vier
kirchlichen Hochfesten und die Kreuz-Prozession in der

Heilig-Kreuz-Woche (d. h. nach dem 5. Sonntag nach

Ostern). Sollten die gemain undertanen zu Berg
beschlossen, in einer weiteren Prozession zu iren

nachpuren mit crütz zu gan, war der Kaplan ebenfalls zu
Messdiensten verpflichtet.105

Opfermessen des Typs gemeine Jahrzeit stiftete
im Jahr 1520 für den hohen Betrag von 100 fl. die

Kirchgemeinde Sulgen, wie die pfleger ainer gantzen
gemaind unnser lieben frowen pfarkilchen verkünden.

Mit dem jährlichen Ertrag von 5 fl. (das sind 5%
Zins aus dem Hauptgut, d. h. Kapital von 100 fl.)
sollte die Jahrzeit finanziert werden. Sie wurde, wie
bei diesem Typ üblich, öffentlich zelebriert und «laut

gesungen und gelesen».106 Damals war der Stiftungswille

befördert worden durch das Leid, das die
Gemeinde im Vorjahr durch die Pestepidemie erfahren

hatte, fortan sollte jeweils an den vier Fronfasten eine

Messe gehalten und insbesondere für diejenigen
gebetet werden, die der allmechtig gott durch den

schweren gebresten der pestilentz unnd ander gach
und ongewonlich tod uß diser zitt on gnugthan ir
schuld und sunden beruffthat, desglich aller eilenden

cristgloubigen seien, der durch vergessen und armut
ir nachkomen niemer gedacht wirdt1

Es geht um die Heilssicherung für all jene

vergessenen Unglücklichen, für die sonst niemand

betete, weil Nachkommen und Verwandtschaft fehlten,
um die «totalisierende Ausweitung des Stiftungszwecks

auf die Hilfe für alle gläubigen und vergessenen

Seelen».108 Gedacht wurde auch an jene
unvorbereitet oder gewaltsam Verstorbenen, die keine

Gelegenheit hatten, Busse zu tun und das Sterbesakrament

zu empfangen. Gemäss der Stiftungsurkunde
stellten sich die Sulgener unter den Schutz einer
Heerschar Heiliger. Hingegen fanden in die mir
bekannten Bischofszeller Urkundentexte individueller

Jahrzeitstiftungen meistens nicht einmal Lob, Ehre

und Preis Gottes und Jesu Christi Eingang und ausser

Maria wurden kaum je Heilige erwähnt.109

[...] nachvolgend jartzit nutz und fromen ver-

wendt und angelegt, und darumb so haben wir mit
rechter wissen gutter zittiger vorbetrachtung fur uns,

unser nachkomen kilchenpfleger umb sollich sum
geltz zu lob und ere gott dem allmechtigen, sinem

angebornen son unnserm herren Jhesu Christo und

gott dem haiigen gaist, ouch zu lob, ere und bris der

houchgeloupten kunigin und junckfrow Marie siner

gepererin, desglich allen huspatronen diser kirchen

und insonderhait zu lob und ere dem verdienen der
haiigen mutter Sant Anna, sant Sebastian, Rochi, Cri-

stofferi, Martini, sant Batten, Michaeli, Cosme und

104 Saulle Hippenmeyer 1997 (wie Anm. 8), S. 66-68.
105 StATG 7'30, 17.Bg/16, 0.

106 Saulle Hippenmeyer 1997 (wie Anm. 8), S. 40 f.

107 KKA Sulgen, 0, 23.6.1520, Pergamenturkunde, 55 x 33

cm, beide Siegel abgelöst: Stifftung des gemainen jarzitt
zu Sulgow das alle fronvasten gehalten werden soll. (Die

Urkunde war bei der Überführung des Bestandes nach

Frauenfeld Mitte des 19. Jhs. noch Bestandteil des Stiftsarchivs,

vgl. StATG 7'30, 20.Su/19c).

108 Vgl. Hamm 2011 (wie Anm. 23), S. 56.

109 Siehe oben zu Albrecht von Bürglen.

164



Damiani, ouch aller gottes haiigen und allem himel-
schen here

Jedenfalls ist 1520 eine schon längst
bestehende Bruderschaft Träger der Stiftung, der Frauen

und Männer gegen die Bezahlung eines Almosens

bzw. eines Mitgliederbeitrags beitreten konnten. Für

die Verwaltung der Jahrzeiteneinkünfte waren die

Jahrzeitpfleger verantwortlich. Sie oder die vier

Kirchenpfleger sollten mit dem Vikar die Durchführung
der Jahrzeitmessen besprechen und den Vikar und

seine Helfer entlöhnen. Er hatte die Jahrzeitenfeier

jeweils am Sonntag vor dem Termin öffentlich von der

Kanzel zu verkünden. Neben den liturgischen Details

zu den Messen sind die Hinweise auf die Prozessionen

wichtig. Nach den Feierlichkeiten begaben sich

die Gläubigen auf eine Prozession, das Totenkreuz

wurde voran getragen, der Umgang führte rund um

die Kirche bis zum Beinhaus, dabei wurde Weihwasser

versprengt und das Responsorium libera me
domine gesungen, im Beinhaus sodann ein Placebo

gesprochen, danach folgten weitere Gesänge - zur
Abwehr der Pest.

Den Stiftern und Stifterinnen kam es darauf an,
dass sollich jartzit in ewyg zit mog gehalten werden
und bestand haben, was offenbar bisher nicht der Fall

war. Denn unter den bedrängenden Umständen der
Pest schien es der vermelten pfarkilchen undertanen

angezeigt, eine ehedem beschlossene Jahrzeitenstiftung

mit einer guten Kapitalbasis auszustatten und

zu erneuern, nachdem diese längst in Vergessenheit

geraten war. Dies schliesse ich aus einer Sulgener
Urkunde von 1495, die es nun zu kommentieren gilt.

Die Sulgener Bruderschaft ist jedenfalls schon

im Stuttgarter Anniversarfragment spätestens um

1476 bezeugt,1" sodann in der Urkunde von 1495,

ausgestellt von den beiden Pflegern der Bruderschaft,
indem sie gewissermassen als deren Handlungsbevollmächtigte

auftraten, uß sonnderlicher bevelch

aller brüder und schwöstern. Das Dokument wurde

doppelt angefertigt, nämlich der heute erhaltene cor-

herrenbrief sowie der (verlorene) für die Gemeinde.

Für den Fall, dass es zum Streit kommen sollte, wurde
ausdrücklich der Bischof und nicht der Propst von
St. Pelagi als Appellationsinstanz bezeichnet."2

Ziel der Vereinigung war die allgemeine
Teilnahme an der Leichenfolge und der Bestattung der

Mitglieder, und ausserdem sollten die kirchlichen

Hochfeste mit einer Messe und einem Vespergottesdienst

begangen werden. Aus der Bruderschaftskasse

wurden der Mesmer (fürs Glockenläuten, siehe oben),
der Priester und seine Helfer, die Kerzen und das Öl für
das ewige Licht bezahlt."3 Während der Feierlichkeiten

brannten Kerzen, für die man aufzukommen
hatte. Bei einer Totenmesse sollten jeweils zwei Kerzen

auf der Totenbahre angezündet werden. An den

Hochfesten sollen zehn Kerzen vor unnsers herren

marter bild und je eine vor dem Marienbild und vor
dem Katharinenaltar brennen, nach dem Ende der

Messen müssen sie in einem gätteri (aus Holz?), sicher

aufbewahrt werden. Viermal jährlich, an den Sonntagen

nach den Fronfasten, wird der Totengedenktag

angesetzt, den armen selenn zu hilf unnd trost unnd
umb ablauß zu erwerben ir sund, und es sollen alle

Personen, jung unnd alt, die dann In derprüderschafft
sind, insonnders yetlich mensch funfzechen pater
noster und so vyl Ave Maria andechtenklichen betten
und sprechen fur alle die seien gemainlich, so in dieser

prüderschafft uß diser zyt geschaiden sind. Wer
das Gebet aus welchen Gründen auch immer ver-

110 KKA Sulgen, 0 (Urkunde von 1520).
111 WLB Cod. Don. C.II. c. 9, April.
112 KKA Sulgen, AO (Februar 1495), Orig., Pergament, an Per¬

gamentstreifen Siegel des Junkers Fritz Jakob von Anwil
und des Junkers Erasmus Riff gen. Walter; laut dem Dor-

sualvermerk wurde die Urkunde vom Bischof von
Konstanz förmlich bestätigt. Sie lag ursprünglich im Archiv des

Kollegiatstifts, vgl. StATG 7'30, 20.Su/2.

113 Zu den Luminarien, den für den Unterhalt des Lichts be¬

stimmten Kassen, vgl. Ostinelli 1998 (wie Anm. 6), S. 241,
262 f.

165



säumt, muss eine Busse in Höhe von einem Pfennig

für jeweils 15 Pater Noster und Ave Maria leisten oder

ein entsprechendes Almosen schenken!

Die Bruderschaft stand, soweit sich aus dem
Dokument von 1495 ablesen lässt, allen Menschen aus

allen Ständen offen, als ein Instrument der Inklusion,

zumindest insoweit die Leute im Ort Besitz hatten oder

ansässig waren. Man kann den religiösen Eifer und die

Bereitschaft der Laien auf dem Dorf, das Geld für das

teure «Investment» der gemeinen Jahrzeit zu sammeln

(1520), nicht hoch genug einschätzen, insbesondere

weil ihre Stiftungsfreudigkeit Tradition hatte: Vor 42

Jahren hatten sie ebenfalls 100 fl. aufgebracht, um
eine neue Glocke für das Geläut im Turm zu finanzieren.

Die mit dem Schaffhauser Giesser vereinbarten

jährlichen Terminzahlungen belasteten die Gemeinde

finanziell auf sieben Jahre hinaus.'14 Die Glocken

wurden u. a. geläutet, um Hagel und Ungewitter
abzuwenden. Laut Sulzberger wurden im August 1455 die

Reliquien des Heiligen Theodul in die grosse Glocke

eingelötet und verordnet, dass der Tag des Heiligen in

Sulgen gegen Hagel und Ungewitter gefeiert werden
sollte. Das Ereignis wurde auch im ältesten Anniversar

von Sulgen festgehalten."5 1474 kam zum Geläut die

Wetterglocke mit dem Relief der Heiligen Katharina

hinzu."6 Die magische Praxis des Wetterläutens galt
den Reformatoren alsein abzustellender Aberglauben,
doch ob und wie sie sich nach der Reformation halten

konnte, bleibt noch zu erforschen."7

Die kleine Gemeinde Neukirch a. d. Thür (Se-

lischwil), eine Filiale der Pfarrei Sulgen, ging - wie viele

Gemeinden zu jener Zeit - einen anderen Weg der

kollektiven Frömmigkeit. Sie liess zu Beginn des 16. Jh.

eine Kirche mitsamt Kirchhof zur Ehre Marias und der

Heiligen Jakob und Anton erbauen."8 Damit einher

ging das kirchenrechtliche Problem der Separation, der

Ausgliederung aus dem ursprünglichen Verband der

Pfarrkirche. Grundsätzlich war die Sakramentenspende

(einschliesslich der Bestattung) alleiniges Vorrecht des

Pfarrers - in unseren Fällen desjenigen zu Sulgen. Wo

es zur Dismembration kam, wurden das Seelsorgerecht

und das kirchliche Jurisdiktionsrecht an die Tochtergemeinde

abgetreten, um diese zur selbständigen Pfarrei

zu erheben. Dazu war die Ausstattung mit einer

Pfründe nötig. Wo dörfliche Gemeinden nun ihre

Filialkirche «aufwerten» wollten oder eine neue Kirche

gründeten, lag ihnen daran, dass sie einen ihnen

genehmen Kaplan auf die Stelle setzen konnten. Er sollte

u. a. die Kranken und Sterbenden versehen.

All dies sind Zeugnisse kollektiver Religiosität,
wie auch der sogenannten Kommunalisierung
kirchlichen Lebens auf dem Land,"9 ein Stein geworde-

114 StATG 7'30, 20.Su/19a, Chirograph, 15. August 1478; das

gleichlautende Exemplar für den Glockengiesser Ludwig
Peyer dürfte nicht erhalten sein. Siehe Sulzberger, H. G.:

Sammlung aller thurgauischen Glockeninschriften sammt
einer einleitenden Abhandlung über die Kirchenglocken, in:

TB 12 (1872), S. 1-113, hier S. 99 f. Die Inschrift der grossen

Glocke mit dem Ton F von 1478: 0 + REX + GLORIE +

CRISTE + VENIT + NOBIS + CUM + PACE + MCCCCLXXVIII

+ JAR.: allgemein zu Glocken in der Region: Kramer, Rudi:

Die Konstanzer Glockengiesser, Konstanz 1986.
115 WLB Cod. Don. C.II. c. 9, zum Theodulstag im August, in

roter Tinte: Nota reliquie sancti Theodoli episcopisunt recondite

in campana maiori. Ideo subditi huius ecclesie Sulgen

statuerunt hunc diem sibi sub praecepto esse celebrandum

contra grandinem et intemperiem aeris anno domini 1455.

116 Die Kirchen von Sulgen (Schweizerischer Kunstführer

GSK), Bern 2004, S. 22.

117 Landolt, Oliver: «Mit dem Für zuo ir richten und si zuo
Bulfer verbrennen». Zauberwahn und Hexenverfolgungen
im spätmittelalterlichen Schaffhausen, in: Schaffhauser

Beiträge für Geschichte 78 (2004), S. 161-185, hier 182 f.

118 StATG 7'30, 19.Neu/1a.

119 Vgl. Schreiner, Klaus: Laienfrömmigkeit - Frömmigkeit

von Eliten oder Frömmigkeit des Volkes? Zur sozialen

Verfasstheit laikaler Frömmigkeitspraxis im späten Mittelalter,

in: ders. (Hrsg., unter Mitarbeit von Elisabeth Müller-

Luckner), Laienfrömmigkeit im späten Mittelalter. Formen,

Funktionen, politisch-soziale Zusammenhänge, München

1992 (Schriften des Historischen Kollegs, Kolloquien 20),

S. 1-78; Blickle, Peter: Kommunalismus. Begriffsbildung
in heuristischer Absicht, in: ders. (Hrsg.), Landgemeinde
und Stadtgemeinde in Mitteleuropa. Ein struktureller
Vergleich, München 1991 (HZ, Beiheft 13), S. 5-38.

166



ner Ausdruck von Laienfrömmigkeit. Diesbezüglich

sprach der Kunsthistoriker Peter Jezler vom Kirchen-

baufieber und Kirchenbauboom.120 Die Stiftung
gemeiner Jahrzeiten, die Finanzierung von Kirchen und

Kirchenglocken wurde jeweils aktiv von der
Gemeinde bzw. von der lokalen Bruder- und
Schwesternschaft, wie ich sie nennen möchte, getragen.
Bauern gestalteten das kirchliche Leben eigenverantwortlich

mit und nahmen dafür auch die Belastung
ihrer Lehengüter mit jährlichen Zinsen in Kauf. Die

Gemeinde ist «bestrebt, dem Niedergang der Pfarrei

durch den Ausbau der Kaplanei entgegenzuwirken.
Sie installiert neben der Amtskirche sozusagen eine

Gemeindekirche.»,21 Um die Seelsorgedienste von
Geistlichen einfordern zu können, nimmt sie auf deren

Wahl Einfluss (nach Kirchenrecht bleibt die

Amtseinsetzung dem Bischof vorbehalten) und definiert

genauestens deren Pflichten.122 Im 14. und 15. Jh.

können sich die Bauern kollektiv nicht mehr nur als

politische und juristische Körperschaft artikulieren,
vielmehr üben sie als Vereinigung der Bruder- und
Schwesternschaft auch aktive Teilhabe am kirchlichen

Leben. Dazu gehören die Bezahlung der Mess-

und anderer Dienste von Klerikern, aber auch ein

ewiges Licht, Wachskerzen zu allen kirchlichen
Plochfesten und anderes mehr, Investitionen in den

Gottesdienst, wie sie schon längst beispielsweise die

Gesellenbruderschaften in den Städten tätigen.123

Solche confraternitates waren in vielen ländlichen

Gegenden Europas im Spätmittelalter weit verbreitet.124

Zu Recht bezeichnet der Sulgener Pfarrer J. G.

Kreis die Bruderschaft als eine Art kirchlichen

Begräbnisverein.125

Nach aussen werden die gemeindlichen

Anstrengungen am besten sichtbar in den Prozessionen,

für die das gesichtete Archivmaterial mannigfaltige
Belege bietet, wie für Berg 1506 und für Sulgen 1520

gezeigt wurde. Gemeinde konstituiert sich, wie
Frauke Volkland in ihrem Buch überzeugend dargelegt

hat, performativ im raumgreifenden Prozessions¬

zug. Im weiteren Kontext des Toten- und Schlachtengedenkens

steht auch die Plohlensteinprozession, die

jeweils im Frühjahr einen Flöhepunkt im Leben der
Bischofszeller bildet und nach der Reformation von
beiden Konfessionen (separat, an je separatem
Datum) weitergeführt und umgedeutet wird!126

Um auf die Anniversare zurückzukommen:
Auch später, nach 1520, hatten viele Katholiken in

Sulgen allen Grund, Jahrzeitmessen lesen zu lassen,

namentlich für jene Menschen, die unvorbereitet an

der Pest starben, ohne die letzte Beichte abgelegt zu

haben. Davon zeugt die schon erwähnte, nach 1621

von Pfarrer Degen gefertigte Abschrift eines
Jahrzeitenbuchs. Inwieweit dortige Einträge noch in die Zeit
des Pestzugs von 1629 hineinreichen, bleibt noch

abzuklären. Damals notierte der (evangelische) Pfarrer

Daniel Anhorn allein im Dorf Sulgen 814 Verstorbene

!127 Erst zu einem späteren Zeitpunkt begann der

Pfarrer, auch die Taufen und die Ehen in Registern

120 Jezler, Peter: Der spätgotische Kirchenbau in der Zürcher

Landschaft. Die Geschichte eines Baubooms am Ende des

Mittelalters, Festschrift zum Jubiläum 500 Jahre Kirche

Pfäffikon, Wetzikon 1988, S. 11 und 68.
121 Fuhrmann 1987 (wie Anm. 35), S. 152.

122 Ebd., S. 157-162.
123 Amacher, Urs: Die Bruderschaften bei den Zürcher Bettel¬

ordensklöstern, in: Helbling, Barbara et al. (Hrsg.),
Bettelorden, Bruderschaften und Beginen in Zürich. Stadtkultur
und Seelenheil, Zürich 2002, S. 265-277. Zur
Liebfrauenbruderschaft in Bischofszell: BüAB Pergamenturkunde 532.

124 Chiffoleau, Jacques: Les confréries, la mort et la religion en

Comtat Venaissin à la fin du Moyen Âge, in: Mélanges de

l'Ecole française de Rome. Moyen-Age, Temps modernes

91/2, 1979, S. 785-825; Othenin-Girard 1994 (wie Anm.

7), S. 50-52; Ostinelli 1998 (wie Anm. 6), S. 311-313, mit
ältesten Beispielen für die Leventina im 13. Jh.; siehe auch

Vincent, Cathérine: Les confréries médiévales, Paris 1994.

125 Kreis 1896, S. 11.

126 Volkland 2005, S. 49-59.
127 Vgl. Schär, Markus: Bartholomäus Anhorn (1616-1700).

Verbi Divini Minister. Streiter für den Glauben und Kämpfer

wider die Magie, in: TB 132 (1995), S. 23-33.

167



festzuhalten. Das älteste Taufregister in Sulgen
beginnt mit dem Jahr 1631, das Eheregister mit 1646.128

Die urbariellen Notizen in Jahrzeitenbüchern

hielten Rechtstitel fest, die Ansprüche auf Getreidezinsen

oder klingende Münze begründeten und als

Beweismittel vor Gericht Geltung besassen.129 Darum

wundert es nicht, dass es in der Reformationszeit, als

in Sulgen wie auch in dessen Filialkirche Berg'30 der

katholische Gottesdienst abgeschafft worden war, in

Sulgen zum Streit um die Jahrzeiten kam. Durch Be-

schluss der Zehn Orte vom Jahr 1532 sollten sie

weiterhin in Kraft bleiben, und laut Urteil des Landvogts
sollten sie dem Stift gehören.131 Dies war ein politischer

Entscheid von oben herab, in anderen Fällen

wollten die Bauern selbst an den Seelmessen festhalten,

wie jene in Bussnang. Deren Bruderschaft der

Heiligen Maria forderte, dass weiterhin die Seelmessen

zu feiern seien. 1527, längst nach dem Ittinger
Sturm, verpflichtete der Komtur der Komturei Tobel

den Pfrundinhaber, wöchentlich die drei Messen zur

Erlösung der armen Seelen zu lesen.'32

Individuelle Jahrzeitstiftungen

Zum 2. Typ der individuellen Jahrzeitstiftung werde ich

mich kürzer fassen, nachdem ich im reichhaltigen
Bestand des StATG und des Bürgerarchivs Bischofszell

viele Urkunden gesichtet habe. Sie sind formal und

inhaltlich variantenreich, von sehr umfangreichen, auf

grossem Pergament niedergeschriebenen Texten bis

hin zu knapperen «Briefen».'33 Von einigen Stiftungen

zeugen gleichzeitig Urkunden, Urkundenabschriften
in Kopialbüchern und Eintragungen in Urbarien. Mit
dem Einsatz von wenigen Schillingen, ja sogar Pfennigen

pro remedio anime, war man schon dabei im

Geschäft der Heilssicherung. Im Anniversar von Berg

sind Einträge wie dieser gängig. Es handelt sich um
die Stiftung einer Rente von nur zwei Pfennigen, mit
der das betreffende Grundstück belastet wurde: Els-

beth Schmidin et H., filius eius, de quorum anniversa-

rio dantur ii denarii plebano de confraternitate.w
Viele Bauern stifteten einen Getreidezins von

einem Acker. Soweit ich sehe, sind unter den reichsten

bäuerlichen Stiftungen die von Claus Brenner am
Hard und seiner Gattin Anna mit 10 Pfund Stiftungskapital

und die von Werli am Hard von Berg; er setzt

pro salute anime 6 Pfund Konstanzer Münze ein!

Item noverlnt unlversi quod dlscretus vir Werli

Am Hard de Berg bone voluntate deliberato anime
ecdesie in Berg testavit, legavit pro salute anime sue

sex libros d[enarii] monete Constantiensis tali cum
conditione quod procuratores eiusdem ecdesie per-
petuis temporibus singulis annis anniversarium ipsius

cum missa peragere debent in die Georii octo diebus

ante vel post sine dolo et fraude.m
Gross ist die Diskrepanz zwischen Stiftungen mit

Kleinstbeträgen einerseits und den hochpreisigen
andererseits. Sie ist, wie Chiffoleau ausführt, damit zu

erklären, dass die qualitativ und quantitativ geringen
Stiftungen im Spätmittelalter laufend zunehmen,
weil sich immer mehr die breiten, weniger zahlungs-

128 KKA Sulgen, 100, 10 (1631) und 103, 10 (1646). Nieder-

stätter, Alois: Die kirchliche Matrikenführung bis 1939, in:

ders. und Seidl, Josef (Hrsg.), Von der Wiege bis zur Bahre,

Personenstandsführung in alter und neuer Zeit. Referate

des 18. Vorarlberger Archivtages 2008, Bregenz 2008,
S. 7-28.

129 Hugener 2014, S. 94 und 100-103.
130 Vgl. inskünftig Kdm TG 9 (wie Anm. 4).

131 StATG 7'30, 20.17/1,5; vgl. Kreis, Johann Georg, Ge¬

schichte der ursprünglichen Kirchhöre Sulgen und der aus

derselben hervorgegangenen Evangelischen Kirchgemeinden

Sulgen-Erlen, Berg, Bürglen-Andweil u. Neukirch a. d.

Th. von ihrer Entstehung bis auf die Gegenwart, Bischofszell

1896, S. 56 f.
132 Bühler, Hans: Geschichte der Johanniterkomturei Tobel (TB

123), Frauenfeld 1986, S. 22 und 24-26.
133 Urkunden wurden als Briefe bezeichnet.

134 StATG 7'30, 60/33, Januar, Conversio sancti Pauli.

135 Ebd, fol. 8v, 24.-30. April.

168



kräftigen Schichten beteiligen. Chiffoleau spricht von
der «démocratisation de la préparation à la mort».136

Und so liest sich etwa das Jahrzeitenbuch von

Berg wie das Telefonbuch einer heutigen Landgemeinde.

Ich zähle in diesem «Who is who» von

Berg - das nicht ganz vollständig erhalten ist - insgesamt

530 Einträge, d. h. für mehr als 530 Menschen

aus dem Umkreis von Berg wurde im Laufe von
schätzungsweise gut 200 Jahren eine Jahrzeitmesse gestiftet,

wobei die älteren Jahrzeiten, sofern sie nicht
mehr aktuell waren, gar nicht in das vorliegende
Jahrzeitbuch übernommen worden sein dürften. Es

sind überwiegend die bäuerlichen Bewohner im Umfeld

der Kirchgemeinde verzeichnet, zahlreiche von
ihnen sind Mitglieder der Bruderschaft. Sie stiften
einzeln für sich selbst oder als Ehepaare und manchmal

für die Familie mit Kindern, es gibt wenige
Beispiele für Mütter (mater/mûter)"1 erwachsener Kinder,

wie ich meine, und eines für einen Vater.

Ähnliches gilt für andere Anniversarien, wie
etwa das von Dussnang, als Zeugnisse bäuerlicher

Frömmigkeit, mit Hinweisen auf einstige
Familienkonstellationen.'38 Die Schreiber verschweigen meist

die Umstände längst vergangener Unglücksfälle und

Verbrechen, sie sagen beispielsweise nicht, warum
Cune Wächter und Konrad Sigrist umgekommen waren.

Sigrists Tod jedenfalls wird sehr lange erinnert,
dank der Jahrzeit, die in einem alten Buch eingetragen

gewesen sein muss und erst um 1490 in das

neue Anniversar von Berg übertragen wurde.
Cune Wächter qui fuit occisus [der getötet

wurde], Ole im Hard, Gutta Wachterin, uxor Hensle

Wächters, Grett am Hard, Anna, brüder Cùnratz
mütter139 im Ottenberg. [...]

Cunrat Sigrist, genant der Ecker, et fuit minister
isto tempore et occisus est 1401.,m

Für die Bauern und die ärmeren Städter ist nun im

15. Jh. die Messe das entscheidende, heilssichernde

Viaticum, während sich der Adel und die Reichen mit

Pilgerfahrten, mit der Stiftung von Bauten oder Um¬

bauten von Altären und Kaplaneien hervortun können.

Den Bauern sind genossenschaftliche Organisationsformen

im Bereich des wirtschaftlichen Handelns

längst vertraut, nun dehnen sie den Korporationsgedanken

auf ihr religiöses Handeln aus, indem sie

Laienbruderschaften gründen. Als eines der ältesten in der
Ostschweiz nachweisbaren Beispiele sei hier die 1407

in Uznach gestiftete Kreuzbruderschaft der fahrenden
Leute angeführt.141 Eine (noch ältere?) Bruderschaft ist

eventuell schon für 1368 und dann mit Sicherheit für
1468 und 1491 in Berg bezeugt,142 und es gibt dort im

Anniversar zahlreiche Belege für Jahrzeitstiftungen
einzelner Mitglieder (frater, bruder, swöster), bei

denen es sich mit hoher Wahrscheinlichkeit nicht um

Begarden und Beginen handelt.
Indessen treten sieben Frauen mit dem Zusatz

conversa auf (z. B. fol. 3r: Gitta conversa de Berges-

wile)m Bei ihnen könnte es sich hingegen um Ange-

136 Chiffoleau 1980 (wie Anm. 31), S. 355. Dies als Folge von

Verweltlichung und Säkularisierung des Seelgeräts, vgl.

Hugener 2014, S. 113.

137 Margret Settächin und Nesa irtochter: StATG 7'30, 60/33,
fol. 16r, September.

138 Baumann, Marion: Investitionen für die Ewigkeit. Jahrzeit¬

stiftungen in der Thurgauer Pfarrei zu Dussnang, Seminararbeit,

Universität Zürich 2014.
139 Anna, die Mutter eines Bruder Conrad.

140 StATG 7'30, 60/33, fol. 11r und fol. 11v, Juni.

141 ChSG, Bd. 13, Nr. 7712, S. 227 mit Hinweis auf Jahrzeiten

und den Kerzenpfennig.
142 StATG 7'30, 60/33, fol. 7r (1368) und fol. 6v (1468). Fol.

7r: Noverint universi praesentium inspectores, quod sub

anno domini 1368 dedit Hainrich dictus Widemholtzer

junior, qui ordinavit in remedium anime sue et in reme-
dium patris et matris sue et antecessorum suorum, unum

agrum, qui dicitur des Widemholtzers acker in dem Mos,

confraternitati ecclesie. Dieser Eintrag wurde aus einem

älteren Anniversar in das neue übertragen, vielleicht könnte

confraternitati ecclesie als Empfängerin der Stiftung erst

bei der Anlage des neuen Anniversars hinzugefügt worden

sein.

143 StATG 7'30, 60/33, conversa: fol. 1 v, 2r, 3r, 4r, 4v, 8r; Bru¬

der Wälti fol. 5v.

169



Das untere Drittel von Blatt 15v im Jahrzeitbuch
der Kirche Berg (StATG 7'30, 60/33) mit den Einträgen zum
15. bis 17. August. Ganz unten die Notiz über die Stiftung
des Hans von Opfershofen (an der Strasse zwischen Berg
und Sulgen) zu Gunsten der Bruderschaft (vgl. Transkription

auf dieser Seite).

—L

ff"1" TTT ^ refcjAtutf3

.33. 1"«
")tx<èU rzxL t -

^vvnl<v

î ïi jf Stiio/fi nmftfljjt ; _J
^ryt-nfr- -"Vom -otocxf^afßa- ly)M*-Ktpift »m "vjjin rf,w£ 3&e*j cm«

"*** W. Wk&Äfrlyfir SZxk&mvJ) Al-mv*M cOfi jiv »w vi^? <W -*>»f*>*** f-cl

(; Uy>vLl win >vt -««> fiCtiAz Vy> rzrcr -*cfc* Â3ï Â^* "***

o «îuAci -VMÎ Ä*< A-n»sxtt)Ml *« 'Vu? -w«.î*»»t /vrlTviw3"*
wt «o. %»> v^; <=**" a-ffUmpoïe KS

> ^.i^tstrwvttW! vvj C«J ~-ou\- CX»Mfl j ^z y j î>i£. <^2.*«..^arvvp

hörige einer Gemeinschaft von Beginen in Bergerwi-
len handeln (und vielleicht ist der bruder Wälti im
Widmerholtz ein Begarde).144 Jedoch scheint es

zweifelhaft, ob eine Beginensamnung am Ende des 15.

Jhs. überhaupt noch existierte, die Einträge könnten
nämlich zur ältesten Schicht der im Anniversar
verzeichneten Stiftungen gehören. Prominent sind im

Anniversar die Belege für die Laienbruderschaft:
/fem Hense von Opershoffen haut gestift ain

ewigen zinß an das gotzhuß zu Berg ain juchartfeld
an die brüderschaft. Darumb sol man im alle jâr ain
meß hon von siner sei hail wegen im und den sinen.

Und lyt der acker uf Gundetzhuser feld, stôst ainhalb

an Guggenbühel und das anderthail an kolhoff und
undanus uf Frydrichs gutt. Und sol man im den jârtag
begon alle jâr am nechsten tag nâch Assumptions
beate Marie virginis, ongefaurlich iii tag vor oder
nâch. Anno 1491 in die assumptionisf"6

Im Grunde genommen sind die Einträge im

Anniversar redundant, weil es nur Listen und Sätze mit
verkürzter Syntax, jedoch keine Texte sind und nichts

«erzählt» wird. Höchst selten sind Narrative wie
folgende:

Es ist ze wüssen dz Claus Brenner am Hard und
Ann sin husfrow hand geben der kirchen zu Berg
umm gotz willen x lib d und ain wisli, zu Muren gelegen

in der büntl47, stost an aim ort an die landstrâss
und an den anderen ii orten an der Rüden gutt, mitt

144 Vgl. HS IX/2, S. 683-706 (A. Wilts). S. 684 nimmt Wilts
für das 14. Jh. eine Beginengemeinschaft in Bergerwilen

an, indem er sich auf das Berger Anniversar stützt. Ein

eindeutiger Beleg für die Existenz von Beginen in Berg findet
sich in TUB 3, Nachtrag Nr. 22, Urkunde vom 6.9.1293, S.

986 (pro quibusdam [...]sororibus conversabus quondam
in villa Berge). Ob diese Gemeinschaft Bestand hatte, ist

fraglich. Einziger mir bekannter Nachweis für (nicht näher

lokalisierte) Waldschwestern in der engeren Umgebung im

15. Jh. in: BüAB Pergamenturkunde 123, der letztwilligen
Verfügung der Dorothea Tegger, 17.9.1439: Item alles ir
werk sol man geben armen schwustren in die wäld [...].

145 undan\ unten.
146 StATG 7'30, 60/33, fol. 15v.

147 Mauren ist heute ein Ortsteil der Gemeinde Berg. Bünte/
Pünt: eingefriedeter Sondernutzungsbereich.

170



sölichem geding, dz die kilchenpfleger zu Berg jerlich
sond ir baider, ir vatter und muter und fordren seien

jarzitt began allweg am sant Annen tag vor oder nach

ungefarlich mitt ainer mess, und sond bachen 1 1/2

fiertel korn Costentzer mess und das brott uff dem

jarzitt geben armen tüten. Doch so sond si ir das wisli

nüt nemen, die wil sy lebt, und seilend den iarjtag] vor

an dem sunnentag lassen an der cantzell verkünden.148

Aus dem letzten Satz ist zu schliessen, dass der

Ehemann schon verstorben ist, denn die Frau darf die

gestiftete Wiese zu Mauren, solange sie lebt, nutzen

(so sond sl ir das wisli nüt nemen), d. h. es handelt
sich hier um ein Leibgeding; erst nach dem Tod Annas

kommt die Kirche in den Genuss der Erträge. Auch

wird bestimmt, dass das Jahrzeitgedenken für das

Ehepaar Claus Brenner und Anna jeweils (wie üblich)

am vorhergehenden Sonntag von der Kanzel zu
verkünden sei.

Ein weiteres Beispiel ist die grosszügige Stiftung
Hans Bruchiis von Mauren und seiner Frau Margret in

Höhe von 10 Ib (angelegt auf einem Weingarten). Sie

bestimmen, dass ihre Jahrzeit am Mittwoch nach

Kreuzerhebung zu feiern und am gleichen Tag für
arme Menschen Brot zu backen sei:

Und ôch uff den tag, so man ir jarzyt begaut, so
sol man ain halb mutt kernen bachen und armen lütten

geben durch got, und umm das ob genant gelt so
ist das underpfand ain wingartt, gelegen an der Brait-

ten Hard an Wiglis dorgel [Weinpresse], stôst ainhalb

an des Rainboltz wingarten, anderthalb an Hugo
Hermans von Winfelten wingarten und am dritten an
die Strauß [Strasse].'49

Vermögende Bauern übten, wie die Beispiele

zeigen, nach Möglichkeit die gleiche Spendenpraxis wie
Städter und Städterinnen'50, sahen sie es doch als ihre

christliche Pflicht im Sinne von Matthäus 25,34-40 an,
mit ihrer Jahrzeitstiftung eine Armenspende zu verbinden,

weil sie das Fürbittegebet der Begünstigten
erwarten, weil auch sie dereinst zur Rechten des Königs
stehen wollen, der zu ihnen sagen wird: «Kommt her

Ihr Gesegneten meines Vaters, erbet das Reich, das

euch bereitet ist von Anbeginn der Welt» (Matth.
25,34). Dieser Handlungszusammenhang zieht sich

durch viele Zeugnisse zum Gedenkwesen in Bischofszell

und soll im letzten Abschnitt diskutiert werden.

Rechtliche Absicherung
von Seelgerätstiftungen

Weil in diesem Aufsatz der Akzent auf der bäuerlichen

Bevölkerung liegt, seien die Ausführungen zu

Adel und Städtern kürzer gehalten. Am Beginn der

untersuchten Periode um 1401 steht die schon

erwähnte Stiftung Albrechts von Bürglen. Die

Pergamenturkunde besitzt schon von der äusseren Form

her Alleinstellungsmerkmale.'5' Hier möchte einer

seine guten Werke im Hinblick auf das Jenseits

bestens abgesichert haben.

Als einzige Urkunde aus meinem Quellencorpus

beginnt sie mit einer feierlichen Invocatio: In dem

namen der almächtigen trivaltikait amen. Es folgt die

Nennung des theologischen Stiftungsgrunds in der

Arenga (siehe oben) und der Hinweis, dass der Stifter

auch den letzten Willen seines verstorbenen Bruders

umsetzt. Für das Seelenheil der beiden Brüder, ihrer

Eltern und Vorfahren sind hinkünftig in alle Ewigkeit
Gedenkmessen abzuhalten. Zu diesem Zweck dotiert
Ritter Albrecht grosszügig eine Altarpfründe in der

Kapelle von Bürglen, damit der mit der Pfründe

ausgestattete Priester hier täglich eine Messe lese. Offenbar

wird nun das Jahre zuvor aufgesetzte Vermächt-

148 Ebd., fol. 14r, 17.-24. Juli.

149 Fol. 17v, September.
150 Analoge Beispiele in Kreuzlingen und in Frauenfeld vgl.

TUB 8, Nr. 4563, S. 378 f. und Nr. 4524, S. 329.
151 StATG 7'30,18.BÜ/5. Siegel des Bischofs, des Propsts Kon¬

rad von Münchwil, Albrechts von Bürglen, Johanns und

Kaspars von Klingenberg sowie des Kapitels St. Pelagius,

anhängend die beiden Transfixe, siehe Anm. 48.

171



nis des mittlerweile verstorbenen Eberhard von
Bürglen ergänzt und ausgeweitet.152

Ich erwähne den überlangen folgenden Teil, weil

er geradezu den Charakter eines Urbars annimmt, mit
der Auflistung aller zu diesem beneficium gehörenden

Güter und Einkünfte. Damit wird der transzendentale

Heilsaspekt funktional mit der bodenständigen

ökonomischen Ausstattung der Pfründe

verknüpft. Nur zu gerne hätte man indes gewusst,
wer die gelehrten, weisen Leute waren, die Albrecht
darin bestärkten - oder ihn dazu überredeten? - diese

Stiftung zu begründen. Es ist zu vermuten, dass - wie

später bei Waltpurg Henseler - Franziskaner oder Ter-

ziarier ihre Hände im Spiel hatten.153 Diese Bemerkung
führt uns zu einem weiteren Gesichtspunkt.

In einigen Dokumenten wird Wert auf die

Versicherung gelegt, der Stifter oder die Stifterin hätte in

bester geistiger Verfassung und aus freiem, eigenen
Willen gestiftet. Eine solche Stiftung wird eben nicht
mit dem Argument anfechtbar sein, der Stifter sei

dement und gar nicht handlungsfähig gewesen. Das

lässt sich bei Ulrich Riff und seiner Gattin Verena von
Bonstetten sehen (1. Mai 1434). Sie widmen dem

Agnesen-Altar in der Stiftskirche zu Bischofszell einen

Getreidezins. Es ist ihnen explizit daran gelegen, aufs

Pergament schreiben zu lassen, dass sie die Gabe fry-
lich, ledklich und anverkumert beschlossen haben.154

Solche wiederkehrende Klauseln sind erbrechtlich
relevant und schützen den Begünstigten vor unliebsamen

Rückforderungsanträgen allfälliger Erben. Für

diese sind die betreffenden Schenkungen verbindlich,

und sie müssen letztlich die Schmälerung ihres

Erbes in Kauf nehmen. Die Betonung der freiwilligen,
in guter geistiger Verfassung getätigten Entscheidung

findet sich gleich zu Anfang auch bei Hans von

Anwil, der dem Pelagiusstift 1460 eine bescheidene

Rente von nur 15 Schilling verehrt, damit in der
Kirche eine Jahrzeit für ihn gelesen wird: Also hab Ich

yetz mit guotem, fryem willen einer ledigen, fryen
und ewigen gotz gab geben [...].155

Nach dem Wortlaut zweier Urkunden zum Legat
der Dorothea Tegger aus dem Jahr 1439 wird die

Freiwilligkeit des Entscheids vor Gericht durch ein

mehrstufiges rechtsförmliches Verfahren festgestellt, in

welchem der Frau ihr Vogt Hans Zwingger und ein

Fürsprecher zur Seite stehen; dreimal verlässt der

Vogt mit Dorothea das Gericht, um sie dreimal zu

befragen und ihren Willen zu prüfen und dies jeweils
dem Gericht unter Eid kund zu tun. Darauf kann der
Richter die Verfügung mit dem Gerichtsstab «ordnen»

und rechtsgültig bestätigen.156

Bei den ganz grossen, mit einer hohen Kapitalsumme

dotierten Stiftungen steht zu vermuten, dass

die Stiftenden keine direkten Erben hatten. Ein

prominentes Beispiel wäre der Priester Konrad Talacker,

der mit seiner Mutter 100 Gulden an den St.-Johanns-

Altar in der Stiftskirche zu Bischofszell vergabte.157

152 Bütler 1915, Nr. 28, S. 105, Urkunde vom Nov. 1401, und
das Vermächtnis vom 30.7.1395, Stadtarchiv St. Gallen,

Bürgler Archiv Nr. 29.

153 Vgl. etwa StATG 7'30, 15.7/11. Grundsätzlich auch von

Greyerz 2008 (wie Anm. 9), S. 27; Hamm 2011 (wie Anm.

30), S. 311 ; zu den von den Laien kritisierten Überredungskünsten

des Klerus, der die Sterbenden unter Androhung
der ewigen Verdammnis und mit Versprechungen zu frommen

Stiftungen zwang, vgl. Saulle Hippenmeyer 1997 (wie
Anm. 8), S. 37 f. Zu den Franziskanern Rippmann, Dorothée:

Archäologie und Frauengeschichte? Beginenverfol-

gungen und Franziskaner im 14. Jahrhundert. Historische

Aspekte eines archäologischen Befundes, in: Auf den Spuren

weiblicher Vergangenheit. Beiträge zur 4. Schweizer

Historikerinnentagung, hrsg. von der Arbeitsgruppe
Frauengeschichte Basel, Zürich 1988, S. 95-106.

154 StATG 7'30, 10.SA/2a.

155 StATG 7'30, 33 GZ/8b (18.2.1460).
156 BüAB Pergamenturkunden 123 (17.9.1439) und 124

(19.9.1439). Identisch das Verfahren bei der Beurkundung
der Stiftung der Waltpurga Henseler (BÜAB Pergamenturkunde

376) und des Ehegemächtnisses der Anna von
Heidenheim zu Klingenberg mit Friedrich von Heidenheim

am 26.4.1547, in: SSRQTG 1/2, Nr. 126, S. 477-480, hier

S. 487, Z. 38-42.
157 TUB 7, Nr. 4041, S. 620-262 (10.3.1388). Original heute

im KKA Bischofszell A 5.23.

172



Auch war das umfangreiche Legat der Dorothea

Tegger an das Pelagiusstift dazu gedacht, für ihre
verstorbene Tochter (wohl ihr einziges Kind) künftig eine

Jahrzeitmesse lesen zu lassen. Legitime Erben sind

ebenfalls bei den grosszügigen Stiftungen einiger
Chorherren im 16. Jh. auszuschliessen.'58 Kinderlos ist

m. E. auch der oben genannte Albrecht von Bürglen.
Seine noch zu Lebzeiten seiner Gattin Adelheid zu

Rechberg'59 beurkundete letztwillige Verfügung enthält

Elemente unterschiedlicher Quellentypen und

Rechtsvorgänge. Das folgt aus dem Umstand, dass

die Stiftungsbestimmungen erst in Kraft treten können,

nachdem komplexe sozio-ökonomische
Sachverhalte rechtlich geklärt sind. So gleicht die Urkunde

nicht nur einem Urbar, sondern auch einem Ehevertrag

bzw. dessen familien- und erbrechtlichen Klauseln

und auch einem Testament. Nichts wird ausgesagt

über die beim Hinschied Albrechts zunächst

notwendige Ausscheidung des von der Frau

eingebrachten Guts und des weiblichen Sonderguts, über

welche hier im System der Heiratsgaben nicht verfügt
werden kann. Die Hinterbliebenen sollen nach
Albrechts Ableben u. a. sein hinterlassenes persönliches
Leibeszubehör behändigen und es anschliessend

reinvestieren. Das sind beim Mann das Gürtelgehänge,

der Harnisch und die Waffen:

War aber dz der almachtig gott über mich ge-
butt, das ich von todes wegen abgieng, e der selb

altar also gäntzlich getottiertt160 und bewldmett
wurd, davor gott lang sie, so sol doch an den selben

altar und pfründ anstett und unverzogenlich nach

minem tod und abgang vallen und werden allu mi-

nen pfaritt [meine Pferde], die ich nach tod verlan

und die zu minem Hb gehörent und gehört hant, allen

minen harnasch und min silbrin vergulten gürtell und
min gürtelgewand, so zu minem Hb gehört hett. Das

alles so/[en] dan mine erben zu iren handen ziechen

und nemen mit aines priesters, wer dann jemer cap-
plan zu dem selben altar wirdet wissen. Und sond
dann min erben die selben ross, harnasch, gürtell und

gürtellgewand an stett und unverzogenlich verkof-

fen, und wz geltes daruss und davon erlost wirdett,
darumb sond dann min erben gelegnu gute aigen gut
koffen und an den selben altar fügen [...], mit wissen

aines priesters, der den selben altar besingett.^

Seelenheil und Armenspenden:
Die Stiftung der Waltpurga Henseler

In dem in der Bischofszeller Geschichte beinahe

legendären Beispiel der Waltpurga Henseler, einer Frau

aus der städtischen Elite, können drei Dinge aufgezeigt

werden: 1. die Verbindung von Totenmemoria

mit Armenspenden,162 2. die liturgischen Vorschriften
für die kirchlichen Gedenkfeiern und 3. der
lebensgeschichtliche Kontext.

1. Die für die Ortsgeschichte wie auch die
Geschichte der Witwen in der Schweiz überhaupt wichtige

Stiftung der vermögenden Witwe des Ratsherrn

Vitus Bürkler ist mit insgesamt 500 Gulden Hauptgut
und ein paar Maltern Korneinkünften, so weit ich

sehe, die reichste bürgerliche Stiftung in Bischofszell

überhaupt. Sie ist in der Ostschweiz nur zu vergleichen

mit derjenigen des St. Gallers Werner Hunt
(1306) und der Guota Landin, Witwe des St. Galler

Bürgermeisters Hermann Schirmer (1433).163 In

Bischofszell selber dürfte die Stiftung Hug Bilgeris und

158 Solche Stiftungen sind im Kopialbuch des Stiftsarchivs ver¬

zeichnet: StATG 7'30, 60/10.

159 Erwähnung Adelheids in Stadtarchiv St. Gallen, Bürgler
Archiv Nr. 30(15.3.1402).

160 getottiert: dotiert, mit Einkünften ausgestattet.
161 StATG 7'30, 18.BÜ/5 (1401, um den 14. April).
162 Dazu Angenendt, Arnold: Cartam öftere super altare. Zur

Liturgisierung von Rechtsvorgängen, in: Frühmittelalterliche

Studien 36 (2002), S. 133-158, S. 140 f.; Hugener
2014, S. 188, 206, 208.

163 Hugener 2014, S. 113: Sonderegger 2010, S. 228 und 231

mit Abb.

173



seiner Gattin Magdalena Pfaltzer hingegen ein

Parallelbeispiel darstellen, und in den weiteren süddeutschen

Raum weist das Beispiel der Jahrzeitstiftung
der Barbara Grieninger aus Esslingen.164 In Erfüllung
des letzten Willens ihres verstorbenen Gatten (und

einstigen Pflegers der Allerseelenpfründe in Bischofszell'65)

und aus eigener frommer Überzeugung heraus

vermacht Waltpurga Henseler dem Spital zunächst

400 Gulden. Mit ihrer Stiftung finanzierte sie in erster
Linie die Priester, welche die Seelmessen lasen, ein

ewiges Licht in St. Pelagius und ein Almosen:

Nachdem und dann der genant Vit Bürckler, ir
elicher man sälig, by sinem leben und ouch sy mit-

sampt im des willens und der mainung ouch desselben

irs manns letster will gewesen, also das sy umb

gottes, ouch durch ir baider [nämlich Waltpurga und

Veit], ir baider vatter und muter [die Eltern des Stifterpaars],

geswistergitt und aller ir vordem und nachko-

men seien trosts und hail willen vierhundert guter ri-

nischer guldin an den gedachten spittal geben
wölten, doch das man davon uß dem selben spittal
järlichs ettlich almußen armen löten und anders
geben, ußrichten und tun sölte [...]166

Die Jahre später erfolgte Vermehrung der

Stiftung mit zusätzlichen 100 Gulden kommt nun
hinwiederum den Armen mit einer Verbesserung der

Verpflegung zugute:
Unnd damit aber die bemelten armen ment-

schen und siechli irs mais dester mer ergetzlichait
habind und dartzu och gedrenckt werdint, so hatjetz
gesait Waltpurg Hennselerin noch hundert guldin
hoptgütz [gestiftet].'67

Nicht nur, dass das Spital mit dem grundpfand-
gesicherten Kapital nun über reichliche Betriebsmittel

verfügen durfte, vielmehr ging es auch «hausexterne»

Verpflichtungen ein: Sollten doch die Pfleger
in Zukunft jährlich eine Armenspende ausgeben und

überdies auch den Hausarmen Mus und Brot austeilen

lassen. Dies trachtete die Stifterin während ihrer

sehr langen Witwenschaft bis in die Einzelheiten hin¬

ein zu regeln. In Abwandlung der Bestimmung von
1497 heisst es nun:

Des ersten, das wir uß dem egenanten spittal ain

ewig Hecht in dem chor hie zu Bischoffzell vor dem

sacrament gebrennt und gezündt werden sollen

bestellen. Zum andern sol ain spittal alle jar järlichs uff
dem nechsten menttag vor sant Jergen tag zwaintzig
arme mentschen zu tisch setzen und denen geben ain

mal mit gersten und flaisch unnd dartzu ainen hafen

braten unnd win zu trincken nach zimlicher notturfft.
Dieselben zwaintzig mentschen, die dann geladen

werden, sollend an dem abend davor dem

genanten Viten Burckler und Waltpurgen Hennseleren

über ir greber gan unnd gott für dieselben seien, in-
sonnders unnd für all globig seien bitten truwlich und
ernstlich.

Zum dritten so sol ouch der gemelt spittal sine

pfleger und maister järlich zwuschen ostern unnd

pfingsten alle tag ain fartt armen lütten muß und
brott geben und ustailen,,œ so fer und wit dann die

obgemelten vierhundert guldin und die drit malter
korn ertragen mögen ungefärlich.'M

Die auf frühchristliche Zeit zurückgehende
Verbindung von Totengedenken und Armenspenden'70

begründet in Bischofszell den legendären Ursprung
des bis 1741 begangenen sogenannten Gerstentags.'7'

Zur christlichen Kultur des Brotes und des

Weins gehörten nach dem Gebot der Nächstenliebe

164 StATG 7'708; die Höhe des Stiftungsguts ist mir nicht be¬

kannt: Hamm 2011 (wie Anm. 23), S. 52-56.
165 StATG 7'30, 9.SM/7 (18.6.1492).
166 BÜAB Pergamenturkunde 376 (17.4.1497).
167 BüAB Pergamenturkunde 515 (8.12.1517).
168 Die zwischen Ostern und Pfingsten, wenn die Vorräte auf¬

gebraucht sind, täglich anberaumten Fahrten bzw. Fuhren

sind eine Art Spitex-Essensdienst auf Rädern.

169 BÜAB Pergamenturkunde 515.

170 Vgl. Angenendt 2002 (wie Anm. 162).

171 BüAB Regal 2, C5 (Bürgertrünke, Gerstentag-Spenden

u. a. m.); siehe auch Knoepfli 1937, S. 22 f. und Idiotikon

XII, Sp. 871.

174



gleichsam auch die Spendbrote. Indes steht die

mildtätige Gabe in unserem Zusammenhang symbolisch
für viel mehr: Schon zu ihren Lebzeiten und erst recht

nach ihrem Tod ist die Stifterin Garantin für die Linderung

von Not und damit für den sozialen Frieden im

Städtchen. Indem Waltpurga das Spital begünstigt,
setzt sie diese Institution auch als Vollstreckerin ihres

letzten Willens und als Verwalterin des Stiftungsguts
ein, gleichsam mit treuhänderischen Funktionen, wie
Stefan Sonderegger bemerkt.1" Dieser Schritt ist

insofern politisch motiviert, als damit auch der Stadtrat

(dem Waltpurgas Gatte vormals angehört hatte) als

oberstes Aufsichtsorgan des kommunalisierten Spitals

in die Pflicht genommen wird. Diese Konstruktion

erfolgt in der Floffnung, dass die Stiftung nicht in

Vergessenheit gerät und die in St. Pelagius zu feiernden

Seelmessen auf ewig Bestand haben mögen.

2. Die in den Urkunden enthaltenen liturgischen
Vorschriften geben indes den Blick frei auf den
umfassenden Erwartungshorizont der Stifterin; sie baut
nämlich nicht nur auf die Jahrzeitmessen in der
Stiftskirche, um die sich das Spital jeweils zu kümmern hat

(mit der Kontrolle der Messdienste der Stiftsgeistlichen

I), sondern auf die heilswirksame Gegenleistung
der zu Tisch geladenen 20 armen Menschen. Dazu

sind folgende Hinweise relevant: Die Gedenkfeierlichkeiten

für Waltpurga und ihre Familie beginnen
mit der Vigil, der Messe am Vorabend oder in der

Nacht, vor dem eigentlichen Gedenktag. Am
Gedenktag, jedesmal wenn sich der Tod der Stifterin

jährt, wird dann die Seelmesse zelebriert. Doch zuvor
ist es üblich, im Anschluss an die Vigil über die Gräber

zu gehen, wobei der Umgang vom Kircheninnern
hinaus auf den Friedhof und bis zum Beinhaus
führt.173 Den Kern dieser Prozessionen bilden nun
eben die Armen. Indem sie über die Gräber gehen
und Gott für die (Erlösung der) armen Seelen bitten,
erweisen sie der Wohltäterin ihren gottgefälligen
Dank und eine Gegenleistung (im Himmel).174 Dieses

Ritual scheint der Spitalverwaltung so wichtig zu sein,

dass sie es 1506 praktisch wörtlich auch in ihr Urbar
hineinschreibt!175

3. Zum lebensgeschichtlichen Kontext sind

urkundliche Bestimmungen aufschlussreich, die rechtlich

gesehen einem sogenannten Leibgeding entsprechen.

Denn zur Sicherung ihres Lebensunterhalts im

Alter hat sich die Witwe Henseler beim Spital mit
einer Summe Gelds eine Rente auf Lebenszeit gekauft.
Auch hat sie Vorsorge für den Fall ihres Ablebens

getroffen und ein Leibgeding auf ihre treue Magd
Barbara Schär überschrieben. Solange die Magd lebt,

muss ihr der Rat eine jährliche Rente auszahlen. Für

das begünstigte Spital bestehen also zunächst noch
«weltliche» Zahlungspflichten, es wird erst nach
Erlöschen des Leibgedings in den Genuss der betreffenden

Erträge kommen und bis dahin ein wenig so

funktionieren wie eine heutige Rentenanstalt.176

Anhand der für das Gemeinwesen wichtigen
vorreformatorischen Stiftungsaktivität der Waltpurga
Henseler kann gezeigt werden, dass primär das Streben

nach dem ewigen Seelenheil und das Totengedächtnis

Anlass für die Armenvorsorge waren. Mit
der Annahme des evangelischen Glaubens bzw. mit
der Gnadenlehre entfiel jedoch diese Motivation, und

172 Sonderegger 2010, S. 231.
173 Vgl. etwa StATG 7'30,33 GZ/8b (18.2.1460).
174 Simon-Muscheid 2002. Um einen Mord zu sühnen, wäre

aber die Prozession von sehr viel mehr Menschen

notwendig, wie das Konstanzer Beispiel TUB 7, Nr. 4014,
S. 600 f. zeigt: Da soll man mit hundert mannen uffsin [des

Mörders] jarzit ze sant Steffan ze opffer gan, der jeglicher
ain kertzen trag und ainen halben vierdung (14.12.1387).

175 StATG, 7'708. Ehemals in den Bischofszeller Selekten, Nr. 3,

aufbewahrtes Zinsurbar. Vgl. dazu S. 339 im Beitrag von
Claudia Moddelmog.

176 BüAB Pergamenturkunden 386 (12.11.1498) und 515

(8.12.1517).

175



die Armenhilfe wurde nun anders organisiert, d.h.

obrigkeitlich zentralisiert. Hierzu sei zum Schluss aus
Heinrich Bullingers Vermächtnis an die «Herren und

Oberen von Zürich» (1575) zitiert: [...] bleibet bei der
erkannten Wahrheit, [...] haltet jedermann gut
Gericht und Recht; helfet den Armen, dem Fremdling,
den Witwen und Waisen [...] Den Spital und Siechenhäuser

versehet getreu [...] auch die Lehrer, die
Schule [...] trachtet nach Frieden und Ruhe daheim
und draussen [...f1 Zu Bullingers Zeiten war die einstige

(und in den katholischen Gemeinden weiter
bestehende) Verbindung zwischen liturgischem
Totengedächtnis und Armenspende aufgehoben. Nachdem

die Beziehung zwischen Lebenden und Verstorbenen

desozialisiert worden war, ist von den Toten nicht
mehr die Rede.178 Hingegen geht an die Stadtobrigkeit

die Aufforderung, christliche Nächstenliebe zu
üben.

176

177 Campi, Emidio: Heinrich Bullinger und seine Zeit, in:

Zwingliana 31 (2004), S. 7-35, Zitat S. 35.

178 Oexle 1983 (wie Anm. 26), bes. S. 72.


	Über die Gräber gehen und Gott für die selben Seelen bitten

