Zeitschrift: Thurgauer Beitrage zur Geschichte
Herausgeber: Historischer Verein des Kantons Thurgau

Band: 154 (2016)

Artikel: Uber die Graber gehen und Gott fur die selben Seelen bitten
Autor: Rippmann, Dorothee

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-813456

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-813456
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Dorothee Rippmann

Uber die Griaber gehen und Gott fiir die selben Seelen bitten

Stiftungen zum Totengedenken in der Kleinregion Bischofszell

Pass by the Graves and Pray to God for those Souls: Donations in Memory

of the Dead in the Immediate Vicinity of Bischofszell

Written documents from Bischofszell makes it apparent that already well before the Reformation
the laity had an impact on church life—both as individuals as well as collectively as members of
confraternities. The article explores connections between city and village communities and the
Church in light of donations for the salvation of souls. Church parishes, the town and the village
communities (“Gemeinden”)—in and of themselves abstractions—constantly reinvented themselves
publically in defined and limited ways that could be both bodily and spatially perceived—as in the
case of visiting tombs or supporting and feeding the poor, acts framing the liturgy in the comme-
moration masses. The connection between community-building (“Kommunalismus”) and Christia-
nization provides a possible means of explaining the continuing vitality of the donation of annual
commemorations in the age of confessions. The parish as the structuring principle of both city
and village was founded not least on the practice of intercessory prayer on the part of the living
for the dead. A society’s obligations to the poor also rested on the principal of care and

reciprocity.

Sei nun wieder zufrieden, meine Seele; denn
der HERR tut dir Gutes. Denn du hast meine
Seele vom Tode errettet, mein Auge von den
Tranen, meinen Fuss vom Gleiten. Ich werde
wandeln vor dem HERRN im Lande der
Lebendigen (Psalm 116, 7-9)

Einleitung'

Die folgende Regionalstudie erlaubt den doppelten
Blick auf die Stadt sowie aufs Land. Uns interessiert
die kleinstddtische Gesellschaft Bischofszells im Zeit-
raum nach 14007% ebenso aber auch die landliche,
dorfliche Gesellschaft in der zum Kollaturkreis des
Pelagiusstifts gehtrenden Parochie Sulgen mit ihren
Filialkirchen in Berg, Neukirch a. d. Th. und (bis
1585) Birglen.? Grundsatzlich sei angemerkt, dass
die Pfarrei Sulgen, eine Urpfarrei, samt ihrer Filiale
Berg im Jahr 1359 dem Kollegiatstift Bischofszell
inkorporiert wurde, die Pfarrei und das Stift somit
kirchenrechtlich eng verbunden waren.* Wéhrend

besonders zum Thema «Stadtkultur und Seelenheil»
vergleichsweise viel Literatur vorhanden ist,” stellen
das kirchlich-religiose Leben auf dem Land und die
«Kirche im Dorf» nach wie vor ein Forschungsdesi-

1 Hannes Steiner danke ich fir viele wegweisende Anga-
ben zu den Archivalien und Diskussion einiger Quellen.
Auch bin ich André Salathé, Charles Staheli, Stefan Son-
deregger, Peter Erni und Rudolf Gamper fir Hinweise zu
Dank verpflichtet.

2 Ich wahle diesen Zeitraum, weil er durch die Edition des
Thurgauischen Urkundenbuchs nicht mehr abgedeckt ist.
Das katholische Pfarreiarchiv von Bischofszell konnte fur
die Studie noch nicht gesichtet werden.

3 S /2 (W. Kundert), S. 217 und 219.

Ebd., S. 217; StATG 730, 20.Su/1a (8.7.1359). Zu Berg
vgl. inskunftig Kdm TG 9 (R. Abegg; P. Erni) [erscheint vo-
raussichtlich 2018].

5 Helbling, Barbara et al. (Hrsg.): Bettelorden, Bruderschaf-
ten und Beginen in Zarich. Stadtkultur und Seelenheil,
Zirich 2002; jungst Stanford, Charlotte: Commemorating
the Dead in Late Medieval Strasbourg. The Cathedral’s
Book of Donors and Its Use (1320-1521), Burlington (USA)
2011.

149



derat dar.® Fur die Schweiz behandelt Rainer Huge-
ners «Buchfihrung flr die Ewigkeit» von 2014 die
Thematik, und weiterhin hat das Buch von Mireille
Othenin-Girard als die exemplarische sozial- und
mentalitatsgeschichtliche Analyse landlicher Jahrzei-
tenblicher zu gelten.’

In der mittelalterlichen léndlichen Gemeinde
wirkten die Kommune als politisch-rechtlicher Ver-
band und die Kirchgemeinde (Parochie) eng zusam-
men, sie bildeten gleichsam den umfassenden Rah-
men fur die Lebensordnung der Menschen und die
Handlungsweise der Einzelnen in der Gesellschaft.®
Im Zeitalter der Konfessionalisierung taten sich in den
institutionellen, normativen und religids-dogmati-
schen Bauelementen dieses Gesellschaftsgefliiges
Risse und Verwerfungen auf, die sich auf das Leben

bikonfessioneller Gemeinwesen wie jener im Thur-

gau auswirkten. Sie wdren — sucht man nach geeig-
neten theoretischen Konzepten — heute unter die
Leitbegriffe der Langen Reformation bzw. auch der
Konfessionskulturen einzuordnen. Sie tragen den Er-
kenntnissen Rechnung, wonach die reformatorische

Erneuerung und die Gestaltung des Verhaltnisses der
Konfessionen einen langeren Prozess darstellten.®
Weiterhin ist in der Forschungsdiskussion um die Re-
formation und die Gemeinden als (reformations-)po-
litische Akteure vor allem auch die von Blickle vorge-
schlagene Kommunalismusthese relevant.”

Nun zum hier behandelten historischen Raum:
Stadtische Qualitat verleihen der Siedlung Bischofs-
zell Schloss, Kirche, Markt und Zeitglockenturm." Als
wichtigste Herrschaftsbefugnis erhielt die Stadtkom-
mune 1485 mit dem Galgen faktisch den Blutbann
zugesprochen, indem ihr das Hochstift Konstanz mit
kaiserlicher Bewilligung das Recht gewahrte, Stock
und Galgen aufzurichten. Als Reprasentant des
Hochstifts fihrte der Vogt den Vorsitz des mit 12

‘Stadtrichtern besetzten Gerichts."

Es gibt in der Vorstadt eine Badstube®, als Ge-
werbebetriebe die Miihle, einen Ziegelhof sowie die
Bleiche vor der Stadt, die auf den Wirtschaftszweig
der Leinenherstellung verweist." Institutionen der
sozialen Flrsorge sind das Spital und die von einem
Kaplan zu seinem Seelenheil gestiftete Elendenher-

6 Fuhrmann, Rosi: Kirche und Dorf. Religiose Bedirfnisse und
kirchliche Stiftung auf dem Lande vor der Reformation, Stutt-
gart/New York 1994 (Quellen und Forschungen zur Agrarge-
schichte, Bd. 40); dies.: Dorfgemeinde und Pfrindstiftung
vor der Reformation. Kommunale Selbstbestimmungschan-
cen zwischen Religion und Recht, in: Blickle, Peter; Kunisch,
Johannes (Hrsg.), Kommunalisierung und Christianisierung.
Voraussetzungen und Folgen der Reformation 1400-1600,
Berlin 1989 (ZHF, Beiheft 9), S. 77-112; Ostinelli, Paolo: Il
governo delle anime: Strutture ecclesiastiche nel Bellinzo-
nese e nelle Valli ambrosiane (XIV-XV secolo), Locarno 1998.

7 Hugener 2014; Othenin-Girard, Mireille: Landliche Le-
bensweise und Lebensformen im Spatmittelalter. Eine
wirtschafts- und sozialgeschichtliche Untersuchung der
nordwestschweizerischen Herrschaft Farnsburg, Liestal
1994 (Quellen und Forschungen zur Geschichte und Lan-
deskunde des Kantons Basel-Landschaft, Bd. 48).

8 Vgl. Sablonier 1984. Zu den Pfarreien in der Schweiz vgl.
die wichtigen Blcher von Saulle Hippenmeyer, Immacolata:
Nachbarschaft, Pfarrei und Gemeinde in Graublinden 1400~

150

1600, Chur 1997 (Quellen und Forschungen zur Blndner
Geschichte, Bd. 7) und Ostinelli 1998 (wie Anm. 6).

9 Vgl. von Greyerz, Kaspar: Religion and Culture in Early Mo-
dern Europe, 1500-1800, Oxford 2008, S. 11-15; Nelson
Burnett, Amy: Basel's Long Reformation: Church Ordinan-
ces and the Shaping of Religious Culture, in: Zwingliana
35, 2008, S. 145-158.

10  Blickle, Peter: Gemeindereformation. Die Menschen des
16. Jahrhunderts auf dem Weg zum Heil, Minchen 1985,

11 Im Turmgewolbe werden im 16. Jh. nachweislich die Akten auf-
bewahrt: BiAB Pergamenturkunden 630 (1537) und 646 (1540).

12 BUAB Pergamenturkunde 302 (27.9.1485). Zur Richterwahl
1503: BUAB Pergamenturkunde 426. In der Bischofszeller Ta-
pisserie im Historischen Museum Basel ist der Galgen im Vor-
dergrund, in der (symbolischen) Mitte platziert; vgl. Ribbert,
Margret: Der Wandbehang mit der Ansicht von Bischofszell,
Basel 2013 (Basler Kostbarkeiten, Bd. 324); Zutter 2013, S. 247.

13 Zum Bad vgl. BUAB Pergamenturkunden 303, 405; zum
Baderehepaar BUAB Pergamenturkunde 541. Es ist auch
erkennbar im Bischofszeller Wandbehang (sieche Anm. 12),



berge." Im (Sonder-)Siechenhaus an der Sitterbriicke
vor der Stadt'® leben Leprakranke; im Spital in der
Stadt leben alte, nicht arbeitsfahige und unbehauste
Menschen, flr die niemand sorgt. Sie und auch die in
der Stadt in eigenem Haushalt wohnenden Hausar-
men'” sind ein einigermassen «integrierter» Teil der
Gesellschaft, wie aus der Bischofszeller Uberlieferung
eindricklich hervorgeht. Ihnen kommt eine eigene
Rolle zu, wenn es darum geht, dass Menschen im
Angesicht des Todes Busse tun und ihr SUindenregis-
ter mit guten Werken der Barmherzigkeit, der Miseri-
cordia, aufwiegen wollen. Und dieses Register war,
wie eine Durchsicht der Urkunden des Birgerarchivs
ergibt, bei nicht wenigen Leuten ziemlich voll. Solche
Missetdter werden auf Zeit oder fur immer der Stadt
verwiesen, und sie mussen Urfehde schworen. Man-
nern wird Friedbruch, Spielen, Trunkenheit, Fluchen,
Gotteslasterung, Beleidigung des Rats, unziemliches
Schwéren vorgeworfen. Einige Belege weisen auf
sexuelle Vergehen hin."® Einer hat sich vor den Frauen,
die vor dem Obertor Hanf schwingen, exhibitioniert
und die Scham entbldsst, der Stadtschreiber hinwie-
derum hat u. a. «etwas mit einem Maitli gehan-
delt».” Frauen werden u. a. des Diebstahls bezich-
tigt,”® eine weigert sich, dem Bischof als Stadtherr
(der gleichzeitig Leibherr ist) den Gewandfall abzuge-
ben. ?' Eine Frau soll ihre Tochter aufs Feld geschickt
haben, um anderen Leuten Schaden zuzuftigen, ihr
wird also (ein offenener oder versteckter Vorwurf?)
Hexerei zur Last gelegt.”?

In der kleinen bischéflichen Amtsstadt sind so-
wohl die rechtlichen als auch die sozialen Unter-
schiede der Einwohnerschaft gross. Der Reiche kann
vom Armen profitieren, indem er ihn (bzw. die Insti-
tution, in der er lebt) unterstitzt und kann von ihm
— nach dem Prinzip do ut des — umgekehrt eine Ge-
genleistung erwarten,” wie ebenfalls im tberliefer-
ten Archivgut sichtbar wird: sei es die Teilnahme am
Leichenzug und das Gebet wahrend des Begréabnisses
oder die Teilnahme an Jahrzeitmessen. In einem viel-

schichtigen Geflige von Begrdbnis- und Gedenkritu-
alen finden Interaktionen statt zwischen Lebenden,
Verstorbenen, dem Klerus, den Hinterbliebenen und
den Armen.

Damit komme ich zum Wesentlichen: Wie funk-
tioniert beim gegebenen kleinstadtischen Beispiel
Gesellschaft? Wie gedenkt man in Bischofszell und
auch in seinem Umland der Verstorbenen, wie wich-
tig sind sie fur das religitse Leben im Mittelalter und
in der Frihen Neuzeit? Und wie treffen die Lebenden
Vorsorge fir ihre (in jedem Fall unsichere) Zukunft,
wie sieht das nach der Reformation aus? In der Heils-
vorsorge und im Gedenkwesen sind religitse, soziale
und mentalitatsgeschichtliche Faktoren ineinander

14  BUAB Pergamenturkunden 142, 106, 501, 503 (Muhle),
115, 459 (Ziegelhof), 371, 502 (Bleiche), 435 (Leinwand).

15  Stiftung Hermann Bleichers von 1449: BUAB Pergament-
urkunden 147bis (24.5.1449) und 147ter (31.10.1449).

16 Vgl. u. a. BUAB Pergamenturkunden 386, 566, 571, 498,
515.

17  Schubert, Ernst: «Hausarme Leute», «starke Bettler»:
Einschrdnkungen und Umformungen des Almosenge-
dankens um 1400 und um 1500, in: Oexle, Otto Gerhard
(Hrsg.), Armut im Mittelalter, Ostfildern 2004 (Vortrage
und Forschungen, Bd. 58), S. 283-347.

18  BUAB Pergamenturkunden 628, 640, 660, 675.

19  BUAB Pergamenturkunden 579, 404.

20  BUAB Pergamenturkunden 422, 423.

21 BUAB Pergamenturkunde 525.

22 BUAB Pergamenturkunde 359 (19.11.1494); ein dhnliches
Vergehen laut BUAB Pergamenturkunde 471 (16.7.1511).

23 Simon-Muscheid, Katharina: Missbrauchte Gaben. Uber-
legungen zum Wandel des obrigkeitlichen Armutsdiskur-
ses vom 14. bis 16. Jahrhundert, in: Gilomen, Hans-Jorg;
Guex, Sebastien; Studer, Brigitte (Hrsg.), Von der Barmher-
zigkeit zur Sozialversicherung. Umbriche und Kontinuita-
ten vom Spatmittelalter bis zum 20. Jahrhundert, Zirich
2002 (Schweizerische Gesellschaft fur Wirtschafts- und
Sozialgeschichte 18), S. 153-165; Hamm, Berndt: Nor-
mierte Erinnerung, Jenseits- und Diesseitsorientierung in
der Memoria des 14. bis 16. Jahrhunderts, in: ders.: Reli-
giositat im spaten Mittelalter. Spannungspole, Neuaufbri-
che, Normierungen, Tubingen 2011, S. 41-81, hier S. 47.

151



verwoben, die religidsen Aspekte lassen sich nicht
isoliert betrachten. Natzlich ist die Definition von Re-
ligion, die Kaspar von Greyerz in Vereinfachung der
Definition von Thomas Luckmann vorschldgt: Reli-
gion wird verstanden als ein sozial geformtes Symbol-
system, das «Weltorientierung, Legitimierung natur-
licher und gesellschaftlicher Ordnungen und den
Einzelnen transzendierende (...) Sinngebungen mit
praktischen Anleitungen zur Lebensfiihrung und bio-
grafischen Verpflichtungen verbindet».*

Weltliche und auf das Jenseits gerichtete Bestre-
bungen zur Sicherung des erhofften Seelenheils grif-
fen untrennbar ineinander. Im Spatmittelalter war die
Praxis des liturgischen Gebetsgedenkens in allen
Schichten der Gesellschaft verbreitet, also Uber die
Stande der Geistlichkeit und des Hochadels hinaus.

Bei den gesellschaftlichen Eliten der Herrschenden

stand die Furbitte fir die Ahnen in Beziehung zur Si-
cherung der dynastischen Kontinuitat und adeligen
Reprasentation.?® Durch das repetitive Fiirbittegebet
blieben die Verstorbenen — mit ihrem rechtlich bin-
denden Anspruch auf die Furbitte — weiterhin im
Gedéchtnis der Gemeinde, verstanden als die «kirch-
liche «communio», in der Lebende und Verstorbene
miteinander verbunden sind».?® Darum bezeichnete
Oexle die Praxis der sogenannten Memoria als «tota-
les soziales Phanomen».?’” Die Kirche hatte sich seit
dem 12. Jahrhundert endgultig als Mittlerin zwischen
die Glaubigen und Gott geschoben und besass das
Monopol Gber die Medien des Heils. Stellvertretend
far Gott Ubte sie die «Buchfihrung far die Ewigkeit»
und verwaltete gleichsam die Sinden und Verdienste
der Glaubigen.®® Dies war ein erfolgreiches Ge-
schaftsmodell, mit dem die Kirchenschatze, die Aus-
stattung der Kloster und Gotteshauser und das ge-
samte weltliche Vermdgen der Kirche erheblich
vermehrt wurden.” Franzosische Historiker und His-
torikerinnen behandeln die heilskommerziellen As-
pekte unter dem Schlagwort von der «économie de
la mort».*

152

Seit dem Hochmittelalter galt die Messe als das
entscheidende Viaticum, dank dessen die Kirche die
Bestattungspraxen fast vollstandig zu kontrollieren
vermochte.?' Die kumulativen und periodisch wieder-

24 Von Greyerz, Kaspar: Grenzen zwischen Religion, Magie und
Konfession aus der Sicht der friihneuzeitlichen Mentalitats-
geschichte, in: Marchal, Guy P. (Hrsg.), Grenzen und Raum-
vorstellungen (11.-20. Jahrhundert) — Frontiéres et concep-
tions de I'espace (XI°~ XX° siécles), Zlrich 1996, S. 329-343,
hier S. 330; von Greyerz 2008 (wie Anm. 9), S. 11-13.

25  Lauwers, Michel: La mémoire des ancétres, le souci des
morts. Morts, rites et société au Moyen Age (diocese de
Liége, XI*-XIII° siécles), Paris 1997; Michalski, Tanja: Me-
moria und Reprdsentation, Gottingen 2000; Hamm 2011
(wie Anm. 23), S. 48, 57-61.

26 Nach Hamm 2011 (wie Anm. 23), S. 55; dazu der grund-

' satzliche Artikel von Otto Gerhard Oexle: Die Gegenwart
der Toten, in; Death in the Middle Ages, hrsg, von Herman
Braet; Werner Verbeke, Lowen 1983, S. 19-77.

27  Nach Hamm 2011 (wie Anm. 23), S. 43.

28  Vgl. Hugener 2014, S. 9. Ich behalte den langst etablierten
Begriff der «Kultur der Memaria» bei, mit dem sich Huge-
ner S. 21-28 kritisch auseinandersetzt.

29  Einschlagig Gilomen, Hans-Jorg: Renten und Grundbesitz
in der Toten Hand. Realwirtschaftliche Probleme der Jen-
seitsbkonomie, in: Jezler, Peter (Hrsg.), Himmel, Holle, Fege-
feuer. Das Jenseits im Mittelalter, Zirich 1994, S. 135-148.

30 Vauchez, André; Chiffoleau, Jacques; Hasenohr, Gene-
vieve; Sot, Michel: Histoire des mentalités religieuses, in:
Actes des congrés de la Société des historiens médiévistes
de I'enseignement supérieur, public. 20° congres, Paris
1989: L'histoire médiévale en France. Bilan et perspectives,
S. 151-175, hier S. 156 f. Vgl. dazu auch Hamm, Berndt:
«Den Himmel kaufen». Heilskommerzielle Perspektiven
des 14. bis 16. Jahrhunderts, in: ders., Religiositat im spa-
ten Mittelalter. Spannungspole, Neuaufbrtiche, Normie-
rungen, Tibingen 2011, S. 301-334.

31  Chiffoleau, Jacques: La comptabilité de I'au-dela. Les
hommes, la mort et la religion dans la région d'Avignon
4 la fin du Moyen Age (vers 1320-vers 1480), Rom
1980 (Collection de I'Ecole Frangaise de Rome, Bd. 47),
S. 355 f. Vgl. Angenendt, Arnold: Missa specialis. Zugleich
ein Beitrag zur Entstehung der Privatmessen, in: Frih-
mittelalterliche Studien 17 (1983), S. 153-221, hier
S. 189-202.



holten Messen,* die fur die Verstorbenen anlasslich
der Bestattung sowie am 7. und 30. Tag danach (dem
Siebten und dem Dreissigsten),® und dann in jahrli-
cher Wiederkehr nach Ablauf des Trauerjahrs zu lesen
waren, beanspruchten den kirchlichen Apparat er-
heblich. Es wurden eine Vielzahl von Geistlichen be-
notigt, um die vielen Messen zu bewaltigen, sodass
ein doppelter Klerus entstand: Der eine kimmerte
sich um die Seelsorge der Lebenden (mit den Aufga-
ben der Sakramentenspende wie der Taufe, der Eu-
charistie und des Messelesens an allen Sonn- und
Feiertagen), der andere, hauptsachlich Vikare und
Kaplane, um das Totengedenken.** Das bedingte die
im 15. Jh. zu beobachtende Ausweitung des Nieder-
pfrandenwesens.*

Vergangenheit ist nach mittelalterlichen Begrif-
fen — anders als heute — nicht abgeschlossen, sie wird
erst am Ende aller Zeiten mit dem Jingsten Gericht
abgeschlossen sein.* Nach dem Konzept der offenen
oder zirkuldren Vergangenheit —d. h. bis in die Aufkla-
rungszeit — bleibt der Verstorbene unter den Leben-
den prasent, indem die Beziehung zu ihm als Rechts-
person weitergepflegt wird, denn er besitzt einen
verbindlichen Rechtsanspruch auf die Furbitte.”

Das hiess, seine Leidenszeit im Purgatorium — ei-
ner Art milderer Vorhdélle, aus der es eine Erlésung
geben kann —zu verkUrzen, in der Hoffnung, die Stn-
den seien ihm erlassen und der Eintritt ins Paradies
endlich vergénnt. Denn der Weg aus jammer, trib-
sall, angst unnd noth [...] diBes ellenten unnd zer-
gengkhlichen jammerthals® ist beschwerlich, und er
wird nicht so sehr von Gott als von der Kirche als der
Mittlerin zu ihm begleitet. Das im 12. Jahrhundert
vollendete Konstrukt des Fegefeuers korrespondierte
mit der Lehre vom Partikular- oder Individualgericht,
in dem Uber den Einzelnen schon nach einer gewis-
sen Wartezeit im Fegefeuer gerichtet wirde, nicht
erst im universalen Weltgericht am Jingsten Tag. Wer
sich allerdings schwerer Todstnden schuldig gemacht
hatte, der war zur ewigen Héllenstrafe verdammt.*

Stiften fiir das Seelenheil

Im 15. Jahrhundert, auf dem der Untersuchungs-
schwerpunkt liegt, traten viele Menschen im Thurgau
mit Stiftungen zur Sicherung ihres Seelenheils hervor.
Allen war es ein Anliegen, dass fur sie jedes Jahr eine
Totenmesse gesungen wirde. Die betreffenden Stif-
tungen und Stiftungszwecke hatten je nach Stand
und Vermogen der Person einen unterschiedlichen
Umfang, es ging von der kostspieligen Finanzierung
von Altdren und Kaplaneipfrinden wie etwa der St.-
Agnesen-Pfriinde, der St.-Johann-Baptisten-Pfriinde,

32 Chiffoleau 1980 (wie Anm. 31), S. 326, sieht in den Be-
grébnis- und Gedenkpraxen die beiden Logiken der Ak-
kumulation und der Repetition. Es war inzwischen Ublich,
etwa am Begrabnistag mehrere Messen kumulativ lesen zu
lassen. Dahinter steht die Vorstellung, dass zwei Messen
die doppelte Wirkung erbringen, vgl. Angenendt 1983
(wie Anm. 31), S. 213. Die ewigen Jahrzeiten beruhten
auf dem Prinzip der Repetition.

33  Zu diesen schon in der Antike gehaltenen, nun christ-
lich umgedeuteten Gedenktagen Angenendt 1983 (wie
Anm. 31), S. 196, 200, 201; Saulle Hippenmeyer 1997
(wie Anm. 8), S. 67; Ostinelli 1998 (wie Anm. 6), S. 312.
Im hier untersuchten Quellencorpus sind der Siebte und
Dreissigste nur selten erwahnt, letzterer in TUB 7, Nr.
4041, S. 620-626; BUAB Pergamenturkunde 123; SSRQ
TG I/2, Nr. 9843, S. 380, 8 4,72 13.

34  Vauchez et al. 1989 (wie Anm. 30), S. 157.

35  Fuhrmann, Rosi: Die Kirche im Dorf. Kommunale Initiati-
ven zur Organisation von Seelsorge vor der Reformation,
in: Blickle, Peter (Hrsg.), Zugange zur bauerlichen Refor-
mation, Zirich 1987 (Bauer und Reformation, Bd. 1),
S. 147-186.

36  Vgl. dazu Vollrath, Hanna: Das Mittelalter in der Typik ora-
ler Gesellschaften, in: HZ 233 (1981), S. 571-594.

37  Oexle 1983 (wie Anm. 26), bes. S. 21-25, 29 ., 33.

38  StATG 7'30, 60/10, Kopialbuch, u. a. S. 517.

39 Jezler, Peter: Jenseitsmodelle und Jenseitsvorsorge. Eine
EinfGhrung, in: ders. (Hrsg.), Himmel, Hélle, Fegefeuer.
Das Jenseits im Mittelalter, Zrich 1994, S. 13-27; Hamm,
Berndt: Was ist Frommigkeitstheologie?, in: ders. 2011
(wie Anm. 30), S. 116-153, siehe auch S. 310.

153



der Kaplanei zu Ehren der Heiligen Katharina und der
Allerheiligenkapelle in St. Pelagius in Bischofszell®
Uber Stiftungen mit Armenunterstlitzung bis hin zur
Schenkung einer kleinen Rente. Bereits im 14. Jh. ging
die Mehrzahl der Schenkungen an die Kloster in der
Ostschweiz auf Seelheilstiftungen zuriick. So ist in
Frauenkléstern wie etwa St. Katharinental auch das
Amt einer Jahrzeitmeisterin nachweisbar.*' Es ware
wiunschenswert, dass der Stiftung von Altaren und
Kaplaneien eine eigene Studie gewidmet wirde; ich
gehe nur am Rand darauf ein.

Was wissen wir Uber die Motivation einzelner
Stifter und Stifterinnen? Die reiche Urkundeniiberliefe-
rung gibt diesbeziiglich nur wenig Auskunft, handelt
es sich doch um eine «normierte» Praxis von Stiftung
und Totengedenken. Vor Jahren stiess ich im Staatsar-
chiv des Kantons Zirich auf eine Urkunde betreffend
die Stiftung einer Kaplanei in der Kapelle zu Felben
1450. Die vornehme Frau Margaretha von Hohenlan-
denberg dotierte eine Kaplanei-Prinde, damit ein Ka-
plan fur sie und ihre Verwandtschaft in der Kapelle
taglich Seelmessen lesen sollte. Welche Gedanken sie
«im Geheimen ihres Herzens» bewegten, ertffnete sie
dem Konstanzer Bischof Heinrich von Hewen gegen-
Gber in dieser in mancher Beziehung besonderen, fast
einzigartigen Urkunde, die notariell beglaubigt war:*

Die wil die mentschlich natur alle zyt angeborn
nachvolgt blédigkait unnd von anfangs lebens uber
die herschafft der gewalt des tods deB3 nichtz gewis-
sers, auch nichtz ungewissers dann die stundt [des]
tods, wan die mentschlichen tag fliechend und schla-
chend hinweg alls der schatt, der niemer in ainem we-
sen beharrat, unnd sterben furter unnd schlachen hin
als das wasser. Darzu nach den worten des hailgen
2wélfboten sannt Pauls, so werden wir alle stan vor
dem richtsti! Cristi des gerechten richters, empfa-
chende nach unnser libs handlung gtitz oder béss und
von unnser aigen handlungen bis zu der letsten minut
rechnung gdbende.”® Hierumb den tag unnser letsten
emnt oder schnitz** mit milten unnd gditten wercken furke-

154

ren und segen hie uff dem ertrich, das wir von gétli-
chem Zilassen mit menigfaltigem nutz in dem himel
samlen mogen, dann wer wanig sayt, der selb wirt
ouch wenig schniden, unnd waér im sagen sagt, der selb
wirt ouch im sagen schniden das ewig leben.*

So wird — ohne Bezugnahme auf ein Partikularge-
richt und das Fegefeuer — auf die Schuldhaftigkeit des
Menschen verwiesen, der sich fir seine Taten dereinst
vor dem Jingsten Gericht zu verantworten haben wird.
Der theologisch gefarbte, dem 2. Korintherbrief des
Paulus entnommene Passus ist in dem von mir gesich-
teten Material einmalig, nicht hingegen der Verweis
darauf, dass nur Gott die Stunde unseres Todes kennt.*
Auch der Ritter Albrecht von Burglen liess in einer Ur-
kunde 1401 niederschreiben, warum er auf den Fron-
altar der Kapelle in Blrglen, einer Filiale der Sulgener
Pfarrkirche, eine Ewigmesse stiftete; er dusserte den
Glauben an die Heilswirkung des Messopfers:

Ich Albrecht von Blrglon, ritter, bekenn, dz all
Cristan it bedenken und betrahten sont daz ewig
leben und dz in soll nach irem tod gen dem alméahti-

40  StATG 7'30, 10.5A/2a (5.1.1434); 7'30, 10.6/1, 14; 7'30,
35.K/14a; 7'30, 11.55/1. Vgl. Kuhn 1869, S. 31-40.

41  Folini, Christian: Katharinental und Toss. Zwei mystische
Zentren in sozialgeschichtlicher Perspektive, Zurich 2007,
S.104; vgl. TUB 8, S. 394, 418 f. und 558.

42  StAZH CIII 29, Nr. 10, von 1450, ediert in: Rippmann 2011,
S. 139-145.

43 2 Kor 5,10: «Denn wir mussen alle offenbar werden vor
dem Richterstuhl Christi, auf dass ein jeglicher empfange,
wie er gehandelt hat bei Leibesleben, es sei gut oder bose»
[nach der deutschen Ubersetzung Martin Luthers).

44  Der Getreideschnitt, die Ernte.

45  Rippmann 2011, S. 139 f. Vgl. dazu 2 Kor 9,6: «Ich meine
aber das: Wer da karglich sat, der wird auch karglich ern-
ten; und wer da sat im Segen, der wird auch ernten im
Segen.» Vgl. auch den Psalm 126.5-6: «Die mit Tranen
séen, werden mit Freuden ernten. Sie gehen hin und wei-
nen und streuen ihren Samen und kommen mit Freuden
und bringen ihre Garben.»

46 Vgl etwa die Urkunde Beringers von Landenberg: StAZH
Cli 12, Nr. 418.



gen gott bedaht wird und sunderlich hab ich bekent,
dz den selen gen gott nit bessers sie dann dz man
infen] messen sprech und hab, und also hab ich mit
giter vorbetrachtung und nach gelertrer und wiser
lut rat” mit bedacht, wie dz ain ewig mess gestifft
wird durch min und mins bridders salgen Eberhartz
von Burglon bitten und durch unfB[ers] vatter und
muditter salgen und ander unBferer] vordern selen hail
in der cappell ze Burglon ze fron aftar [...]*®

In den von mir gesichteten Dokumenten zu pri-
vaten Seelheilstiftungen werden die persénlichen
oder theologischen Motive und Griinde der Stiftung
kaum je, und wenn doch, nie so ausfihrlich darge-
legt wie in diesen beiden Beispielen.

Von der Totenmesse zur Abdankung

Bei den sogenannten Seelgeratstiftungen handelt es
sich prinzipiell um ein von «juristischem und merkan-
tilem Vertragsdenken»* durchdrungenes Vertragsge-
schaft mit finanzieller Leistung (wie dem Rentenertrag
auf einem Grundstick) und geforderter liturgisch-
geistlicher Gegenleistung. Bevor wir uns weiter mit
den Bestimmungen beschaftigen, mit denen die Stif-
ter und Stifterinnen die Geistlichen auf ewig fiir die
Messdienste verpflichteten, ist danach zu fragen, was
gleich nach dem Tod eines Menschen in der Gemeinde
geschieht.

Vor dem Tod sind nach gangiger Meinung alle
gleich. Dazu sei indes ein Fragezeichen gesetzt. Vom
Tod eines Gemeindemitglieds erfahren die Menschen
im engen Stadt-Raum oder im Dorf schon langst, be-
vor das Faktum am Sonntag von der Kanzel verkin-
det wird, durch mindliche Mitteilung von Wissenden
oder wenn sie das Glockengelaut héren, das sind in
Bischofszell die Turmglocken der Stiftskirche.

Im Stadtchen leben vornehme, reiche sowie we-
nig beguterte Menschen unterschiedlicher Rechts-
stellung und ungleichen Standes zusammen: die

Chorherren, die in den Freihtfen wohnen, dann die
(anderen) Adeligen — die Heidelberg, Helmsdorf , von
Bonstetten —, die Blrger und Burgerinnen, die Hinter-
sassen ohne Burgerrecht, die Leute in der «Markt-
stadt» und schliesslich jene in der Vorstadt, nicht zu
vergessen die vagierenden, «fremden» Armen, die
Uberall prasent sind.

Uber das Gehor vermittelt das Glockengelaut
dem Gehirn, ob ein Reicher, Hochgestellter, eine ge-
wohnliche Mitbdrgerin oder ein armer Mensch ver-
storben ist.*° Bei der Jahrzeit, die Hans von Heidelberg
fur seine Gattin gestiftet hat, soll jeweils mit der gros-
sen Glocke geldutet werden.®' Fazit: Der Hinschied
einer hochgestellten Person wird «an die grosse Glo-
cke gehdngt». Anders tont es indes, wenn BedUrftige
verstorben sind. Sie kénnen die Gebuhr fur eine
Dienstleistung nicht bezahlen. Dennoch soll nach ih-
rem Ableben geldutet werden, und zwar um Gottes
Lohn —wie auch den Kindern. So einigten sich im Jahr
1468 das Kapitel von St. Pelagius zu Bischofszell mit
rathen und gemaind daselbs darauf, dal3 den Chor-
herren, Priesteren, Edlen und andern ehrbaren leu-
ten, die das begehren, mit dem meisten gellit und

47 Nach gelertrer und wiser lut rat: nach dem Rat gelehrter
und weiser Leute. Wenngleich das formelhaft ist, wisste
man gern, wer sie waren, evtl. Chorherren des Stifts oder
Angehorige eines Mendikantenordens? Vgl. von Greyerz
2008 (wie Anm. 9), S. 27 und unten, Anm. 153.

48  StATG 7'30, 18.BU/5, Urkunde mit 2 lateinischen Trans-
fixen, die auf den 14.4. und 15.7.1401 datiert sind; die
deutsche Urkunde datiert vermutlich auf den selben Tag
wie das erste Transfix. Vgl. Batler, Placid: Die Freiherren
von Sulgen, in: TB 55 (1915), Nr. 27, S. 101-105; Menolfi
1996, S. 31-37.

49  Hamm 2011 (wie Anm. 30), S.311.

50 Vgl. Pasche, Véronique: «Pour le salut de mon dmen». Les
Lausannois face a la mort (XIV® siécle), Lausanne 1989 (Ca-
hiers Lausannois d'Histoire médiévale 2), S. 58 f.

51 StATG 7'30, 15.7/6, Urkunde von 1410. Zur Stiftung an
die Friihmesspfrund vgl. auch BGAB Pergamenturkunde
56.

155



darvon an den buw der stifft zi Bischoffzell finf
schilling pfening und dem mesmer drey schilling pfe-
ning, den mittlen mit dem andern gelit und dem
MeBmer ein schilling pfening gegeben, und der ar-
men Iiten und auch den kindern um gotts willen ohn
lohn geltitet werden solle.” In Sulgen sollte der Mes-
mer in der Pfarrkirche vier Mal jahrlich, jeweils am
Samstag in der Fronfasten, mit allen gloggen zuosa-
men lten, stattlich und ain gute wyl allen abgestorb-
nen bridern und schwéstern.*

Gehen wir an das andere Ende der sozialen
Skala: Im Jahr 1379 setzt der Konstanzer Bischof
Heinrich von Brandis den Beschluss des Domdekans
und des Domkapitels in Kraft, wonach die Einklinfte
des Propsts von Bischofszell im ersten Jahr nach sei-
nem Tod dem Baufonds und den Bedurfnissen des
Stifts St. Pelagius zufallen sollen.* Der Tod des Stifts-
vorstehers wird hier zum Anlass genommen, Mittel
aus der Pfriinde, dem sogenannten Benefizium, fir
die Baufinanzierung bereitzustellen; solche Finanzie-
rungen schlagen sich in der baulichen Erscheinung
der Stadt sicher ebenso nachhaltig nieder wie etwa
Ratsbeschlisse des Inhalts; Alle Dacher sind mit Zie-
geln einzudecken.”” Auch Jahrzeitstiftungen von
Laien —wie etwa jene der Mutter Heinrich Liebs — kon-
nen mit einer Kirchenbaustiftung verbunden sein.*

Im Mittelalter sind die Toten immer prasent, weil
sie auf dem Friedhof bei der Kirche begraben liegen.
Das andert sich im 16. Jahrhundert, als hier Katholi-
ken und Protestanten auf engem Raum zusammen
leben, unter den Bedingungen des 2. Landfriedens.”
In der friihneuzeitlichen Eidgenossenschaft ist die
gemeine Herrschaft Thurgau bikonfessionell —ebenso
wie die Untertanengebiete im St. Galler Rheintal und
in der Grafschaft Baden, das Toggenburg und die
Landerorte Appenzell und Glarus. 1544 ist der Bi-
schofszeller Friedhof schon langst Uberbelegt, und in
Zeiten der Pest herrscht Platzmangel, weshalb Bischof
Johann von Weeze auf Bitten des Stifts oder von Rat
und Blrgern gestattet, ausserhalb der Stadt einen

156

neuen Friedhof zu errichten und dort Begrabnisse
durchzufiihren.*® Dies sollte unbeschadet der Rechte
des alten Friedhofs geschehen, der weiter genutzt
wurde. Ich gehe davon aus, dass die Mehrheit der
Protestanten und die Minderheit der Katholiken* ge-
trennte Parzellen desselben Friedhofs nutzten und
dass die Praxis des Simultaneums® die gemeinsame
Belegung des neuen Friedhofs vor dem Grabentor
umfasste. So jedenfalls war die Situation in Sulgen.®’

André Holenstein bezeichnet bikonfessionelle
Gebiete der Alten Eidgenossenschaft wie die ge-
meine Herrschaft Thurgau als «Laboratorium flr
komparative Untersuchungen zur Konkurrenz und
Koexistenz zweier Konfessionen».% Das Konkurrenz-
verhaltnis besteht auch in Bezug auf die Jenseitsvor-
stellung. Seit der Reformation deuten die Menschen
den Tod unterschiedlich: Fir die Reformierten ist das
Purgatorium abgeschafft, es gehért nurmehr in die
Kategorie des Aberglaubens. Luther bezeichnet den
Kult um die Toten wie Vigilien, Seelmessen, Jahrtage

52  BUAB Diethelm, Memorabilia |, 53 f.

53  KKA Sulgen AO, Februar 1495, siehe dazu unten.

54  Das sogenannte Karenzjahr. Vgl. TUB 7, Nr. 3508 = StATG
7'30, 4.Pr./1b. Siehe auch das Beispiel StATG 7°30, 15.7/7,
Beitrag an den Kirchturm 1395 (= TUB 8, Nr. 4413, S. 203).

55  BUAB Diethelm, Memorabilia I, 47, Ordn. 1437.

56  StATG 7'30, 20.17/1, 2; siehe Hugener 2014, S. 152.

57 Volkland, Frauke: Konfessionelle Grenzen zwischen Auflo-
sung und Verhdrtung. Bikonfessionelle Gemeinden in der
Gemeinen Vogtei Thurgau (CH) des 17. Jahrhunderts, in:
Historische Anthropologie 5/1 (1997), S. 370-387; Head
2005, hier S. 118.

58  BUAB Pergamenturkunde 666 (25.2.1544).

59  Sie erhohte sich im 17. Jh. auf ein knappes Drittel der Be-
volkerung, vgl. Volkland 1997 (wie Anm. 57), S. 379.

60 Ebd., S. 375.

61  Salathé, André, in: Casutt, Marcus; Salathé, André; Sta-
heli, Cornelia, Die Kirchen von Sulgen (Schweizerischer
Kunstfihrer GSK), Bern 2004, S. 6 und 22.

62  Holenstein, André: Reformation und Konfessionalisierung
in der Geschichtsforschung der Deutschweiz, in: ARG
100/1 (2009), S. 65-87, hier S. 66.



und die Fegefeuervorstellung als «bepstlichen Gre-
wel» und «Gauckelwerck» und fordert, die Kirchen
sollten nicht mehr Klagehauser und Leidstdtten sein.*
Zwar gelten die frommen Werke weiterhin als mora-
lische Christenpflicht, doch sind sie nicht mehr fur
das Schicksal der Seele nach dem Tod massgebend.
Sundenvergebung und Gnade sind allein durch den
Glauben an Gott zu erlangen. Die religidse Kultur der
Altgldubigen durch eine andere, reformatorische zu
ersetzen und die Lucken zu fillen, welche die Refor-
mationsmandate der 1520er-Jahre beztglich kirchli-
cher Zeremonien gelassen hatten, das war ein Pro-
zess, der sich Uber ein paar Generationen hin zog.
Darum ist das von Nelson Burnett vertretene Konzept
der Langen Reformation gerade auch fur den Thur-
gau passend.®

In dieser Hinsicht ist bemerkenswert, dass
Zwingli denen, die er die Schwachen (in Sachen Glau-
ben an das allein giltige Evangelium) nannte, die
Maglichkeit einrdaumte, im Gottesdienst vor der Aus-
teilung des Abendmahils flr die Verstorbenen zu be-
ten. Diese Ricksichtnahme auf im Prinzip altglau-
bige — doch tréstliche — Gebetspraxen konzedierte er
unter Hinweis auf die Kirchenvater Augustinus und
Chrysostomus.® In Zirich wurden «in und nach der
Reformationszeit [...] aus angstlicher Sorge und in
Abwehr eines priesterlich-magischen Verstandnisses
pfarramtlicher Tatigkeit [...] die reformierten Pfarrer
selber von Funktionen bei der Leichenbestattung
ferngehalten. Umso mehr Gewicht hatte die Abkiin-
digung der Verstorbenen unmittelbar nach der sonn-
taglichen Predigt.» Der Ritus des Begrabnisses wan-
delte sich nun hin zur sogenannten Abdankung, in
der Form des Leichengeleits und der Danksagung an
die Hinterbliebenen und alle, die dem Toten die letzte
Ehre erwiesen hatten. Gesprochen wurde die Dank-
sagung von einem Notabeln z. B. aus dem Rat oder
einer Zunft.® Es gibt somit nach 1525 eine semanti-
sche und theologische Verschiebung, und die eins-
tige Furbitte fUr den Verstorbenen wandelt sich zum

Bittgebet fir die Hinterbliebenen; das ware noch ge-
nauer zu erforschen, denn als ein weiteres Element
wird spater an manchen Orten die Leichenpredigt
eingefuhrt.®’” Die katholische Furbitte geschieht in der
Hoffnung, die Qualen des Verstorbenen im Fegefeuer
zu verkirzen und ihm zum Seelenheil zu verhelfen,
sie ist als stellvertretende Busse konzipiert. Hingegen
lassen die Protestanten den Verstorbenen in seligem
Schlaf auf dem Friedhof ruhen, nachdem sie ihm die
letzte Ehre erwiesen haben.

Ansonsten hatten sich die Reformierten mit
einem Mal damit abzufinden, dass sie nicht mehr
Heilige zu Hilfe rufen durften® und dass das Jenseits
Raume, Farbe und Konturen verlor. In Zirich ord-
nete der Rat gar die Entfernung der Grabsteine bin-
nen Monatsfrist an (von Bischofszell ist mir ein solch
radikales Mandat nicht bekannt).®® Damit wollte er

63 Hamm 2011 (wie Anm. 23), S. 69.

64  Dazu jingst Nelson Burnett 2008 (wie Anm. 9), S. 145-
158.

65  Vgl. Leu, Urs B.: Huldrych Zwingli und die Taufer, in: ders.;
Scheidegger, Christian (Hrsg.), Die Ziircher Taufer 1525-
1700, Zlrich 2007, S. 15-66, hier S. 24.

66  Ehrensperger, Alfred: Das alte Zircher Begrabnisgebet in
seiner geschichtlichen Entwicklung vom 17. bis ins 20.
Jahrhundert, in: Zwingliana 26 (1999), S. 75-86, Zitat
S. 75f. Erstmals im frithen 18. Jahrhundert ist der Wortlaut
eines Zurcher Bestattungsgebets verlasslich bezeugt.

67  Nelson Burnett, Amy: «To oblige My Brethren»: The Refor-
med Funeral Sermons of Johann Brandmiller, in: Sixteenth
Century Journal 36/1 (2005), S. 37-54.

68  Vgl. Campi, Emidio; Walchli, Philipp (Hrsg.): Zurcher Kir-
chenordnungen 1520-1675, 1. Teil, Ztrich 2011, Nr. 13,
S. 20f.; Biel, Pamela: Zwingli and the Saints, in: Zwingliana
14 (1985), S. 442-469.

69  Zurcher Kirchenordnungen 1520-1675 (wie Anm. 68), Nr.
19, S. 32: [...] und wollent. das die so grabstein uff den
kilchéffenn hie unnd andersthwo inn der statt allennthalben
habint / die selben in monats frist dem néchstenn, hinweg
firenn oder tragen lassent, dann wo das nit beschicht.
wollent unnser herren dannenthin. die grabstein durch ire
werchmeister und amptluten hinwegfirenn unnd die zu
gmeyner statt nutz und notturfft verwenden lassenn.

157



erreichen, dass im Leben der Gemeinden die Lokali-
tdt des Friedhofs entscheidend um-, wenn nicht gar
abgewertet wurde. Fir das Spatmittelalter kommt
ihm laut Roger Sablonier der Stellenwert eines «zen-
tralen Ort[s] fur die bauerliche Gemeinschaft» zu:
«Eine ausserst wichtige dorfliche Funktion als kultu-
reller und sozialer Zentralort besitzt selbstverstand-
lich der Friedhof».” Das sollte sich nun nach dem
Willen der Reformatoren dndern. Sie prangern
den Missbrauch an, dass die Menschen uff den
kilchofen und under den tiiren bleiben — statt plinkt-
lich in der Kirche der Predigt des Evangeliums zu
lauschen.”

Indes fluhrten die Katholiken weiterhin lber
ihre Erlésungschancen Buch, far sie blieben das Jahr-
zeitgebet und das Messopfer der Lebenden fur die
Toten Medien der Heilssicherung — neberibei gene-
rierten die Jahrzeiten weiterhin willkommene Finan-
zen. Die katholischen Institutionen hatten wie etwa
in Sulgen auch weiterhin eine gewisse Kontrolle Gber
die von ihnen eingesetzten neuglaubigen Pradikan-
ten. Allenthalben wurden die Kirchenpfleger ange-
mahnt, die Kirchenguter zum Nutzen der Armen zu
verwalten.” Die Kirche kommt teilweise bis heute
noch in den Genuss von Einkommen aus Jahrzeiten-
stiftungen, ein Beispiel ware der 2012 vor dem Kan-
tonsgericht Glarus ausgefochtene Streit um die Zah-
lung des ewigen Lichts in der Kirche in Nafels.” Die
nachreformatorischen Stiftungsurkunden sind histo-
risch interessant, weil jetzt erst die theologische Be-
grindung des Strafablasses durch die Flrbitte-Leis-
tungen explizit auftaucht. Die Verdienstlichkeit der
frommen Werke zu betonen, wie in der Urkunde fir
Anastasia von Entzburg geb. Breitenlandenberg, be-
deutet flr sich genommen schon eine — wohl be-
wusst explizit gemachte — Abgrenzung gegen die
protestantische Gnadenlehre.” Dort wird das Ge-
betsgedenken ausdricklich als heilssicherndes Ver-
dienst und Bussmittel gewdrdigt, wie auch das glei-
chermassen wirksame Fasten.

158

Commemoratio

In Bischofszeller Urkunden wird festgehalten, dass
die kirchlichen Amtstrager ihren Anspruch auf den
ihnen zugesagten Zinserl®s verlieren, sollten sie es
vergessen, die damit finanzierte Jahrzeitmesse zu ze-
lebrieren! Mit solchen Strafklauseln sichern Stiftende
ihr frommes Werk vorausschauend fur die nicht selte-
nen Félle von Versaumnis und Pflichtvergessenheit
Geistlicher ab. Sie drohen dem saumigen Priester den
Entzug des Stiftungsguts an.” Es zeigt sich indessen
die (berechtigte) Anspruchshaltung der Laien gegen-
Uber den kirchlichen Pastoraldiensten.” Damit kin-
digt sich langst vor der Reformation das bis zur Kleri-
ker-Kritik steigerungsfahige Unbehagen gegeniiber
den Missbrauchen im Seelsorgewesen an.

"Man darf diesbeziigliche Klagen nicht auf die
Situation am Vorabend der Reformation reduzieren,
denn sie waren schon im 13. Jh. zu héren: Damals sah
sich der Bischof von Konstanz veranlasst, die Seel-
sorge in St.Pelagius durch die Schaffung einer Leut-
priester-Stelle (ut curam recipiat animarum) sicherzu-

70  Sablonier 1984, S. 736; siehe auch Oexle 1983 (wie Anm.
26), S. 56 f. und 69 f. Seither erschien Lauwers, Michel: Le
cimetiére dans le Moyen Age latin: Lieu sacré, saint et reli-
gieux, in: Annales. Histoire, Sciences Sociales 54/5 (1999),
S. 1047-1072. Fur die Schweiz: llli, Martin: Wohin die To-
ten gingen, Begrabnis und Kirchhof in der vorindustriellen
Stadt, Ztrich 1992.

71 SSRQTG I/2, Nr. 88, S. 332-342 (Reformationsmandat von
1530, vor Nov.).

72 SSRQ TG /2, Nr. 87, S. 330; Nr. 88, S. 336.

73  BUnz, Enno: Die erfolgreichste Institution des Mittelalters:
Die Pfarrei, in: Klein, Dorothea, in Verbindung mit Markus
Frankl und Franz Fuchs (Hrsg.), «Uberall ist Mittelalter».
Zur Aktualitat einer vergangenen Epoche, Konigshausen
2015, 5. 109-138, S. 109 f.

74  StATG 7'732, ehemals Bischofszeller Selekten, Aa2, Nr.
131, Urkunde vom 4.5.1670.

75  Othenin-Girard 1994 (wie Anm. 7), S. 37.

76  Saulle Hippenmeyer 1997 (wie Anm. 8), S. 36-48.



stellen.”” Der Leutpriester hatte Residenzpflicht und
sollte zuverldssig die Sakramente verwalten. Beson-
deres Augenmerk wurde schliesslich auf die regel-
konformen Feiern der Totenmessen vor dem Hauptal-
tar gelegt — einschliesslich der commemoratio cum
placebo post vesperas. Die Vesper beginnt am Vor-
abend oder in der Nacht vor der Totenmesse mit der
Antiphon Placebo Domino in regione vivorum, mit
Psalm 116, 9 der Vulgata, daher heisst sie vielerorts
einfach nur «Placebo».” Eine Totenmesse stand auch
jenen zu, die nicht auf dem Ortsfriedhof bei St. Pela-
gius bestattet wurden.

Neben der Spende der Sakramente wurden im
Spatmittelalter, wie schon gesagt, die Feiern der jahr-
lichen Gedachtnismessen flr Verstorbene wichtiger.
Mit der Stiftung eines einmaligen Geldbetrags oder
einer jahrlichen Rente — eine Geldzahlung oder eine
Naturalabgabe zumeist in Form von Getreide ~ sicher-
ten sich viele Kirchgenossen auf ewige Zeiten das
Jahrzeitgebet in einer oder wo méglich und noch bes-
ser in mehreren Kirchen.” Der Preis dieser liturgischen
Dienste lastete somit auf den Gutern von Bauern,
denen die Zahlung zusatzlich zu den Gbrigen Feudal-
abgaben aufgebirdet wurde.®* Uber dieses Prinzip
des Tauschs von Stiftungskapital versus liturgischer
Gegenleistung geben etwa das grosse Jahrzeitenbuch
der Stadtkirche von St.Laurenzen in St.Gallen Aus-
kunft sowie auch die zahlreichen thurgauischen Jahr-
zeitenblcher.”” Als Beispiel sei hier der erste Eintrag im
altesten Jahrzeitenbuch von Sulgen zitiert, betreffend
eine Geddachtnisfeier im Februar. Der im Jahr 1447 ver-
storbene Hans Keller von Eppishausen zahlte der Kir-
che von Sulgen 5 Pfund, seine beiden Brider stifteten
je 4 Pfund Geld, damit in der Kirche jedes Jahr eine
Messe fiir das Seelenheil des Hans gelesen werden
kénne: Anno Domini 1447 obiit [1447 starb] HanB3
Keller von EpiBhusen, der geben hat 5 lib den [5 Pfund
Pfennige] um hail siner sel an die kilchen zi Sulgen.
Och sine brider Hans und Conrat, der jeclicher geben
4 lib d, das(s] gehalten wird gedéchtnus siner selen.®

Es scheint, als hatte die Bikonfessionalitat letztlich
beguinstigt, dass Jahrzeitenblcher, namentlich die von
Sulgen und Berg, auf uns gekommen sind.® Sie haben
neben einschlagigen Urkunden als schdnste Zeugnisse
der kirchlichen Memorialpraxis zu gelten.® Beide BU-
cher wurden im 15. Jahrhundert angelegt und verhalt-
nismassig aufwendig ausgestattet. Weil sie in erster

77  TUB 2, Nr. 548; StATG 7'30, 6.BMV/1.

78 Vgl. auch die Erkldrung des Begriffs im Artikel von Mi-
lena Svec in diesem Band, S. 35 mit den Anm. 50 und 51;
thurgauische Belege vgl. TUB 8, Nr. 4280, S. 54; Nr. 4318,
S. 100; Nr. 4333, S. 123; Nr. 4668, S. 480. Im Fall der Jahrzeit-
stiftung einer Frau (Nr. 4318, S. 100) sollen die beiden Pries-
ter am Jahrtag, nach der Seelmesse in ir alben sprechen ein
Placebo ob ir grab, ist dz si da ligend und bestatnet wirt.

79 Siehe etwa Hugener 2014, S. 178-180 (Jahrzeiten des
zahringischen Stadtherrn in allen Berner Kirchen).

80  Ziegler, Ernst: Kirchenpfleger und Kirchenamt. Bemer-
kungen zur Verwaltungs- und Archivgeschichte der Stadt
St. Gallen im Spétmittelalter, in: Maurer, Helmut (Hrsg.),
Churratisches und st. gallisches Mittelalter. Festschrift fir
Otto P. Clavadetscher zu seinem 65. Geburtstag, Sigmarin-
gen 1984, S. 237-256, hier S. 241; Sonderegger, Stefan:
Zum eigenen und zum Nutzen anderer. Gedenkstiftungen
in hoch- und spatmittelalterlichen St. Galler Urkunden, in:
Erhart, Peter; Kuratli Hleblin, Jakob (Hrsg.), Blcher des
Lebens — Lebendige Blcher, St. Gallen 2010, S. 226-233.

81  Ziegler 1984 (wie Anm. 80), S. 240-242; Hugener 2014,
S. 113

82 WILB Cod. Don. C.II. c. 9, Februar.

83 Im reformierten Lausanne hat das Jahrzeitenbuch der
Dominikaner Uberlebt aus folgendem Grund, wie Anden-
matten meint: «C’est a I'évidence |'orientation plus admi-
nistrative que liturgique du manuscrit [...] qui a permis sa
survie.» Andenmatten, Bernard: Les fréres précheurs et les
revenus des anniversaires. Le témoignage de |'obituaire du
couvent dominicain de Lausanne, in: Bériou, Nicole; Chif-
foleau, Jacques (Hrsg.), Economie et religion, I'expérience
des ordres mendiants (XII*-XV*® siecle), Lyon 2009,
S. 153-169.

84  WLB Cod. Don. C.I. c. 9 (Anniversarfragment von Sulgen,
mit 17 Folioseiten zu den Monaten Februar bis August;
moderner, mit marmoriertem Papier Uberzogener Ein-
band); StATG 7'30, 60/33 (Anniversar von Berg).— Zur Ge-
staltung der Biicher siehe Gamper 2010.

159



Linie liturgische Blcher waren, ist das Bestreben nach
einer einigermassen anspruchsvollen Gestaltung vor-
handen. In einer Zeit, in der schon ldngst die Volksspra-
che als Urkundensprache Ublich war, wurde in die
Anniversare abwechselnd in deutscher und in lateini-
scher Sprache geschrieben. Indes sind sie auf multi-
funktionalen Gebrauch ausgerichtet® So zeigten sie
den Priestern und Kaplanen an, fir wen sie an be-
stimmten Tagen Gedenkmessen zu lesen hatten.
Gleichzeitig trugen die meisten Eintrage die Zlige von
Wirtschaftsquellen, mit der Angabe der Einktnfte der
Kirche, d. h. es wurde angegeben, auf welchen Gutern
die betreffenden Rentenstiftungen lasteten, konkret
wieviel Getreide oder Geld die Bauern jéhrlich zu zah-
len hatten.

Ze 'wissen anno 1486, dafB3 ‘der erber Cuntz
Mayer von Heditschwil [Heldswil bei Sulgen] by xunds
lib verschafft hat der briderschafft zG Sulgen ainen
acker zwen teil z0 Heditschwil im Schwertzgraben,
stost an der zimerluten von Hoff gitter, mit dem ge-
ding, dz die briderpfleger jerlich begangind jarzit:
sin, siner huBfrowen Hochermdten, sins briders Han-
sen Mayers, och Haintzen Mayers, sins brdders, sinr
vatter und mdter, vordren und nachkomen mit i mel3
allweg zinstag in osteren ungferd. Und ob gedachte
braderschafft ain aignen caplon het, sol er sich ouch
mit andren also lassen bendgen und sunderlich mef3
nit zehaben im schuldig sin %

Wohnt den dieshezlglichen Eintragen der Anni-
versare der Charakter von Verwaltungsquellen (Ur-
bare oder Zinsbiicher) inne,” so ist hinwiederum ihre
Anlage und ihre am Kirchenjahr orientierte inhaltliche
Organisation primar auf den liturgischen Hauptzweck
ausgerichtet. So waren auf den Pergamentseiten der
ewige Kalender mit den Heiligentagen und den Ta-
gesbuchstaben mit roter Tinte eingetragen, ebenfalls
der zuoberst auf jeder Seite angebrachte Monats-
name. Die Seiten umfassen hochstens acht Tage eines

160

Monats. Beim Sulgener Anniversar sind die Tages-
buchstaben A bis G in schwarzer (und seltener in ro-
ter) elongierter Schrift gestaltet (der Buchstabe ist
Uberproportional in die Lange gezogen); die nach
romischem Kalender gezahlten Monatstage (bezo-
gen auf die Kalenden, die Iden und Nonen) sind rot.
Erhalten sind nur noch die Blatter zu den Todesdaten
zwischen 7. Februar und 20. August.® Beim Anniver-
sar von Berg sind indes die hélzernen mit Leder Uber-
zogenen Buchdeckel erhalten geblieben (22,5 x 32,6
c¢m), innen sind sie mit Papier Uberzogen, einst waren
sie mit einer Metallschliesse versehen. Mindestens
vier Blatter zur ersten Halfte des Novembers und zur
zweiten Halfte des Dezembers fehlen.

Da die Anniversarien (ber Jahrzehnte benditzt
wurden und Uber die Jahre laufend neue Stiftungen
hirizukamen, sind mehrére Hande, d. h. verschiedene
Schreiber, beteiligt. Wer sie im Falle von Sulgen und
Berg waren, wissen wir nicht. In Frage kommen die in
den Eintragen mehrfach (aber selten namentlich) er-
wahnten Plebane oder ein Kaplan, doch konnte auch
ein gelbter Notar mit einer solchen Aufgabe betraut

85 Vgl. Andenmatten 2009 (wie Anm. 83).

86 WLB Cod. Don. C.II. c. 9, Mérz.

87  Hugener 2014, S. 148-151.

88 Es kam héchstwahrscheinlich Uber Joseph von Lassberg
in die Furstenbergisch-Donaueschingische Bibliothek, vgl.
Bothien, Heinz (Hrsg.): Joseph von Lassberg — Des letzten
Ritters Bibliothek (Bodmanhaus, Katalog 2), Frauenfeld/
Stuttgart/Wien 2001. Sollte die von André Salathé ge-
ausserte Vermutung zutreffen, Joseph von Lassberg sei
der einstige Besitzer der Handschrift gewesen, so hatte
ihn woméglich genau der Umstand zu deren Erwerb be-
wogen, dass der erste Eintrag ausgerechnet Eppishausen
betraf (siehe das Zitat oben). Dort erwarb Lassberg 1812
sein Schlossgut. Ein weiteres Indiz ist eine Bemerkung i. e.
21. Junii, die vielleichtim 19. Jh. (von Lassberg?) mit schwarzer
Tinte auf ein Blatt zum Monat Juni neben folgenden Ein-
trag in roter Tinte gesetzt wurde: Junius. Dedicatio capelle
in EpiBhusen dominica (proxima?) ante Johannis Baptiste
festum, betr. die Kapelle in dem den Helmsdorf gehoren-
den Schloss.



Der Eintrag uber die Schenkung des Konrad
(Cuntz) Mayer aus Heldswil an die Bruderschaft von Sul-
gen. Im Bild: die gesamte Seite des Sulgener Jahrzeitenbu-
ches mit dem Kalendarium fiir die letzten drei Tage des
Maérz und den 1. April (Wirttembergische Landesbiblio-
thek in Stuttgart). Transkription auf der gegeniiberliegen-
den Seite 160.

161



werden.® Im Anniversar von Berg figuriert ein Mann
namens Gebhart als Schopfer eines Messbuchs, nicht
jedoch des Anniversars: Irmengart mater Gebhardi
scriptoris libri missalis.*® Aufbewahrt wurden die An-
niversarien zusammen mit anderen fir die Gemeinde
und die Kirche rechtlich relevanten Dokumenten vom
Pfarrer oder von den Kirchenpflegern an einem siche-
ren Ort wie in der Kirche oder der Sakristei.”’ Mitunter
war die Aufbewahrung zwischen dem Leutpriester
und der Gemeinde oder den Kirchenpflegern strittig.
Denn die Biicher dienten den Kirchenpflegern u.a.
zur Kontrolle der Geistlichen, die sie allenfalls mahn-
ten, die festgelegten Messdienste wahrzunehmen.*”
In der Regel stellt die Datierung eines mittelalterlichen
Anniversars die Forschung vor Probleme, da Angaben
Uber den Zeitpunkt der Anlage fehlen und auch Da-
tumsangaben zu Todesféllen selten sind.” Das Anni-
versar von Berg kann mit hoher Wahrscheinlichkeit
auf die 1490er-Jahre datiert werden, wobei offen-
sichtlich viele Eintrdge aus einem dlteren, ins 14. Jahr-
hundert zuriickgehenden Anniversar Ubernommen
wurden; deren alteste datieren auf 1368, 1461 und
1468.%

Im 16. Jahrhundert wurden alte Jahrzeitbticher
abgeschrieben und aktualisiert.”® So schrieb Pfarrer
Martin Degen nach 1621 ein heute nicht mehr erhal-
tenes Anniversar von Sulgen ab, von dem wir den
Zeitpunkt der Anlage nicht kennen.* Es enthalt min-
destens 2 Dutzend datierte Eintrdge aus der Zeit-
spanne zwischen 1305 bzw. 1308 und 1621, viele
davon aus dem 16. Jahrhundert. Die Katholiken hiel-
ten in Sulgen nach der Reformation bzw. nach dem
2. Landfrieden weiterhin an den liturgischen Feiern
von Totenvigil und Jahrzeitenmessen fest, wahrend
die Reformierten lediglich die wirtschaftlichen Er-
trage der ihnen nach der Reformation zugeteilten
Stiftungsguter nutzten. So blieben, nebenbei be-
merkt, in Bischofszell selbst die Ertrage der Kapla-
neien der Katharinenpfrinde, der Waldpurgen- und
der Josenpfriunde in der Hand der Evangelischen.”

162

Einige Eintrage des jungeren Sulgener Jahrzeit-
buchs (17. Jahrhundert) sind der Chronik des kirchli-
chen Lebens und sonstiger wichtiger Fakten gewid-
met, wie die Erwahnung der Reliquien der Zurcher
Stadtheiligen Felix und Regula im Hauptaltar des Chors
und die Aufbewahrung vieler anderer Reliquien, insbe-
sondere derjenigen des Pelagius, die Erwahnung der
Schlacht bei Zihlschlacht, des Brands der Kirche in Sul-
gen (1505) und der Ausléschung der «civitas» Blrglen
durch eine fatale Hungersnot (vermutlich im selben
Jahr) sowie eines Brandes ebendort: Notabile dignam.
Noverint universi et singuli in anno 1505 in vigilia
Stae. Catharinae ecclesia in Sulgen est combusta et
Burglen civitas annihilata de tota penuria fastale
[marginal: sic). ltem in eodem die in Zihlschlacht ma-
gna pugna et multi [...] disiderati, quorum anniversa-
rium et memoria semper |...] habenda est. (Es gibt
viele Menschen, die wiinschten, dass die Jahrzeiten
der Gefallenen ewig gefeiert wlrden.) ftem post anno
domini 1558 [irrtimlich statt 1528] feria [...] Mar-
garethae iterum combusta praedicta civitas Blirglen
deinde [...] Besonders erwdhnenswert waren die

89 Vgl. Gamper 2010, S. 270; Hugener 2014, S. 104; Othe-
nin-Girard 1994 (wie Anm. 7), S. 170; in St. Theodor zu
Basel schrieb der Pfarrer Ulrich Surgant das Jahrzeitbuch.

90  StATG 7'30, 60/33, fol. 17r.

91  Saulle Hippenmeyer 1997 (wie Anm. 8), S. 77.

92  Hugener 2014, S. 100-105.

93  Othenin-Girard 1994 (wie Anm. 7), S. 32-50; Stanford
2011 (wie Anm. 5), S. 1-72.

94  Weitere Datierungen sind 1424, 1491, 1492 und 1493.

95 Beispiele bei Hugener 2014, S. 97-100, 104.

96  Von dieser Abschrift hinwiederum liegt nicht das Original,
sondern nur die Abschrift Pupikofers aus dem 19. Jh. vor,
vgl. StATG 7'30, 38.33/1, 5.

97 Kuhn 1869, S. 40. Die Katharinenpfriinde war 1515 von
Waltpurga Henseler gestiftet worden, siehe unten.

98  StATG 7'30, 38.33/1, 5; Zitate zum November. Der Eintrag
Pupikofers verzeichnet zahlreiche Lucken durch Locher
im Pergament oder unlesbar gewordene Stellen. Sie sind
durch Auslassungspunkte markiert worden. Zum Brand in
Burglen 1528 vgl. Menolfi 1996, S. 122.



Translationen von Reliquien nach Burglen und Kirch-
weihfeste.®® Das Anniversarfragment aus dem 15.
Jahrhundert hinwiederum enthalt zum August 1448
einen langeren Bericht zur Konsekration zweier Altare
in der Kirche durch Bischof Heinrich von Hewen.

Laienfrommigkeit und Bruderschaften

Zwei verschiedene Arten von Jahrzeitstiftungen sind
zu unterscheiden: Erstens die sogenannten gemeinen
Jahrzeiten: Da stiftet ein Kollektiv eine jahrliche 6f-
fentliche Gedenkmesse zu einem bestimmten Heili-
gentag.” Zweitens die in den Jahrzeitenbiichern
registrierten individuellen Jahrzeitstiftungen von Ein-
zelpersonen, die haufig auch das Gebet fur die verstor-
benen Vorfahren, die Eltern, Geschwister und be-
sonders die Kinder einschliesst (siehe die oben zitierten
Beispiele aus Sulgen).

Zum ersten Typ gehort die von Rat und Blrgern
zu Bischofszell 1469 gegrindete Michaelskaplanei am
Altar der Beinhauskapelle neben der Stiftskirche. Der
Kaplan sollte insbesondere zum Trost der armen See-
len an jeder Messfeier in der Kirche teilnehmen und
pro Woche vier Messen lesen.’™ Im landlichen Berg
hinwiederum tragt die umfangreiche Urkunde vom
28. August 1506 alle Ziige einer statutarisch geregel-
ten Niederpfriindenstiftung, wie sie fir zahlreiche
Gemeinden im suddeutschen Raum typisch sind.
Zusammen mit Hans von Altenklingen, Vogtherr zu
Berg, begriindet ain erber gemaind daselbs zu Berg
mit Bewilligung des Stifts St. Pelagius eine ewige Mess-
pfriinde und die Errichtung eines Altars zum Lobe und
der Ehre Gottes, der Gottesmutter Maria und des hail-
gen himel fursten und trawen notthelffers St. Mauri-
tius, des Patrons der Kirche. Fiir die Ausstattung der
Pfrunde bringt die Gemeinde Naturaleinkiinfte (Ge-
treide, Eier) und neun Pfund Pfennige Geld auf, und es
wird vereinbart, dass die von Berg ain erber priester-

huBB buwen und machen laBen soflen. Punkt fur Punkt
werden in den Statuten die Besetzung der Priesterstelle
und das kirchenrechtliche Verhaltnis der Filialkirche
Berg zur Mutterkirche Sulgen geregelt, besonders
auch das Verhaltnis zwischen der Gemeinde und ihrem
Priester, mit Vorschriften zur Amtsfuhrung, die als
Dienstvertrag galten.'® Als aktiv handelnde Rechtsper-
son beansprucht die Gemeinde weitestmogliche Mit-
bestimmung Uber samtliche Angelegenheiten der
Dorfkirche. Fur die Priesterwahl darf sie dem Kapitel
dry erber, from, togenlich und geschickt priester, die
meB gehept haben und ain pfarr kénnen regieren,
angeben und einen zur Wahl vorschlagen; den Ge-
wahlten muss sie innert Monatsfrist dem Propst von
St. Pelagius prasentieren, der ihn zu investieren hat.
Auf die pflichtgemasse Seelsorge legt die Gemeinde
dussersten Wert. Damit der Kaplan zu jeder Zeit die
Sakramente spenden kénne, sollte er och zu Berg per-
sonlich sinen sitz haben unnd séllich sin pfrind und
altar selbs versehen und sunst durch kain andern. Er
muss sich insbesondere hinsichtlich der Kirchenzucht
(kirchliche Strafgewalt) mit dem Vikar zu Sulgen ab-
stimmen und darf diesem och in sin pfarrlichen recht
in kain weq nit griffen noch der annémen one sinen
gunst und willen; er muss ihm Gehorsam leisten. Erstes
Anzeichen fur die Ablosung einer Filiale von der Mut-
terkirche (sogenannte Dismembration) war im Allge-
meinen das Begehren nach einem eigenen Friedhof,
darum erstaunt es, dass in den Statuten nichts zum
Begrabnisrecht in Berg gesagt wird, wo damals schon
ein kilchenhoff bestand.'™

99  Othenin-Girard 1994 (wie Anm. 7), S. 31.

100 Vgl. Kuhn 1869, S. 33.

101 Fuhrmann 1987 (wie Anm. 35), S. 147-186; ein Ver-
gleichsbeispiel bei Fuhrmann 1989 (wie Anm. 6), S. 99.
Das folgende nach StATG 7°30, 17.Bg/16, 0 (28.8.1506);
Zitate nach Blatt 1r, 2r, 3r und 4r.

102 Vgl. Saulle Hippenmeyer 1997 (wie Anm. 8), S. 39-48, zu
den Jahrzeiten S. 66-68.

103 Gemass einer Anstdsserbenennung in StATG 7°30,
17.Bg/16, 0, Blatt 3r.

163



Der Kaplan sollte wochentlich vier gesungene
oder stille Messen feiern (das bedeutet implizit: die
Pfarrgenossen missen den sonntaglichen Gottes-
dienst in Sulgen besuchen) und in seinen Andachten
fur die Stifter beten sowie die Jahrzeitenmessen hal-
ten: Ob dann in diser pfrund jartzitt zu began gesetzt
wdren gefallen, die mag ain capplan wol mit (und in)
der wuchen meB3 began ongeferde. (Fallt ein Jahrzeit-
termin auf einen dieser Wochentage, so ist die Jahr-
zeitmesse in die gewodhnliche Messfeier zu integrie-
ren.) Hier trifft Saulle Hippenmeyers Feststellung zu:
Die privaten, individuellen Messtiftungen (wie sie im
Jahrzeitenbuch bezeugt sind) wurden in die Dotation
der Pfrinde einverleibt und damit kommunalisiert,
d. h. sie kamen fortan dem Stifter, aber auch der gan-
zen Gemeinschaft zu, die zum Unterhalt des Priesters
beitrug." Hinzu kamen die Messen an den vier kirch-
lichen Hochfesten und die Kreuz-Prozession in der
Heilig-Kreuz-Woche (d. h. nach dem 5. Sonntag nach
Ostern). Sollten die gemain undertanen zu Berg be-
schliessen, in einer weiteren Prozession zu iren nach-
puren mit critz zu gan, war der Kaplan ebenfalls zu
Messdiensten verpflichtet.'®

Opfermessen des Typs gemeine Jahrzeit stiftete
im Jahr 1520 fir den hohen Betrag von 100 fl. die
Kirchgemeinde Sulgen, wie die pfleger ainer gantzen
gemaind unnser lieben frowen pfarkilchen verkin-
den. Mit dem jahrlichen Ertrag von 5 fl. (das sind 5%
Zins aus dem Hauptgut, d. h. Kapital von 100 fl.)
sollte die Jahrzeit finanziert werden. Sie wurde, wie
bei diesem Typ ublich, 6ffentlich zelebriert und «laut
gesungen und gelesen».'® Damals war der Stiftungs-
wille beférdert worden durch das Leid, das die Ge-
meinde im Vorjahr durch die Pestepidemie erfahren
hatte, fortan sollte jeweils an den vier Fronfasten eine
Messe gehalten und insbesondere fir diejenigen ge-
betet werden, die der allmechtig gott durch den
schweren gebresten der pestilentz unnd ander gach
und ongewonlich tod uB diser zitt on gndgthan ir
schuld und sunden berufft hat, desglich aller ellenden

164

cristgloubigen selen, der durch vergessen und armdt
ir nachkomen niemer gedacht wirdt."”’

Es geht um die Heilssicherung flr all jene ver-
gessenen Unglticklichen, fir die sonst niemand be-
tete, weil Nachkommen und Verwandtschaft fehlten,
um die «totalisierende Ausweitung des Stiftungs-
zwecks auf die Hilfe flr alle glaubigen und vergesse-
nen Seelen».'® Gedacht wurde auch an jene unvor-
bereitet oder gewaltsam Verstorbenen, die keine
Gelegenheit hatten, Busse zu tun und das Sterbesak-
rament zu empfangen. Gemass der Stiftungsurkunde
stellten sich die Sulgener unter den Schutz einer
Heerschar Heiliger. Hingegen fanden in die mir be-
kannten Bischofszeller Urkundentexte individueller
Jahrzeitstiftungen meistens nicht einmal Lob, Ehre
und Preis Gottes und Jesu Christi Eingang und ausser
Maria wurden kaum je Heilige erwahnt.’®

[...] nachvolgend jartzit nutz und fromen ver-
wendt und angelegt, und darumb so haben wir mit
rechter wissen gutter zittiger vorbetrachtung fur uns,
unser nachkomen kilchenpfleger umb sollich sum
geltz zu lob und ere gott dem allmechtigen, sinem
angebornen son unnserm herren Jhesu Christo und
gott dem hailgen gaist, ouch zu lob, ere und bris der
houchgeloupten kunigin und junckfrow Marie siner
gepererin, desglich allen huspatronen diser kirchen
und insonderhait zu lob und ere dem verdienen der
hailgen mutter Sant Anna, sant Sebastian, Rochi, Cri-
stofferi, Martini, sant Batten, Michaeli, Cosme und

104 Saulle Hippenmeyer 1997 (wie Anm. 8), S. 66-68.

105 StATG 7°30, 17.Bg/16, 0.

106 Saulle Hippenmeyer 1997 (wie Anm. 8), S. 40 f.

107 KKA Sulgen, 0, 23.6.1520, Pergamenturkunde, 55 x 33
cm, beide Siegel abgelost: Stifftung des gemainen jarzitt
zu Sulgow das alle fronvasten gehalten werden soll. (Die
Urkunde war bei der Uberfiihrung des Bestandes nach
Frauenfeld Mitte des 19. Jhs. noch Bestandteil des Stiftsar-
chivs, vgl. StATG 7’30, 20.5u/190).

108 Vgl. Hamm 2011 (wie Anm. 23), S. 56.

109 Siehe oben zu Albrecht von Burglen.



Damiani, ouch aller gottes hailgen und allem himel-
schen here [...]""°

Jedenfalls ist 1520 eine schon ldngst beste-
hende Bruderschaft Trager der Stiftung, der Frauen
und Manner gegen die Bezahlung eines Almosens
bzw. eines Mitgliederbeitrags beitreten konnten. Fir
die Verwaltung der Jahrzeiteneinklnfte waren die
Jahrzeitpfleger verantwortlich. Sie oder die vier Kir-
chenpfleger sollten mit dem Vikar die Durchfiihrung
der Jahrzeitmessen besprechen und den Vikar und
seine Helfer entldhnen. Er hatte die Jahrzeitenfeier
jeweils am Sonntag vor dem Termin &ffentlich von der
Kanzel zu verklinden. Neben den liturgischen Details
zu den Messen sind die Hinweise auf die Prozessi-
onen wichtig. Nach den Feierlichkeiten begaben sich
die Glaubigen auf eine Prozession, das Totenkreuz
wurde voran getragen, der Umgang flhrte rund um
die Kirche bis zum Beinhaus, dabei wurde Weihwas-
ser versprengt und das Responsorium libera me do-
mine gesungen, im Beinhaus sodann ein Placebo
gesprochen, danach folgten weitere Gesange — zur
Abwehr der Pest.

Den Stiftern und Stifterinnen kam es darauf an,
dass sollich jartzit in ewyg zit mog gehalten werden
und bestand haben, was offenbar bisher nicht der Fall
war. Denn unter den bedrangenden Umstanden der
Pest schien es der vermelten pfarkilchen undertanen
angezeigt, eine ehedem beschlossene Jahrzeitenstif-
tung mit einer guten Kapitalbasis auszustatten und
zu erneuern, nachdem diese langst in Vergessenheit
geraten war. Dies schliesse ich aus einer Sulgener Ur-
kunde von 1495, die es nun zu kommentieren gilt.

Die Sulgener Bruderschaft ist jedenfalls schon
im Stuttgarter Anniversarfragment spdtestens um
1476 bezeugt,"" sodann in der Urkunde von 1495,
ausgestellt von den beiden Pflegern der Bruderschaft,
indem sie gewissermassen als deren Handlungsbe-
vollmachtigte auftraten, uB sonnderlicher bevelch
aller brider und schwdstern. Das Dokument wurde
doppelt angefertigt, ndmlich der heute erhaltene cor-

herrenbrief sowie der (verlorene) fir die Gemeinde.
Fir den Fall, dass es zum Streit kommen sollte, wurde
ausdricklich der Bischof und nicht der Propst von
St. Pelagi als Appellationsinstanz bezeichnet.'"?

Ziel der Vereinigung war die allgemeine Teil-
nahme an der Leichenfolge und der Bestattung der
Mitglieder, und ausserdem sollten die kirchlichen
Hochfeste mit einer Messe und einem Vespergottes-
dienst begangen werden. Aus der Bruderschaftskasse
wurden der Mesmer (flrs Glockenldauten, siehe oben),
der Priester und seine Helfer, die Kerzen und das Ol fiir
das ewige Licht bezahlt."” Wahrend der Feierlichkei-
ten brannten Kerzen, fir die man aufzukommen
hatte. Bei einer Totenmesse sollten jeweils zwei Ker-
zen auf der Totenbahre angeziindet werden. An den
Hochfesten sollen zehn Kerzen vor unnsers herren
marter bild und je eine vor dem Marienbild und vor
dem Katharinenaltar brennen, nach dem Ende der
Messen mssen sie in einem gétteri (aus Holz?), sicher
aufbewahrt werden. Viermal jahrlich, an den Sonnta-
gen nach den Fronfasten, wird der Totengedenktag
angesetzt, den armen selenn zd hiff unnd trost unnd
umb ablauB zi erwerben ir sund, und es sollen alle
Personen, jung unnd alt, die dann in der priderschafft
sind, insonnders yetlich mensch funfzechen pater
noster und so vyl Ave Maria andechtenklichen betten
und sprechen fur alle die selen gemainlich, so in die-
ser priderschafft uB diser zyt geschaiden sind. Wer
das Gebet aus welchen Grinden auch immer ver-

110 KKA Sulgen, 0 (Urkunde von 1520).

111 WLB Cod. Don. C.II. . 9, April.

112 KKA Sulgen, AO (Februar 1495), Orig., Pergament, an Per-
gamentstreifen Siegel des Junkers Fritz Jakob von Anwil
und des Junkers Erasmus Riff gen. Walter; laut dem Dor-
sualvermerk wurde die Urkunde vom Bischof von Kon-
stanz férmlich bestétigt. Sie lag urspringlich im Archiv des
Kollegiatstifts, vgl. StATG 7°30, 20.Su/2.

113 Zu den Luminarien, den fir den Unterhalt des Lichts be-
stimmten Kassen, vgl. Ostinelli 1998 (wie Anm. 6), S. 241,
262 f.

165



saumt, muss eine Busse in Hdhe von einem Pfennig
fur jeweils 15 Pater Noster und Ave Maria leisten oder
ein entsprechendes Almosen schenken!

Die Bruderschaft stand, soweit sich aus dem Do-
kument von 1495 ablesen lasst, allen Menschen aus
allen Stéanden offen, als ein Instrument der Inklusion,
zumindest insoweit die Leute im Ort Besitz hatten oder
ansassig waren. Man kann den religiésen Eifer und die
Bereitschaft der Laien auf dem Dorf, das Geld fiir das
teure «Investment» der gemeinen Jahrzeit zu sammeln
(1520), nicht hoch genug einschatzen, insbesondere
weil ihre Stiftungsfreudigkeit Tradition hatte: Vor 42
Jahren hatten sie ebenfalls 100 fl. aufgebracht, um
eine neue Glocke fir das Geldut im Turm zu finanzie-
ren. Die mit dem Schaffhauser Giesser vereinbarten
jahrlichen Terminzahlungen belasteten die Gemeinde

finanziell auf ‘'sieben Jahre hinaus."* Die Glocken

wurden u. a. geldutet, um Hagel und Ungewitter abzu-
wenden. Laut Sulzberger wurden im August 1455 die
Reliquien des Heiligen Theodul in die grosse Glocke
eingeldtet und verordnet, dass der Tag des Heiligen in
Sulgen gegen Hagel und Ungewitter gefeiert werden
sollte. Das Ereignis wurde auch im altesten Anniversar
von Sulgen festgehalten.' 1474 kam zum Gelaut die
Wetterglocke mit dem Relief der Heiligen Katharina
hinzu."® Die magische Praxis des Wetterlautens galt
den Reformatoren als ein abzustellender Aberglauben,
doch ob und wie sie sich nach der Reformation halten
konnte, bleibt noch zu erforschen.”’

Die kleine Gemeinde Neukirch a. d. Thur (Se-
lischwil), eine Filiale der Pfarrei Sulgen, ging — wie viele
Gemeinden zu jener Zeit — einen anderen Weg der
kollektiven Frdmmigkeit. Sie liess zu Beginn des 16. Jh.
eine Kirche mitsamt Kirchhof zur Ehre Marias und der
Heiligen Jakob und Anton erbauen."® Damit einher
ging das kirchenrechtliche Problem der Separation, der
Ausgliederung aus dem urspringlichen Verband der
Pfarrkirche. Grundsatzlich war die Sakramentenspende
(einschliesslich der Bestattung) alleiniges Vorrecht des
Pfarrers — in unseren Fallen desjenigen zu Sulgen. Wo

166

es zur Dismembration kam, wurden das Seelsorgerecht
und das kirchliche Jurisdiktionsrecht an die Tochterge-
meinde abgetreten, um diese zur selbstandigen Pfarrei
zu erheben. Dazu war die Ausstattung mit einer
Pfriinde nétig. Wo dorfliche Gemeinden nun ihre Filial-
kirche «aufwerten» wollten oder eine neue Kirche
grindeten, lag ihnen daran, dass sie einen ihnen ge-
nehmen Kaplan auf die Stelle setzen konnten. Er sollte
u. a. die Kranken und Sterbenden versehen.

All dies sind Zeugnisse kollektiver Religiositét,
wie auch der sogenannten Kommunalisierung kirch-
lichen Lebens auf dem Land,'® ein Stein geworde-

114 StATG 7'30, 20.Su/19a, Chirograph, 15. August 1478; das
gleichlautende Exemplar fur den Glockengiesser Ludwig
Peyer durfte nicht erhalten sein. Siehe Sulzberger, H. G.:
Sammlung aller thurgauischen Glockeninschriften sammt
einer einleitenden Abhandlung Uiber die Kirchenglocken, in:
TB 12 (1872), S. 1-113, hier S. 99 f. Die Inschrift der gros-
sen Glocke mit dem Ton F von 1478: 0 + REX + GLORIE +
CRISTE + VENIT + NOBIS + CUM + PACE + MCCCCLXXVIl
+ JAR.; allgemein zu Glocken in der Region: Kramer, Rudi:
Die Konstanzer Glockengiesser, Konstanz 1986.

115 WILB Cod. Don. C.II. c. 9, zum Theodulstag im August, in
roter Tinte: Nota refiquie sancti Theodoli episcopi sunt recon-
dite in campana maiori. Ideo subditi huius ecclesie Sulgen
statuerunt hunc diem sibi sub praecepto esse celebrandum
contra grandinem et intemperiem aeris anno domini 1455.

116 Die Kirchen von Sulgen (Schweizerischer Kunstfihrer
GSK), Bern 2004, S. 22.

117 Landolt, Oliver: «Mit dem Fir zuo ir richten und si zuo
Bulfer verbrennen». Zauberwahn und Hexenverfolgungen
im spatmittelalterlichen Schaffhausen, in: Schaffhauser
Beitrage fUr Geschichte 78 (2004), S. 161-185, hier 182 f,

118 StATG 7’30, 19.Neu/1a.

119 Vgl. Schreiner, Klaus: Laienfrommigkeit — Frommigkeit
von Eliten oder Frommigkeit des Volkes? Zur sozialen
Verfasstheit laikaler Frommigkeitspraxis im spaten Mittel-
alter, in: ders. (Hrsg., unter Mitarbeit von Elisabeth Miiller-
Luckner), Laienfrommigkeit im spaten Mittelalter. Formen,
Funktionen, politisch-soziale Zusammenhange, Minchen
1992 (Schriften des Historischen Kollegs, Kolloguien 20),
S. 1-78; Blickle, Peter: Kommunalismus. Begriffsbildung
in heuristischer Absicht, in: ders. (Hrsg.), Landgemeinde
und Stadtgemeinde in Mitteleuropa. Ein struktureller Ver-
gleich, Miinchen 1991 (HZ, Beiheft 13), S. 5-38.



ner Ausdruck von Laienfrommigkeit. Diesbezlglich
sprach der Kunsthistoriker Peter Jezler vom Kirchen-
baufieber und Kirchenbauboom.'® Die Stiftung ge-
meiner Jahrzeiten, die Finanzierung von Kirchen und
Kirchenglocken wurde jeweils aktiv von der Ge-
meinde bzw. von der lokalen Bruder- und Schwes-
ternschaft, wie ich sie nennen mdéchte, getragen.
Bauern gestalteten das kirchliche Leben eigenverant-
wortlich mit und nahmen daflr auch die Belastung
ihrer LehengUter mit jahrlichen Zinsen in Kauf. Die
Gemeinde ist «bestrebt, dem Niedergang der Pfarrei
durch den Ausbau der Kaplanei entgegenzuwirken.
Sie installiert neben der Amtskirche sozusagen eine
Gemeindekirche.»"' Um die Seelsorgedienste von
Geistlichen einfordern zu kdnnen, nimmt sie auf de-
ren Wahl Einfluss (nach Kirchenrecht bleibt die Amts-
einsetzung dem Bischof vorbehalten) und definiert
genauestens deren Pflichten.’” Im 14. und 15. Jh.
kénnen sich die Bauern kollektiv nicht mehr nur als
politische und juristische Korperschaft artikulieren,
vielmehr Uben sie als Vereinigung der Bruder- und
Schwesternschaft auch aktive Teilhabe am kirchli-
chen Leben. Dazu gehéren die Bezahlung der Mess-
und anderer Dienste von Klerikern, aber auch ein
ewiges Licht, Wachskerzen zu allen kirchlichen
Hochfesten und anderes mehr, Investitionen in den
Gottesdienst, wie sie schon langst beispielsweise die
Gesellenbruderschaften in den Stadten tatigen.'”
Solche confraternitates waren in vielen landlichen
Gegenden Europas im Spatmittelalter weit verbrei-
tet.'* Zu Recht bezeichnet der Sulgener Pfarrer J. G.
Kreis die Bruderschaft als eine Art kirchlichen Be-
grabnisverein.'?®

Nach aussen werden die gemeindlichen An-
strengungen am besten sichtbar in den Prozessionen,
fur die das gesichtete Archivmaterial mannigfaltige
Belege bietet, wie fur Berg 1506 und fur Sulgen 1520
gezeigt wurde. Gemeinde konstituiert sich, wie
Frauke Volkland in ihrem Buch iiberzeugend darge-
legt hat, performativim raumgreifenden Prozessions-

zug. Im weiteren Kontext des Toten- und Schlachten-
gedenkens steht auch die Hohlensteinprozession, die
jeweils im Fruhjahr einen Héhepunkt im Leben der
Bischofszeller bildet und nach der Reformation von
beiden Konfessionen (separat, an je separatem Da-
tum) weitergefuhrt und umgedeutet wird!'*

Um auf die Anniversare zurlckzukommen:
Auch spater, nach 1520, hatten viele Katholiken in
Sulgen allen Grund, Jahrzeitmessen lesen zu lassen,
namentlich fur jene Menschen, die unvorbereitet an
der Pest starben, ohne die letzte Beichte abgelegt zu
haben. Davon zeugt die schon erwahnte, nach 1621
von Pfarrer Degen gefertigte Abschrift eines Jahrzei-
tenbuchs. Inwieweit dortige Eintrdge noch in die Zeit
des Pestzugs von 1629 hineinreichen, bleibt noch
abzuklaren. Damals notierte der (evangelische) Pfar-
rer Daniel Anhorn allein im Dorf Sulgen 814 Verstor-
bene!' Erst zu einem spateren Zeitpunkt begann der
Pfarrer, auch die Taufen und die Ehen in Registern

120 Jezler, Peter: Der spatgotische Kirchenbau in der Zurcher
Landschaft. Die Geschichte eines Baubooms am Ende des
Mittelalters, Festschrift zum Jubildum 500 Jahre Kirche
Pfaffikon, Wetzikon 1988, S. 11 und 68.

121 Fuhrmann 1987 (wie Anm. 35), S. 152.

122 Ebd., S. 157-162.

123 Amacher, Urs: Die Bruderschaften bei den Zurcher Bettel-
ordenskldstern, in: Helbling, Barbara et al. (Hrsg.), Bettel-
orden, Bruderschaften und Beginen in Zlrich. Stadtkultur
und Seelenheil, Ziirich 2002, S. 265-277. Zur Liebfrauen-
bruderschaft in Bischofszell: BuAB Pergamenturkunde 532.

124 Chiffoleau, Jacques: Les confréries, la mort et la religion en
Comtat Venaissin 4 la fin du Moyen Age, in: Mélanges de
I'Ecole frangaise de Rome. Moyen-Age, Temps modernes
91/2, 1979, S. 785-825; Othenin-Girard 1994 (wie Anm.
7), S. 50-52; Ostinelli 1998 (wie Anm. 6), S. 311-313, mit
dltesten Beispielen fur die Leventina im 13. Jh.; siehe auch
Vincent, Cathérine: Les confréries médiévales, Paris 1994.

125 Kreis 1896, S. 11.

126 Volkland 2005, S. 49-59.

127 Vgl. Schér, Markus: Bartholomdus Anhorn (1616-1700).
Verbi Divini Minister. Streiter fur den Glauben und Kamp-
fer wider die Magie, in: TB 132 (1995), S. 23-33.

167



festzuhalten. Das alteste Taufregister in Sulgen be-
ginnt mit dem Jahr 1631, das Eheregister mit 1646.'*

Die urbariellen Notizen in Jahrzeitenbichern
hielten Rechtstitel fest, die Anspriiche auf Getreide-
zinsen oder klingende Miinze begriindeten und als
Beweismittel vor Gericht Geltung besassen.'® Darum
wundert es nicht, dass es in der Reformationszeit, als
in Sulgen wie auch in dessen Filialkirche Berg'*® der
katholische Gottesdienst abgeschafft worden war, in
Sulgen zum Streit um die Jahrzeiten kam. Durch Be-
schluss der Zehn Orte vom Jahr 1532 sollten sie wei-
terhin in Kraft bleiben, und laut Urteil des Landvogts
sollten sie dem Stift gehoéren.™' Dies war ein politi-
scher Entscheid von oben herab, in anderen Fallen
wollten die Bauern selbst an den Seelmessen festhal-
ten, wie jene in Bussnang. Deren Bruderschaft der
Heiligen Maria forderte, dass weiterhin die Seelmes-
sen zu feiern seien. 1527, langst nach dem lIttinger
Sturm, verpflichtete der Komtur der Komturei Tobel
den Pfrundinhaber, wéchentlich die drei Messen zur
Erlésung der armen Seelen zu lesen.'

Individuelle Jahrzeitstiftungen

Zum 2. Typ der individuellen Jahrzeitstiftung werde ich
mich kirzer fassen, nachdem ich im reichhaltigen Be-
stand des StATG und des Birgerarchivs Bischofszell
viele Urkunden gesichtet habe. Sie sind formal und
inhaltlich variantenreich, von sehr umfangreichen, auf
grossem Pergament niedergeschriebenen Texten bis
hin zu knapperen «Briefen».' Von einigen Stiftungen
zeugen gleichzeitig Urkunden, Urkundenabschriften
in Kopialblchern und Eintragungen in Urbarien. Mit
dem Einsatz von wenigen Schillingen, ja sogar Pfenni-
gen pro remedio anime, war man schon dabei im
Geschaft der Heilssicherung. Im Anniversar von Berg
sind Eintrage wie dieser gangig. Es handelt sich um
die Stiftung einer Rente von nur zwei Pfennigen, mit
der das betreffende Grundstiick belastet wurde: Els-

168

beth Schmidin et H., filius eius, de quorum anniversa-
rio dantur ii denarii plebano de confraternitate.”™

Viele Bauern stifteten einen Getreidezins von
einem Acker. Soweit ich sehe, sind unter den reichs-
ten bauerlichen Stiftungen die von Claus Brenner am
Hard und seiner Gattin Anna mit 10 Pfund Stiftungs-
kapital und die von Werli am Hard von Berg; er setzt
pro salute anime 6 Pfund Konstanzer Miinze ein!

Item noverint universi quod discretus vir Werli
Am Hard de Berg bone voluntate deliberato anime
ecclesie in Berg testavit, legavit pro salute anime sue
sex libros dfenarii] monete Constantiensis tali cum
conditione quod procuratores eiusdem ecclesie per-
petuis temporibus singulis annis anniversarium ipsius
cum missa peragere debent in die Georii octo diebus
ante vel post sine dolo et fraude.'*

Gross ist' die Diskrepanz zwischen Stiftungen mit
Kleinstbetragen einerseits und den hochpreisigen an-
dererseits. Sie ist, wie Chiffoleau ausfihrt, damit zu
erkldren, dass die qualitativ und quantitativ geringen
Stiftungen im Spatmittelalter laufend zunehmen,
weil sich immer mehr die breiten, weniger zahlungs-

128 KKA Sulgen, 100, 10 (1631) und 103, 10 (1646). Nieder-
stétter, Alois: Die kirchliche Matrikenfiihrung bis 1939, in:
ders. und Seidl, Josef (Hrsg.), Von der Wiege bis zur Bahre,
Personenstandsfiihrung in alter und neuer Zeit. Referate
des 18. Vorarlberger Archivtages 2008, Bregenz 2008,
S.7-28.

129 Hugener 2014, S. 94 und 100-103.

130 Vgl. inskinftig Kdm TG 9 (wie Anm. 4).

131 StATG 7'30, 20.17/1,5; vgl. Kreis, Johann Georg, Ge-
schichte der urspriinglichen Kirchhére Sulgen und der aus
derselben hervorgegangenen Evangelischen Kirchgemein-
den Sulgen-Erlen, Berg, Birglen-Andweil u. Neukirch a. d.
Th. von ihrer Entstehung bis auf die Gegenwart, Bischofs-
zell 1896, S. 56 f.

132 Buhler, Hans: Geschichte der Johanniterkomturei Tobel (TB
123), Frauenfeld 1986, S. 22 und 24-26.

133 Urkunden wurden als Briefe bezeichnet.

134 StATG 7'30, 60/33, Januar, Conversio sancti Pauli.

135 Ebd, fol. 8v, 24.-30. April.



kraftigen Schichten beteiligen. Chiffoleau spricht von
der «démocratisation de la préparation & la mort»."*

Und so liest sich etwa das Jahrzeitenbuch von
Berg wie das Telefonbuch einer heutigen Landge-
meinde. Ich zahle in diesem «Who is who» von
Berg — das nicht ganz vollstandig erhalten ist — insge-
samt 530 Eintrage, d. h. fur mehr als 530 Menschen
aus dem Umkreis von Berg wurde im Laufe von schat-
zungsweise gut 200 Jahren eine Jahrzeitmesse gestif-
tet, wobei die alteren Jahrzeiten, sofern sie nicht
mehr aktuell waren, gar nicht in das vorliegende
Jahrzeitbuch Ubernommen worden sein durften. Es
sind Gberwiegend die bauerlichen Bewohner im Um-
feld der Kirchgemeinde verzeichnet, zahlreiche von
ihnen sind Mitglieder der Bruderschaft. Sie stiften
einzeln fir sich selbst oder als Ehepaare und manch-
mal fur die Familie mit Kindern, es gibt wenige Bei-
spiele fir Mtter (mater/mditer)"*" erwachsener Kin-
der, wie ich meine, und eines fiir einen Vater.

Ahnliches gilt fur andere Anniversarien, wie
etwa das von Dussnang, als Zeugnisse bauerlicher
Frommigkeit, mit Hinweisen auf einstige Familien-
konstellationen.'® Die Schreiber verschweigen meist
die Umstande langst vergangener Unglicksfalle und
Verbrechen, sie sagen beispielsweise nicht, warum
Cune Wachter und Konrad Sigrist umgekommen wa-
ren. Sigrists Tod jedenfalls wird sehr lange erinnert,
dank der Jahrzeit, die in einem alten Buch eingetra-
gen gewesen sein muss und erst um 1490 in das
neue Anniversar von Berg Ubertragen wurde.

Cune Wachter qui fuit occisus [der getétet
wurde], Ule im Hard, Gtta Wachterin, uxor Hensle
Wachters, Grett am Hard, Anna, brider Cinratz
mdtter'® im Ottenberg. [...]

Cdnrat Sigrist, genant der Ecker, et fuit minister
isto tempore et occisus est 1401.'%

Fur die Bauern und die drmeren Stadter ist nunim
15. Jh. die Messe das entscheidende, heilssichernde
Viaticum, wéahrend sich der Adel und die Reichen mit
Pilgerfahrten, mit der Stiftung von Bauten oder Um-

bauten von Altaren und Kaplaneien hervortun koén-
nen. Den Bauern sind genossenschaftliche Organisati-
onsformen im Bereich des wirtschaftlichen Handelns
léngst vertraut, nun dehnen sie den Korporationsge-
danken auf ihr religitses Handeln aus, indem sie Laien-
bruderschaften griinden. Als eines der dltesten in der
Ostschweiz nachweisbaren Beispiele sei hier die 1407
in Uznach gestiftete Kreuzbruderschaft der fahrenden
Leute angefuhrt.' Eine (noch &ltere?) Bruderschaft ist
eventuell schon fur 1368 und dann mit Sicherheit fr
1468 und 1491 in Berg bezeugt,"*? und es gibt dort im
Anniversar zahlreiche Belege fir Jahrzeitstiftungen
einzelner Mitglieder (frater, bruder, swdster), bei de-
nen es sich mit hoher Wahrscheinlichkeit nicht um
Begarden und Beginen handelt.

Indessen treten sieben Frauen mit dem Zusatz
conversa auf (z. B. fol. 3r: Gdta conversa de Berges-
wile)." Bei ihnen kénnte es sich hingegen um Ange-

136 Chiffoleau 1980 (wie Anm. 31), S. 355. Dies als Folge von
Verweltlichung und Sékularisierung des Seelgerats, vgl.
Hugener 2014, S. 113.

137 Margret Settdchin und Nesa ir tochter: StATG 7'30, 60/33,
fol. 16r, September.

138 Baumann, Marion: Investitionen fur die Ewigkeit. Jahrzeit-
stiftungen in der Thurgauer Pfarrei zu Dussnang, Seminar-
arbeit, Universitat Zarich 2014.

139 Anna, die Mutter eines Bruder Conrad.

140 StATG 7'30, 60/33, fol. 11r und fol. 11v, Juni.

141 ChSG, Bd. 13, Nr. 7712, S. 227 mit Hinweis auf Jahrzeiten
und den Kerzenpfennig.

142 StATG 7°'30, 60/33, fol. 7r (1368} und fol. 6v (1468). Fol.
7r: Noverint universi praesentium inspectores, quod sub
anno domini 1368 dedit Hainrich dictus Widemholtzer
junior, qui ordinavit in remedium anime sue et in reme-
dium patris et matris sue et antecessorum suorum, unum
agrum, qui dicitur des Widemholtzers acker in dem Més,
confraternitati ecclesie. Dieser Eintrag wurde aus einem &l-
teren Anniversar in das neue Ubertragen, vielleicht konnte
confraternitati ecclesie als Empféngerin der Stiftung erst
bei der Anlage des neuen Anniversars hinzugefiigt wor-
den sein.

143 StATG 7'30, 60/33, conversa: fol. 1v, 2r, 3r, 4r, 4v, 8r; Bru-
der Walti fol. 5v.

169



Das untere Drittel von Blatt 15v im Jahrzeitbuch
der Kirche Berg (StATG 7'30, 60/33) mit den Eintrigen zum
15. bis 17. August. Ganz unten die Notiz iiber die Stiftung
des Hans von Opfershofen (an der Strasse zwischen Berg
und Sulgen) zu Gunsten der Bruderschaft (vgl. Transkrip-
tion auf dieser Seite).

horige einer Gemeinschaft von Beginen in Bergerwi-
len handeln (und vielleicht ist der brider Walti im
Widmerholtz ein Begarde).'** Jedoch scheint es zwei-
felhaft, ob eine Beginensamnung am Ende des 15.
Jhs. Gberhaupt noch existierte, die Eintrage konnten
namlich zur dltesten Schicht der im Anniversar ver-
zeichneten Stiftungen gehdren. Prominent sind im
Anniversar die Belege fir die Laienbruderschaft:

Item Hense von Opershoffen haut gestift ain
ewigen zinf3 an das gotzhuf3 zi Berg ain juchartfeld
an die braderschaft. Darumb sol man im alle jar ain
meB3 hon von siner sel hail wegen im und den sinen.
Und lyt der acker uf Gundetzhuser feld, stést ainhalb
an Guggenbuhel und das anderthail an kolhoff und
undan'® uf Frydrichs gatt. Und sol man im den jartag
begon alle jar am nechsten tag ndch Assumptionis
beate Marie virginis, ongefaurlich iii tag vor oder
nach. Anno 1491 in die assumptionis.'*®

Im Grunde genommen sind die Eintrdge im Anni-
versar redundant, weil es nur Listen und Satze mit
verkirzter Syntax, jedoch keine Texte sind und nichts

170

f
WMA“ e ’,2 ” ‘)ﬂb\c a’rw-ra

«erzahlt» wird. Hochst selten sind Narrative wie fol-
gende:

Es ist ze wussen dz Claus Brenner am Hard und
Ann sin husfrow hand geben der kirchen z( Berg
umm gotz willen x lib d und ain wisli, zi3 Muren gele-
gen in der bunt'", stost an aim ort an die landstrass
und an den anderen ii orten an der Riden gdtt, mitt

144 Vgl. HS IX/2, S. 683-706 (A. Wilts). S. 684 nimmt Wilts
fur das 14. Jh. eine Beginengemeinschaft in Bergerwilen
an, indem er sich auf das Berger Anniversar stlitzt. Ein ein-
deutiger Beleg fir die Existenz von Beginen in Berg findet
sich in TUB 3, Nachtrag Nr. 22, Urkunde vom 6.9.1293, S.
986 (pro quibusdam [...] sororibus conversabus quondam
in villa Berge). Ob diese Gemeinschaft Bestand hatte, ist
fraglich. Einziger mir bekannter Nachweis fur (nicht néher
lokalisierte) Waldschwestern in der engeren Umgebung im
15. Jh. in: BUAB Pergamenturkunde 123, der letztwilligen
Verfugung der Dorothea Tegger, 17.9.1439: Item alles ir
werk sol man geben armen schwiistren in die wéld [...].

145 undan: unten.

146 StATG 7'30, 60/33, fol. 15v.

147 Mauren ist heute ein Ortsteil der Gemeinde Berg. Biinte/
Pint: eingefriedeter Sondernutzungsbereich.



sélichem geding, dz die kilchenpfleger zi Berg jerlich
sond ir baider, ir vatter und muter und fordren selen
jarzitt began allweg am sant Annen tag vor oder nach
ungefarlich mitt ainer mess, und sond bachen 1 1/2
fiertel korn Costentzer mess und das brott uff dem
jarzitt geben armen liiten. Doch so sond si ir das wisli
ndt nemen, die wil sy lebt, und sellend den iarftag] vor
an dem sunnentag lassen an der cantzell verkiinden.'*®

Aus dem letzten Satz ist zu schliessen, dass der
Ehemann schon verstorben ist, denn die Frau darf die
gestiftete Wiese zu Mauren, solange sie lebt, nutzen
(so sond si ir das wisli niit nemen), d. h. es handelt
sich hier um ein Leibgeding; erst nach dem Tod Annas
kommt die Kirche in den Genuss der Ertrage. Auch
wird bestimmt, dass das Jahrzeitgedenken fur das
Ehepaar Claus Brenner und Anna jeweils (wie Ublich)
am vorhergehenden Sonntag von der Kanzel zu ver-
kinden sei.

Ein weiteres Beispiel ist die grosszligige Stiftung
Hans Bruchlis von Mauren und seiner Frau Margret in
Hohe von 10 Ib (angelegt auf einem Weingarten). Sie
bestimmen, dass ihre Jahrzeit am Mittwoch nach
Kreuzerhebung zu feiern und am gleichen Tag far
arme Menschen Brot zu backen sei:

Und 6ch uff den tag, so man ir jarzyt begaut, so
sol man ain halb mutt kernen bachen und armen Iiit-
ten geben durch got, und umm das ob genant gelt so
ist das underpfand ain wingartt, gelegen an der Brait-
ten Hard an Wiglis dorgel [Weinpresse], stést ainhalb
an des Rainboltz wingarten, anderthalb an Hugo
Hermans von Winfelten wingarten und am dritten an
die strauB3 [Strasse].'*

Vermogende Bauern (bten, wie die Beispiele zei-
gen, nach Maéglichkeit die gleiche Spendenpraxis wie
Stadter und Stadterinnen'®, sahen sie es doch als ihre
christliche Pflicht im Sinne von Matthdus 25,34-40 an,
mit ihrer Jahrzeitstiftung eine Armenspende zu verbin-
den, weil sie das Furbittegebet der Beglinstigten er-
warten, weil auch sie dereinst zur Rechten des K&nigs
stehen wollen, der zu ihnen sagen wird: «kKommt her

Ihr Gesegneten meines Vaters, erbet das Reich, das
euch bereitet ist von Anbeginn der Welt» (Matth.
25,34). Dieser Handlungszusammenhang zieht sich
durch viele Zeugnisse zum Gedenkwesen in Bischofs-
zell und soll im letzten Abschnitt diskutiert werden.

Rechtliche Absicherung
von Seelgeratstiftungen

Weil in diesem Aufsatz der Akzent auf der bauerli-
chen Bevolkerung liegt, seien die Ausfiihrungen zu
Adel und Stadtern kirzer gehalten. Am Beginn der
untersuchten Periode um 1401 steht die schon er-
wahnte Stiftung Albrechts von Birglen. Die Perga-
menturkunde besitzt schon von der dusseren Form
her Alleinstellungsmerkmale.”' Hier mochte einer
seine guten Werke im Hinblick auf das Jenseits bes-
tens abgesichert haben.

Als einzige Urkunde aus meinem Quellencorpus
beginnt sie mit einer feierlichen Invocatio: /n dem
namen der almachtigen trivaltikait amen. Es folgt die
Nennung des theologischen Stiftungsgrunds in der
Arenga (siehe oben) und der Hinweis, dass der Stifter
auch den letzten Willen seines verstorbenen Bruders
umsetzt. Fur das Seelenheil der beiden Brider, ihrer
Eltern und Vorfahren sind hinkinftig in alle Ewigkeit
Gedenkmessen abzuhalten. Zu diesem Zweck dotiert
Ritter Albrecht grossziigig eine Altarpfriinde in der
Kapelle von Blrglen, damit der mit der Pfriinde aus-
gestattete Priester hier taglich eine Messe lese. Offen-
bar wird nun das Jahre zuvor aufgesetzte Vermacht-

148 Ebd., fol. 14r, 17.-24. Juli.

149 Fol. 17v, September.

150 Analoge Beispiele in Kreuzlingen und in Frauenfeld vgl.
TUB 8, Nr. 4563, S. 378 f. und Nr. 4524, S. 329.

151 StATG 7'30, 18.Bu/5. Siegel des Bischofs, des Propsts Kon-
rad von Minchwil, Albrechts von Burglen, Johanns und
Kaspars von Klingenberg sowie des Kapitels St. Pelagius,
anhdngend die beiden Transfixe, siehe Anm. 48.

171



nis des mittlerweile verstorbenen Eberhard von
Burglen erganzt und ausgeweitet.'

Ich erwdhne den tberlangen folgenden Teil, weil
er geradezu den Charakter eines Urbars annimmt, mit
der Auflistung aller zu diesem beneficium gehoren-
den Guter und Einkinfte. Damit wird der transzen-
dentale Heilsaspekt funktional mit der bodenstan-
digen oOkonomischen Ausstattung der Pfrinde
verknipft. Nur zu gerne hatte man indes gewusst,
wer die gelehrten, weisen Leute waren, die Albrecht
darin bestarkten —oder ihn dazu (iberredeten? — diese
Stiftung zu begriinden. Es ist zu vermuten, dass — wie
spater bei Waltpurg Henseler — Franziskaner oder Ter-
ziarier ihre Hande im Spiel hatten.' Diese Bemerkung
fahrt uns zu einem weiteren Gesichtspunkt.

In einigen Dokumenten wird Wert auf die Versi-
cherung gelegt, der Stifter oder die Stifterin hatte in
bester geistiger Verfassung und aus freiem, eigenen
Willen gestiftet. Eine solche Stiftung wird eben nicht
mit dem Argument anfechtbar sein, der Stifter sei
dement und gar nicht handlungsfahig gewesen. Das
Iasst sich bei Ulrich Riff und seiner Gattin Verena von
Bonstetten sehen (1. Mai 1434). Sie widmen dem
Agnesen-Altar in der Stiftskirche zu Bischofszell einen
Getreidezins. Es ist ihnen explizit daran gelegen, aufs
Pergament schreiben zu lassen, dass sie die Gabe fry-
lich, ledklich und anverkumert beschlossen haben.’*
Solche wiederkehrende Klauseln sind erbrechtlich
relevant und schitzen den Beginstigten vor unlieb-
samen Rickforderungsantragen allfalliger Erben. Fir
diese sind die betreffenden Schenkungen verbind-
lich, und sie mussen letztlich die Schmalerung ihres
Erbes in Kauf nehmen. Die Betonung der freiwilligen,
in guter geistiger Verfassung getétigten Entschei-
dung findet sich gleich zu Anfang auch bei Hans von
Anwil, der dem Pelagiusstift 1460 eine bescheidene
Rente von nur 15 Schilling verehrt, damit in der Kir-
che eine Jahrzeit fur ihn gelesen wird: Also hab ich
yetz mit guotem, fryem willen einer ledigen, fryen
und ewigen gotz gab geben [...]."*

172

Nach dem Wortlaut zweier Urkunden zum Legat
der Dorothea Tegger aus dem Jahr 1439 wird die Frei-
willigkeit des Entscheids vor Gericht durch ein mehr-
stufiges rechtsférmliches Verfahren festgestellt, in
welchem der Frau ihr Vogt Hans Zwingger und ein
Fursprecher zur Seite stehen; dreimal verlasst der
Vogt mit Dorothea das Gericht, um sie dreimal zu
befragen und ihren Willen zu prifen und dies jeweils
dem Gericht unter Eid kund zu tun. Darauf kann der
Richter die Verfigung mit dem Gerichtsstab «ord-
nen» und rechtsgultig bestatigen.'*®

Bei den ganz grossen, mit einer hohen Kapital-
summe dotierten Stiftungen steht zu vermuten, dass
die Stiftenden keine direkten Erben hatten. Ein pro-
minentes Beispiel ware der Priester Konrad Talacker,
der mit seiner Mutter 100 Gulden an den St.-Johanns-
Altar in der Stiftskirche zu Bischofszell vergabte.'™

152 Butler 1915, Nr. 28, S. 105, Urkunde vom Nov. 1401, und
das Vermdchtnis vom 30.7.1395, Stadtarchiv St.Gallen,
Burgler Archiv Nr. 29.

153 Vgl. etwa StATG 7'30, 15.7/11. Grundsatzlich auch von
Greyerz 2008 (wie Anm. 9), S. 27; Hamm 2011 (wie Anm.
30), S. 311; zu den von den Laien kritisierten Uberredungs-
kiinsten des Klerus, der die Sterbenden unter Androhung
der ewigen Verdammnis und mit Versprechungen zu from-
men Stiftungen zwang, vgl. Saulle Hippenmeyer 1997 (wie
Anm. 8), S. 37 f. Zu den Franziskanern Rippmann, Doro-
thee: Archdologie und Frauengeschichte? Beginenverfol-
gungen und Franziskaner im 14. Jahrhundert. Historische
Aspekte eines archaologischen Befundes, in: Auf den Spu-
ren weiblicher Vergangenheit. Beitrage zur 4. Schweizer
Historikerinnentagung, hrsg. von der Arbeitsgruppe Frau-
engeschichte Basel, Ziirich 1988, S. 95-106.

154 StATG 7’30, 10.5A/2a.

155 StATG 7'30, 33 GZ/8b (18.2.1460).

156 BUAB Pergamenturkunden 123 (17.9.1439) und 124
(19.9.1439). Identisch das Verfahren bei der Beurkundung
der Stiftung der Waltpurga Henseler (BUAB Pergamen-
turkunde 376) und des Ehegemachtnisses der Anna von
Heidenheim zu Klingenberg mit Friedrich von Heidenheim
am 26.4.1547, in: SSRQ TG 112, Nr. 126, S. 477-480, hier
S.487,7.38-42.

157 TUB 7, Nr. 4041, S. 620-262 (10.3.1388). Original heute
im KKA Bischofszell A 5.23.



Auch war das umfangreiche Legat der Dorothea
Tegger an das Pelagiusstift dazu gedacht, fur ihre ver-
storbene Tochter (wohl ihr einziges Kind) kunftig eine
Jahrzeitmesse lesen zu lassen. Legitime Erben sind
ebenfalls bei den grossziigigen Stiftungen einiger
Chorherren im 16. Jh. auszuschliessen.™ Kinderlos ist
m. E. auch der oben genannte Albrecht von Barglen.
Seine noch zu Lebzeiten seiner Gattin Adelheid zu
Rechberg'? beurkundete letztwillige Verfligung ent-
halt Elemente unterschiedlicher Quellentypen und
Rechtsvorgdnge. Das folgt aus dem Umstand, dass
die Stiftungsbestimmungen erst in Kraft treten kon-
nen, nachdem komplexe sozio-dkonomische Sach-
verhalte rechtlich geklart sind. So gleicht die Urkunde
nicht nur einem Urbar, sondern auch einem Ehever-
trag bzw. dessen familien- und erbrechtlichen Klau-
seln und auch einem Testament. Nichts wird ausge-
sagt (ber die beim Hinschied Albrechts zunachst
notwendige Ausscheidung des von der Frau einge-
brachten Guts und des weiblichen Sonderguts, tiber
welche hier im System der Heiratsgaben nicht verfugt
werden kann. Die Hinterbliebenen sollen nach Alb-
rechts Ableben u. a. sein hinterlassenes personliches
Leibeszubehor behdndigen und es anschliessend
reinvestieren. Das sind beim Mann das Gurtelge-
hdnge, der Harnisch und die Waffen:

War aber dz der almachtig gott uber mich ge-
butt, das ich von todes wegen abgieng, e der selb
altar also géantzlich getottiertt' und bewidmett
wurd, davor gott lang sie, so sol doch an den selben
altar und pfrind anstett und unverzogenlich nach
minem tod und abgang vallen und werden allu mi-
nen pfaritt [meine Pferde], die ich nach tod verlan
und die zii minem lib gehérent und gehért hant, allen
minen harnasch und min silbrin vergulten gurtell und
min glrtelgewand, so zd minem lib gehért hett. Das
alles sollen] dan mine erben zii iren handen ziechen
und nemen mit aines priesters, wer dann jemer cap-
plan zii dem selben altar wirdet wissen. Und sond
dann min erben die selben ross, harnasch, gtrtell und

glrtellgewand an stett und unverzogenlich verkof-
fen, und wz geltes daruss und davon erlost wirdett,
darumb sond dann min erben gelegnu gtte aigen git
koffen und an den selben altar fagen [...], mit wissen
aines priesters, der den selben altar besingett.’'

Seelenheil und Armenspenden:
Die Stiftung der Waltpurga Henseler

In dem in der Bischofszeller Geschichte beinahe le-
gendaren Beispiel der Waltpurga Henseler, einer Frau
aus der stadtischen Elite, konnen drei Dinge aufge-
zeigt werden: 1. die Verbindung von Totenmemoria
mit Armenspenden,'® 2. die liturgischen Vorschriften
fur die kirchlichen Gedenkfeiern und 3. der lebensge-
schichtliche Kontext.

1. Die fr die Ortsgeschichte wie auch die Ge-
schichte der Witwen in der Schweiz iberhaupt wich-
tige Stiftung der vermogenden Witwe des Ratsherrn
Vitus Barkler ist mit insgesamt 500 Gulden Hauptgut
und ein paar Maltern Korneinkinften, so weit ich
sehe, die reichste burgerliche Stiftung in Bischofszell
Uberhaupt. Sie ist in der Ostschweiz nur zu verglei-
chen mit derjenigen des St.Gallers Werner Hunt
(1306) und der Guota Landin, Witwe des St. Galler
Blirgermeisters Hermann Schirmer (1433)."® In Bi-
schofszell selber diirfte die Stiftung Hug Bilgeris und

158 Solche Stiftungen sind im Kopialbuch des Stiftsarchivs ver-
zeichnet: StATG 7'30, 60/10.

159 Erwahnung Adelheids in Stadtarchiv St.Gallen, Burgler
Archiv Nr. 30 (15.3.1402).

160 getottiert: dotiert, mit Einkinften ausgestattet.

161 StATG 7'30, 18.BU/5 (1401, um den 14. April).

162 Dazu Angenendt, Arnold: Cartam offere super altare. Zur
Liturgisierung von Rechtsvorgangen, in: Fruhmittelalterli-
che Studien 36 (2002), S. 133-158, S. 140 f.; Hugener
2014, S. 188, 206, 208.

163 Hugener 2014, S. 113; Sonderegger 2010, S. 228 und 231
mit Abb.

173



seiner Gattin Magdalena Pfaltzer hingegen ein Paral-
lelbeispiel darstellen, und in den weiteren suddeut-
schen Raum weist das Beispiel der Jahrzeitstiftung
der Barbara Grieninger aus Esslingen.” In Erflllung
des letzten Willens ihres verstorbenen Gatten (und
einstigen Pflegers der Allerseelenpfriinde in Bischofs-
zell'®) und aus eigener frommer Uberzeugung heraus
vermacht Waltpurga Henseler dem Spital zunachst
400 Gulden. Mit ihrer Stiftung finanzierte sie in erster
Linie die Priester, welche die Seelmessen lasen, ein
ewiges Licht in St. Pelagius und ein Almosen:

Nachdem und dann der genant Vit Blrckler, ir
elicher man sélig, by sinem leben und ouch sy mit-
sampt im des willens und der mainung ouch dessel-
ben irs manns letster will gewesen, also das sy umb
gottes, ouch durch ir baider [namlich Waltpurga und
Veit), ir baider vatter und miiter [die Eltern des Stifter-
paars), geswistergitt und aller ir vordern und nachko-
men selen trosts und hail willen vierhundert gdter ri-
nischer guldin an den gedachten spittal geben
wélten, doch das man davon u3 dem selben spittal
Jjarlichs ettlich almdBen armen liten und anders ge-
ben, uBrichten und tdn sélte [...]'*

Die Jahre spéter erfolgte Vermehrung der Stif-
tung mit zusatzlichen 100 Gulden kommt nun hin-
wiederum den Armen mit einer Verbesserung der
Verpflegung zugute:

Unnd damit aber die bemelten armen ment-
schen und siechli irs méls dester mer ergetzlichait
habind und dartzu och gedrenckt werdint, so hat jetz
gesait Waltpurg Hennselerin noch hundert guldin
hoptgtitz [gestiftet].'

Nicht nur, dass das Spital mit dem grundpfand-
gesicherten Kapital nun Gber reichliche Betriebsmittel
verfigen durfte, vielmehr ging es auch «hausex-
terne» Verpflichtungen ein: Sollten doch die Pfleger
in Zukunft jahrlich eine Armenspende ausgeben und
Uberdies auch den Hausarmen Mus und Brot austei-
len lassen. Dies trachtete die Stifterin wahrend ihrer
sehr langen Witwenschaft bis in die Einzelheiten hin-

174

ein zu regeln. In Abwandlung der Bestimmung von
1497 heisst es nun:

Des ersten, das wir ul3 dem egenanten spittal ain
ewig liecht in dem chor hie zu Bischoffzell vor dem
sacrament gebrennt und geziindt werden séllen be-
stellen. Zum andern sol ain spittal alle jar jarlichs uff
dem nechsten menttag vor sant Jergen tag zwaintzig
arme mentschen zu tisch setzen und denen geben ain
mal mit gersten und flaisch unnd dartzu ainen hafen
braten unnd win zu trincken nach zimlicher notturfft.

Dieselben zwaintzig mentschen, die dann gela-
den werden, séllend an dem abend davor dem ge-
nanten Viten Burckler und Waltpurgen Hennseleren
uber ir greber gan unnd gott fur dieselben selen, in-
sonnders unnd fir all globig selen bitten truwlich und
ernstlich. o

" Zum dritten so sol ouch der gemelt spittal sine
pfleger und maister jarlich zwuschen ostern unnd
pfingsten alle tag ain fartt armen litten maB und
brott geben und ustailen,'® so fer und wit dann die
obgemelten vierhundert guldin und die drit malter
korn ertragen mogen ungefarlich.'®

Die auf fruhchristliche Zeit zuriickgehende Ver-
bindung von Totengedenken und Armenspenden'”®
begrindet in Bischofszell den legendaren Ursprung
des bis 1741 begangenen sogenannten Gersten-
tags."”" Zur christlichen Kultur des Brotes und des
Weins gehorten nach dem Gebot der Nachstenliebe

164 StATG 7'708; die Hohe des Stiftungsguts ist mir nicht be-
kannt; Hamm 2011 (wie Anm. 23), S. 52-56.

165 StATG 7'30, 9.SM/7 (18.6.1492).

166 BUAB Pergamenturkunde 376 (17.4.1497).

167 BUAB Pergamenturkunde 515 (8.12.1517).

168 Die zwischen Ostern und Pfingsten, wenn die Vorrate auf-
gebraucht sind, taglich anberaumten Fahrten bzw. Fuhren
sind eine Art Spitex-Essensdienst auf Radern.

169 BUAB Pergamenturkunde 515.

170 Vgl. Angenendt 2002 (wie Anm. 162).

171 BUAB Regal 2, C5 (Burgertrinke, Gerstentag-Spenden
u. a. m.); siehe auch Knoepfli 1937, S. 22 f. und Idiotikon
Xll, Sp. 871.



gleichsam auch die Spendbrote. Indes steht die mild-
tatige Gabe in unserem Zusammenhang symbolisch
fur viel mehr: Schon zu ihren Lebzeiten und erst recht
nach ihrem Tod ist die Stifterin Garantin fur die Linde-
rung von Not und damit fur den sozialen Frieden im
Stadtchen. Indem Waltpurga das Spital begunstigt,
setzt sie diese Institution auch als Vollstreckerin ihres
letzten Willens und als Verwalterin des Stiftungsguts
ein, gleichsam mit treuhanderischen Funktionen, wie
Stefan Sonderegger bemerkt.'”? Dieser Schritt ist in-
sofern politisch motiviert, als damit auch der Stadtrat
(dem Waltpurgas Gatte vormals angehdrt hatte) als
oberstes Aufsichtsorgan des kommunalisierten Spi-
tals in die Pflicht genommen wird. Diese Konstruktion
erfolgt in der Hoffnung, dass die Stiftung nicht in
Vergessenheit gerat und die in St. Pelagius zu feiern-
den Seelmessen auf ewig Bestand haben magen.

2. Die in den Urkunden enthaltenen liturgischen
Vorschriften geben indes den Blick frei auf den um-
fassenden Erwartungshorizont der Stifterin; sie baut
namlich nicht nur auf die Jahrzeitmessen in der Stifts-
kirche, um die sich das Spital jeweils zu kimmern hat
(mit der Kontrolle der Messdienste der Stiftsgeistli-
chen!), sondern auf die heilswirksame Gegenleistung
der zu Tisch geladenen 20 armen Menschen. Dazu
sind folgende Hinweise relevant: Die Gedenkfeier-
lichkeiten fiir Waltpurga und ihre Familie beginnen
mit der Vigil, der Messe am Vorabend oder in der
Nacht, vor dem eigentlichen Gedenktag. Am Ge-
denktag, jedesmal wenn sich der Tod der Stifterin
jahrt, wird dann die Seelmesse zelebriert. Doch zuvor
ist es Ublich, im Anschluss an die Vigil tber die Graber
zu gehen, wobei der Umgang vom Kircheninnern
hinaus auf den Friedhof und bis zum Beinhaus
fuhrt.”? Den Kern dieser Prozessionen bilden nun
eben die Armen. Indem sie Uber die Graber gehen
und Gott fiir die (Erlésung der) armen Seelen bitten,
erweisen sie der Wohltaterin ihren gottgefalligen
Dank und eine Gegenleistung (im Himmel)."* Dieses

Ritual scheint der Spitalverwaltung so wichtig zu sein,
dass sie es 1506 praktisch wortlich auch in ihr Urbar
hineinschreibt!'”

3. Zum lebensgeschichtlichen Kontext sind ur-
kundliche Bestimmungen aufschlussreich, die recht-
lich gesehen einem sogenannten Leibgeding entspre-
chen. Denn zur Sicherung ihres Lebensunterhalts im
Alter hat sich die Witwe Henseler beim Spital mit ei-
ner Summe Gelds eine Rente auf Lebenszeit gekauft.
Auch hat sie Vorsorge fir den Fall ihres Ablebens
getroffen und ein Leibgeding auf ihre treue Magd
Barbara Schar Uberschrieben. Solange die Magd lebt,
muss ihr der Rat eine jahrliche Rente auszahlen. Fir
das beglinstigte Spital bestehen also zunachst noch
«weltliche» Zahlungspflichten, es wird erst nach Erl6-
schen des Leibgedings in den Genuss der betreffen-
den Ertrage kommen und bis dahin ein wenig so
funktionieren wie eine heutige Rentenanstalt.'”

Anhand der fur das Gemeinwesen wichtigen
vorreformatorischen Stiftungsaktivitat der Waltpurga
Henseler kann gezeigt werden, dass primar das Stre-
ben nach dem ewigen Seelenheil und das Totenge-
dachtnis Anlass fur die Armenvorsorge waren. Mit
der Annahme des evangelischen Glaubens bzw. mit
der Gnadenlehre entfiel jedoch diese Motivation, und

172 Sonderegger 2010, S. 231.

173 Vgl. etwa StATG 7'30,33 GZ/8b (18.2.1460).

174 Simon-Muscheid 2002. Um einen Mord zu sthnen, ware
aber die Prozession von sehr viel mehr Menschen not-
wendig, wie das Konstanzer Beispiel TUB 7, Nr. 4014,
S. 600 f. zeigt: Da soll man mit hundert mannen uff sin [des
Morders] jarzit ze sant Steffan ze opffer gan, der jeglicher
ain kertzen trag und ainen halben vierdung (14.12.1387).

175 StATG, 7'708. Ehemals in den Bischofszeller Selekten, Nr. 3,
aufbewahrtes Zinsurbar. Vgl. dazu S. 339 im Beitrag von
Claudia Moddelmog.

176 BUAB Pergamenturkunden 386 (12.11.1498) und 515
(8.12.1517).

175



die Armenhilfe wurde nun anders organisiert, d.h.
obrigkeitlich zentralisiert. Hierzu sei zum Schluss aus
Heinrich Bullingers Vermachtnis an die «Herren und
Oberen von Zirich» (1575) zitiert: [...] bleibet bei der
erkannten Wabhrheit, [...] haltet jedermann gut Ge-
richt und Recht; helfet den Armen, dem Fremdling,
den Witwen und Waisen [...] Den Spital und Siechen-
héuser versehet getreu [...] auch die Lehrer, die
Schule [...] trachtet nach Frieden und Ruhe daheim
und draussen [...]'""" Zu Bullingers Zeiten war die eins-
tige (und in den katholischen Gemeinden weiter be-
stehende) Verbindung zwischen liturgischem Toten-
gedachtnis und Armenspende aufgehoben. Nachdem
die Beziehung zwischen Lebenden und Verstorbenen
desozialisiert worden war, ist von den Toten nicht
mehr die Rede."”® Hingegen geht an die Stadtobrig-
keit die Aufforderung, christliche N&chstenliebe zu
Uben.

176

177 Campi, Emidio: Heinrich Bullinger und seine Zeit, in:
Zwingliana 31 (2004), S. 7-35, Zitat S. 35.
178 Oexle 1983 (wie Anm. 26), bes. S. 72.



	Über die Gräber gehen und Gott für die selben Seelen bitten

